Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1996)
Heft: 24
Artikel: Le implicazioni estetiche del giudizio di Goethe su Manzoni : uno studio

comparatistico sul significato della teoria letteraria del romanticismo
italiano per la riflessione estetica tedesca del primo Ottocento

Autor: De Angelis, Simone
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Simone De Angelis

LE IMPLICAZIONI ESTETICHE
DEL GIUDIZIO DI GOETHE SU MANZONI

Uno studio comparatistico sul significato della teoria letteraria
del romanticismo italiano per la riflessione estetica tedesca
del primo Ottocento’

Goethe lesse la tragedia di Alessandro Manzoni Il Conte di Carmagnola
alla fine di gennaio del 1820 e ne fece un esteso commento nella rivista
Uber Kunst und Althertum qualche mese dopo, allegando inoltre una
traduzione in lingua tedesca di un passo del monologo del Conte (atto 1°,
scena 2%). Guidati dalla centralita della tematica estetica, che a nostro
avviso caratterizza fondamentalmente la natura dell’interesse di Goethe
per Manzoni, riportiamo innanzitutto quei punti dello scritto goethiano
che mettono in luce tale interesse e che si riferiscono in primo luogo alle
riflessioni manzoniane fatte nella Prefazione alla tragedia:

Dieses Trauerspiel, welches wir schon frither angekiindigt, verdient auf jede
Weise nunmehr eine nidhere Betrachtung und Beherzigung. Gleich zu Anfang
seiner Vorrede wiinscht der Verfasser jeden fremden Mafstab beseitigt, worin wir
mit ihm vollkommen iibereinstimmen, indem ein echtes Kunstwerk, so wie ein
gesundes Naturprodukt, aus sich selbst beurteilt werden soll'.

Dicendosi pienamente d’accordo con il modo manzoniano di concepire il
giudizio di un’opera d’arte Goethe traduce poi uno per uno gli “elementi
necessari” che Manzoni indica come inerenti ad ogni componimento poetico
regolandone il giudizio:

Ferner gibt er an, wie man bei einer solchen Schitzung verfahren miisse. Zuerst
solle man untersuchen und einsehen was denn eigentlich der Dichter sich vorge-
setzt, sodann scharf beurteilen, ob dieses Vornehmen auch verniinftig und zu
billigen sei, um endlich zu entscheiden, ob er diesem Vorsatze denn auch wirklich

*  Per utili suggerimenti e la disponibilita a prendersi cura del presente lavoro ringrazio
il Prof. Pier-Giorgio Conti del Seminario d’italiano dell’Universita di Berna.

1 Cf. Johann Wolfgang Goethe, Samtliche Werke (Miinchner Ausgabe), Bd. 13.1. (Die
Jahre 1820-1826), hg. v. Gisela Henckmann und Irmela Schneider, Miinchen, Hanser,
1992, p. 348. (I corsivi sono nostri.) In seguito le opere di Goethe sono citate con la
sigla dell’edizione delle opere (MA = Miinchner Ausgabe oppure WA = Weimarer
Ausgabe) e le cifre indicanti rispettivamente il volume e le pagine.

61



nachgekommen? Solchen Forderungen gemdss haben wir uns den deutlichsten
Begriff von Herrn Manzonis Absichten zu verschaffen gesucht; wir haben diesel-
ben loblich, natur- und kunstgemdss gefunden und uns zuletzt, nach genauester
Priifung, iiberzeugt dass er sein Vorhaben meisterhaft ausgefiihrt?.

Prima di fare il punto sulle osservazioni di Goethe, ci1 sembra importante
tener conto di due considerazioni, una del Manzoni e 1’altra di Goethe, che
a nostro avviso stanno ad indicare, anche se da diversi punti di vista, la
centralita della problematica estetica su cui fa perno il rapporto e lo
scambio di idee tra i due letterati. Nella lettera a Goethe del 23 gennaio
1821 Manzoni sottolinea il fatto di sentirsi capito dallo scrittore tedesco
proprio per quanto riguarda la concezione della tragedia e le intenzioni che
I’avevano guidato nella stesura della stessa, a differenza dei giudizi dati in
Italia e all’estero che, secondo Manzoni, quando non erano negativi spesso
non centravano affatto la questione da lui intesa:

Senza parlare di quelli che hanno trattato il mio lavoro con aperta derisione, quei
critici stessi che lo giudicarono piu favorevolmente, in Italia e anche fuori, videro
quasi ogni cosa in un aspetto affatto diverso da quello in cui io I’avevo immaginata,
vi lodarono quelle cose alle quali io aveva dato meno d’importanza, e ripresero,
come inavvertenze e come dimenticanze delle condizioni piu note del poema
drammatico, le parti che erano frutto della mia piu sincera e pil perseverante
meditazione. Quel qualunque favore del Pubblico non fu motivato generalmente
che sul Coro e sull’Atto quinto: e non parve che alcuno trovasse in quella
tragedia ci0 che io aveva piu intenzione di mettervi. Di modo che io ho dovuto
finalmente dubitare che, o le mie intenzioni stesse fossero illusioni, o ch’io non
avessi saputo menomamente condurle ad effetto. Né bastavano a rassicurarmi
alcuni amici dei quali io apprezzo altamente il giudizio, perche la comunicazione
giornaliera, e la conformita di idee, toglievano alle loro parole quella specie di
autorita che porta seco un estraneo, nuovo, non provocato, n¢ discusso parere. In
questa nojosa ed assiderante incertezza, qual cosa poteva piu sorprendermi e
rincorarmi, che 1’udire la voce del Maestro, rilevare ch’Egli non aveva credute le
mie intenzioni indegne di essere penetrate da Lui, e trovare nelle sue pure e
splendide parole la formola primitiva dei miei concetti?’

2 MA, 13.1,, p. 384. (I corsivi sono nostri.). Per motivi di chiarezza diamo anche la
versione originale italiana del passo manzoniano tradotto da Goethe: “Oltrediche,
ogni componimento presenta a chi voglia esaminarlo gli elementi necessari a regolarne
un giudizio; e a mio avviso sono questi: quale sia I’intento dell’autore; se questo
intento sia ragionevole; se 1’autore 1’abbia conseguito. Prescindere da un tale esame, e
volere a tutta forza giudicare ogni lavoro secondo le regole, delle quali € controversa
appunto I’universalita e la certezza, ¢ lo stesso che esporsi a giudicare stortamente un
lavoro: [...]". Cf. Prefazione al Carmagnola, in: Alessandro Manzoni, Tutte le opere, a
cura di Alberto Chiari e Fausto Ghisalberti, Milano, Mondadori, 1957, Vol. I, p. 281.

3 Cf. Alessandro Manzoni, “Lettere”, a cura di Cesare Arieti, in: Tutte le opere, Vol.
VII, Tomo primo, pp. 222-223.

62



Che cosa poteva intendere Manzoni per “formola primitiva dei miei
concetti” se non 1 concetti della teoria della letteratura che con estrema
chiarezza si era adoperato di spiegare nella Prefazione alla sua tragedia
come “regole intrinseche all’arte del bello” e che sono 1 principi costitutivi
della sua arte? Forse non € un caso che sia stato proprio Goethe a riconoscere
tali concetti, riportandogli questi alla mente certi aspetti della discussione
sull’estetica e la teoria dell’arte che aveva avuto luogo in Germania nel
periodo del neoclassicismo di Weimar intorno al 1800 ed in cui Goethe
ebbe, insieme a Schiller prima ed a Friedrich Schlegel e Wilhelm von
Humboldt poi, un ruolo determinante. Ma ¢ Goethe stesso a far esplicita-
mente riferimento a tale discussione di cui beneficido anche August Wil-
helm Schlegel nelle sue Vorlesungen iiber dramatische Kunst und Litera-

tur apparse tra il 1809 e 1811 che Manzoni lesse nella versione francese
del 1814:

In gedachter Vorrede erklirt er [sc. Manzoni] fermer ohne Hehl dass er sich von
den strengen Bedingungen der Zeit und des Ortes lossage, fithrt August Wilhelm
Schlegels Ausserungen hieriiber als entscheidend an und zeigt die Nachteile der
bisherigen, dngstlich-beschrinkten Behandlung. Hier findet freilich der Deut-
sche nur das Bekannte, ihm begegnet nichts dem er widersprechen méchte; allein
die Bemerkungen des Hr. Manzoni sind dennoch aller Aufmerksamkeit auch
bei uns wert. Denn obgleich diese Angelegenheit in Deutschland lange genug
durchgesprochen und durchgefochten worden; so findet doch ein geistreicher
Mann, der eine gute Sache aufs neue, unter anderen Umstéinden, zu verteidigen
angeregt wird, immer wieder eine frische Seite, von der sie zu betrachten und zu
billigen ist und sucht die Argumente der Gegner mit neuen Griinden zu entkraf-
ten und zu widerlegen; wie denn der Verfasser einiges anbringt welches den
gemeinen Menschenverstand anlichelt und selbst dem schon Uberzeugten wohl-
gefallt?,

Con ci0 Goethe rende esplicita la prospettiva comparatistica che caratterizza
la sua posizione di osservatore di due momenti diversi della storia letteraria
di due nazioni e che si rivela costitutiva per quanto concerne il suo giu-
dizio su Manzoni: Goethe € ben conscio che il problema delle restrizioni
classicistiche con cui aveva a che fare lo scrittore italiano un tempo era
stato anche il suo, pur essendo stati diversi i presupposti. Tale prospettiva
ci pare percido fondamentale per capire le motivazioni dell’interesse di
Goethe per Manzoni. La nuova impostazione estetica ¢ le riflessioni
sull’opera d’arte espresse da quest’ultimo nella Prefazione dovevano per
forza attirare 1’attenzione dello scrittore tedesco il quale ci ritrovava, e cid

4 MA, 13.1., pp. 348-349.

63



sara da dimostrare in seguito, parte degli elementi fondamentali della
propria teoria dell’arte.

Ci0 che Goethe dapprima fa capire ¢ di apprezzare molto il modo in
cui Manzoni critica le norme classicistiche dell’arte, ma ci0 che veramente
lo convince sono i principi estetici con cui lo scrittore romantico italiano
supera le restrizioni del classicismo. Nelle parti del commento goethiano
citate sopra sono principalmente tre le massime estetiche che Goethe
distingue, interpretando dalla sua prospettiva la teoria dell’arte e della
letteratura manzoniane: (i) [’opera d’arte come norma di se stessa; (i1)
I’equiparazione di opera d’arte e prodotto della natura, e (iii) la
concretizzazione di un’idea (ragionevole) nell’ opera d’arte. Come lo stesso
Goethe afferma i punti (i) e (ii) con i quali ha caratterizzato la teoria
manzoniana corrispondono a due sue massime estetiche, mentre il terzo
punto, che sintetizza la teoria della letteratura del Manzoni ma che lo
scrittore tedesco interpreta in prima istanza come metodo critico per il
giudizio di un’opera poetica, verra sottoposto nel corso del commento alla
tragedia ad una ulteriore interpretazione in cui Goethe, riconoscendone il
significato teorico, specifica meglio il rapporto tra idealita ed individualita
nei personaggi drammatici manzoniani. Le riflessioni fatte da Goethe su
quest’ultimo punto sono incentrate su un aspetto fondamentale della sua
teoria dell’arte che ¢ fondamentale anche per Manzoni: il rapporto
dell’artista con la materia da lui trattata. Ed & proprio su quest’aspetto
che Manzoni si sente confortato dall’appoggio della “voce” di Goethe:

Questa voce mi anima a proseguire lietamente in questi studj, confermandomi
nell’idea che per compire il meno male un’opera d’ingegno, il mezzo migliore &
di fermarsi nella viva e tranquilla contemplazione dell’argomento che si tratta,
senza tener conto delle norme convenzionali, e dei desiderj per lo pil temporanei
della maggior parte dei lettori>.

Nella valutazione dei concetti estetici manzoniani, ma in genere in tutti i
punti salienti del commento goethiano, il fatto principale e significativo
che denota la tematica estetica € costituito dalla rerminologia stessa usata
da Goethe, facendo questa trapelare una serie di sostrati di teoria estetica
che rinviano alle posizioni di teorici dell’arte tedeschi, i quali sono stati
determinanti per la maturazione del pensiero estetico goethiano nel periodo
neoclassicista tedesco. Oltre alle posizioni dei gia menzionati Friedrich
Schlegel e Wilhelm von Humboldt, saranno da considerare certi paragrafi

5 Cf. Alessandro Manzoni, “Lettere”, op. cit., p. 223.

64



della Kritik der Urteilskraft di Immanuel Kant la cui teoria estetica,
soprattutto tramite la lettura di Schiller da una parte e per mezzo della
sistematizzazione dei generi letteran eseguita da Gottfried Hermann su
principi estetici kantiani dall’altra, ha inciso in modo significativo sugli
sviluppi del neoclassicismo tedesco, dalle cui classificazioni e restrizioni
dell’arte del bello perd0 Goethe aveva gradualmente preso le distanze,
stranamente passando anch’egli per la lettura di Kant.

Volendo infine mantenere la distinzione, introdotta nei punti sopra
elencati in base alla valutazione di Goethe, concernente i principi estetici —
punti (i) e (i1) — e la teoria della letteratura manzoniani — punto (iii) —, si
indica gia quali saranno gli aspetti del rapporto Goethe-Manzoni che
verranno approfonditi nei seguenti capitoli. Si trattera insomma di ricostruire
per grandi linee quegli elementi di teoria dell’arte che costituiscono il
presupposto del giudizio di Goethe e che hanno certamente guidato lo
scrittore tedesco nell’interpretazione dei concetti estetici e della teoria
della letteratura manzoniani. Cid equivarra a mettere in evidenza alcuni
degli elementi fondamentali che hanno determinato lo sviluppo del pensiero
estetico moderno europeo.

1. I principi estetici di Goethe come superamento delle aporie e restrizioni
neoclassicistiche dell’arte®

Per capire il senso del principio estetico goethiano dell’equiparazione di
opera d’arte e prodotto della natura ¢ utile partire dalla lettura diversa che
hanno fatto Goethe e Schiller di alcuni paragrafi della Kritik der Urteils-
kraft di Kant uscita nel 17907. Al § 46 (Schone Kunst ist Kunst des Genies)
della sua teoria estetica Kant introduce la distinzione tra il produttore di

6 Per fondamentali spunti e idee di questo e del terzo capitolo sono debitore all’eccellente
libro di Wolfgang Pross sulle traduzioni di Goethe: »Greuliche Parallelen«, Goethes
Ubersetzungen und das Scheitern des deutschen Neoklassizismus 1796-1805, 1a cui
prima parte & intitolata Genie und Normierung. Goethes Ubersetzungen und die Krise
des klassizistischen Programms. Desidero percid ringraziare in questa sede il Prof.
Pross per avermi concesso di leggere il suo manoscritto, essendo il testo ancora in
corso di pubblicazione.

7 Per quanto riguarda le glosse di Goethe a passi del testo kantiano cf. Immanuel Kant,
Kritik der Urteilskraft, hg. v. Karl Vorldnder, Hamburg, Meiner, 1990, Einleitung des
Hg., pp. XX Vsegg.

65



un’opera d’arte ed il suo recettore definendo il “genio” con il seguente
assioma: “Genie ist die angeborene Gemiitsanlage (ingenium), durch wel-
che die Natur der Kunst die Regel gibt™®. Goethe rivolge tuttavia il suo
particolare interesse a quel paragrafo della teoria kantiana in cui Kant
spiega il concetto di “genio” in relazione al concetto di “imitazione” e
“manierismo’’:

Nach diesen Voraussetzungen ist Genie: die musterhafte Originalitit der Natur-
gabe eines Subjekts im freien Gebrauche seiner Erkenntnisvermdégen. Auf solche
Weise ist das Produkt eines Genies (nach demjenigen, was in demselben dem
Genie, nicht der moglichen Erlernung oder der Schule zuzuschreiben ist) ein
Beispiel nicht der Nachahmung (denn da wiirde das, was daran Genie ist und den
Geist des Werks ausmacht, verloren gehen), sondemn der Nachfolge fiir ein
anderes Genie, welches dadurch zum Gefiihl seiner eigenen Originalitat aufge-
weckt wird, Zwangsfreiheit von Regeln so in der Kunst auszuiiben, dass diese
dadurch selbst eine neue Regel bekommt, wodurch das Talent sich als musterhaft
zeigt. Weil aber das Genie ein Giinstling der Natur ist, dergleichen man nur als
seltene Erscheinung anzusehen hat, so bringt sein Beispiel fiir andere gute Képfe
eine Schule hervor, d. i. eine methodische Unterweisung nach Regeln, soweit
man sie aus jenen Geistesprodukten und ihrer Eigentiimlichkeit hat ziehen kon-
nen; und fiir diese ist die schone Kunst sofern Nachahmung, der die Natur durch
ein Genie die Regel gab’.

Kant quindi non ha determinato 1’essenza dell’arte in opposizione alla
natura. Per Kant la natura possiede delle bellezze che si distinguono da
quelle dell’opera d’arte soltanto per 1’origine ma non per il genere. Da cio
risulta che Kant concepisce la produzione artistica stessa come un fatto
naturale in quanto nel genio la natura da le regole all’ arte'’. Inoltre, Kant
qui dice chiaramente che le regole dell’arte vanno estratte dall’opera
d’arte stessa e che quindi viene eretta ad esempio per un altro genio al fine
di stimolare la sua propria originalita, cosa che Kant distingue dall’imita-
zione.

Schiller e prima di lui il filologo kantiano Gottfried Hermann avevano
invece messo alla base della loro riflessione aspetti diversi dell’estetica di
Kant. Il postulato di una netta separazione tra poesia e prosa costituisce il
fondamento per una teoria dei generi letterari sviluppata da Hermann nel

oo

Cf. Immanuel Kant, op. cir., § 46, p. 160.

9 Cf. Immanuel Kant, op. cit., § 49, p. 173. (I corsivi sono nostri).
10 Cf. Dieter Henrich, “Kunst und Natur in der idealistischen Asthetik”, in: Poetik und
Hermeneutik I (Nachahmung und Illusion), hg. v. Hans Robert Jauss, Miinchen, Fink,
1969, pp. 128-134, in special modo p. 129.

66



suo scritto del 1794 De poeseos generibus che influira poi su Schiller'’. In
base al modo in cui la materia del pensiero puo essere connessa Hermann
distingue generi “epici” e generi “lirici”: nel primo caso il pensiero viene
connesso in modo oggettivo e necessario, essendo questo modo sottomesso
alle categorie concettuali dell’intelletto e riferendosi ai contenuti del
pensiero e quindi agli oggetti del mondo esterno; nel secondo il pensiero &
connesso in modo arbitrario e soggettivo, essendo la mente giocosamente
occupata con se stessa stabilendo somiglianze tra oggetti e cogliendone i
collegamenti. Inoltre, il lato formale della poesia viene determinato da un
principio restrittivo di “aequalitas” equivalente a “simmetria” oppure a
“regolarita”, legando praticamente ogni forma di poesia alle regolarita
metriche del verso.

Benché Kant, trattando il concetto di “genio”, abbia messo bene in
evidenza la capacitd normativa dell’opera d’arte originale, in Uber naive
und sentimentalische Dichtung del 1795/96 Schiller collega la questione
della formazione delle regole dell’arte con una questione di tipo psicologico,
privilegiando cosi nella sua analisi dell’arte del bello il meccanismo
psicologico che Kant aveva incluso nella sua teoria estetica per motivi
inerenti al suo sistema filosofico. Appoggiandosi sul concetto kantiano
secondo cui “die Natur [muss] im Subjekte (und durch die Stimmung der
Vermogen desselben) der Kunst die Regel geben”'?, Schiller imposta il
trattamento della poesia “ingenua” e “sentimentale” sul giuoco psicologico
delle facolta d’animo. Poi, riallacciandosi alla formulazione kantiana della
“disposizione delle facolta d’animo” e collegando quest’ultima alla
ripartizione hermanniana concernente le forme di connessione del pensiero
che distingue appunto forme di connessione necessaric € oggettive e
forme associativo-soggettive, Schiller interpreta tali forme sullo sfondo

11 Per una prima valutazione dello scritto di Gottfried Hermann De poeseos generibus
concernente la parte che contiene la fondazione filosofica dei generi poetico-letterari
rinvio alla recente analisi di Wolfgang Pross, a cui va anche attribuito il merito di aver
riconsiderato 1’'importanza di tale testo per la discussione sulle teorie estetiche del
neoclassicismo di Weimar. Cf. Wolfgang Pross, “Die Verspétung der wissenschafts-
geschichtlichen Debatte in der deutschen Literaturwissenschaft”, in: Lutz Danneberg/
Friedrich Vollhardt [Hg.], Wie international ist die Literaturwissenschaft?, Metho-
den- und Theoriediskussion in den Literaturwissenschaften: kulturelle Besonderhei-
ten und interkultureller Austausch am Beispiel des Interpretationsproblems (1950-
1990), in Zusammenarbeit mit Hartmut Béhme und Jorg Schoénert, Stuttgart-Weimar,
Metzler, 1996, pp. 145-167, in particolar modo vedi pp. 160-164.

12 Cf. Immanuel Kant, op. cit., § 46, p. 160.

67



della sua concezione filosofica della storia, assegnando a queste rispettiva-
mente 1 concetti di “naiv” e di “sentimentalisch”. Le uniche disposizioni
dell’animo che corrispondono al concetto schilleriano di “sentimentalisch”,
e che per Schiller equivalgono al concetto moderno dell’arte del bello,
sono il satirico, I'idillico e I’elegiaco'’.

Nell’impostazione idealistica del concetto di poesia moderna schille-
riano venne per0 a manifestarsi una tensione tra la normativita dei modelli
antichi riconosciuta da Schiller e I'impossibilita della loro imitazione che
si delineava nella sua riflessione in chiave di filosofia della storia: la
poesia “naiv”, che per Schiller ¢ una poesia “oggettiva”, cioé non separata
dall’oggetto reale, nel senso che esiste un’identita estetica tra uomo,
ambiente e natura, secondo lui era possibile solo nell’antichita, mentre
nella modernita la poesia non puo che essere basata sulla riflessione e sulla
soggettivita, ed € quindi separata dall’ oggetto; ci0 vale a dire che I’essenza
della poesia moderna si riduce, per Schiller, alle disposizioni dell’animo
elencate sopra e che lui chiama *“sentimentalisch”. Pur risolvendo dalla sua
posizione di moderno 1’antinomia tra la “naive Poesie” dell’antichita e la
“sentimentalische Poesie” della modernita in spirito illuministico-
progressivo Schiller aderiva al neoclassicismo di Weimar rivolto ancora ai
modelli artistici dell’antichita greca. Questa specie di paradosso inerente
alla teoria dell’arte schilleriana mette in evidenza un problema fondamentale
del neoclassicismo, in fondo molto simile a quello che Manzoni avrebbe
indicato piu di vent’anni dopo nella Prefazione alla sua tragedia in relazione
ai postulati opposti del classicismo concernenti 1’originalita dell’artista e
della sua opera e la normativita dei modelli antichi. A quel punto 1
romantici italiani, cogliendo la lezione di Madame de Staél secondo cui
“le caractere consciencieux’ dei tedeschi “les a conduits a ne point méler
ensemble le génie moderne avec le génie antique”'?, avevano chiaramente
fatto la distinzione tra arte antica e arte moderna.

13 Cf. lo studio prelimare di Schiller Die sentimentalischen Dichter pubblicato nella sua
rivista Die Horen (Erster Jahrgang, Zwdélftes Stiick. 1795, pp. 45-47). Secondo
I’impostazione idealistica della poesia “sentimentale” schilleriana il satirico corrisponde
alla disposizione dell’animo che subentra quando lo stato reale é in contraddizione
con I’ideale; [’idillico corrisponde allo stato d’animo che subentra quando lo stato
reale concorda con I'ideale e I’ elegiaco, infine, corrisponde alla disposizione dell’animo
che subentra con il dolore causato dalla mancanza dell’ideale che una volta c’era,
variando quindi i due stati d’animo anteriori.

14 Cf. Mme Anne-Louise-Germaine de Staél, De I’ Allemagne, éd. de Simone Balayé,
Paris, Flammarion, 1968, 3®™ partie, chap. IX, p. 163.

68



La concezione psicologico-categoriale dell’arte del bello schilleriana
ha infine un importante risvolto per quanto concerne il giudizio estetico:
ridurre il concetto moderno dell’arte del bello a tre disposizioni o stati
dell’animo vuol dire che Schiller non concepisce il bello come qualcosa
che esiste nell’oggetto e quindi non considera verita e determinazione
come condizioni necessarie del bello ma condizioni necessarie del piacere
estetico del soggetro, cioé del piacere determinato dal giudizio intellettuale
regolato dalle categorie dell’intelletto. Goethe, da parte sua, aveva mani-
festato gia dagli inizi del rapporto con Schiller a Weimar il suo dissenso
circa la concezione schilleriana del bello in termini categoriali e di genere
letterario con cui determinare opere d’arte perfette. Nella significativa
lettera a Schiller dell’ottobre 1794 Goethe prende le distanze da una tale
concezione mettendo invece al centro della sua riflessione estetica opere
d’arte particolari ed il genio dell’artista, e cio sullo sfondo dell’inter-
pretazione che lui aveva fatto del concetto kantiano di “genio’:

[...] der Gedanke dass eine Idealische Gestalt an nichts erinnern miisse, scheint
mir sehr fruchtbar, und der Versuch aufzufinden, was sowohl am Gegenstand die
Schoénheit mindern oder aufheben, als was den Betrachter hindern kénne, scheint
mir sehr weislich angestellt; wenn Sie nun aber die anscheinenden Ketzereien
vorlegen; dass Bestimmtheit sich nicht mit der Schonheit vertrage, ferner dass
Wahrheit und Bestimmtheit nicht notwendige Bedingungen der Schonheit; son-
dern notwendige Bedingungen unseres Wohlgefallens an der Schénheit sei, so
muss ich erst abwarten, bis Sie mir diese Ritsel auflosen [...]. Lassen sie mich
dagegen auf meiner Seite in der Region bleibe(n) die ich durchsuche und durch-
forsche, lassen Sie mich wie ich immer getan von Skulpturen und Malereien
besonders ausgehen, und fragen; was denn der Kiinstler zu tun habe, damit nach
seinen vielfiltigen einzelnen Bemiihungen, der Zuschauer endlich noch das
Ganze sehe, und Ausrufe es ist Schon! [...] so lassen Sie mich vollkommene
Kunstwerke ginzlich aus den Augen setzen, lassen Sie uns erst versuchen wie
wir gute Kiinstler bilden, erwarten dass sich unter diesem ein Genie finde, das
sich selbst vollende; lassen Sie uns i(h)m Nachspiiren, wie er sich selbst unbewusst
dabei zu Werke gehe, und wie das schonste Kunstprodukt eben wie ein schénes
Naturprodukt, zuletzt nur gleichsam durch ein unausprechliches Wunder zu

entstehen scheine'”.

Quando Goethe si dice pienamente d’accordo con Manzoni per il fatto che
questi in relazione al giudizio di un’opera d’arte voglia eliminare qualsiasi

15 Cf. Johann Wolfgang Goethe/Friedrich Schiller, Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe in den Jahren 1794 bis 1805, MA, Bd. 8.1., hg. v. Manfred Beetz, Miinchen,
Hanser, 1990; per la citazione vedi la lettera scritta tra I’8 e il 19 ottobre 1794, pp. 29-
30.

69



tipo di misura ad essa estrinseca, facendo a tale proposito I’equiparazione
di vera opera d’arte e prodotto della natura, cio avviene sullo sfondo della
problematica che era nata dal modo di concepire I'arte del bello nel
neoclassicismo tedesco, dalle cui aporie e restrizioni Goethe si era eman-
cipato seguendo proprie vie. Allo stesso modo Goethe vede fare Manzoni
che, emancipandosi dall’arte limitativa del classicismo, riporta [’opera
d’arte al centro della riflessione estetica. Quindi, I’adoperarsi nello studio
di opere d’arte particolari al fine di trovare le regole ad esse intrinseche
accomuna Goethe ¢ Manzoni nel loro modo di concepire il giudizio
estetico, spostando 1’attenzione della riflessione sul bello sul rapporto tra
idealita, materia e forma e sul processo artistico dell’autore che ricollega
questi tre elementi nell’opera d’arte. Per Goethe poi tale studio riconduce
sulle orme del genio per mezzo di cui la natura ha dato le regole all’arte.
Da qui il passaggio al secondo principio estetico di Goethe, 1’opera
d’arte come norma di se stessa, ¢ breve. Ad introdurre questo concetto
nella discussione sull’arte del bello del periodo neoclassicista tedesco fu,
tuttavia, Friedrich Schlegel in uno scritto pubblicato nella rivista del primo
romanticismo tedesco Athendum in cui Schlegel relativizza in modo signi-
ficativo le posizioni del neoclassicismo. In Uber Goethes Meister del
1798, una recensione del romanzo di Goethe Wilhelm Meisters Lehrjahre
(1793-1796), Schlegel sottolinea la qualita della prosa goethiana e sopprime
nettamente la separazione di poesia e prosa, considerando che I’arte
dell’autore rende “poetico” anche il piu triviale degli oggetti stabilendo
significativi nessi simbolici. In questo contesto Schlegel sviluppa I’idea
centrale riguardante 1’interpretazione di un’opera d’arte: “[...] dieses
schlechthin neue und einzige Buch, welches man nur aus sich selbst
verstehen lernen kann [...]"'%; ’opera d’arte quindi ¢ norma di se stessa,
non deve rispondere di null’altro, e affatto a norme di genere. Rispetto al
concetto hermanniano e schilleriano di valore oggettivo del giudizio estetico
Schlegel fa un passo avanti: I’opera d’arte pud si essere concepita in modo
estetico-filosofico, il criterio di tale conoscenza perd non € la “disposizione
dell’animo” dell’autore, che € classificabile, ma la singolare penetrazione
della materia di un’opera d’arte con lo spirito poetico che congiunge tutti
gli oggetti'’. Per Schlegel, come per tutto il romanticismo tedesco, la
supremazia del valore estetico rimane ma egli ne elimina ogni normativita:

16 Cf. Friedrich Schlegel, “Uber Goethes Meister”, in: Schriften zur Literatur, hg. v.
Wolfdietrich Rasch, Miinchen, dtv, 19852, p- 266. (11 corsivo € nostro.)
17 1Ivi, pp. 266-267.

70



I’inappellabile valore oggettivo del giudizio estetico, i criteri come la
forma metrica della poesia, la minimalizzazione della materia e della
sensualita il cui significato veniva ridotto in favore del piacere disinteressato
del libero giuoco della mente occupata con se stessa, che per Kant, Schiller
e Hermann ancora contavano, per Schlegel non esistono piu, essendo
I’opera d’arte la sola norma di se stessa.

Dell’interpretazione che Schlegel da della sua opera Goethe ne coglie
la tendenza sviluppando quell’idea che si era venuta maturando nella sua
propria concezione dell’arte: infatti, all’incirca intorno al 1798/99, in un
abbozzo sullo sviluppo del concetto di bello intitolato Von der Natur zur
Kunst che doveva servire come studio preliminare per un trattato da
pubblicare nella sua rivista Propylden, Goethe, tra 1’altro, annota:

Fiir den Kiinstler ist nichts schon.
Kunst ist constitutiv.
Der Kiinstler bestimmt die Schénheit, er nimmt sie nicht an'®.

Con ci0 Goethe dichiara che I’opera d’arte ¢ indipendente sia dai modelli
di genere precostituiti sia dalla limitazione che 1’arte del bello subisce da
parte di qualsiasi predisposizione normativa che concerne 1’ambito degli
oggetti della natura da imitare. Per ['artista nulla é bello, ma é lui che
determina il bello. Di conseguenza Goethe definisce il rapporto artista-
materia nel modo seguente: 1’artista forma, organizza e da le proporzioni
alla materia che la natura gli offre stabilendo le regole dell’arte, secondo le
leggi dell’arte la cui verita ¢ data dalla natura del genio'®. Per Manzoni la
forma della materia che diventa soggetto della sua arte esiste in un
determinato modo nella “natura delle cose”, nella vera natura degli uomini

18 Cf. WA, I/47, p. 292.

19 Cf. a proposito un frammento del commento di Goethe allo scritto di Diderot Essay
sur la peinture, tradotto e pubblicato in Propylden nel 1799: “Ein solcher Kiinstler,
eine Nation, ein Jahrhundert solcher Kiinstler, bilden durch Beyspiel und Lehre
nachdem die Kunst sich lange empirisch fortgeholfen hat, endlich die Regeln der
Kunst. Aus ihrem Geiste und ihrer Hand entstehen Proportionen, Formen, Gestalten,
wozu ihnen die bildende Natur den Stoff darreichte; sie conveniren nicht iiber dies
und jenes, das aber anders seyn konnte, sie reden nicht mit einander ab, etwas
ungeschicktes fiir das Rechte gelten zu lassen, sondern sie bilden zuletzt die Regeln
aus sich selbst, nach Kunstgesetzen, die eben so wahr in der Natur des bildenden
Genius liegen, als die grosse allgemeine Natur die organischen Gesetze ewig thitig
bewahrt.” (Johann Wolfgang Goethe, “Diderots Versuch iiber die Mahlerey”, in:
Propylden, Ersten Bandes Zweites Stiick [1799], pp. 13-14.)

71



data dalla storia; il vero storico quindi, per il valore morale conferito alla
sua arte, € costitutivo dell’arte manzoniana. Per Goethe invece ci0 non €
una condizione necessaria e neanche un problema della sua arte — essendo
per I’arte goethiana il valore etico della realta reso indifferente dal valore
artistico dell’opera — cosi che é esclusivamente I’ arte ad essere costitutiva.

Nonostante la diversita di concepire il criterio di verita nell’arte da
parte dei due scrittori — per Goethe € in primo luogo la “natura” del genio
dell’artista, per Manzoni la “natura delle cose” — rispetto al giudizio
estetico le due posizioni confluiscono nel concetto che 1’opera d’arte €
norma di se stessa. E stato quindi questo concetto schlegeliano e poi
goethiano a guidare il giudizio sulla tragedia del Manzoni:

So viel wir nun aber auch iiber dieses lobenswiirdige Trauerspiel beifillig ge-
sprochen, so bliebe doch noch manches zu sagen und zu entwickeln iibrig. Wenn
wir jedoch bedenken dass ein echtes Kunstwerk sich selbst schon ankiindigen,
auslegen und vermitteln soll, welches keine verstindige Prosa nachzutun ver-
mag; so wiinschen wir nur noch dem Verfasser Gliick, dass er, von alten Regeln
sich lossagend, auf der neuen Bahn so ernst und ruhig vorgeschritten, dermassen
dass man nach seinem Werke gar wohl wieder neue Regeln bilden kann®°.

Il giudizio di Goethe sull’opera d’arte manzoniana ¢ dato nell’ottica
dell’interpretazione dei concetti di “genio” e di “regola” kantiani, secondo
cul, in base alla tragedia di Manzoni si possono formare nuove regole che
la natura del genio manzoniano ha dato all’arte drammatica. Inoltre, sullo
sfondo di queste riflessioni, assume un significato particolare anche cio
che Manzoni scrisse a Fauriel a proposito di Shakespeare nella lettera del
30 gennaio del 1816, mentre stava lavorando al soggetto del Carmagnola:

Apres avoir bien lu Shakespeare, et quelque chose de ce qu’on a écrit dans ces
derniers tems sur le Théatre, et aprés y avoir songé, mes idées se sont bien
changées sur certaines réputations, je n’ose pas en dire davantage, car je veux
tout-de-bon faire une Tragédie, et il n’y a rien de si ridicule que de médire ceux
qui en ont fait, et qui passent pour des maitres de I’art?!,

Ci0 vuol dire che pure Manzoni, prima di scrivere la sua tragedia, aveva
studiato il genio drammatico di Shakespeare e le regole che la sua natura
aveva dato all’arte: un’arte che “dipinge la natura umana”, un’arte anch’essa
basata sulla “natura delle cose™.

20 Cf. MA, 13.1., pp. 358-359.
21 Cf. Alessandro Manzoni, “Lettere”, op. cit., pp. 157-158.

12



II. L’interpretazione da parte di Goethe della teoria letteraria man-
zoniana, sullo sfondo della sua polemica con il romanticismo tedesco

Nel tentativo di ricostruire il significato dell’interesse di Goethe per le
riflessioni critico-estetiche manzoniane contenute nella Prefazione al
Carmagnola, in cui, come abbiamo detto, ¢ implicita la teoria della
letteratura che I’autore esemplifica poi nella stessa opera drammatica, €
importante riportare al centro dell’attenzione la prospettiva comparatistica
dello scrittore tedesco. Questa volta la prospettiva goethiana focalizza due
momenti della storia della letteratura europea che nonostante la loro
contemporaneita si rivelano molto diversi nel loro carattere specifico e che
sono rispettivamente 1 periodi della Hochromantik tedesca e del romanti-
cismo italiano in cui cade la pubblicazione della prima tragedia del Manzoni.
Il problema della periodizzazione che si pone all’interno del romanticismo
tedesco ¢ dovuto alle fasi eterogenee che contraddistinguono tale complesso
movimento filosofico-letterario 1 cui sviluppi influirono negativamente
sul rapporto tra Goethe ed i romantici tedeschi: mentre le teorie dell’arte
della Friithromantik (F. Schlegel, Schelling) compresenti nell’ultimo periodo
neoclassicista in parte contribuirono alla maturazione del pensiero estetico
goethiano, nelle fasi successive del periodo romantico tedesco, che si
estende fin dentro I’epoca della restaurazione, si delineava I’allontanamento
di Goethe dai romantici tedeschi culminante nel suo rifiuto di accettare le
opere della letteratura romantica tedesca. Il suo giudizio a proposito €
lapidario ma emblematico: “Das Klassische nenne ich das Gesunde, und
das Romantische das Kranke”?2. Tanto piu sono quindi significative le
osservazioni di Goethe sul “romanticismo” di Manzoni e sui suoi concetti
estetici, perché partendo dal problema che Goethe pone nei confronti dei
romantici tedeschi in questo contesto si puo analizzare qualche aspetto
della relazione stabilita da Goethe tra le due forme di “romanticismo”,
senza dimenticare che questo contatto avviene nel periodo in cui lo scrittore
tedesco aveva modificato da un pezzo il suo concetto di classicismo e nella
fase in cui Manzoni in Italia aveva appena minato acutamente alle basi il
classicismo dell’arte limitativa proponendo una sua specifica concezione
dell’arte moderna.

In seguito alla lettura della prima tragedia manzoniana, fatta il 29
gennaio 1820, Goethe annota nei suoi Tag- und Jahreshefte relativi allo
stesso anno:

22 Cf.MA, 19, p. 300, (Gesprdche mit Eckermann, 2. April 1829).

73



Von fremder Literatur beschiftigte mich Graf Carmagnola. Der wahrhaft lie-
benswiirdige Verfasser Alexander Manzoni, ein geborner Dichter, ward wegen
theatralischer Ortsverletzung von seinen Landsleuten des Romantizismus ange-
klagt, von dessen Unarten doch nicht die geringste an ihm haftete. Er hielt sich an
einem historischen Gange, seine Dichtung hatte den Charakter einer vollkomme-
nen Humanitit, und ob er gleich wenig sich in Tropen erging, so waren doch
seine lyrischen Ausserungen hichst riithmenswert, wie selbst misswollende Kriti-
ker anerkennen mussten. Unsere guten Deutschen Jiinglinge koénnten an ihm ein
Beispiel sehen, wie man in einfacher Grosse natiirlich waltet; vielleicht diirfte sie
das von dem durchaus falschen Transzendieren zuriickbringen. (Bd. 14, S. 295f.)%

Con questa importante presa di posizione, che la critica sembra non aver
considerato, Goethe mette esplicitamente a confronto il romanticismo
tedesco con il romanticismo del Manzoni evidenziando cid che nel primo
rifiuta e che nel secondo invece approva: il concetto centrale nella critica
goethiana al romanticismo tedesco ¢ il “falsche[s] Transzendieren” che ¢ il
concetto estetico con il quale Goethe giudica negativamente il modo di
concepire la letteratura e 1’arte da parte dei romantici tedeschi. Si pud
rendere piu chiaro il senso di questo concetto specificando dapprima gli
elementi che Goethe attribuisce al romanticismo manzoniano il quale,
secondo la logica della terminologia goethiana che oppone le due forme di
romanticismo, viene implicitamente qualificato come un “richtiges Tran-
szendieren”: Goethe in primo luogo sottolinea la matrice storica dell’azione
drammatica manzoniana riconoscendo la base reale dell’opera d’arte dello
scrittore italiano e qualifica poi la sua poesia come avente “il carattere di
un’umanita perfetta”, usando inoltre il termine di “lirico” per 1 passi del
testo drammatico che avrebbero un’alta qualita poetica. Goethe invita
infine 1 giovani romantici tedeschi a considerare Manzoni come esempio
per quanto riguarda il suo modo “naturale” di far poesia, contrapponendo
|’arte manzoniana alle loro “cattive maniere” a cui lo scrittore tedesco non
riconosce “naturalita”.

I1 problema del romanticismo tedesco ¢ posto da Goethe al livello di
concezione dell’arte la quale ricupera in campo estetico la totalita delle forze
conoscitive dell’animo umano dando spazio all’immaginativa e
all’introspezione dell’artista: con il “falsche[s] Transzendieren” Goethe si
riferisce in particolar modo a situazioni in genere di “oltrepassamento di
limite” (“Entgrenzung”), a situazioni che si muovono alla soglia tra il
quantitativo (“Begrenzung”) ed il qualitativo (“Geist”), proprie dell’arte

23 Cf.MA, 13.1., p. 834.

74



romantica. Queste situazioni stanno in rapporto con la“Sehnsucht” dell’artista
romantico che guarda “dietro” al mondo che lo circonda: la fuga nella
trascendenza, |’allontanamento dal reale, il superamento del mondo corporeo
e sensibile, lo sconfinamento nell’eterocosmo, I’intuizione (“Ahnung”), il
qualitativamente infinito (“Unendliche’) sono concetti relativi a quest’arte.
La poetizzazione del reale operata dall’artista romantico ricupera i ricordi
dell’infanzia, immagina condizioni oniriche ritraendo la propria psiche in
mondi fantastici, mentre i suoi personaggi simuovono dentro e fuori di limiti
e spazi sicuri. Sullo sfondo di questi fenomeni artistico-estetici c’¢ un
profondo cambiamento che subentra nel periodo del romanticismo tedesco
riguardante la funzione dell’arte e dell’artista nella realta sociale. Nel
romanticismo tedesco ¢’¢ da costatare un netto contrasto tra I’arte e la realta
sociale, tra 1’ideale dell’arte romantica ed il pubblico: un pubblico che nel
periodo neoclassicista Schiller nelle Briefe iiber die dsthetische Erziehung
des Menschengeschlechts ancora pretendeva di poter “educare” all’arte e di
cui a meta del Settecento veniva considerata 1’universalita e la positiva
vicinanza alla natura. Nel periodo romantico tedesco invece si delinea uno
scontro tra I’ideale dell’arte, di cui I’artista vuole preservare la purezza e la
sacralita, e larealta di cui fa parte un pubblico di filistei, come prodotto delle
norme morali della societa illuministica rinnovate dall’etica kantiana, che
non riconosce piu la virtuosita del genio, avendo cosi I’artista la sensazione
di non sapere piu per chi stesse lavorando. Nel romanticismo tedesco
|’artistanon € piu “educatore”, |’ arte desacralizzata siriduce a cosa comune,
accessibile a chiunque, ad un piacere della societa borghese, € un’arte
profanata dal filisteo. In questa societa 1’artista romantico con i suoi ideali
per una societa “migliore” ancora da raggiungere si sente incompreso. Tale
contrasto ed il disagio che provoca all’artista lo portano alla bohéme, al
disordine personale, allo squilibrio, persino alla schizofrenia che si riflette
nella sua arte: 1’arte del bello € ormai concepita come rottura tra l'ideale, il
simbolico e la realta; non per niente le forme artistiche del romanticismo
tedesco sono forme frammentarie e parodistiche con cui p.es. il paradigma
del“Bildungsroman” illuminista viene messo inquestione. La“Entgrenzung”
romantica tocca soprattutto il lato formale dell’arte con I’integrazione di
poesia e prosa e la conseguente disintegrazione dei contenuti concreti e la
mancanza di concentrazione su un carattere e sull’individualizzazione del
suo valore etico. L’arte del romanticismo tedesco assume percid aspetti
“parareligiosi”, ¢ un’arte che sta fuori dalla vita, che trascende nelle
profondita dell’inconscio e del misterioso, ricuperando anche quella
dimensione religioso-mistica non ristretta nei limiti della ragione. Il mondo

75



dell’arte romantica quindi non € pit un mondo “sano”, € ci0 che Goethe
chiama “la malattia”, ed € quindi pericoloso, persino demoniaco.

E chiaro che siamo agli antipodi della concezione del romanticismo di
Manzoni, e Goethe questo lo sa. Infatti, in tale concezione lo scrittore
tedesco sottolinea proprio I’elemento centrale che secondo lui distingue
I’arte del Manzoni da quella dei romantici tedeschi: il particolare della
materia storica che tramite 1’elaborazione dell’artista in poesia assume un
carattere universalmente umano. Goethe poi, avendo seguito il percorso
critico-conoscitivo indicato da Manzoni nella Prefazione, dice di aver
cercato di farsi un concetto chiarissimo delle intenzioni manzoniane, di
avere trovato queste concordi con la natura e 1’arte, e che dopo un accurato
esame si sia convinto che I’autore le abbia concretizzate in modo esemplare.
Con la penetrazione delle intenzioni manzoniane concretizzate nell’opera
d’arte Goethe ci dice che 1I’opera drammatica manzoniana ¢ portatrice di
idee e di concetti chiari e distinti che sono rappresentate € che si indi-
vidualizzano nei singoli personaggi della tragedia. Cio ¢ 'interpretazione
che Goethe da del “richtiges Transzendieren” o idealizzare del romanticismo
di Manzoni e che lo scrittore tedesco rende esplicita in un passaggio
centrale della recensione del Carmagnola dove analizzando lo sviluppo
dei caratteri dei personaggi della tragedia ne descrive la natura:

Herrn Manzoni diirfen wir zum Ruhm nachsagen, dass seine Figuren alle aus
Einem Guss sind, eine so ideell wie die andere. Sie gehoren alle zu einem
gewissen politisch-sittlichen Kreise, sie haben zwar keine individuellen Ziige,
aber, was wir bewundern miissen, ein jeder, ob er gleich einen bestimmten
Begriff ausdriickt, hat doch so ein griindliches, eigenes, von allen iibrigen
verschiedenes Leben, dass man, wenn auf dem Theater die Schauspieler an

Gestalt, Geist und Stimme zu diesen dichterischen Gebilden passend gefunden
24

werden, man sie durchaus fiir Individuen halten wird und muss*".
Prima di valutare sotto il profilo estetico il giudizio goethiano sull’idealita
ed individualitd dei caratteri della tragedia manzoniana € necessario
contestualizzare la posizione dello scrittore tedesco al momento del giudizio
in rapporto allo sviluppo storico delle concezioni estetico-letterarie tra
Settecento e Ottocento. Goethe, con le sue osservazioni sul romanticismo
di Manzoni, documenta il passaggio da una concezione illuministica
dell’arte drammatico-letteraria ad una concezione romantica caratterizzata
da elementi che si riveleranno costitutivi per la letteratura europea

24 Cf. MA, 13.1., p. 356. (I corsivi sono nostri.)

76



dell’Ottocento. Sotto questo aspetto la tragedia manzoniana € da considerare
un’opera in cui si delinea gia questo sviluppo di cui il giudizio goethiano
evidenzia i segni, trovandovisi pero nello stesso giudizio anche i concetti
chiave della concezione dell’arte letteraria settecentesca, in cui Goethe
affonda le proprie radici. Semplificando in un tipo ideale tale sviluppo si
puo dire che 1 modelli letterari del Settecento mostrano I'individuo in
conflitto con le norme universali dell’umanita in genere stabilite in base
alle teorie del diritto naturale, dissolvendosi poi tali norme, che sono
messe in discussione attraverso lo sviluppo del carattere individuale della
figura a contatto col mondo esterno, nell’individualizzazione etica della
stessa?, mentre nella concezione dell’arte ottocentesca, che non fa piu
valere norme concrete ma che fa perno sulla toralita del reale, 1’individuo
viene Vvisto in rapporto con una collettivita e con una tradizione collettiva
di cui egli € solamente il rappresentante. E inoltre interessante sapere che
lo stesso romanticismo tedesco, che aveva soprattutto insistito su un
concetto di totalitd che includesse tutte le facolta mentali e spirituali,
postula ’avvicinamento dell’ arte al reale (Eichendorff, Tieck), sviluppando
gia una forma del concetto che successivamente si sarebbe appunto
trasformato nel concetto di totalita del reale caratterizzante la letteratura
ottocentesca e che ritroviamo anche in Manzoni. E dunque sullo sfondo di
questo importante sviluppo nel campo delle teorie dell’arte a cavallo tra
Settecento ed Ottocento che va inquadrato il giudizio goethiano sulla
teoria letteraria manzoniana e da cui dipende la valutazione storica. Nella
seguente articolazione del discorso si trattera quindi di distinguere ci0 che
nel giudizio goethiano si rifa alla concezione estetica illuministica e ci0
che nella tragedia e nella teoria della letteratura manzoniane sono invece
gli elementi in cui si profila gia la concezione dell’arte ‘romantica’ piu
propriamente manzoniana.

25 Per una approfondita analisi del concetto di »individualizzazione etica« nell’ambito
dello sviluppo della »tragedia civile« settecentesca vedi il lavoro di Wolfgang Pross,
“Die Konkurrenz von asthetischem Wert und zivilem Ethos. Ein Beitrag zur Entste-
hung des Neoklassizismus”, in: Der theatralische Neoklassizismus um 1800. Ein
europdisches Phanomen?, hg. v. Roger Bauer in Verbindung mit Michael de Graat
und Jirgen Wertheimer, Jahrbuch fiir Internationale Germanistik Reihe A, Kon-
gressberichte Bd. 18, Bern-Frankfurt/Main-New York-Paris, Lang, 1986, pp. 64-126.

77



IIl. La concezione goethiana di idealita e individualita nell’arte nel
giudizio sulla teoria della letteratura manzoniana

Il giudizio di Goethe su idealita e individualita dei personaggi della
tragedia manzoniana affonda ancora una volta le radici nella discussione
estetica del neoclassicismo intorno al 1800 dai cui sviluppi lo scrittore
tedesco aveva maturato la sua teoria dell’arte. Il problema centrale che
Goethe a quel tempo cercava di superare era il divario tra natura e arte
che la teoria estetica neoclassicista vedeva opposte, essendo qui il concetto
di “natura” ridotto alla natura del genio che disinteressatamente nel giuoco
psicologico-meccanicistico delle disposizioni dell’animo da le regole
all’arte, minimalizzando il significato della materia sensibile del mondo
esteriore. Ma le riflessioni di Goethe sono incentrate proprio sul genere di
rapporto che 1’artista ha con la materia data dalla natura e trattata nell’opera
d’arte. Nell’introduzione alla sua rivista Propylden pubblicata nel 1798,
Goethe imposta la concezione mimetica dell’arte in questo modo:

Die vommehmste Forderung, die an den Kiinstler gemacht wird, bleibt immer die:
dass er sich an die Natur halten, sie studiren, sie nachbilden, etwas, das ihren
Erscheinungen dhnlich ist, hervorbringen solle. Wie gross, ja wie ungeheuer
diese Anforderung an den Kiinstler sey, wird nicht immer bedacht, und der wahre
Kiinstler erfihrt es nur bey fortschreitender Bildung. Die Natur ist von der Kunst
durch eine ungeheure Kluft getrennt, welche das Genie selbst, ohne dussere
Hiilfsmirtel, zu iiberschreiten nicht vermag. Alles, was wir um uns her gewahr
werden, ist nur roher Stoff, [...] so ist es, besonders in der neuern Zeit, noch viel
seltner, dass ein Kiinstler sowohl die Tiefe der Gegenstinde, als in die Tiefe
seines eigenen Gemiiths zu dringen vermag, um in seinen Werken nicht blos
etwas leicht- und oberflichlich wirkendes, sondern wetteifernd mit der Natur,
etwas geistisch-organisches hervorzubringen, und seinem Kunstwerk einen sol-
chen Gehalt, eine solche Form zu geben, wodurch es natiirlich zugleich und
iibernatiirlich erscheint®®.

Dall’impostazione goethiana risulta chiaramente la consapevolezza che
per I’arte del genio € necessario il coinvolgimento di “mezzi esteriori”,
cio¢ della “materia grezza” percepita con 1 sensi, cosi come lo studio
approfondito sia della materia stessa che della natura del proprio genio.
Cio sta alla base della concezione goethiana dell’opera d’arte come prodotto
della natura, secondo cui I’artista produce gareggiando con la natura, non
astraendo da essa, creando un’opera d’arte che sia “geistisch”, cioé conte-

26 Cf. Propylden, Ersten Bandes erstes Stiick [1798], Einleitung, pp. XI-XII. (Il corsivo
€ nostro.)

78



nente 1’idealita del genio, ma allo stesso tempo “organisch”, cioé prodotto
sviluppato dalla natura del genio per mezzo della penetrazione del mate-
riale “grezzo” del soggetto trattato attraverso i diversi stadi del processo
artistico, cosi da dare all’opera d’arte un contenuto ed una forma da farla
sembrare contemporaneamente un prodotto “naturale” e “sovrannaturale”,
cioé ideale. Con il ricongiungimento antitetico dei termini binomiali
geistisch-organisch e natiirlich zugleich und iibernatiirlich Goethe fa capire
che I’opposizione apparentemente invalicabile tra realtd materiale ed idealita
priva di contenuti concreti sta crollando: 1’idea del genio ha un contenuto
che viene concretizzato attraverso 1’elaborazione di una materia come
mezzo esteriore. A questo punto la teoria estetica goethiana richiede
sostanzialmente due cose: primo, la certezza della contemplazione (dell’og-
getto da trattare) che subentra al posto di categorie filosofiche vuote e
secondo, la concrezione storica che tiene conto dell’artista come individuo
e della sua realta psichica. La storicizzazione dell’arte proposta qui da
Goethe converge con le tendenze di una teoria dell’arte storica proposte
nel primo romanticismo tedesco anche da Friedrich Schlegel e Schelling.

Di questa concezione dell’arte Goethe si rese consapevole attraverso
I’intenso rapporto avuto con un’altra opera della letteratura italiana che fu
determinante per la sua emancipazione dal neoclassicismo: la Vita
dell’orefice e scultore fiorentino Benvenuto Cellini che lo scrittore tedesco
tradusse tra il 1796 ed il 1805. Furono in particolar modo la lettura e la
traduzione di un episodio dell’autobiografia dell’artista manierista cinque-
centesco — la fusione e la lavorazione della statua del Perseo?’— attraverso
cui Goethe riusci a dare un proprio e preciso senso al concetto di
provenienza kantiana dell’opera d’arte come “prodotto della natura”. Nella
lettera a Schiller dell’ 8 febbraio 1797, in cui Goethe si pronuncia sull’epi-
sodio del Perseo celliniano rivalutandolo come soggetto epico, si capisce
chiaramente la volonta dello scrittore tedesco di superare il divario termi-
nologico tra il naturale e 1’artificiale, e cio in risposta alle osservazioni
ironiche di Schiller in merito al testo sconosciuto, che nascondevano il
problema fondamentale della dominanza della materia nella Vita straordi-
nariamente pittoresco-bizzarra dell’individuo Cellini:

Ich freue mich dass Sie in IThrem abgesonderten Wesen die dsthetischen Krisen
abwarten konnen ich bin wie ein Ball den eine Stunde der andern zuwirft in den

27 Cf. Benvenuto Cellini, Vita, a cura di Ettore Camesasca, Milano, Rizzoli, 1985, Libro
secondo, Cap. LXXVII, p. 571.

79



Friihstunden suche ich die letzte Lieferung Cellini zu bearbeiten. Der Guss des
Perseus ist fiirwahr einer von den lichten Punkten so wie bei der ganzen Arbeit an
der Statue bis zuletzt Naturell, Handwerk, Leidenschaft und Zufall alles durch-
einar;ger wirkt und dadurch das Kunstwerk gleichsam zum Naturprodukt ma-
chen””.

E questo quindi nell’interpretazione goethiana il senso del concetto di opera
d’arte come “prodotto della natura”, nel quale le circostanze esteriori e le
loro casualita sono altrettanto importanti come le tecniche, le capacita
individuali e la disposizione dell’artista, cosa che per Goethe ha evidenti
conseguenze al livello di giudizio estetico il quale considera la totalita
dell’opera d’arte. Se Goethe concepisce 1’artista e la sua opera d’arte come
fenomeno storico, di conseguenza la sua estetica non pud che basarsi su un
metodo critico di tipo psicologico-cronologico che tiene conto della
situazione individuale dell’artista, del processo artistico del genio che tratta
un “pezzo” di materia data dalla natura e dell’unicita della sua opera. Alla
concezione neoclassicista del bello assoluto, astratto e categoriale Goethe
contrappone una concezione del bello individuale e caratteristico. Cid vuol
dire che, secondo Goethe, per farsi un concetto chiaro di un’opera d’arte ¢
indispensabile scendere nel minimo particolare della materia della stessa:

Um von Kunstwerken, eigentlich und mit wahrem Nutzen fiir sich und andere, zu
sprechen, sollte es freylich nur in Gegenwart derselben geschehen. Alles kommt
aufs Anschauen an, es kommt darauf an, dass bey dem Wort, wodurch man ein
Kunstwerk zu erldutern hofft, das bestimmteste gedacht werde, weil sonst gar
nichts gedacht wird. [...] Wenn wir nun aber hievon [sc. Kunst] einen anschauli-
chen Begriff bilden wollen, so miissen wir ins Einzelne des Einzelnen hin-
absteigen, welches nicht immer eine angenehme und reizende Beschiftigung ist,
wofizigr aber der sichere Blick iiber das Ganze nach und nach reichlich entschi-
digt.

Il problema del ricongiungimento di arte e natura sta quindi alla base della
riflessione goethiana sul giudizio estetico, il cui oggetto € lo studio del
complesso rapporto tra forma, materia e contenuto nell’opera d’arte. Nelle
Noten und Abhandlungen zum West-ostlichen Divan scritte nel 1819 Goe-
the, da una posizione estetico-critica oramai consolidata, dice che 1’atten-
zione dell’artista € rivolta in fondo alla forma, essendogli la materia
offerta pil che generosamente dalla natura e dal mondo; la forma tuttavia,

28 Cf. Johann Wolfgang Goethe/Friedrich Schiller, op. cit., p. 313.
29 Cf. Propylden, U1, pp. XXX-XXXIII.

80



benché sia nel genio, dev’essere riconosciuta e pensata richiedendo percio
un atto riflessivo che stabilisce le modalita del rapporto tra materia, forma
e contenuto®. Quello che per Goethe ¢ necessario discutere dal punto di
vista teorico € il processo della formazione dell’opera d’arte che avviene
come atto cosciente e che richiede la riflessivita dell’artista ma anche del
critico. Le affinita di tale posizione con quella del Manzoni nella Prefazione
— 1l processo della formazione dell’opera d’arte come concretizzazione
dell’idea dell’autore, e I’opera d’arte che come unica istanza di giudizio
diventa oggetto di un processo conoscitivo — paiono evidenti € Goethe
stesso, come sappiamo, dice di riconoscere. Sicuro € che una tale concezione
dell’arte e del giudizio implica I’eliminazione delle limitazioni estetiche
del neoclassicismo ed il ricupero fotale della materia, del particolare e
dell’individuale che vengono integrati nel processo artistico a complemento
degli aspetti ideali dell’arte. Con una tale concezione di totalita poi il
concetto di bello perde ovviamente ogni legame con i modelli esemplari
dell’antichita.

Che gli sviluppi del pensiero estetico tedesco a cavallo tra neo-
classicismo e primo romanticismo abbiano influito successivamente su
Manzoni e sui romantici italiani € un dato acquisito, € cid per cause
storiche: I'impostazione estetico-critica goethiana influisce sulla critica
romantica tedesca e cosi anche su August Wilhelm Schlegel che con la sua
impostazione storica nei suoi scritti sull’arte drammatica coglieva e la
lezione critico-estetica goethiana e quella del fratello Friedrich, allargandola
tuttavia alle specificita del sistema romantico che discerneva nettamente
I’arte classica dall’arte romantica, cosa che per Goethe non valeva in
termini categorici. Gli scritti di A. W. Schlegel cosi come I’opera principale
della donna a lui vicina in quel periodo, il De I’Allemagne di Madame de
Staél pubblicato nel 1813, costituivano i canali principali per la conoscenza
del pensiero estetico-critico e culturale tedesco nel romanticismo italiano.
Per capire il rilevante ruolo della discussione tedesca intorno al 1800 ed
dei suoi ulteriori sviluppi per la maturazione della concezione e della
critica dell’arte nel romanticismo italiano € esemplare I’importante lettera
di Manzoni a Diodata Saluzzo del 1827: lo scrittore italiano facendo
riferimento alle posizioni tedesche riguardanti la forma organica del
componimento poetico vede la possibilita di rinnovare la critica estetica,
permettendo inoltre tale principio costitutivo dell’arte, secondo Manzoni,

30 Cf. WA, I/7, p. 100.

81



di riconoscere la natura dell’opera d’arte, la cui caratterizzazione riecheggia
la concezione del bello individuale goethiana:

[...] Le dird che il giudizio d’'un componimento, tanto piu quanto piu sia esteso,
originale, bello, ha a essere, com’io la sento, niente meno d’una poetica. Io sono
profondamente persuaso della veritd di quel principio, espresso la prima volta
ch’io sappia dal sig.r A. G. Schlegel, che la forma de’ componimenti vuol essere
organica € non meccanica, risultante dalla natura del soggetto, dal suo svolgimento
interiore, dalle relazioni delle sue parti, e dal loro, per dir cosi, andare a luogo; e
non dall’improntamento d’una stampa esteriore, estrania: principio fondamentale
e fecondo, il quale, quando sia trattato, particolareggiato, applicato, e lo sara
tosto o tardi, inevitabilmente, puo, anzi dee [...], rinnovare essenzialmente la
critica di diritto e di fatto. Ammesso, o piuttosto riconosciuto questo principio,
s’€ condotti o costretti a riconoscer pure che ogni componimento, come ha o dee
avere la sua natura propria individuale, le ragioni speciali della sua esistenza e
del suo modo, cosi richiede d’esser giudicato con regole proprie che son poi il
medesimo’’.

Per quanto riguarda la penetrazione del pensiero estetico tedesco nella
discussione del romanticismo italiano € inoltre interessante soffermarsi
brevemente sul Discorso intorno all’ingiustizia di alcuni giudizi letterari
italiani di Ludovico Di Breme, apparso nel 1816 in difesa dello scritto
della Staél sulle traduzioni il quale aveva acceso la polemica classico-
romantica in Italia®2. In un passaggio significativo Di Breme sostiene una
concezione romantica dell’arte costituita da elementi in parte formulati dai
romantici tedeschi, e da elementi che si riallacciano ad una specifica
tradizione estetica antiintellettualistica italiana del Settecento. Di Breme
parte con una critica al concetto classicista dell’arte come “imitazione
della natura”, impostando dapprima il problema mimetico dell’arte in una
prospettiva antropologico-sensista di provenienza graviniana, di cui, per
altro, Di Breme, a sostegno del proprio ragionamento, cita importanti passi
della Ragion poetica (1708)*. Mettendo sullo stesso piano la natura e il
genio dell’artista ma considerando questi allo stesso tempo il suo interprete

31 Cf. Alessandro Manzoni, “Lettere”, op. cit., p. 448.

32 Cf. Mme de Staél, De !’esprit des traductions, tradotto da Pietro Giordani nella
“Biblioteca italiana” (tomo I, gennaio 1816), apparve col titolo Sulla maniera e la
utilita delle traduzioni. 1l testo ¢ stato ripubblicato in: Carlo Calcaterra, [a cura di],
Manifesti romantici, e altri scritti della polemica classico-romantica, Nuova edizione
ampliata a cura di Mario Scotti, Torino, U.T.E.T., 1979% pp. 83-92.

33 Una ristampa delle opere del Gravina avviene, tra 1’altro, proprio nel periodo del
romanticismo italiano: cf. Opere scelte di Gianvincenzo Gravina, Giureconsulto,
Milano, Dalla Societa Tipografica de’Classici Italiani, 1819.

82



e rivale, Di Breme ricupera nella sua concezione psicologico-sensista
dell’arte — qui Di Breme usa per la produzione artistico-mimetica
I’espressione goethiana del “gareggiare con la natura” — la facolta
conoscitiva fantastico-immaginativa con cui far sconfinare 1’'invenzione
artistica in una dimensione fotale di misticismo, morale, scienza, tradizione
e affettivita a cui le anime romantiche non avevano voluto porre limiti:

[...] siccome nella natura, in ogni etd e per prima cosa, rispetto all’'uomo, v’ha
I’'uomo. Perché la natura non ti ha gia composto nella mira che tu imitassi lei in
quel solo modo che intendi; ché anche tu sei la natura, e sei per di piu il suo
interprete, il suo rivale nell’ordine morale, sensitivo e imaginoso; e ci0 in tutti i
tempi del mondo; [...] invece di dipingere con efficacia, nudi e vivaci quei
fenomeni che si producono in te dagli oggetti di che ella ti ha circondato, e
I’armonia loro, non potrai gia dire che tu la imiti, € molto meno potrai dire che tu
imiti, che tu fraduca te stesso nelle opere tue. In vista dunque d’imitarla,
inalziamoci a gareggiar con lei nella stessa creazione; e se le nostre dottrine
mistiche, morali, scientifiche, se i nostri usi, i recenti affetti nostri hanno ampliato
di tanto il campo dell’invenzione, misuriamo noi tutta 1’ampiezza di
quell’orizzonte, lanciamoci in quella immensitd, e tentiamo animosi le regioni
dell’infinito che ci sono concedute. Cosi intende natura di essere imitata; [...]>*.

Anche in questo caso Goethe probabilmente avrebbe detto che si tratta
dello stesso “falsches Transzendieren” dei romantici tedeschi, perché Di
Breme, nell’intento di “gareggiare” con la natura creatrice al livello
dell’immaginazione, proietta 1’'invenzione artistica, pur partendo dalle
immagini naturali prodotte nella fantasia per mezzo della percezione
sensuale del mondo esteriore, nell’intuizione dell’infinito, in modo da
cancellare i limiti che dividono la realta sensibile dagli spazi che esistono
al di fuori ed al di sopra di essa; quindi il rapporto tra invenzione e realta,
tra arte € natura non puo piu essere concepito in termini razionali o di idee.
Questo breve schizzo della concezione dell’arte romantica dibremiana
serve ex negativo a mettere in luce da un’altra angolazione la concezione
di idealita nell’arte manzoniana il cui punto di riferimento & sempre la
“natura delle cose”, essendo percio di carattere logico il legame tra idea e
realtd; 1’idea dell’autore & poi per Manzoni ci0 che unisce “natura delle
cose” e invenzione nella forma dell’opera d’arte. E I'idealita nei limiti
della ragione e della storia umana a spiegare perché la poesia manzoniana

34 Cf. Ludovico Di Breme, “Discorso intorno all’ingiustizia di alcuni giudizi letterari
italiani”, in: Carlo Calcaterra, [a cura di], Manifesti romantici e altri scritti della
polemica classico-romantica, cit., pp. 131-132.

83



assume quel carattere di umanita e di naturalita che Goethe aveva
lodevolmente sottolineato.

La particolare posizione del Manzoni all’interno del movimento
romantico italiano pud dunque essere ricostruita proprio partendo dal
giudizio estetico di Goethe sull’idealita ed individualita dei caratteri della
tragedia manzoniana. Dal punto di vista metodico Goethe, nel giudizio
sulle figure manzoniane, applica la sua concezione del bello individuale
all’arte drammatica, impiegando formule che all’epoca della discussione
sul neoclassicismo aveva acquisito per modificare il suo proprio concetto
di classicismo. Per I’analisi di tale giudizio € utile ritornare sul passo del
testo di critica goethiano sopra citato concernente lo sviluppo dei caratteri
della tragedia manzoniana: Goethe dice che le figure sono state modellate
tutte “aus Einem Guss, eine so ideell wie die andere”, riprendendo meta-
foricamente il termine “Guss” usato in senso proprio a riguardo della
fusione della statua del Perseo celliniano. Cio non € casuale, anzi ¢
significativo se si considera il seguito della riflessione goethiana: pur
esprimendo queste figure ognuna “un determinato concetto” per Goethe
ciascuna ha “ein griindliches, eigenes, von allen iibrigen verschiedenes
Leben” tale che se si dovessero a teatro trovare degli attori che si confaces-
sero “per aspetto, animo € voce alle figure poetiche”, li si riterrebbe
necessariamente per degli “Individuen”. Poi, nella parte finale della recen-
sione e sempre sullo sfondo del confronto con il romanticismo, Goethe
valuta il procedimento artistico per quanto riguarda il particolare della
tragedia manzoniana, sottolineando I’'ingegno, la ponderata scelta e la
precisione cosi come la seriosita e la chiarezza che contraddistinguono
un’opera “classica”:

Wir geben ihm auch das Zeugnis, dass er im Einzelnen mit Geist, Wahl und
Genauigkeir verfahren, indem wir, bei strenger Aufmerksamkeit, insofern dies
einem Auslidnder zu sagen erlaubt ist, weder ein Wort zuviel gefunden, noch
irgend eins vermisst haben. Ménnlicher Ernst und Klarheit walten stets zusam-
men, und wir mogen daher seine Arbeit gerne klassisch nennen. Er verdiene sich
fortan das Gliick in einer so ausgebildeten, wohlklingenden Sprache, vor einem
geistreichen Volke zu sprechen und sprechen zu lassen. Er verschmihe fernerhin
die gemeine Riihrung und arbeite nur auf diejenige hin, die uns beim Anschauen
des Erhabenen iiberrascht™®.

Quanto dice Goethe in questi due passi del testo critico ¢ fondamentale per
capire 1I'impostazione illuminista del giudizio sulla teoria della letteratura

35 MA, 13.1., p. 359. (I corsivi sono nostri.)

84



manzoniana, nel quale si sovrappongono diversi elementi della teoria
dell’arte goethiana acquisiti come via d’uscita dalle aporie dell’estetica
neoclassicista; essi sono in sostanza (i) la modificazione del concetto di
“classicismo™: idealita o idealizzazione come individualizzazione; (ii) la
concezione antropologica dell’arte, e (iii) la concezione simbolica dell’arte.
In questi elementi € per altro segnato lo sviluppo delle concezioni estetiche
a cavallo tra Settecento e Ottocento che brevemente si € abbozzato sopra e
che puo essere esemplificato sulla questione dell’individualita ed idealita
delle figure posta da Goethe. A contraddistinguere la concezione della
letteratura e dell’arte illuminista nel Settecento era la dominanza del
carattere sulla fabula e il postulato di “obbiettivita” della rappresentazione
con la tendenza ad eliminare la chiarezza dell’intenzione dell’autore a
favore della concentrazione sull’individualita del carattere delle figure,
per le quali venivano sviluppati intrecci € motivi sulla base della teoria
dell’illusione e della verosimiglianza finalizzati a dare un’esatta analisi
dell’individualita delle figure nel loro “Dasein” esistenziale. Si capisce
che in una concezione dell’arte dove il maggior dettaglio equivaleva a far
maggior luce sull’individuo si respingevano energicamente le generalizza-
zioni dei modelli estetici in cui non I’individualita ma 1’idealita di tipo
metafisico o concettuale, quali la teoria del bello ideale e la teoria
trascendentale del sublime, & I’oggetto di studio; oppure dove, come in
Manzoni, I'intenzione dell’autore viene considerata pia importante del
particolare storico®®. Alla fine del Settecento poi il neoclassicismo sulla
linea di Kant e Schiller aveva ridotto I'idealita nell’arte a categorie
filosofiche di tipo normativo svuotate di contenuto e di materia e quindi di
individualita. Nel periodo della traduzione della Vita del Cellini infine
Goethe riesce a modificare il suo concetto di “classicismo” e quindi il
concetto di idealita nell’arte anche grazie all’impulso dato dallo studio di
Wilhelm von Humboldt Uber die gegenwiirtige Franzdsische tragische
Biihne in cui veniva proposta una concezione antropologica della teoria

36 La critica di Foscolo a Manzoni ed a Goethe ¢ da inquadrare in una concezione
dell’arte settecentesca in cui il particolare o il dettaglio, in dipendenza dall’'impostazione
epistemologica foscoliana di tipo psicologistico sensista, costituisce la base della
conoscenza mediante 1’arte. Per I'interessante posizione del Foscolo, che non puo
essere presa in considerazione in questa sede, rinviamo alla sua Storia della letteratura
italiana per saggi, in special modo al capitolo X intitolato “Il Romanticismo” che
contiene un attento esame del giudizio di Goethe su Manzoni. L’edizione dei saggi
foscoliani, uscita da Einaudi nel 1979, ¢ inoltre accompagnata da una eccellente
introduzione curata da Mario Alighiero Manacorda.

85



della letteratura e dell’arte®’. Tale studio che si inquadra in un progetto per
una conoscenza della letteratura di tipo generale e comparatistico come
parte di una antropologia comparativa®*® viene pubblicato per la prima
volta da Goethe sotto forma di “Briefe” nella rivista Propylden nel 1800.
Le riflessioni estetiche di Humboldt fatte in questo studio hanno influito in
modo tale su Goethe da risultare significative anche per quanto riguarda il
giudizio dello scrittore tedesco su Manzoni appena esposto. Percio la
concezione humboldtiana dell’arte ed il suo adattamento da parte di Goe-
the faranno da sfondo all’interpretazione non piu solo estetica ma politico-
morale del concetto di idealita ed individualita nell’arte manzoniana.

Ma vediamo dapprima quali sono gli elementi della teoria dello Hum-
boldt che si rivelano importanti per il nostro discorso. La base del
ragionamento humboldtiano € la relativizzazione delle norme dell’arte.
Nell’ottica della sua concezione antropologica Humboldt osserva che
I’essenza dell’arte € si quella di tendere verso un ideale, ma che essa non
riesce a sottrarsi alla relativita del concetto di ci0 che € arte e natura,
rimanendo di conseguenza legata ai principi della prassi artistica di una
nazione che recano 1’impronta della convenzione: “Die Kunst verriht sich
durch zweyerlei als Kunst, durch ihre hohere, iiber die Wirklichkeit hin-
ausgehende Idealitit, und durch das was in ihr, als einem Machwerk des
Menschen, an Willkiir und Convention erinnert”. Humboldt imposta il
problema di idealita e convenzionalita dell’arte al livello del rapporto tra
natura e arte, ponendo una domanda fondamentale in cui € implicito un
sostrato gnoseologico: “Welche Veranderung geht eigentlich mit der Natur
vor wenn sie zum Kunstwerk gemacht wird?”’* A ci6 Humboldt risponde
con una serie di riflessioni che riportiamo in modo sintetico: a) la natura,
quando diventa arte, assume la forma di un pensiero, ricevendo cosi due
qualita: 1) essa € resa piu simile alla natura dell’'uvomo, perché le forze
conoscitive umane la comprendono nel pensiero, 2) la fantasia da alla
natura dei limiti propri e ne determina le parti, perché dallo spazio indefinito
della natura ne viene estratto un pezzo e trasformato in un tutto autonomo;

37 Cf. a proposito I’interessante articolo di Giinter Oesterle, “Kulturelle Identitit und
Klassizismus. Wilhelm von Humboldts Entwurf einer allgemeinen und vergleichen-
den Literaturerkenntnis als Teil einer vergleichenden Anthropologie”, in: Nationale
und kulturelle ldentitat. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewusstseins in der
Neuzeit, hg. v. Berhard Giesen, Frankfurt/Main, Suhrkamp, 1991, pp. 304-349.

38 Cf.ivi, p. 304.

39 Propylden, 111/1, 1800, p. 87.

40 lvi, p. 86.

86



b) I'opera d’arte puo darci un’idea, per mezzo della nostra immaginativa,
del carattere di infinito che c’¢ nella natura, perché pud mostrarci per
mezzo di una parte di natura un’immagine di armonia e perfezione che c’é
si nella realta ma solo in una totalitd immensa non percepibile per intero;
c¢) I'arte quindi non riconduce mai all’arte ma alla natura®. In queste
riflessioni di Humboldt Goethe vede segnata la via per cancellare
definitivamente il divario tra arte e natura che secondo lui il classicismo
normativo non era riuscito a superare. La ricezione delle lettere di Hum-
boldt coincide poi col periodo in cui Goethe fa le osservazioni sull’opera
d’arte come prodotto della natura in collegamento con la traduzione
dell’episodio della fusione della statua del Perseo celliniano, sostenendo la
tesi che I'opera d’arte non dovesse far apparire un’idea, 1’assoluto di se
stessa, ma dovesse ricondurre all’individualita. Ed un’altra formulazione
dello Humboldt assume per la teoria dell’arte goethiana un significato
determinante e che, ci0 € quanto ci interessa, ritroviamo in parte quasi
letteralmente nel giudizio di Goethe sull’idealita e individualita delle
figure della tragedia di Manzoni; ci0 che Humboldt dice a proposito del
compito dell’attore Goethe lo concepisce in un senso piu generale:

Es ist in der That eine ungeheure Aufgabe, alle Gefiihle der Menschheit zu
erregen, die tiefsten und miéchtigsten Krifte der Natur zu beschworen und sie
doch nur als Kunst wirken zu lassen und dsthetisch zu beherrschen. Und dies ist
doch, was wir vom Schauspieler verlangen [...]. Wie jeder Kiinstler ist er
verbunden zu idealisiren, sein Idealisiren besteht aber darin dass er seiner Rolle
durchaus Character giebt, dass er alle Eigenschaften die ihr der Dichter beylegt
als Individualitdt darstellt*.

Se si considera la formulazione qui espressa dallo Humboldt, in un senso
pill ampio, come un postulato di teoria dell’arte, allora egli richiede cio
che per la teoria neoclassicista dell’arte ¢ addirittura impossibile e
paradossale: idealizzazione e caratterizzazione, universalita e individualita
sono concetti completamente opposti che si escludono a vicenda, essendo
la caratterizzazione e 1’individualita legati alla formazione della materia e
del particolare e cercano proprio cio che I'idealizzazione tende ad evitare.
Con le due formule identita di opera d’arte e prodotto della natura e
idealizzazione come individualizzazione era nata in Goethe la consape-
volezza che gli dava modo di sottrarsi alle opposizioni che caratterizza-
vano la situazione della teoria dell’arte a cavallo tra neoclassicismo e

41 Ivi
42 1vi, pp. 98-99. (1l corsivo € nostro.)

87



primo romanticismo: arte come imitazione della natura vs. arte come
concretizzazione di un’idea, oppure nella formulazione storica la “Que-
relle des Anciens et des Modernes”. Goethe riconosce dunque che il
particolare, pur essendo legato a convenzioni nazionali e ad una particolare
situazione storica, ¢ in grado di adempiere all’esigenza di universalita
dell’arte, perché ogni singola opera d’arte ha in sé la propria norma.

Nel giudizio goethiano sulle figure della tragedia manzoniana la
concezione antropologica € connessa con la concezione simbolica dell’arte.
Nella discussione sulla teoria dell’arte tra neoclassicismo e primo roman-
ticismo parte importante delle riflessioni erano state rivolte ai concetti
filosofici di “generale” (astrazione) e “particolare” (fattualita) ed al loro
significato estetico. La reinterpretazione in termini kantiani del concetto di
particolare data da Gottfried Hermann nel suo trattato De differentia
prosae et poeticae orationis disputatio (1803) dava la possibilita di includere
in tale concetto le categorie estetiche del “caratteristico”, dello “storico”,
del “romantico” e persino del “bizzarro”, ritorcendosi cosi tale concetto in
modo paradossale contro la teoria neoclassicista che invece intendeva
salvare. Cio perché il concetto di particolare diventava mezzo di rap-
presentazione del generale attraverso la singola apparizione. Goethe quindi
cogliendo questo concetto di particolare lo connette col concetto centrale
del procedimento formale del poetico, il simbolico, che, per altro, influira
fondamentalmente sulla teoria dell’arte romantica; nelle Maximen und
Reflexionen Goethe scrive:

Es ist ein grosser Unterschied, ob der Dichter zum Allgemeinen das Besondere
sucht oder im Besondern das Allgemeine schaut. Aus jener Art entsteht Allegorie,
wo das Besondere nur als Beispiel, als Exempel des Allgemeinen gilt; die letztere
aber ist eigentlich die Natur der Poesie: sie spricht ein Besonderes aus, ohne an’s
Allgemeine zu denken oder darauf hinzuweisen. Wer nun dieses Besondere
lebendig fasst, erhilt zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu werden,
oder erst spit®.

Con ci0 si € esposto I'ultimo elemento della teoria dell’arte goethiana che
nel giudizio sul dramma manzoniano giuoca un ruolo importante e possiamo
quindi tirare qualche somma.

Da quanto si € detto finora si pud palesemente vedere come il modo di
concepire 1’arte da parte di Goethe si riflette sul modo di giudicare quella
del Manzoni: applicando la formula dell’idealizzazione come individualizza-

43 WA, /42, p. 146.

88



zione al livello delle figure della tragedia del Manzoni, Goethe riassume
cio che secondo lui costituisce il processo formale dell’arte della parola
manzoniana: la visualizzazione del concetto nel particolare, ovvero I’idealita
del concetto che nella figura poetica assume le sembianze di un individuo/
carattere che vive e che rappresenta le passioni contraddittorie dell’animo
umano, interessando 1’'uomo contemporaneo. Viceversa, secondo la teoria
simbolica dell’arte goethiana, nella viva rappresentazione simbolica
dell’individuale il recettore scorge 1’idea dell’autore, perché il generale,
per Goethe come per Manzoni, viene espresso nel particolare legato alla
formazione della materia.

La differenza che invece c’¢ tra le due concezioni simboliche dell’arte
€ data dall’interpretazione manzoniana del simbolico che oltre al valore
estetico ne assume uno politico-morale, che costituisce piu propriamente
I’aspetto romantico della sua teoria letteraria. Per Manzoni I’individuale é
concepito come la rappresentazione simbolica di un collettivo. A differenza
dalla concezione settecentesca che vedeva I’individuo in conflitto con le
norme universali dell’umanita scaturito dalle particolarita e sfaccettature
del suo carattere, nella concezione manzoniana I’individuo, come espressione
simbolica di un concetto della mente dell’autore ricavato per astrazione dai
minimi particolari storici, entra in rapporto con la norma del collettivo
prestutturata dalla tradizione. La tragedia storica I Conte di Carmagnola
come preludio del capolavoro manzoniano, il romanzo storico I promessi
sposi (1827), rappresentanti entrambi la storia d’individui, rientrano quindi
nella “concezione romantica della storia nazionale come vero e proprio
soggetto dell’arte” che “segue come corollario la reinterpretazione dell’idea
della storia dell’illuminismo e della sua concezione della condizione
umana’*. Nell’ambito della sua concezione storicistica, Manzoni mostra
dunque uno stadio dello sviluppo della storia della nazione italiana,
esemplificando la genesi del presente in una finzione poetica della storia di
individui del passato, creando quella verita poetica da lui costruita nel testo
letterario e che piu tardi Manzoni vedra espressa soprattutto nella parola
usata dal popolo. In questo Manzoni — qui anticipiamo ¢i10 che sta alla base
del suo ragionamento sul romanzo storico — segue una concezione di
filosofia della storia formulata dal Vico, secondo cui la “storia eterna ed
ideale”, che non € successa mai tranne che nella poesia (Omero), assume il

44 Cf. Wolfgang Pross, “Pessimismo tragico e storicismo: Manzoni, Biichner, Nievo”,
in: Georg Biichner, Atti del seminario 19 e 20 marzo 1985, Goethe-Institut Palermo,
Palermo, 1985, pp. 75-89, per la citazione vedi p. 85.

89



carattere di assoluta verita attraverso la finzione concepita dalla mente
dell’autore. L’arte manzoniana ritorna quindi a svolgere quella funzione di
“Gemeinschaftsstiftung” indicata da Max Weber nell’ambito dei suoi studi
sulla sociologia della religione, secondo cui originariamente 1’arte, che trae
I’ispirazione dalla religione, € stata uno strumento per comunicare dei
messaggi, dei contenuti, che dovevano mantenere 1’unita di una comunita®.
Nella concezione romantica manzoniana cio sfocia nella mitizzazione della
convenzione ¢ del concetto di popolo e di una societa che nell arte
rappresenta se stessa, ritenendo possibile “un sistema conducente allo
scopo morale” e “suscettibile del pit alto grado d’interesse”™*, e respingendo
cosi le critiche formulate dal Rousseau nella Lettre a D’ Alembert sur les
spectacles (1757) circa la generale immoralita della poesia drammatica
dedotta da una serie di opere teatrali francesi da lui conosciute?’. A sorreggere
il sistema di poesia drammatica proposto dal Manzoni ed in genere la sua
concezione morale dell’arte &, proprio in senso weberiano, la sua concezione
moderna di religiosita che lo scrittore romantico italiano ha esposto nelle
Osservazioni sulla morale cattolica del 1819, sottolineando in particolare
“le componenti umane e filantropiche del cattolicesimo™®. L’'elemento
significativo di tale scritto € dato dal fatto che Manzoni per la prima volta
mette coerentemente in relazione [’identita culturale italiana con il
cattolicesimo, senza perd assumere atteggiamenti sciovinistici®’. Nell’intento
di difendere il cattolicesimo italiano contro le accuse rivoltegli in nome di
una eticamoderna illuminista, Manzoni si fa riconoscere come propagandista
dell’ideologia sincretistica della borghesia liberal-cattolica italiana,
combinando il conservativismo di una religiosita cattolica ortodossa con il
riformismo del pensiero di progresso filantropico®®. In questo Manzoni
aveva colto la lezione di storicismo del Condorcet espressa nell’Abbozzo di
un quadro storico dei progressi dello spirito umano (1794), inquadrando la

45 Cf. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,
hg. v. Johannes Winckelmann, Tiibingen, Mohr, 1972°, p. 365.

46 Cf. Alessandro Manzoni, Tutte le opere, op. cit., 1957, p. 288.

47 1Ivi.

48 Sul concetto di cattolicesimo in Manzoni vedi il recente studio di Friedrich Wolfzettel
und Peter Thring, “Katholizismus und Nationalbewusstsein im italienischen Risorgi-
mento: Modelle nationaler Identitdtsbildung durch Religion”, in: Bernhard Giesen,
op. cit., pp. 388-425; in special modo il capitolo “Alessandro Manzoni und die
neoguelfische Geschichtsschreibung”, pp. 397-400.

49 Cf. ivi, p. 398.

50 Cf. ivi, pp. 398-399.

90



sua attivita di scrittore in questo processo che, nella sua espressione teorica
piu dignitosa, sarebbe dovuto terminare in uno stato “positivo”, cio¢ in una
societa civile libera e giusta dove I'interesse dell’'uomo individuale non si
differenzia dall’interesse comune del collettivo, facendo sentire 1’'uomo
non un essere isolato ma appartenente all’intera razza umana®'.

Goethe, da parte sua, avverte il carattere civile e morale del movimento
romantico italiano e la sua particolare attenzione per gli interessi del
collettivo: nell’articolo Classiker und Romantiker in Italien, sich heftig
bekimpfend, anch’esso pubblicato nella rivista Uber Kunst und Althertum
nel 1820, Goethe, spiegando dalla sua prospettiva comparatistica al pubblico
tedesco il carattere del romanticismo italiano vede la differenza tra le due
forme di romanticismo proprio nell’agio in cui i romantici italiani riescono
a mettere la gente, facendo sentire ciascuno contemporaneo di se stesso:

Auf alle Fille jedoch miissen die Romantiker auch dort in kurzem die meisten
Stimmen vor sich haben, da sie ins Leben eingreifen, einen jeden zum Zeitgenos-
sen seiner selbst machen und ihn also in ein behagliches Element versetzen.
Wobei ihnen denn ein Missverstindnis zugute kdmmt, dass man némlich alles,
was vaterlindisch und einheimisch ist, auch zum Romantischen rechnet, und
zwar deshalb, weil das Romantische an Leben, Sitten und Religion herantritt, wo
denn Muttersprache, Landesgesinnung als hochst lebendig und religios erschei-
nen muss. [...] woraus deutlich erhellt, dass unter diesem Namen [sc. “‘romantico’]
alles begriffen sei, was in der Gegenwart lebt und lebendig auf den Augenblick
wirkt. Zugleich ist uns ein Beispiel gegeben: dass ein Wort durch Gebrauchsfolge
einen ganz entgegengesetzten Sinn annehmen kann, da das eigentlich Romanti-
sche unseren Sitten nicht niher liegt als Griechisches und Romisches’2.

Anche se la critica ha giustamente mostrato che Goethe per quest’articolo
si & servito di una fonte italiana — il Bericht iiber Maildnder Literatur- und
Kunstangelegenheiten di Gaetano Cattaneo™ —, cio non toglie alla riflessione
dello scrittore tedesco il valore storico-interpretativo che consiste nell’aver
enucleato dall’analisi del concetto di “romantico” nella cultura italiana
una sostanziale differenza col romanticismo tedesco, che egli poi ha voluto
far conoscere al pubblico europeo, soprattutto al livello estetico, col giudizio
sull’opera drammatica di Alessandro Manzoni.

51 Per uno studio piu dettagliato circa le modalita dell’influsso dello storicismo del
Condorcet su Manzoni vedi Wolfgang Pross, op. cit., 1985, p. 86.

52 WA, 1, 41.1., pp. 133-143. (I corsivi sono nostri.)

53 Cf. a proposito Erwin Koppen, “Tra Cattaneo e Stendhal. Note comparatistiche a
‘Classiker und Romantiker in Italien, sich heftig bekdmpfend’ di Goethe”, in: Enzo
Noe¢ Girardi, op. cit., pp. 17-31.

91



Bibliografia essenziale

Blank, Hugo, Goethe und Manzoni, Weimar und Mailand, Heidelberg, Winter, 1988.

Blank, Hugo [Hg.], Weimar und Mailand, Briefe und Dokumente zu einem Austausch um
Goethe und Manzoni, Heidelberg, Winter, 1992.

Calcaterra, Carlo, [a cura di], Manifesti romantici, e altri scritti della polemica classico-
romantica, Nuova edizione ampliata a cura di Mario Scotti, Torino, U.T.E.T., 1979

Cellini, Benvenuto, Vita, a cura di Ettore Camesasca, Milano, Rizzoli, 1985.

Condorcet, Jean-Antoine-Nicolas Caritat marquis de, Esquisse d’un tableau historique des
progreés de I’ esprit humain, éd. Alain Pons, Paris, Flammarion, 1988.

Danneberg, Lutz/Vollhardt, Friedrich [Hg.], Wie international ist die Literaturwissen-
schaft?, Methoden- und Theoriediskussion in den Literaturwissenschaften: kulturelle
Besonderheiten und interkultureller Austausch am Beispiel des Interpretationsproblems
(1950-1990), in Zusammenarbeit mit Hartmut Bohme und Jorg Schonert, Stuttgart-
Weimar, Metzler, 1996.

Di Breme, Ludovico, “Discorso intorno all’ingiustizia di alcuni giudizi letterari italiani”, in:
Manifesti romantici e altri scritti della polemica classico-romantica, a cura di Carlo
Calcaterra, Nuova edizione ampliata a cura di Mario Scotti, Torino, U.T.E.T., 19792,

Foscolo, Ugo, Storia della letteratura italiana, Saggi raccolti e ordinati da Mario Alighiero
Manacorda, Torino, Einaudi, 1979.

Giesen, Berhard [Hg.], Nationale und kulturelle Identitdt. Studien zur Entwicklung des
kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit, Frankfurt/Main, Suhrkamp, 1991.

Girardi, Enzo Noe [a cura di], Goethe e Manzoni. Rapporti tra Italia e Germania intorno
al 1800, Firenze, Olschky, 1992.

Goethe, Johann Wolfgang, Werke (Weimarer Ausgabe), Bde. 1/7, I/41.1., /42, 1/47, 1/47-
48, 1V/13-14, Weimar, Bohlau, 1887ff.

Goethe, Johann Wolfgang, Samtliche Werke (Miinchner Ausgabe), Bd. 13.1. (Die Jahre
1820-1826), hg. v. Gisela Henckmann und Irmela Schneider, Miinchen, Hanser, 1992.

Goethe, Johann Wolfgang/Schiller, Friedrich, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe
in den Jahren 1794 bis 1805, (Miinchner Ausgabe) Bd. 8.1., hg. v. Manfred Beetz,
Miinchen, Hanser, 1990.

Gravina, Gianvincenzo, Opere scelte di Gianvincenzo Gravina, Giureconsulto, Milano,
Dalla Societa Tipografica de’Classici Italiani, 1819.

Henrich, Dieter, “Kunst und Natur in der idealistischen Asthetik”, in: Poetik und Herme-
neutik I (Nachahmung und Illusion), hg. v. Hans Robert Jauss, Miinchen, Fink, 1969.

Hermann, Gottfried, Opuscula, Vol. 1, Leipzig, 1827 (Reprint: Verlag Hildesheim/New
York, Olms, 1970).

Die Horen, Eine Monatsschrift, hg. v. Friedrich Schiller, Jahrgang 1797, Bde. 9/10,
Tiibingen, Cotta, 1797 (Reprint: Darmstadt, 1959).

Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft, hg. v. Karl Vorlinder, Hamburg, Meiner, 1990.

Koppen, Erwin, “Tra Cattaneo e Stendhal. Note comparatistiche a ‘Classiker und Roman-
tiker in Italien, sich heftig bekdmpfend’ di Goethe”, in: Enzo No¢ Girardi, op. cit., pp.
17-31.

Manzoni, Alessandro, Tutte le opere, a cura di Alberto Chiari e Fausto Ghisalberti, Milano,
Mondadori, 1957, Vol. 1.

Manzoni, Alessandro, Turte le opere, a cura di Bruno Cagli, Roma, Avanzini e Torraca,
1965.

92



Manzoni, Alessandro, “Lettere”, a cura di Cesare Arieti, in: Tutte le opere, Milano,
Mondadori, 1970, Vol. VII, Tomo primo.

Manzoni, Alessandro, Scritti di teoria letteraria, a cura di Adelaide Sozzi Casanova,
Milano, Rizzoli, 1990%.

Oesterle, Giinter, “Kulturelle Identitit und Klassizismus. Wilhelm von Humboldts Ent-
wurf einer allgemeinen und vergleichenden Literaturerkenntnis als Teil einer verglei-
chenden Anthropologie”, in: Bernhard Giesen, op. cit., pp. 304-349.

Propylden, Eine periodische Schrift, hg. v. Johann Wolfgang Goethe, Einfiihrung und
Anhang v. Wolfgang Frhr. von Lohneysen, Bde. 1-6, Stuttgart, Cotta, 1965.

Pross, Wolfgang, “Pessimismo tragico e storicismo: Manzoni, Biichner, Nievo”, in: Georg
Biichner, Atti del seminario 19 e 20 marzo 1985, Goethe-Institut Palermo, Palermo,
1985, pp. 75-88.

Pross, Wolfgang, “Das Konzept des Populéren in Italien und sein Einfluss auf das deutsch-
sprachige Theater des 18. Jahrhunderts”, in: Volk-Volksstiick-Volkstheater im deut-
schen Sprachraum des 18.-20. Jahrhunderts, Jahrbuch fiir Internationale Germani-
stik, Reihe A, Kongressberichte Bd. 15, Bern-Frankfurt/Main, Lang, 1986, pp. 24-40.

Pross, Wolfgang, “Die Konkurrenz von ésthetischem Wert und zivilem Ethos. Ein Beitrag
zur Entstehung des Neoklassizismus”, in: Der theatralische Neoklassizismus um 1800.
Ein europdisches Phidnomen?, hg. v. Roger Bauer in Verbindung mit Michael de Graat
und Jirgen Wertheimer, Jahrbuch fiir Internationale Germanistik Reihe A,
Kongressberichte Bd. 18, Bern-Frankfurt/Main-New York-Paris, Lang, 1986, pp. 64-
126.

Pross, Wolfgang, “Die Verspitung der wissenschaftsgeschichtlichen Debatte in der deut-
schen Literaturwissenschaft”, in: Danneberg, Lutz/Vollhardt, Friedrich, op. cit.,
pp. 145-167.

Pross, Wolfgang, »Greuliche Parallelen«, Goethes Ubersetzungen und das Scheitern des
deutschen Neoklassizismus 1796-1805, 1. Teil: Genie und Normierung. Goethes Uber-
setzungen und die Krise des klassizistischen Programms, (i. E.).

Puppo, Mario, “La ricezione di Schlegel da parte di Manzoni”, in: Enzo Noe¢ Girardi, op.
cit., pp. 91-96.

Ross, Wemer [Hg.], Goethe und Manzoni, Deutsch-Italienische Beziehungen um 1800,
Tiibingen, Niemeyer, 1989.

Schiller, Friedrich, Uber das Schone und die Kunst, Schriften zur Asthetik, Miinchen, dtv,
1984.

Schlegel, August Wilhelm, “Vorlesungen iiber dramatische Kunst und Literatur”, Erster u.
Zweiter Teil, in: Kritische Schriften und Briefe, Bd. V, hg. v. Edgar Lohner, Stuttgart/
Berlin/KdIn/Mainz, Kohlhammer, 1966/1967.

Schlegel, Friedrich, Schriften zur Literatur, hg. v. Wolfdietrich Rasch, Miinchen, dtv, 19852.

Staél, Anne-Louise-Germaine Mme de, De I’Allemagne, éd. de Simone Balayé, Paris,
Flammarion, 1968.

Ueber Kunst und Althertum, hg. v. Johann Wolfgang Goethe, Bde. 1-6, Bern, Lang, 1970
(Nachdruck der Ausgabe Stuttgart 1818-1827).

Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft, Grundriss der verstehenden Soziologie, hg. v.
Johannes Winckelmann, Tiibingen, Mohr, 1972°.

Wolfzettel, Friedrich/Ihring, Peter, “Katholizismus und Nationalbewusstsein im italieni-
schen Risorgimento: Modelle nationaler Identitétsbildung durch Religion”, in: Berhard
Giesen, op. cit., pp. 328-425.

93



Zusammenfassung

Goethes literaturkritisch-adsthetisches Urteil iiber Manzonis Tragodie Il Conte di Carmagnola
(1819) ist grundsitzlich durch eine komparative Perspektive geprigt, von der aus zwei
Momente der literatur- und kunsttheoretischen Diskussionen verschiedener Kulturkreise
(Weimar und Mailand) verglichen werden, die in der Auseinandersetzung mit dem Pro-
blem des Klassizismus — wenn auch zeitlich verschoben und unter unterschiedlichen
literaturhistorischen Vorbedingungen — ein gemeinsames Charakteristikum aufweisen.
Goethes eigene Abwendung von den restriktiven ésthetischen Normen des literarischen
Programms des Weimarer Neoklassizismus um 1800 pridisponiert seine Sensibilitdt fiir
die Rezeption der kunsttheoretischen Positionen des jungen Manzoni. Diese expliziert
Manzoni in der Vorrede zu seiner Tragddie, in der er sich u.a. von dem klassizistisch-
aristotelischen Regelkanon kritisch absetzt. Manzonis Betonung der Gewinnung von
Kunstregeln anhand eines intensiven Studiums des Kunstobjekts, welches nach seiner
Auffassung eine Materialisierung der Kunstidee des Autors darstellt, ist mit der Aufwer-
tung des Stofflich-Materiellen und dessen individueller Gestaltung durch den Kiinstler eng
verbunden. Damit néhert sich Manzoni der Goetheschen Konzeption des Individuell-
Schonen, welcher sich dieser in Orientierung an Kants Geniebegriff und im Zusammen-
hang mit der Ubersetzung der Cellini-Vita dezidiert zugewandt hatte, nachdem er sich der
Aporien des Begriffs des Kategorial-Schonen bei Schiller bewusst geworden war. Goethes
Blick auf Manzonis romantische Kunstkonzeption fillt zudem in eine Phase, in der sich
seine Distanznahme von der “falschen Transzendierungs-Kunst” der jungen deutschen
Romantiker deutlich abzeichnet. Mit Manzonis literarischem Schaffen hélt er ihnen ein
Modell natiirlicher Dichtung zur Nachahmung entgegen im Sinne Kants als der Nachah-
mung der Kunst des Genies, durch das die Natur der Kunst die Regel gibt.

94



	Le implicazioni estetiche del giudizio di Goethe su Manzoni : uno studio comparatistico sul significato della teoria letteraria del romanticismo italiano per la riflessione estetica tedesca del primo Ottocento

