
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1996)

Heft: 24

Artikel: Le implicazioni estetiche del giudizio di Goethe su Manzoni : uno studio
comparatistico sul significato della teoria letteraria del romanticismo
italiano per la riflessione estetica tedesca del primo Ottocento

Autor: De Angelis, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Simone De Angelis

LE IMPLICAZIONIESTETICHE
DEL GIUDIZIO DI GOETHE SU MANZONI

Uno studio comparatistico sul signifîcato délia teoria letteraria
del romanticismo italiano per la riflessione estetica tedesca

del primo Ottocento*

Goethe lesse la tragedia di Alessandro Manzoni 11 Conte di Carmagnola
alla fine di gennaio del 1820 e ne fece un esteso commenta nella rivista
Über Kunst und Althertum qualche mese dopo, allegando inoltre una
traduzione in lingua tedesca di un passo del monologo del Conte (atto 1°,

scena 2a). Guidati dalla centralità délia tematica estetica, che a nostro
avviso caratterizza fondamentalmente la natura dell'interesse di Goethe

per Manzoni, riportiamo innanzitutto quei punti dello scritto goethiano
che mettono in luce tale interesse e che si riferiscono in primo luogo aile
riflessioni manzoniane fatte nella Prefazione alla tragedia:

Dieses Trauerspiel, welches wir schon früher angekündigt, verdient auf jede
Weise nunmehr eine nähere Betrachtung und Beherzigung. Gleich zu Anfang
seiner Vorrede wünscht der Verfasser jeden fremden Maßstab beseitigt, worin wir
mit ihm vollkommen übereinstimmen, indem ein echtes Kunstwerk, so wie ein
gesundes Naturprodukt, aus sich selbst beurteilt werden soll1.

Dicendosi pienamente d'accordo con il modo manzoniano di concepire il
giudizio di un'opera d'arte Goethe traduce poi uno per uno gli "elementi
necessari" che Manzoni indica come inerenti ad ogni componimento poetico
regolandone il giudizio:

Ferner gibt er an, wie man bei einer solchen Schätzung verfahren müsse. Zuerst
solle man untersuchen und einsehen was denn eigentlich der Dichter sich vorgesetzt,

sodann scharf beurteilen, ob dieses Vornehmen auch vernünftig und zu

billigen sei, um endlich zu entscheiden, ob er diesem Vorsatze denn auch wirklich

* Per utili suggerimenti e la disponibilité a prendersi cura del présente lavoro ringrazio
il Prof. Pier-Giorgio Conti del Seminario d'italiano dell'Università di Berna.

1 Cf. Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke (Münchner Ausgabe), Bd. 13.1. (Die
Jahre 1820-1826), hg. v. Gisela Henckmann und Irmela Schneider, München, Hanser,
1992, p. 348. (I corsivi sono nostri.) In seguito le opere di Goethe sono citate con la

sigla dell'edizione delle opere (MA Münchner Ausgabe oppure WA Weimarer
Ausgabe) e le cifre indicanti rispettivamente il volume e le pagine.

61



nachgekommen? Solchen Forderungen gemäss haben wir uns den deutlichsten

Begriffvon Herrn Manzonis Absichten zu verschaffen gesucht; wir haben dieselben

löblich, natur- und kunstgemäss gefunden und uns zuletzt, nach genauester
Prüfung, überzeugt dass er sein Vorhaben meisterhaft ausgeführt2.

Prima di fare il punto sulle osservazioni di Goethe, ci sembra importante
tener conto di due considerazioni, una del Manzoni e l'altra di Goethe, che

a nostro avviso stanno ad indicare, anche se da diversi punti di vista, la
centralità délia problematica estetica su cui fa pemo il rapporto e lo
scambio di idee tra i due letterati. Nella lettera a Goethe del 23 gennaio
1821 Manzoni sottolinea il fatto di sentirsi capito dallo scrittore tedesco

proprio per quanto riguarda la concezione délia tragedia e le intenzioni che

l'avevano guidato nella stesura della stessa, a differenza dei giudizi dati in
Italia e all'estero che, secondo Manzoni, quando non erano negativi spesso
non centravano affatto la questione da lui intesa;

Senza parlare di quelli che hanno trattato il mio lavoro con aperta derisione, quei
critici stessi che lo giudicarono più favorevolmente, in Italia e anche fuori, videro
quasi ogni cosa in un aspetto affatto diverso da quello in cui io l'avevo immaginata,
vi lodarono quelle cose alle quali io aveva dato meno d'importanza, e ripresero,
come inavvertenze e come dimenticanze delle condizioni più note del poema
drammatico, le parti che erano frutto della mia più sincera e più perseverante
meditazione. Quel qualunque favore del Pubblico non fu motivato generalmente
che sul Coro e sull'Atto quinto: e non parve che alcuno trovasse in quella
tragedia ciô che io aveva più intenzione di mettervi. Di modo che io ho dovuto
finalmente dubitare che, o le mie intenzioni Stesse fossero illusioni, o ch'io non
avessi saputo menomamente condurle ad effetto. Nè bastavano a rassicurarmi
alcuni amici dei quali io apprezzo altamente il giudizio, perché la comunicazione

giornaliera, e la conformità di idee, toglievano alle loro parole quella specie di
autorità che porta seco un estraneo, nuovo, non provocato, nè discusso parere. In

questa nojosa ed assiderante incertezza, qual cosa poteva più sorprendermi e

rincorarmi, che l'udire la voce del Maestro, rilevare ch'Egli non aveva credute le

mie intenzioni indegne di essere penetrate da Lui, e trovare nelle sue pure e

splendide parole la formola primitiva dei miei concetti?3

2 MA, 13.1., p. 384. (I corsivi sono nostri.). Per motivi di chiarezza diamo anche la

versione originale italiana del passo manzoniano tradotto da Goethe: "Oltredichè,
ogni componimento présenta a chi voglia esaminarlo gli elementi necessari a regolarne
un giudizio; e a mio avviso sono questi: quale sia l'intento dell'autore; se questo
intento sia ragionevole; se l'autore l'abbia conseguito. Prescindere da un tale esame, e

volere a tutta forza giudicare ogni lavoro secondo le regole, delle quali è controversa

appunto l'universalità e la certezza, è lo stesso che esporsi a giudicare stortamente un
lavoro: [...]". Cf. Prefazione al Carmagnola, in: Alessandro Manzoni, Tutte le opere, a

cura di Alberto Chiari e Fausto Ghisalberti, Milano, Mondadori, 1957, Vol. I, p. 281.
3 Cf. Alessandro Manzoni, "Lettere", a cura di Cesare Arieti, in: Tutte le opere, Vol.

VII, Tomo primo, pp. 222-223.

62



Che cosa poteva intendere Manzoni per "formola primitiva dei miei
concetti" se non i concetti délia teoria délia letteratura che con estrema
chiarezza si era adoperato di spiegare nella Prefazione alla sua tragedia
come "regole intrinseche all'arte del hello" e che sono i principi costitutivi
délia sua arte? Forse non è un caso che sia stato proprio Goethe a riconoscere
tali concetti, riportandogli questi alla mente certi aspetti délia discussione
sull'estetica e la teoria dell'arte che aveva avuto luogo in Germania nel

periodo del neoclassicismo di Weimar intorno al 1800 ed in cui Goethe
ebbe, insieme a Schiller prima ed a Friedrich Schlegel e Wilhelm von
Humboldt poi, un ruolo déterminante. Ma è Goethe stesso a far esplicita-
mente riferimento a taie discussione di cui bénéficié anche August
Wilhelm Schlegel nelle sue Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur

apparse tra il 1809 e 1811 che Manzoni lesse nella versione francese
del 1814:

In gedachter Vorrede erklärt er [sc. Manzoni] ferner ohne Hehl dass er sich von
den strengen Bedingungen der Zeit und des Ortes lossage, führt August Wilhelm
Schlegels Äusserungen hierüber als entscheidend an und zeigt die Nachteile der

bisherigen, ängstlich-beschränkten Behandlung. Hier findet freilich der Deutsche

nur das Bekannte, ihm begegnet nichts dem er widersprechen möchte; allein
die Bemerkungen des Hrn. Manzoni sind dennoch aller Aufmerksamkeit auch
bei uns wert. Denn obgleich diese Angelegenheit in Deutschland lange genug
durchgesprochen und durchgefochten worden; so findet doch ein geistreicher
Mann, der eine gute Sache aufs neue, unter anderen Umständen, zu verteidigen
angeregt wird, immer wieder eine frische Seite, von der sie zu betrachten und zu
billigen ist und sucht die Argumente der Gegner mit neuen Gründen zu entkräften

und zu widerlegen; wie denn der Verfasser einiges anbringt welches den

gemeinen Menschenverstand anlächelt und selbst dem schon Überzeugten
wohlgefällt4.

Con ciô Goethe rende esplicita la prospettiva comparatistica che caratterizza
la sua posizione di osservatore di due momenti diversi della storia letteraria
di due nazioni e che si rivela costitutiva per quanto concerne il suo giu-
dizio su Manzoni: Goethe è ben conscio che il problema delle restrizioni
classicistiche con cui aveva a che fare lo scrittore italiano un tempo era
stato anche il suo, pur essendo stati diversi i presupposti. Taie prospettiva
ci pare perciô fondamentale per capire le motivazioni dell'interesse di
Goethe per Manzoni. La nuova impostazione estetica e le riflessioni
sull'opera d'arte espresse da quest'ultimo nella Prefazione dovevano per
forza attirare l'attenzione dello scrittore tedesco il quale ci ritrovava, e ciô

4 MA, 13.1., pp. 348-349.

63



sarà da dimostrare in seguito, parte degli elementi fondamentali délia

propria teoria dell'arte.
Cio che Goethe dapprima fa capire è di apprezzare molto il modo in

cui Manzoni critica le norme classicistiche dell'arte, ma ciô che veramente
lo convince sono i principi estetici con cui lo scrittore romantico italiano

supera le restrizioni del classicismo. Nelle parti del commento goethiano
citate sopra sono principalmente tre le massime estetiche che Goethe

distingue, interpretando dalla sua prospettiva la teoria dell'arte e délia
letteratura manzoniane: (i) l'opéra d'arte come norma di se stessa; (ii)
l'equiparazione di opera d'arte e prodotto délia natura, e (iii) la
concretizzazione di un'idea (ragionevole) nell'opera d'arte. Corne lo stesso

Goethe afferma i punti (i) e (ii) con i quali ha caratterizzato la teoria
manzoniana corrispondono a due sue massime estetiche, mentre il terzo

punto, che sintetizza la teoria délia letteratura del Manzoni ma che lo
scrittore tedesco interpréta in prima istanza come metodo critico per il
giudizio di un'opera poetica, verra sottoposto nel corso del commento alla

tragedia ad una ulteriore interpretazione in cui Goethe, riconoscendone il
significato teorico, specifica meglio il rapporta tra idealità ed individualità
nei personaggi drammatici manzoniani. Le riflessioni fatte da Goethe su

quest'ultimo punto sono incentrate su un aspetto fondamentale délia sua

teoria dell'arte che è fondamentale anche per Manzoni: il rapporto
dell'artista con la materia da lui trattata. Ed è proprio su quest'aspetto
che Manzoni si sente confortato dall'appoggio délia "voce" di Goethe:

Questa voce mi anima a proseguire lietamente in questi studj, confermandomi
nell'idea che per compire il meno maie un'opera d'ingegno, il mezzo migliore è

di fermarsi nella viva e tranquilla contemplazione dell'argomento che si tratta,
senza tener conto delle norme convenzionali, e dei desiderj per lo più temporanei
délia maggior parte dei lettori5.

Nella valutazione dei concetti estetici manzoniani, ma in genere in tutti i
punti salienti del commento goethiano, il fatto principale e significativo
che dénota la tematica estetica è costituito dalla terminologia stessa usata
da Goethe, facendo questa trapelare una serie di sostrati di teoria estetica
che rinviano aile posizioni di teorici dell'arte tedeschi, i quali sono stati
determinanti per la maturazione del pensiero estetico goethiano nel periodo
neoclassicista tedesco. Oltre aile posizioni dei già menzionati Friedrich
Schlegel e Wilhelm von Humboldt, saranno da considerare certi paragrafi

5 Cf. Alessandro Manzoni, "Lettere", op. cit., p. 223.

64



della Kritik der Urteilskraft di Immanuel Kant la cui teoria estetica,

soprattutto tramite la lettura di Schiller da una parte e per mezzo della
sistematizzazione dei generi letterari eseguita da Gottfried Hermann su

principi estetici kantiani dall'altra, ha inciso in modo significativo sugli
sviluppi del neoclassicismo tedesco, dalle cui classificazioni e restrizioni
dell'arte del hello perô Goethe aveva gradualmente preso le distanze,
stranamente passando anch'egli per la lettura di Kant.

Volendo infine mantenere la distinzione, introdotta nei punti sopra
elencati in base alla valutazione di Goethe, concernente i principi estetici -
punti (i) e (ii) - e la teoria della letteratura manzoniani - punto (iii) -, si

indica già quali saranno gli aspetti del rapporto Goethe-Manzoni che

verranno approfonditi nei seguenti capitoli. Si tratterà insomma di ricostruire

per grandi linee quegli elementi di teoria dell'arte che costituiscono il
presupposto del giudizio di Goethe e che hanno certamente guidato lo
scrittore tedesco nell'interpretazione dei concetti estetici e della teoria
della letteratura manzoniani. Ciô equivarrà a mettere in evidenza alcuni
degli elementi fondamentali che hanno determinato lo sviluppo del pensiero
estetico modemo europeo.

I. Iprincipi estetici di Goethe come superamento delle aporie e restrizioni
neoclassicistiche dell'arte6

Per capire il senso del principio estetico goethiano dell'equiparazione di

opera d'arte e prodotto della natura è utile partire dalla lettura diversa che

hanno fatto Goethe e Schiller di alcuni paragrafi della Kritik der Urteilskraft

di Kant uscita nei 17907. AI § 46 (Schöne Kunst ist Kunst des Genies)
della sua teoria estetica Kant introduce la distinzione tra il produttore di

6 Per fondamentali spunti e idee di questo e del terzo capitolo sono debitore all'eccellente
libro di Wolfgang Pross sulle traduzioni di Goethe: »Greuliche Parallelen«, Goethes
Übersetzungen und das Scheitern des deutschen Neoklassizismus 1796-1805, la cui
prima parte è intitolata Genie und Normierung. Goethes Übersetzungen und die Krise
des klassizistischen Programms. Desidero perciô ringraziare in questa sede il Prof.
Pross per avermi concesso di leggere il suo manoscritto, essendo il testo ancora in

corso di pubblicazione.
7 Per quanto riguarda le glosse di Goethe a passi del testo kantiano cf. Immanuel Kant,

Kritik der Urteilskraft, hg. v. Karl Vorländer, Hamburg, Meiner, 1990, Einleitung des

Hg., pp. XXVsegg.

65



un'opera d'arte ed il suo recettore definendo il "genio" con il seguente
assioma: "Genie ist die angeborene Gemütsanlage (ingenium), durch welche

die Natur der Kunst die Regel gibt"8. Goethe rivolge tuttavia il suo

particolare interesse a quel paragrafo della teoria kantiana in cui Kant
spiega il concetto di "genio" in relazione al concetto di "imitazione" e

"manierismo":

Nach diesen Voraussetzungen ist Genie: die musterhafte Originalität der Naturgabe

eines Subjekts im freien Gebrauche seiner Erkenntnisvermögen. Auf solche
Weise ist das Produkt eines Genies (nach demjenigen, was in demselben dem

Genie, nicht der möglichen Erlernung oder der Schule zuzuschreiben ist) ein

Beispiel nicht der Nachahmung (denn da würde das, was daran Genie ist und den

Geist des Werks ausmacht, verloren gehen), sondern der Nachfolge für ein
anderes Genie, welches dadurch zum Gefühl seiner eigenen Originalität aufgeweckt

wird, Zwangsfreiheit von Regeln so in der Kunst auszuüben, dass diese
dadurch selbst eine neue Regel bekommt, wodurch das Talent sich als musterhaft
zeigt. Weil aber das Genie ein Günstling der Natur ist, dergleichen man nur als

seltene Erscheinung anzusehen hat, so bringt sein Beispielfür andere gute Köpfe
eine Schule hervor, d. i. eine methodische Unterweisung nach Regeln, soweit
man sie aus jenen Geistesprodukten und ihrer Eigentümlichkeit hat ziehen können',

und für diese ist die schöne Kunst sofern Nachahmung, der die Natur durch
ein Genie die Regel gab9.

Kant quindi non ha determinato l'essenza dell'arte in opposizione alla
natura. Per Kant la natura possiede delle bellezze che si distinguono da

quelle dell'opera d'arte soltanto per l'origine ma non per il genere. Da ciô
risulta che Kant concepisce la produzione artistica stessa corne un fatto
naturale in quanto nel genio la natura dà le regole all'arte10. Inoltre, Kant
qui dice chiaramente che le regole dell'arte vanno estratte dall'opera
d'arte stessa e che quindi viene eretta ad esempio per un altro genio al fine
di stimolare la sua propria originalité, cosa che Kant distingue dall'imitazione.

Schiller e prima di lui il filologo kantiano Gottfried Hermann avevano
invece messo alla base della loro riflessione aspetti diversi dell'estetica di
Kant. Il postulate di una netta separazione tra poesia e prosa costituisce il
fondamento per una teoria dei generi letterari sviluppata da Hermann nel

8 Cf. Immanuel Kant, op. cit., § 46, p. 160.

9 Cf. Immanuel Kant, op. cit., § 49, p. 173. (I corsivi sono nostri).
10 Cf. Dieter Henrich, "Kunst und Natur in der idealistischen Ästhetik", in: Poetik und

Hermeneutik / (Nachahmung und Illusion), hg. v. Hans Robert Jauss, München, Fink,
1969, pp. 128-134, in special modo p. 129.

66



suo scritto del 1794 De poeseos generibus che influirà poi su Schiller". In
base al modo in cui la materia del pensiero puô essere connessa Hermann

distingue generi "epici" e generi "lirici": nel primo caso il pensiero viene

connesso in modo oggettivo e necessario, essendo questo modo sottomesso
aile catégorie concettuali deU'intelletto e riferendosi ai contenuti del

pensiero e quindi agli oggetti del mondo estemo; nel secondo il pensiero è

connesso in modo arbitrario e soggettivo, essendo la mente giocosamente

occupata con se stessa stabilendo somiglianze tra oggetti e cogliendone i

collegamenti. Inoltre, il lato formale délia poesia viene determinato da un

principio restrittivo di "aequalitas" équivalente a "simmetria" oppure a

"regolarità", legando praticamente ogni forma di poesia aile regolarità
metriche del verso.

Benché Kant, trattando il concetto di "genio", abbia messo bene in
evidenza la capacità normativa dell'opera d'arte originale, in Über naive
und sentimentalische Dichtung del 1795/96 Schiller collega la questione
della formazione delle regole dell'arte con una questione di tipo psicologico,
privilegiando cosi nella sua analisi dell'arte del bello il meccanismo

psicologico che Kant aveva incluso nella sua teoria estetica per motivi
inerenti al suo sistema filosofico. Appoggiandosi sul concetto kantiano
secondo cui "die Natur [muss] im Subjekte (und durch die Stimmung der

Vermögen desselben) der Kunst die Regel geben"12, Schiller imposta il
trattamento della poesia "ingenua" e "sentimentale" sul giuoco psicologico
delle facoltà d'animo. Poi, riallacciandosi alla formulazione kantiana della

"disposizione delle facoltà d'animo" e collegando quest'ultima alla
ripartizione hermanniana concernente le forme di connessione del pensiero
che distingue appunto forme di connessione necessarie e oggettive e

forme associativo-soggettive, Schiller interpréta tali forme sullo sfondo

11 Per una prima valutazione dello scritto di Gottfried Hermann De poeseos generibus
concernente la parte che contiene la fondazione filosofica dei generi poetico-letterari
rinvio alla recente analisi di Wolfgang Pross, a cui va anche attribuito il merito di aver
riconsiderato l'importanza di tale testo per la discussione sulle teorie estetiche del
neoclassicismo di Weimar. Cf. Wolfgang Pross, "Die Verspätung der
wissenschaftsgeschichtlichen Debatte in der deutschen Literaturwissenschaft", in: Lutz Danneberg/
Friedrich Vollhardt [Hg.], Wie international ist die Literaturwissenschaft!, Methoden-

und Theoriediskussion in den Literaturwissenschaften: kulturelle Besonderheiten

und interkultureller Austausch am Beispiel des Interpretationsproblems (1950-
1990), in Zusammenarbeit mit Hartmut Böhme und Jörg Schönert, Stuttgart-Weimar,
Metzler, 1996, pp. 145-167, in particolar modo vedi pp. 160-164.

12 Cf. Immanuel Kant, op. cit., § 46, p. 160.

67



délia sua concezione filosofica délia storia, assegnando a queste rispettiva-
mente i concetti di "naiv" e di "sentimentalisch". Le uniche disposizioni
dell'animo che corrispondono al concetto schilleriano di "sentimentalisch",
e che per Schiller equivalgono al concetto moderno dell'arte del hello,
sono il satirico, l'idillico e l'elegiaco13.

Nell'impostazione idealistica del concetto di poesia moderna schilleriano

venne perô a manifestarsi una tensione tra la normatività dei modelli
antichi riconosciuta da Schiller e l'impossibilité délia loro imitazione che

si delineava nella sua riflessione in chiave di filosofia délia storia: la

poesia "naiv", che per Schiller è una poesia "oggettiva", cioè non separata
dall'oggetto reale, nel senso che esiste un'identité estetica tra uomo,
ambiente e natura, secondo lui era possibile solo nell'antichité, mentre
nella modernité la poesia non puô che essere basata sulla riflessione e sulla

soggettivité, ed è quindi separata dall'oggetto; ciô vale a dire che l'essenza
délia poesia moderna si riduce, per Schiller, aile disposizioni dell'animo
elencate sopra e che lui chiama "sentimentalisch". Pur risolvendo dalla sua

posizione di moderno l'antinomia tra la "naive Poesie" dell'antichité e la

"sentimentalische Poesie" délia modernité in spirito illuministico-
progressivo Schiller aderiva al neoclassicismo di Weimar rivolto ancora ai

modelli artistici dell'antichité greca. Questa specie di paradosso inerente
alla teoria dell'arte schilleriana mette in evidenza un problema fondamentale
del neoclassicismo, in fondo molto simile a quello che Manzoni avrebbe
indicate più di vent'anni dopo nella Prefazione alla sua tragedia in relazione
ai postulati opposti del classicismo concernenti l'originalité dell'artista e

délia sua opera e la normativité dei modelli antichi. A quel punto i

romantici italiani, cogliendo la lezione di Madame de Staël secondo cui
"le caractère consciencieux" dei tedeschi "les a conduits é ne point mêler
ensemble le génie moderne avec le génie antique"14, avevano chiaramente
fatto la distinzione tra arte antica e arte moderna.

13 Cf. lo studio prelimare di Schiller Die sentimentalischen Dichter pubblicato nella sua

rivista Die Hören (Erster Jahrgang, Zwölftes Stück. 1795, pp. 45-47). Secondo

l'impostazione idealistica della poesia "sentimentale" schilleriana il satirico corrisponde
alla disposizione dell'animo che subentra quando lo stato reale è in contraddizione
con l'ideale; l'idillico corrisponde alio stato d'animo che subentra quando lo stato
reale concorda con l'ideale e l'elegiaco, infine, corrisponde alla disposizione dell'animo
che subentra con il dolore causato dalla mancanza dell'ideale che una volta c'era,
variando quindi i due stati d'animo anteriori.

14 Cf. Mme Anne-Louise-Germaine de Staël, De l'Allemagne, éd. de Simone Balayé,
Paris, Flammarion, 1968, 3ème partie, chap. IX, p. 163.

68



La concezione psicologico-categoriale dell'arte del hello schilleriana
ha infine un importante risvolto per quanto concerne il giudizio estetico:
ridurre il concetto moderno dell'arte del hello a tre disposizioni o stati

dell'animo vuol dire che Schiller non concepisce il hello come qualcosa
che esiste nell'oggetto e quindi non considéra verità e determinazione

come condizioni necessarie del hello ma condizioni necessarie del piacere
estetico del soggetto, cioè del piacere determinato dal giudizio intellettuale
regolato dalle catégorie dell'intelletto. Goethe, da parte sua, aveva mani-
festato già dagli inizi del rapporto con Schiller a Weimar il suo dissenso
circa la concezione schilleriana del hello in termini categoriali e di genere
letterario con cui determinare opere d'arte perfette. Nella significativa
lettera a Schiller dell'ottobre 1794 Goethe prende le distanze da una tale
concezione mettendo invece al centro della sua riflessione estetica opere
d'arte particolari ed il genio dell'artista, e ciö sullo sfondo dell'inter-
pretazione che lui aveva fatto del concetto kantiano di "genio":

[...] der Gedanke dass eine Idealische Gestalt an nichts erinnern müsse, scheint
mir sehr fruchtbar, und der Versuch aufzufinden, was sowohl am Gegenstand die
Schönheit mindern oder aufheben, als was den Betrachter hindern könne, scheint
mir sehr weislich angestellt; wenn Sie nun aber die anscheinenden Ketzereien

vorlegen; dass Bestimmtheit sich nicht mit der Schönheit vertrage, ferner dass

Wahrheit und Bestimmtheit nicht notwendige Bedingungen der Schönheit;
sondern notwendige Bedingungen unseres Wohlgefallens an der Schönheit sei, so

muss ich erst abwarten, bis Sie mir diese Rätsel auflösen [...]. Lassen sie mich
dagegen auf meiner Seite in der Region bleibe(n) die ich durchsuche und
durchforsche, lassen Sie mich wie ich immer getan von Skulpturen und Malereien
besonders ausgehen, und fragen; was denn der Künstler zu tun habe, damit nach
seinen vielfältigen einzelnen Bemühungen, der Zuschauer endlich noch das

Ganze sehe, und Ausrufe es ist Schön! [...] so lassen Sie mich vollkommene
Kunstwerke gänzlich aus den Augen setzen, lassen Sie uns erst versuchen wie
wir gute Künstler bilden, erwarten dass sich unter diesem ein Genie finde, das

sich selbst vollende; lassen Sie uns i(h)m Nachspüren, wie er sich selbst unbewusst
dabei zu Werke gehe, und wie das schönste Kunstprodukt eben wie ein schönes

Naturprodukt, zuletzt nur gleichsam durch ein unausprechliches Wunder zu
entstehen scheine15.

Quando Goethe si dice pienamente d'accordo con Manzoni per il fatto che

questi in relazione al giudizio di un'opera d'arte voglia eliminare qualsiasi

15 Cf. Johann Wolfgang Goethe/Friedrich Schiller, Brießvechsel zwischen Schiller und
Goethe in den Jahren 1794 bis 1805, MA, Bd. 8.1., hg. v. Manfred Beetz, München,
Hanser, 1990; per la citazione vedi la lettera scritta tra 1*8 e il 19 ottobre 1794, pp. 29-

30.

69



tipo di misura ad essa estrinseca, facendo a tale proposito l'equiparazione
di vera opera d'arte e prodotto della natura, ciô avviene sullo sfondo della

problematica che era nata dal modo di concepire l'arte del hello nel
neoclassicismo tedesco, dalle cui aporie e restrizioni Goethe si era emancipate

seguendo proprie vie. Alio stesso modo Goethe vede fare Manzoni
che, emancipandosi dall'arte limitativa del classicismo, riporta l'opéra
d'arte al centro della riflessione estetica. Quindi, l'adoperarsi nello studio
di opere d'arte particolari al fine di trovare le regole ad esse intrinseche

accomuna Goethe e Manzoni nel loro modo di concepire il giudizio
estetico, spostando l'attenzione della riflessione sul hello sul rapporto tra
idealità, materia e forma e sul processo artistico dell'autore che ricollega
questi tre elementi nell'opera d'arte. Per Goethe poi taie studio riconduce
sulle orme del genio per mezzo di cui la natura ha dato le regole all'arte.

Da qui il passaggio al secondo principio estetico di Goethe, l'opéra
d'arte come norma di se stessa, è breve. Ad introdurre questo concetto
nella discussione sull'arte del hello del periodo neoclassicista tedesco fu,
tuttavia, Friedrich Schlegel in uno scritto pubblicato nella rivista del primo
romanticismo tedesco Athenäum in cui Schlegel relativizza in modo signi-
ficativo le posizioni del neoclassicismo. In Über Goethes Meister del

1798, una recensione del romanzo di Goethe Wilhelm Meisters Lehrjahre
(1793-1796), Schlegel sottolinea la qualità della prosa goethiana e sopprime
nettamente la separazione di poesia e prosa, considerando che l'arte
dell'autore rende "poetico" anche il più triviale degli oggetti stabilendo

significativi nessi simbolici. In questo contesto Schlegel sviluppa l'idea
centrale riguardante l'interpretazione di un'opera d'arte: "[...] dieses

schlechthin neue und einzige Buch, welches man nur aus sich selbst
verstehen lernen kann [...]"16; l'opera d'arte quindi è norma di se stessa,

non deve rispondere di null'altro, e affatto a norme di genere. Rispetto al

concetto hermanniano e schilleriano di valore oggettivo del giudizio estetico

Schlegel fa un passo avanti: l'opera d'arte puô sî essere concepita in modo

estetico-filosofico, il criterio di tale conoscenza perô non è la "disposizione
dell'animo" dell'autore, che è classificabile, ma la singolare penetrazione
della materia di un'opera d'arte con lo spirito poetico che congiunge tutti
gli oggetti17. Per Schlegel, come per tutto il romanticismo tedesco, la

supremazia del valore estetico rimane ma egli ne élimina ogni normatività:

16 Cf. Friedrich Schlegel, "Über Goethes Meister", in: Schriften zur Literatur, hg. v.

Wolfdietrich Rasch, München, dtv, 19852, p. 266. (Il corsivo è nostra.)
17 Ivi, pp. 266-267.

70



1'inappellable valore oggettivo del giudizio estetico, i criteri corne la
forma metrica della poesia, la minimalizzazione della materia e della
sensualité il cui significato veniva ridotto in favore del piacere disinteressato
del libero giuoco della mente occupata con se stessa, che per Kant, Schiller
e Hermann ancora contavano, per Schlegel non esistono più, essendo

l'opéra d'arte la sola norma di se stessa.

DeU'interpretazione che Schlegel dà della sua opera Goethe ne coglie
la tendenza sviluppando quell'idea che si era venuta maturando nella sua

propria concezione dell'arte: infatti, all'incirca intorno al 1798/99, in un
abbozzo sullo sviluppo del concetto di bello intitolato Von der Natur zur
Kunst che doveva servire come studio preliminare per un trattato da

pubblicare nella sua rivista Propyläen, Goethe, tra l'altro, annota:

Für den Künstler ist nichts schön.
Kunst ist constitutiv.
Der Künstler bestimmt die Schönheit, er nimmt sie nicht an18.

Con ciô Goethe dichiara che l'opera d'arte è indipendente sia dai modelli
di genere precostituiti sia dalla limitazione che l'arte del bello subisce da

parte di qualsiasi predisposizione normativa che concerne l'ambito degli
oggetti della natura da imitare. Per l'artista nulla è bello, ma è lui che

détermina il bello. Di conseguenza Goethe definisce il rapporto artista-
materia nel modo seguente: l'artista forma, organizza e dà le proporzioni
alla materia che la natura gli offre stabilendo le regole dell'arte, secondo le

leggi dell'arte la cui verità è data dalla natura del genio19. Per Manzoni la
forma della materia che diventa soggetto della sua arte esiste in un
determinato modo nella "natura delle cose", nella vera natura degli uomini

18 Cf. WA, 1/47, p. 292.
19 Cf. a proposito un frammento del commento di Goethe alio scritto di Diderot Essay

sur la peinture, tradotto e pubblicato in Propyläen nel 1799: "Ein solcher Künstler,
eine Nation, ein Jahrhundert solcher Künstler, bilden durch Beyspiel und Lehre
nachdem die Kunst sich lange empirisch fortgeholfen hat, endlich die Regeln der
Kunst. Aus ihrem Geiste und ihrer Hand entstehen Proportionen, Formen, Gestalten,

wozu ihnen die bildende Natur den Stoff darreichte; sie conveniren nicht über dies

und jenes, das aber anders seyn könnte, sie reden nicht mit einander ab, etwas

ungeschicktes für das Rechte gelten zu lassen, sondern sie bilden zuletzt die Regeln
aus sich selbst, nach Kunstgesetzen, die eben so wahr in der Natur des bildenden
Genius liegen, als die grosse allgemeine Natur die organischen Gesetze ewig thätig
bewahrt." (Johann Wolfgang Goethe, "Diderots Versuch über die Mahlerey", in:

Propyläen, Ersten Bandes Zweites Stück [1799], pp. 13-14.)

71



data dalla storia; il vero storico quindi, per il valore morale conferito alla
sua arte, è costitutivo dell'arte manzoniana. Per Goethe invece ciô non è

una condizione necessaria e neanche un problema délia sua arte - essendo

per Parte goethiana il valore etico délia realtà reso indifferente dal valore
artistico dell'opera - cosi che è esclusivamente l'arte ad essere costitutiva.

Nonostante la diversité di concepire il criterio di verità nell'arte da

parte dei due scrittori - per Goethe è in primo luogo la "natura" del genio
dell'artista, per Manzoni la "natura delle cose" - rispetto al giudizio
estetico le due posizioni confluiscono nel concetto che l'opéra d'arte è

norma di se stessa. È stato quindi questo concetto schlegeliano e poi
goethiano a guidare il giudizio sulla tragedia del Manzoni:

So viel wir nun aber auch über dieses lobenswürdige Trauerspiel beifällig
gesprochen, so bliebe doch noch manches zu sagen und zu entwickeln übrig. Wenn
wir jedoch bedenken dass ein echtes Kunstwerk sich selbst schon ankündigen,
auslegen und vermitteln soll, welches keine verständige Prosa nachzutun

vermag; so wünschen wir nur noch dem Verfasser Glück, dass er, von alten Regeln
sich lossagend, auf der neuen Bahn so ernst und ruhig vorgeschritten, dermassen
dass man nach seinem Werke gar wohl wieder neue Regeln bilden kann20.

II giudizio di Goethe sull'opera d'arte manzoniana è dato nell'ottica
dell'interpretazione dei concetti di "genio" e di "regola" kantiani, secondo

cui, in base alla tragedia di Manzoni si possono formare nuove regole che

la natura del genio manzoniano ha dato all'arte drammatica. Inoltre, sullo
sfondo di queste riflessioni, assume un significato particolare anche ciô
che Manzoni scrisse a Fauriel a proposito di Shakespeare nella lettera del
30 gennaio del 1816, mentre stava lavorando al soggetto del Carmagnola:

Après avoir bien lu Shakespeare, et quelque chose de ce qu'on a écrit dans ces
derniers tems sur le Théâtre, et après y avoir songé, mes idées se sont bien
changées sur certaines réputations, je n'ose pas en dire davantage, car je veux
tout-de-bon faire une Tragédie, et il n'y a rien de si ridicule que de médire ceux
qui en ont fait, et qui passent pour des maîtres de l'art21.

Ciô vuol dire che pure Manzoni, prima di scrivere la sua tragedia, aveva
studiato il genio drammatico di Shakespeare e le regole che la sua natura
aveva dato all'arte: un'arte che "dipinge la natura umana", un'arte anch'essa
basata sulla "natura delle cose".

20 Cf. MA, 13.1., pp. 358-359.
21 Cf. Alessandro Manzoni, "Lettere", op. cit., pp. 157-158.

72



II. L' interpretazione da parte di Goethe de IIa teoria letteraria man-
zoniana, sullo sfondo della sua polemica con il romanticismo tedesco

Nel tentativo di ricostruire il significato dell'interesse di Goethe per le

riflessioni critico-estetiche manzoniane contenute nella Prefazione al

Carmagnola, in cui, come abbiamo detto, è implicita la teoria della
letteratura che l'autore esemplifica poi nella stessa opera drammatica, è

importante riportare al centro dell'attenzione la prospettiva comparatistica
dello scrittore tedesco. Questa volta la prospettiva goethiana focalizza due
momenti della storia della letteratura europea che nonostante la loro
contemporaneità si rivelano molto diversi nel loro carattere specifico e che

sono rispettivamente i periodi della Hochromantik tedesca e del romanticismo

italiano in cui cade la pubblicazione della prima tragedia del Manzoni.
II problema della periodizzazione che si pone aH'interno del romanticismo
tedesco è dovuto alle fasi eterogenee che contraddistinguono tale complesso
movimento filosofico-letterario i cui sviluppi influirono negativamente
sul rapporto tra Goethe ed i romantici tedeschi: mentre le teorie dell'arte
della Frühromantik (F. Schlegel, Schelling) compresenti nell'ultimo periodo
neoclassicista in parte contribuirono alla maturazione del pensiero estetico

goethiano, nelle fasi successive del periodo romantico tedesco, che si

estende fin dentro l'epoca della restaurazione, si delineava l'allontanamento
di Goethe dai romantici tedeschi culminante nel suo rifiuto di accettare le

opere della letteratura romantica tedesca. II suo giudizio a proposito è

lapidario ma emblematico: "Das Klassische nenne ich das Gesunde, und
das Romantische das Kranke"22. Tanto più sono quindi significative le
osservazioni di Goethe sul "romanticismo" di Manzoni e sui suoi concetti
estetici, perché partendo dal problema che Goethe pone nei confronti dei
romantici tedeschi in questo contesto si puô analizzare qualche aspetto
della relazione stabilita da Goethe tra le due forme di "romanticismo",
senza dimenticare che questo contatto avviene nel periodo in cui lo scrittore
tedesco aveva modificato da un pezzo il suo concetto di classicismo e nella
fase in cui Manzoni in Italia aveva appena minato acutamente alle basi il
classicismo dell'arte limitativa proponendo una sua specifica concezione

dell'arte modema.
In seguito alia lettura della prima tragedia manzoniana, fatta il 29

gennaio 1820, Goethe annota nei suoi Tag- und Jahreshefte relativi alio
stesso anno:

22 Cf. MA, 19, p. 300, (Gespräche mit Eckermann, 2. April 1829).

73



Von fremder Literatur beschäftigte mich Graf Carmagnola. Der wahrhaft
liebenswürdige Verfasser Alexander Manzoni, ein geborner Dichter, ward wegen
theatralischer Ortsverletzung von seinen Landsleuten des Romantizismus
angeklagt, von dessen Unarten doch nicht die geringste an ihm haftete. Er hielt sich an
einem historischen Gange, seine Dichtung hatte den Charakter einer vollkommenen

Humanität, und ob er gleich wenig sich in Tropen erging, so waren doch
seine lyrischen Äusserungen höchst rühmenswert, wie selbst misswollende Kritiker

anerkennen mussten. Unsere guten Deutschen Jünglinge könnten an ihm ein

Beispiel sehen, wie man in einfacher Grösse natürlich waltet; vielleicht dürfte sie

das von dem durchaus falschen Transzendieren zurückbringen. (Bd. 14, S. 295f.)23

Con questa importante presa di posizione, che la critica sembra non aver
considerato, Goethe mette esplicitamente a confronto il romanticismo
tedesco con il romanticismo del Manzoni evidenziando ciö che nel primo
rifiuta e che nel secondo invece approva: il concetto centrale nella critica
goethiana al romanticismo tedesco è il "falsche[s] Transzendieren" che è il
concetto estetico con il quale Goethe giudica negativamente il modo di
concepire la letteratura e l'arte da parte dei romantici tedeschi. Si puô
rendere più chiaro il senso di questo concetto specificando dapprima gli
elementi che Goethe attribuisce al romanticismo manzoniano il quale,
secondo la logica della terminologia goethiana che oppone le due forme di
romanticismo, viene implicitamente qualificato corne un "richtiges
Transzendieren": Goethe in primo luogo sottolinea la matrice storica dell'azione
drammatica manzoniana riconoscendo la base reale dell'opera d'arte dello
scrittore italiano e qualifica poi la sua poesia come avente "il carattere di
un'umanità perfetta", usando inoltre il termine di "lirico" per i passi del

testo drammatico che avrebbero un'alta qualité poetica. Goethe invita
infine i giovani romantici tedeschi a considerare Manzoni come esempio

per quanto riguarda il suo modo "naturale" di far poesia, contrapponendo
l'arte manzoniana alle loro "cattive maniéré" a cui lo scrittore tedesco non
riconosce "naturalità".

II problema del romanticismo tedesco è posto da Goethe al livello di
concezione dell'arte la quale ricupera in campo estetico la totalité delle forze
conoscitive dell'animo umano dando spazio all'immaginativa e

all'introspezione dell'artista: con il "falsche[s] Transzendieren" Goethe si

riferisce in particolar modo a situazioni in genere di "oltrepassamento di
limite" ("Entgrenzung"), a situazioni che si muovono alla soglia tra il
quantitativo ("Begrenzung") ed il qualitativo ("Geist"), proprie dell'arte

23 Cf. MA, 13.1., p. 834.

74



romantica. Queste situazioni stanno in rapporto con la "Sehnsucht" dell'artista
romantico che guarda "dietro" al mondo che lo circonda: la fuga nella
trascendenza, l'allontanamentodal reale, il superamentodel mondo corporeo
e sensibile, lo sconfinamento nell'eterocosmo, l'intuizione ("Ahnung"), il
qualitativamente infinito ("Unendliche") sono concetti relativi a quest'arte.
La poetizzazione del reale operata dall'artista romantico ricupera i ricordi
dell'infanzia, immagina condizioni oniriche ritraendo la propria psiche in
mondi fantastici, mentre i suoi personaggi si muovono dentro e fuori di limiti
e spazi sicuri. Sullo sfondo di questi fenomeni artistico-estetici c'è un

profondo cambiamento che subentra nel periodo del romanticismo tedesco

riguardante la funzione dell'arte e dell'artista nella realtà sociale. Nel
romanticismo tedesco c'è da costatare un netto contrasto tra l'arte e la realtà
sociale, tra l'ideale dell'arte romantica ed il pubblico: un pubblico che nel

periodo neoclassicista Schiller nelle Briefe über die ästhetische Erziehung
des Menschengeschlechts ancora pretendeva di poter "educare" all'arte e di
cui a metà del Settecento veniva considerata l'universalité e la positiva
vicinanza alla natura. Nel periodo romantico tedesco invece si delinea uno
scontro tra l'ideale dell'arte, di cui l'artista vuole preservare la purezza e la

sacralità, e la realtà di cui fa parte un pubblico di filistei, corne prodotto delle

norme morali délia società illuministica rinnovate dall'etica kantiana, che

non riconosce più la virtuosité del genio, avendo cosi l'artista la sensazione

di non sapere più per chi Stesse lavorando. Nel romanticismo tedesco

l'artista non è più "educatore", l'arte desacralizzata si riduce a cosa comune,
accessibile a chiunque, ad un piacere délia società borghese, è un'arte
profanata dal filisteo. In questa società l'artista romantico con i suoi ideali

per una società "migliore" ancora da raggiungere si sente incompreso. Taie

contrasto ed il disagio che provoca all'artista lo portano alla bohème, al

disordine personale, alio squilibrio, persino alla schizofrenia che si riflette
nella sua arte: l'arte del bello è ormai concepita corne rottura tra l'ideale, il
simbolico e la realtà; non per niente le forme artistiche del romanticismo
tedesco sono forme frammentarie e parodistiche con cui p.es. il paradigma
del "Bildungsroman" illuminista viene messo in questione. La "Entgrenzung"
romantica tocca soprattutto il lato formale dell'arte con l'integrazione di
poesia e prosa e la conseguente disintegrazione dei contenuti concreti e la

mancanza di concentrazione su un carattere e sull'individualizzazione del

suo valore etico. L'arte del romanticismo tedesco assume perciô aspetti

"parareligiosi", è un'arte che sta fuori dalla vita, che trascende nelle

profondità dell'inconscio e del misterioso, ricuperando anche quella
dimensione religioso-mistica non ristretta nei limiti délia ragione. Il mondo

75



dell'arte romantica quindi non è più un mondo "sano", è ciô che Goethe
chiama "la malattia", ed è quindi pericoloso, persino demoniaco.

È chiaro che siamo agli antipodi délia concezione del romanticismo di
Manzoni, e Goethe questo lo sa. Infatti, in taie concezione lo scrittore
tedesco sottolinea proprio l'elemento centrale che secondo lui distingue
l'arte del Manzoni da quella dei romantici tedeschi: il particolare délia
materia storica che tramite l'elaborazione dell'artista in poesia assume un
carattere universalmente umano. Goethe poi, avendo seguito il percorso
critico-conoscitivo indicato da Manzoni nella Prefazione, dice di aver
cercato di farsi un concetto chiarissimo delle intenzioni manzoniane, di
avere trovato queste concordi con la natura e l'arte, e che dopo un accurato
esame si sia convinto che l'autore le abbia concretizzate in modo esemplare.
Con la penetrazione delle intenzioni manzoniane concretizzate nell'opera
d'arte Goethe ci dice che l'opéra drammatica manzoniana è portatrice di
idee e di concetti chiari e distinti che sono rappresentate e che si indi-
vidualizzano nei singoli personaggi délia tragedia. Ciô è l'interpretazione
che Goethe dà del "richtiges Transzendieren" o idealizzare del romanticismo
di Manzoni e che lo scrittore tedesco rende esplicita in un passaggio
centrale délia recensione del Carmagnola dove analizzando lo sviluppo
dei caratteri dei personaggi délia tragedia ne descrive la natura:

Herrn Manzoni dürfen wir zum Ruhm nachsagen, dass seine Figuren alle aus
Einem Guss sind, eine so ideell wie die andere. Sie gehören alle zu einem

gewissen politisch-sittlichen Kreise, sie haben zwar keine individuellen Züge,
aber, was wir bewundern müssen, ein jeder, ob er gleich einen bestimmten

Begriff ausdrückt, hat doch so ein gründliches, eigenes, von allen übrigen
verschiedenes Leben, dass man, wenn auf dem Theater die Schauspieler an

Gestalt, Geist und Stimme zu diesen dichterischen Gebilden passend gefunden
werden, man sie durchaus für Individuen halten wird und muss24.

Prima di valutare sotto il profilo estetico il giudizio goethiano sull'idealità
ed individualité dei caratteri della tragedia manzoniana è necessario
contestualizzare la posizione dello scrittore tedesco al momento del giudizio
in rapporto alio sviluppo storico delle concezioni estetico-letterarie tra
Settecento e Ottocento. Goethe, con le sue osservazioni sul romanticismo
di Manzoni, documenta il passaggio da una concezione illuministica
dell'arte drammatico-letteraria ad una concezione romantica caratterizzata
da elementi che si riveleranno costitutivi per la letteratura europea

24 Cf. MA, 13.1., p. 356. (I corsivi sono nostri.)

76



dell'Ottocento. Sotto questo aspetto la tragedia manzonianaè daconsiderare

un'opera in cui si delinea già questo sviluppo di cui il giudizio goethiano
evidenzia i segni, trovandovisi perô nello stesso giudizio anche i concetti
chiave della concezione dell'arte letteraria settecentesca, in cui Goethe
affonda le proprie radici. Semplificando in un lipo ideale tale sviluppo si

puô dire che i modelli letterari del Settecento mostrano l'individuo in

conflitto con le norme universali dell'umanità in genere stabilité in base

alle teorie del diritto naturale, dissolvendosi poi tali norme, che sono
messe in discussione attraverso lo sviluppo del carattere individuate della

figura a contatto col mondo esterno, nell'individualizzazione etica della
stessa25, mentre nella concezione dell'arte ottocentesca, che non fa più
valere norme concrete ma che fa perno sulla totalità del reale, l'individuo
viene visto in rapporto con una collettività e con una tradizione collettiva
di cui egli è solamente il rappresentante. E inoltre interessante sapere che

lo stesso romanticismo tedesco, che aveva soprattutto insistito su un

concetto di totalità che includesse tutte le facoltà mentali e spirituali,
postula /'avvicinamento dell'arte al reale (Eichendorff, Tieck), sviluppando
già una forma del concetto che successivamente si sarebbe appunto
trasformato nel concetto di totalità del reale caratterizzante la letteratura
ottocentesca e che ritroviamo anche in Manzoni. E dunque sullo sfondo di

questo importante sviluppo nel campo delle teorie dell'arte a cavallo tra
Settecento ed Ottocento che va inquadrato il giudizio goethiano sulla
teoria letteraria manzoniana e da cui dipende la valutazione storica. Nella
seguente articolazione del discorso si tratterà quindi di distinguere cio che

nel giudizio goethiano si rifà alla concezione estetica illuministica e ciô
che nella tragedia e nella teoria della letteratura manzoniane sono invece

gli elementi in cui si profila già la concezione dell'arte 'romantica' più
propriamente manzoniana.

25 Per una approfondita analisi del concetto di »individualizzazione etica« nell'ambito
dello sviluppo della »tragedia civile« settecentesca vedi il lavoro di Wolfgang Pross,
"Die Konkurrenz von ästhetischem Wert und zivilem Ethos. Ein Beitrag zur Entstehung

des Neoklassizismus", in: Der theatralische Neoklassizismus um 1800. Ein
europäisches Phänomen?, hg. v. Roger Bauer in Verbindung mit Michael de Graat
und Jürgen Wertheimer, Jahrbuch für Internationale Germanistik Reihe A,
Kongressberichte Bd. 18, Bern-Frankfurt/Main-New York-Paris, Lang, 1986, pp. 64-126.

77



III. La concezione goethiana di idealità e individualità nell'arte nel

giudizio sulla teoria della letteratura manzoniana

II giudizio di Goethe su idealità e individualità dei personaggi délia

tragedia manzoniana affonda ancora una volta le radici nella discussione
estetica del neoclassicismo intorno al 1800 dai cui sviluppi lo scrittore
tedesco aveva maturato la sua teoria dell'arte. Il problema centrale che

Goethe a quel tempo cercava di superare era il divario tra natura e arte
che la teoria estetica neoclassicista vedeva opposte, essendo qui il concetto
di "natura" ridotto alla natura del genio che disinteressatamente nel giuoco
psicologico-meccanicistico delle disposizioni dell'animo dà le regole
all'arte, minimalizzando il significato della materia sensibile del mondo
esteriore. Ma le riflessioni di Goethe sono incentrate proprio sul genere di

rapporta che l'artista ha con la materia data dalla natura e trattata nell'opera
d'arte. Ue\Vintroduzione alla sua rivista Propyläen pubblicata nel 1798,
Goethe imposta la concezione mimetica dell'arte in questo modo:

Die vornehmste Forderung, die an den Künstler gemacht wird, bleibt immer die:
dass er sich an die Natur halten, sie studiren, sie nachbilden, etwas, das ihren

Erscheinungen ähnlich ist, hervorbringen solle. Wie gross, ja wie ungeheuer
diese Anforderung an den Künstler sey, wird nicht immer bedacht, und der wahre
Künstler erfährt es nur bey fortschreitender Bildung. Die Natur ist von der Kunst
durch eine ungeheure Kluft getrennt, welche das Genie selbst, ohne äussere

Hiilfsmittel, zu überschreiten nicht vermag. Alles, was wir um uns her gewahr
werden, ist nur roher Stoff, [...] so ist es, besonders in der neuern Zeit, noch viel
seltner, dass ein Künstler sowohl die Tiefe der Gegenstände, als in die Tiefe
seines eigenen Gemüths zu dringen vermag, um in seinen Werken nicht blos
etwas leicht- und oberflächlich wirkendes, sondern wetteifernd mit der Natur,
etwas geistisch-organisches hervorzubringen, und seinem Kunstwerk einen
solchen Gehalt, eine solche Form zu geben, wodurch es natürlich zugleich und
übernatürlich erscheint26.

Dall'impostazione goethiana risulta chiaramente la consapevolezza che

per l'arte del genio è necessario il coinvolgimento di "mezzi esteriori",
cioè della "materia grezza" percepita con i sensi, cost come lo studio

approfondito sia della materia stessa che della natura del proprio genio.
Ciô sta alla base della concezione goethiana dell'opera d'arte come prodotto
della natura, secondo cui l'artista produce gareggiando con la natura, non
astraendo da essa, creando un'opera d'arte che sia "geistisch", cioè conte-

26 Cf. Propyläen, Ersten Bandes erstes Stück [1798], Einleitung, pp. XI-XII. (II corsivo
è nostro.)

78



nente l'idealità del genio, ma alio stesso tempo "organisch", cioè prodotto
sviluppato dalla natura del genio per mezzo della penetrazione del mate-
riale "grezzo" del soggetto trattato attraverso i diversi stadi del processo
artistico, cosi da dare all'opera d'arte un contenuto ed una forma da farla
sembrare contemporaneamente un prodotto "naturale" e "sovrannaturale",
cioè ideale. Con il ricongiungimento antitetico dei termini binomiali
geistisch-organisch e natürlich zugleich und übernatürlich Goethe fa capire
che l'opposizione apparentemente invalicabile tra realtà materiale ed idealità

priva di contenuti concreti sta crollando: l'idea del genio ha un contenuto
che viene concretizzato attraverso l'elaborazione di una materia come
mezzo esteriore. A questo punto la teoria estetica goethiana richiede
sostanzialmente due cose: primo, la certezza della contemplazione (dell'og-
getto da trattare) che subentra al posto di catégorie fdosofiche vuote e

secondo, la concrezione storica che tiene conto dell'artistacome individuo
e della sua realtà psichica. La storicizzazione dell'arte proposta qui da

Goethe converge con le tendenze di una teoria dell'arte storica proposte
nel primo romanticismo tedesco anche da Friedrich Schlegel e Schelling.

Di questa concezione dell'arte Goethe si rese consapevole attraverso
l'intenso rapporto avuto con un'altra opera della letteratura italiana che fu
déterminante per la sua emancipazione dal neoclassicismo: la Vita
dell'orefice e scultore fiorentino Benvenuto Cellini che lo scrittore tedesco
tradusse tra il 1796 ed il 1805. Furono in particolar modo la lettura e la
traduzione di un episodio dell'autobiografia dell'artista manierista cinque-
centesco - la fusione e la lavorazione della statua del Perseo27- attraverso
cui Goethe riusci a dare un proprio e preciso senso al concetto di
provenienza kantiana dell'opera d'arte come "prodotto della natura". Nella
lettera a Schiller dell' 8 febbraio 1797, in cui Goethe si pronuncia sull'epi-
sodio del Perseo celliniano rivalutandolo come soggetto epico, si capisce
chiaramente la volontà dello scrittore tedesco di superare il divario termi-
nologico tra il naturale e l'artificiale, e ciô in risposta alle osservazioni
ironiche di Schiller in merito al testo sconosciuto, che nascondevano il
problema fondamentale della dominanza della materia nella Vita straordi-
nariamente pittoresco-bizzarra dell'individuo Cellini:

Ich freue mich class Sie in Ihrem abgesonderten Wesen die ästhetischen Krisen
abwarten können ich bin wie ein Ball den eine Stunde der andern zuwirft in den

27 Cf. Benvenuto Cellini, Vita, a cura di Ettore Camesasca, Milano, Rizzoli, 1985, Libro
secondo, Cap. LXXVII, p. 571.

79



Frühstunden suche ich die letzte Lieferung Cellini zu bearbeiten. Der Guss des

Perseus ist fürwahr einer von den lichten Punkten so wie bei der ganzen Arbeit an
der Statue bis zuletzt Naturell, Handwerk, Leidenschaft und Zufall alles
durcheinander wirkt und dadurch das Kunstwerk gleichsam zum Naturprodukt
machen28.

È questo quindi nell ' interpretazione goethiana il senso del concetto di opera
d'arte come "prodotto della natura", nel quale le circostanze esteriori e le

loro casualità sono altrettanto importanti come le tecniche, le capacità
individuali e la disposizione dell'artista, cosa che per Goethe ha evidenti

conseguenze al livello di giudizio estetico il quale considéra la totalità
dell'opera d'arte. Se Goethe concepisce l'artista e la sua opera d'arte come
fenomeno storico, di conseguenza la sua estetica non puô che basarsi su un
metodo critico di tipo psicologico-cronologico che tiene conto della
situazione individuale dell'artista, del processo artistico del genio che tratta
un "pezzo" di materia data dalla natura e dell'unicità della sua opera. Alla
concezione neoclassicista del bello assoluto, astratto e categoriale Goethe

contrappone una concezione del bello individuale e caratteristico. Ciô vuol
dire che, secondo Goethe, per farsi un concetto chiaro di un'opera d'arte è

indispensabile scendere nel minimo particolare della materia della stessa:

Um von Kunstwerken, eigentlich und mit wahrem Nutzen für sich und andere, zu

sprechen, sollte es freylich nur in Gegenwart derselben geschehen. Alles kommt
aufs Anschauen an, es kommt darauf an, dass bey dem Wort, wodurch man ein
Kunstwerk zu erläutern hofft, das bestimmteste gedacht werde, weil sonst gar
nichts gedacht wird. [...] Wenn wir nun aber hievon [sc. Kunst] einen anschaulichen

Begriff bilden wollen, so müssen wir ins Einzelne des Einzelnen
hinabsteigen, welches nicht immer eine angenehme und reizende Beschäftigung ist,
wofür aber der sichere Blick über das Ganze nach und nach reichlich entschädigt29.

II problema del ricongiungimento di arte e natura sta quindi alla base della
riflessione goethiana sul giudizio estetico, il cui oggetto è lo studio del

complesso rapporto tra forma, materia e contenuto nell'opera d'arte. Nelle
Noten und Abhandlungen zum West-östlichen Divan scritte nel 1819 Goethe,

da una posizione estetico-critica oramai consolidata, dice che l'atten-
zione dell'artista è rivolta in fondo alla forma, essendogli la materia
offerta più che generosamente dalla natura e dal mondo; la forma tuttavia,

28 Cf. Johann Wolfgang Goethe/Friedrich Schiller, op. cit., p. 313.
29 Cf. Propyläen, 1/1, pp. XXX-XXXIII.

80



benché sia nel genio, dev'essere riconosciuta e pensata richiedendo percio
un atto riflessivo che stabilisée le modalité del rapporto tra materia, forma
e contenuto30. Quello che per Goethe è necessario discutere dal punto di
vista teorico è il processo délia formazione dell'opera d'arte che avviene

corne atto cosciente e che richiede la riflessività dell'artista ma anche del

critico. Le affinità di tale posizione con quella del Manzoni nella Prefazione

- il processo délia formazione dell'opera d'arte come concretizzazione
dell'idea dell'autore, e l'opéra d'arte che come unica istanza di giudizio
diventa oggetto di un processo conoscitivo - paiono evidenti e Goethe

stesso, come sappiamo, dice di riconoscere. Sicuro è che una tale concezione
dell'arte e del giudizio implica l'eliminazione delle limitazioni estetiche
del neoclassicismo ed il ricupero totale délia materia, del particolare e

dell'individuate che vengono integrati nel processo artistico a complemento
degli aspetti ideali dell'arte. Con una tale concezione di totalità poi il
concetto di bello perde ovviamente ogni legame con i modelli esemplari
dell'antichità.

Che gli sviluppi del pensiero estetico tedesco a cavallo tra
neoclassicismo e primo romanticismo abbiano influito successivamente su

Manzoni e sui romantici italiani è un dato acquisito, e ciö per cause
storiche: l'impostazione estetico-critica goethiana influisce sulla critica
romantica tedesca e cosi anche su August Wilhelm Schlegel che con la sua

impostazione storica nei suoi scritti sull'arte drammatica coglieva e la
lezione critico-estetica goethiana e quella del fratello Friedrich, allargandola
tuttavia aile specificità del sistema romantico che discemeva nettamente
l'arte classica dall'arte romantica, cosa che per Goethe non valeva in
termini categorici. Gli scritti di A. W. Schlegel cosî corne l'opéra principale
délia donna a lui vicina in quel periodo, il De l'Allemagne di Madame de

Staël pubblicato nel 1813, costituivano i canali principali per la conoscenza
del pensiero estetico-critico e culturale tedesco nel romanticismo italiano.
Per capire il rilevante ruolo délia discussione tedesca intomo al 1800 ed

dei suoi ulteriori sviluppi per la maturazione délia concezione e délia
critica dell'arte nel romanticismo italiano è esemplare l'importante lettera
di Manzoni a Diodata Saluzzo del 1827: lo scrittore italiano facendo
riferimento aile posizioni tedesche riguardanti la forma organica del

componimento poetico vede la possibilité di rinnovare la critica estetica,

permettendo inoltre taie principio costitutivo dell'arte, secondo Manzoni,

30 Cf.WA, 1/7, p. 100.

81



di riconoscere la natura dell'opera d'arte, la cui caratterizzazione riecheggia
la concezione del bello individuale goethiana:

[...] Le dirô che il giudizio d'un componimento, tanto più quanto più sia esteso,

originale, bello, ha a essere, com'io la sento, niente meno d'una poetica. Io sono

profondamente persuaso délia verità di quel principio, espresso la prima volta
ch'io sappia dal sig.r A. G. Schlegel, che la forma de' componimenti vuol essere

organica e non meccanica, risultante dalla natura del soggetto, dal suo svolgimento
inferiore, dalle relazioni delle sue parti, e dal loro, per dir cosî, andare a luogo; e

non dall'improntamento d'una stampa esteriore, estrania: principio fondamentale

e fecondo, il quale, quando sia trattato, particolareggiato, applicato, e lo sarà

tosto o tardi, inevitabilmente, pub, anzi dee [...], rinnovare essenzialmente la
critica di diritto e di fatto. Ammesso, o piuttosto riconosciuto questo principio,
s'è condotti o costretti a riconoscer pure che ogni componimento, come ha o dee

avere la sua natura propria individuale, le ragioni speciali délia sua esistenza e

del suo modo, cosi richiede d'esser giudicato con regole proprie che son poi il
medesimo31.

Per quanto riguarda la penetrazione del pensiero estetico tedesco nella
discussione del romanticismo italiano è inoltre interessante soffermarsi
brevemente sul Discorso intorno all' ingiustizia di alcuni giudizi letterari
italiani di Ludovico Di Breme, apparso nel 1816 in difesa dello scritto
délia Staël sulle traduzioni il quale aveva acceso la polemica classico-
romantica in Italia32. In un passaggio significativo Di Breme sostiene una
concezione romantica dell'arte costituita da elementi in parte formulati dai
romantici tedeschi, e da elementi che si riallacciano ad una specifica
tradizione estetica antiintellettualistica italiana del Settecento. Di Breme

parte con una critica al concetto classicista dell'arte come "imitazione
della natura", impostando dapprima il problema mimetico dell'arte in una

prospettiva antropologico-sensista di provenienza graviniana, di cui, per
altro, Di Breme, a sostegno del proprio ragionamento, cita importanti passi
della Ragion poetica 1708)33. Mettendo sullo stesso piano la natura e il
genio dell'artista ma considerando questi alio stesso tempo il suo interprète

31 Cf. Alessandro Manzoni, "Lettere", op. cit., p. 448.

32 Cf. Mme de Staël, De l'esprit des traductions, tradotto da Pietro Giordani nella
"Biblioteca italiana" (tomo I, gennaio 1816), apparve col titolo Sulla maniera e la
utilità delle traduzioni. Il testo è stato ripubblicato in: Carlo Calcaterra, [a cura di],
Manifesti romantici, e altri scritti della polemica classico-romantica, Nuova edizione

ampliata a cura di Mario Scotti, Torino, U.T.E.T., 19792, pp. 83-92.
33 Una ristampa delle opere del Gravina avviene, tra l'altro, proprio nel periodo del

romanticismo italiano: cf. Opere scelle di Gianvincenzo Gravina, Giureconsulto,
Milano, Dalla Società Tipografica de'Classici Italiani, 1819.

82



e rivale, Di Breme ricupera nella sua concezione psicologico-sensista
dell'arte - qui Di Breme usa per la produzione artistico-mimetica
l'espressione goethiana del "gareggiare con la natura" - la facoltà
conoscitiva fantastico-immaginativa con cui far sconfinare l'invenzione
artistica in una dimensione totale di misticismo, morale, scienza, tradizione
e affettività a cui le anime romantiche non avevano voluto porre limiti:

[...] siccome nella natura, in ogni età e per prima cosa, rispetto aH'uomo, v'ha
l'uomo. Perché la natura non ti ha già composto nella mira che tu imitassi lei in

quel solo modo che intendi; ché anche tu sei la natura, e sei per di più il suo

interprète, il suo rivale nell'ordine morale, sensitivo e imaginoso; e ciô in tutti i

tempi del mondo; [...] invece di dipingere con efficacia, nudi e vivaci quei
fenomeni che si producono in te dagli oggetti di che ella ti ha circondato, e

l'armonia loro, non potrai già dire che tu la imiti, e molto meno potrai dire che tu

imiti, che tu traduca te stesso nelle opere tue. In vista dunque d'imitarla,
inalziamoci a gareggiar con lei nella stessa creazione; e se le nostre dottrine
mistiche, morali, scientifiche, se i nostri usi, i recenti affetti nostri hanno ampliato
di tanto il campo dell'invenzione, misuriamo noi tutta l'ampiezza di
quell'orizzonte, lanciamoci in quella immensità, e tentiamo animosi le regioni
deU'infinito che ci sono concedute. Cosî intende natura di essere imitata; [...]34.

Anche in questo caso Goethe probabilmente avrebbe detto che si tratta
dello stesso "falsches Transzendieren" dei romantici tedeschi, perché Di
Breme, nell'intento di "gareggiare" con la natura créatrice al livello
deU'immaginazione, proietta l'invenzione artistica, pur partendo dalle

immagini naturali prodotte nella fantasia per mezzo délia percezione
sensuale del mondo esteriore, nell'intuizione dell'infinito, in modo da

cancellare i limiti che dividono la realtà sensibile dagli spazi che esistono
al di fuori ed al di sopra di essa; quindi il rapporto tra invenzione e realtà,
tra arte e natura non puô più essere concepito in termini razionali o di idee.

Questo breve schizzo délia concezione dell'arte romantica dibremiana
serve ex negativo a mettere in luce da un'altra angolazione la concezione
di idealità nell'arte manzoniana il cui punto di riferimento è sempre la

"natura delle cose", essendo perciô di carattere logico il legame tra idea e

realtà; l'idea dell'autore è poi per Manzoni ciö che unisce "natura delle
cose" e invenzione nella forma dell'opera d'arte. È l'idealità nei limiti
délia ragione e délia storia umana a spiegare perché la poesia manzoniana

34 Cf. Ludovico Di Breme, "Discorso intorno all'ingiustizia di alcuni giudizi letterari

italiani", in: Carlo Calcaterra, [a cura di], Manifesti romantici e altri scritti délia

polemica classico-romantica, cit., pp. 131-132.

83



assume quel carattere di umanità e di naturalità che Goethe aveva
lodevolmente sottolineato.

La particolare posizione del Manzoni all'interno del movimento
romantico italiano puö dunque essere ricostruita proprio partendo dal

giudizio estetico di Goethe sull'idealità ed individualità dei caratteri délia

tragedia manzoniana. Dal punto di vista metodico Goethe, nel giudizio
sulle figure manzoniane, applica la sua concezione del hello individuale
alfarte drammatica, impiegando formule che all'epoca délia discussione
sul neoclassicismo aveva acquisito per modificare il suo proprio concetto
di classicismo. Per l'analisi di taie giudizio è utile ritornare sul passo del

testo di critica goethiano sopra citato concernente lo sviluppo dei caratteri
délia tragedia manzoniana: Goethe dice che le figure sono state modellate
tutte "aus Einem Guss, eine so ideell wie die andere", riprendendo meta-
foricamente il termine "Guss" usato in senso proprio a riguardo della
fusione della statua del Perseo celliniano. Ciö non è casuale, anzi è

significativo se si considéra il seguito della riflessione goethiana: pur
esprimendo queste figure ognuna "un determinato concetto" per Goethe
ciascuna ha "ein gründliches, eigenes, von allen übrigen verschiedenes
Leben" tale che se si dovessero a teatro trovare degli attori che si confaces-

sero "per aspetto, animo e voce alle figure poetiche", Ii si riterrebbe
necessariamente per degli "Individuen". Poi, nella parte finale della recen-
sione e sempre sullo sfondo del confronto con il romanticismo, Goethe
valuta il procedimento artistico per quanto riguarda il particolare della

tragedia manzoniana, sottolineando l'ingegno, la ponderata scelta e la

precisione cosi corne la seriosità e la chiarezza che contraddistinguono
un'opera "classica":

Wir geben ihm auch das Zeugnis, dass er im Einzelnen mit Geist, Wahl und

Genauigkeit verfahren, indem wir, bei strenger Aufmerksamkeit, insofern dies
einem Ausländer zu sagen erlaubt ist, weder ein Wort zuviel gefunden, noch

irgend eins vermisst haben. Männlicher Ernst und Klarheit walten stets zusammen,

und wir mögen daher seine Arbeit gerne klassisch nennen. Er verdiene sich
fortan das Glück in einer so ausgebildeten, wohlklingenden Sprache, vor einem

geistreichen Volke zu sprechen und sprechen zu lassen. Er verschmähe fernerhin
die gemeine Rührung und arbeite nur auf diejenige hin, die uns beim Anschauen
des Erhabenen überrascht35.

Quanto dice Goethe in questi due passi del testo critico è fondamentale per
capire l'impostazione illuminista del giudizio sulla teoria della letteratura

35 MA, 13.1., p. 359. (I corsivi sono nostri.)

84



manzoniana, nel quale si sovrappongono diversi elementi della teoria
dell'arte goethiana acquisiti come via d'uscita dalle aporie dell'estetica
neoclassicista; essi sono in sostanza (i) la modificazione del concetto di
"classicismo": idealità o idealizzazione come individualizzazione; (ii) la
concezione antropologica dell'arte, e (iii) la concezione simbolica dell'arte.
In questi elementi è per altro segnato lo sviluppo delle concezioni estetiche

a cavallo tra Settecento e Ottocento che brevemente si è abbozzato sopra e

che puô essere esemplificato sulla questione dell'individualité ed idealità
delle figure posta da Goethe. A contraddistinguere la concezione della
letteratura e dell'arte illuminista nel Settecento era la dominanza del
carattere sulla fabula e il postulato di "obbiettività" della rappresentazione
con la tendenza ad eliminare la chiarezza dell'intenzione dell'autore a

favore della concentrazione sull'individualità del carattere delle figure,
per le quali venivano sviluppati intrecci e motivi sulla base della teoria
dell'illusione e della verosimiglianza finalizzati a dare un'esatta analisi
dell'individualité delle figure nel loro "Dasein" esistenziale. Si capisce
che in una concezione dell'arte dove il maggior dettaglio equivaleva a far
maggior luce sull'individuo si respingevano energicamente le generalizza-
zioni dei modelli estetici in cui non l'individualité ma l'idéalité di tipo
metafisico o concettuale, quali la teoria del bello ideale e la teoria
trascendentale del sublime, è l'oggetto di studio; oppure dove, come in
Manzoni, l'intenzione dell'autore viene considerata più importante del

particolare storico36. Alla fine del Settecento poi il neoclassicismo sulla
linea di Kant e Schiller aveva ridotto l'idéalité nelfarte a catégorie
filosofiche di tipo normativo svuotate di contenuto e di materia e quindi di
individualité. Nel periodo della traduzione della Vita del Cellini infine
Goethe riesce a modificare il suo concetto di "classicismo" e quindi il
concetto di idealità nell'arte anche grazie all'impulso dato dallo studio di
Wilhelm von Humboldt Über die gegenwärtige Französische tragische
Bühne in cui veniva proposta una concezione antropologica della teoria

36 La critica di Foscolo a Manzoni ed a Goethe è da inquadrare in una concezione
dell'arte settecentesca in cui il particolare o il dettaglio, in dipendenzadall'impostazione
epistemologica foscoliana di tipo psicologistico sensista, costituisce la base della
conoscenza mediante l'arte. Per l'interessante posizione del Foscolo, che non puô
essere presa in considerazione in questa sede, rinviamo alla sua Storia della letteratura
italiana per saggi, in special modo al capitolo X intitolato "Il Romanticismo" che

contiene un attento esame del giudizio di Goethe su Manzoni. L'edizione dei saggi
foscoliani, uscita da Einaudi nel 1979, è inoltre accompagnata da una eccellente
introduzione curata da Mario Alighiero Manacorda.

85



délia letteratura e dell'arte37. Taie studio che si inquadra in un progetto per
una conoscenza délia letteratura di tipo generale e comparatistico come

parte di una antropologia comparativa38 viene pubblicato per la prima
volta da Goethe sotto forma di "Briefe" nella rivista Propyläen nel 1800.

Le riflessioni estetiche di Humboldt fatte in questo studio hanno influito in
modo taie su Goethe da risultare significative anche per quanto riguarda il
giudizio dello scrittore tedesco su Manzoni appena esposto. Perciô la
concezione humboldtiana dell'arte ed il suo adattamento da parte di Goethe

faranno da sfondo all'interpretazione non più solo estetica ma politico-
morale del concetto di idealità ed individualité nell'arte manzoniana.

Ma vediamo dapprima quali sono gli elementi délia teoria dello Humboldt

che si rivelano importanti per il nostro discorso. La base del

ragionamento humboldtiano è la relativizzazione delle norme dell'arte.
Nell'ottica délia sua concezione antropologica Humboldt osserva che

l'essenza dell'arte è si quella di tendere verso un ideale, ma che essa non
riesce a sottrarsi alla relativité del concetto di ciö che è arte e natura,
rimanendo di conseguenza legata ai principi délia prassi artistica di una
nazione che recano l'impronta délia convenzione: "Die Kunst verräht sich
durch zweyerlei als Kunst, durch ihre höhere, über die Wirklichkeit
hinausgehende Idealität, und durch das was in ihr, als einem Machwerk des

Menschen, an Willkür und Convention erinnert"39. Humboldt imposta il
problema di idéalité e convenzionalité dell'arte al livello del rapporto tra
natura e arte, ponendo una domanda fondamentale in cui è implicito un
sostrato gnoseologico: "Welche Veränderung geht eigentlich mit der Natur
vor wenn sie zum Kunstwerk gemacht wird?"40 A ciö Humboldt risponde
con una serie di riflessioni che riportiamo in modo sintetico: a) la natura,
quando diventa arte, assume la forma di un pensiero, ricevendo cosï due

qualité: 1) essa è resa più simile alla natura dell'uomo, perché le forze
conoscitive umane la comprendono nel pensiero, 2) la fantasia dé alla
natura dei limiti propri e ne détermina le parti, perché dallo spazio indefinito
délia natura ne viene estratto un pezzo e trasformato in un tutto autonomo;

37 Cf. a proposito 1'interessante articolo di Günter Oesterle, "Kulturelle Identität und
Klassizismus. Wilhelm von Humboldts Entwurf einer allgemeinen und vergleichenden

Literaturerkenntnis als Teil einer vergleichenden Anthropologie", in: Nationale
und kulturelle Identität. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewusstseins in der
Neuzeit, hg. v. Berhard Giesen, Frankfurt/Main, Suhrkamp, 1991, pp. 304-349.

38 Cf. ivi, p. 304.
39 Propyläen, III/1. 1800, p. 87.

40 Ivi, p. 86.

86



b) l'opéra d'arte puô darci un'idea, per mezzo délia nostra immaginativa,
del carattere di infinito che c'è nella natura, perché puô mostrarci per
mezzo di una parte di natura un'immagine di armonia e perfezione che c'è
si nella realtà ma solo in una totalità immensa non percepibile per intero;
c) l'arte quindi non riconduce mai all'arte ma alla natura41. In queste
riflessioni di Humboldt Goethe vede segnata la via per cancellare
definitivamente il divario tra arte e natura che secondo lui il classicismo
normativo non era riuscito a superare. La ricezione delle lettere di Humboldt

coincide poi col periodo in cui Goethe fa le osservazioni sull'opera
d'arte corne prodotto délia natura in collegamento con la traduzione

dell'episodio délia fusione délia statua del Perseo celliniano, sostenendo la
tesi che l'opéra d'arte non dovesse far apparire un'idea, l'assoluto di se

stessa, ma dovesse ricondurre aiVindividualità. Ed un'altra formulazione
dello Humboldt assume per la teoria dell'arte goethiana un significato
déterminante e che, ciô è quanto ci intéressa, ritroviamo in parte quasi
letteralmente nel giudizio di Goethe sull'idealità e individualité delle

figure délia tragedia di Manzoni; ciô che Humboldt dice a proposito del

compito dell'attore Goethe lo concepisce in un senso più generale:

Es ist in der That eine ungeheure Aufgabe, alle Gefühle der Menschheit zu

erregen, die tiefsten und mächtigsten Kräfte der Natur zu beschwören und sie

doch nur als Kunst wirken zu lassen und ästhetisch zu beherrschen. Und dies ist

doch, was wir vom Schauspieler verlangen [...]. Wie jeder Künstler ist er
verbunden zu idealisiren, sein Idealisiren besteht aber darin dass er seiner Rolle
durchaus Character giebt, dass er alle Eigenschaften die ihr der Dichter beylegt
als Individualität darstellt42.

Se si considéra la formulazione qui espressa dallo Humboldt, in un senso

più ampio, corne un postulato di teoria dell'arte, allora egli richiede ciô
che per la teoria neoclassicista dell'arte è addirittura impossibile e

paradossale: idealizzazione e caratterizzazione, universalità e individualità
sono concetti completamente opposti che si escludono a vicenda, essendo

la caratterizzazione e l'individualité legati alla formazione délia materia e

del particolare e cercano proprio ciô che l'idealizzazione tende ad evitare.

Con le due formule identità di opera d'arte e prodotto délia natura e

idealizzazione come individualizzazione era nata in Goethe la consape-
volezza che gli dava modo di sottrarsi alle opposizioni che caratterizza-

vano la situazione délia teoria dell'arte a cavallo tra neoclassicismo e

41 Ivi.
42 Ivi, pp. 98-99. (Il corsivo è nostro.)

87



primo romanticismo: arte come imitazione della natura vs. arte come
concretizzazione di un'idea, oppure nella formulazione storica la "Querelle

des Anciens et des Modernes". Goethe riconosce dunque che il
particolare, pur essendo legato a convenzioni nazionali e ad una particolare
situazione storica, è in grado di adempiere all'esigenza di universalité
dell'arte, perché ogni singola opera d'arte ha in sé la propria norma.

Nel giudizio goethiano sulle figure della tragedia manzoniana la
concezione antropologica è connessa con la concezione simbolica dell'arte.
Nella discussione sulla teoria dell'arte tra neoclassicismo e primo
romanticismo parte importante delle riflessioni erano state rivolte ai concetti
filosofici di "generale" (astrazione) e "particolare" (fattualità) ed al loro
significato estetico. La reinterpretazione in termini kantiani del concetto di

particolare data da Gottfried Hermann nel suo trattato De differentia
prosae etpoeticae orationis disputatio 1803) dava la possibilité di includere
in tale concetto le catégorie estetiche del "caratteristico", dello "storico",
del "romantico" e persino del "bizzarro", ritorcendosi cosi tale concetto in
modo paradossale contro la teoria neoclassicista che invece intendeva
salvare. Ciô perché il concetto di particolare diventava mezzo di rap-
presentazione del generale attraverso la singola apparizione. Goethe quindi
cogliendo questo concetto di particolare lo connette col concetto centrale
del procedimento formale del poetico, il simbolico, che, per altro, influiré
fondamentalmente sulla teoria dell'arte romantica; nelle Maximen und

Reflexionen Goethe scrive:

Es ist ein grosser Unterschied, ob der Dichter zum Allgemeinen das Besondere
sucht oder im Besondern das Allgemeine schaut. Aus jener Art entsteht Allegorie,
wo das Besondere nur als Beispiel, als Exempel des Allgemeinen gilt; die letztere
aber ist eigentlich die Natur der Poesie: sie spricht ein Besonderes aus, ohne an's

Allgemeine zu denken oder darauf hinzuweisen. Wer nun dieses Besondere

lebendig fasst, erhält zugleich das Allgemeine mit, ohne es gewahr zu werden,
oder erst spät43.

Con ciô si è esposto l'ultimo elemento della teoria dell'arte goethiana che
nel giudizio sul dramma manzoniano giuoca un ruolo importante e possiamo
quindi tirare qualche somma.

Da quanto si è detto finora si puô palesemente vedere corne il modo di

concepire l'arte da parte di Goethe si riflette sul modo di giudicare quella
del Manzoni: applicando la formula dell'idealizzazione come individualizza-

43 WA, 1/42, p. 146.

88



zione al livello delle figure della tragedia del Manzoni, Goethe riassume
cid che secondo lui costituisce il processo formale dell'arte della parola
manzoniana: la visualizzazione del concetto nel particolare, ovvero l'idealità
del concetto che neïïafigura poetica assume le sembianze di un individuo/
carattere che vive e che rappresenta le passioni contraddittorie dell'animo
umano, interessando l'uomo contemporaneo. Viceversa, secondo la teoria
simbolica dell'arte goethiana, nella viva rappresentazione simbolica
dell'individuale il recettore scorge l'idea dell'autore, perché il generale,

per Goethe come per Manzoni, viene espresso nel particolare legato alia
formazione della materia.

La dijferenza che invece c'è tra le due concezioni simboliche dell'arte
è data dall'interpretazione manzoniana del simbolico che oltre al valore
estetico ne assume uno politico-morale, che costituisce più propriamente
l'aspetto romantico della sua teoria letteraria. Per Manzoni 1'individuate è

concepito come la rappresentazione simbolica di un collettivo. Adifferenza
dalla concezione settecentesca che vedeva 1'individuo in conflitto con le

norme universali dell'umanità scaturito dalle particolarità e sfaccettature
del suo carattere, nella concezione manzoniana l'individuo, come espressione
simbolica di un concetto della mente dell'autore ricavato per astrazione dai
minimi particolari storici, entra in rapporto con la norma del collettivo
prestutturata dalla tradizione. La tragedia storica II Conte di Carmagnola
come preludio del capolavoro manzoniano, il romanzo storico I promessi
sposi 1827), rappresentanti entrambi la storia d'individui, rientrano quindi
nella "concezione romantica della storia nazionale come vero e proprio
soggetto dell 'arte" che "segue come corollario la reinterpretazione dell 'idea
della storia dell'illuminismo e della sua concezione della condizione
umana"44. Nell'ambito della sua concezione storicistica, Manzoni mostra
dunque uno stadio dello sviluppo della storia della nazione italiana,
esemplificando la genesi del présente in unafinzione poetica della storia di
individui del passato, creando quella verità poetica da lui costruita nel testo
letterario e che più tardi Manzoni vedrà espressa soprattutto nella parola
usata dal popolo. In questo Manzoni - qui anticipiamo ciö che sta alia base

del suo ragionamento sul romanzo storico - segue una concezione di
filosofia della storia formulata dal Vico, secondo cui la "storia eterna ed

ideale", che non è successa mai tranne che nella poesia (Omero), assume il

44 Cf. Wolfgang Pross, "Pessimismo tragico e storicismo: Manzoni, Büchner, Nievo",
in: Georg Büchner, Atti del seminario 19 e 20 marzo 1985, Goethe-Institut Palermo,

Palermo, 1985, pp. 75-89, per la citazione vedi p. 85.

89



carattere di assoluta verità attraverso la finzione concepita dalla mente
dell'autore. L'arte manzoniana ritorna quindi a svolgere quella funzione di
"Gemeinschaftsstiftung" indicata da Max Weber nell'ambito dei suoi studi
sulla sociologia della religione, secondo cui originariamente l'arte, che trae

l'ispirazione dalla religione, è stata uno strumento per comunicare dei

messaggi, dei contenuti, che dovevano mantenere 1 'unitàdi una comunità45.

Nella concezione romantica manzoniana ciô sfocia nella mitizzazione della
convenzione e del concetto di popolo e di una società che nell'arte
rappresenta se stessa, ritenendo possibile "un sistema conducente alio

scopo morale" e "suscettibile del più alto grado d'interesse"46, e respingendo
cosi le critiche formulate dal Rousseau nella Lettre à D'Alembert sur les

spectacles (1757) circa la generale immoralité della poesia drammatica
dedotta da una serie di opere teatrali francesi da lui conosciute47. A sorreggere
il sistema di poesia drammatica proposto dal Manzoni ed in genere la sua
concezione morale dell ' arte è, proprio in senso weberiano, la sua concezione
moderna di religiosità che lo scrittore romantico italiano ha esposto nelle
Osservazioni sulla morale cattolica del 1819, sottolineando in particolare
"le componenti umane e fdantropiche del cattolicesimo"48. L'elemento
significativo di tale scritto è dato dal fatto che Manzoni per la prima volta
mette coerentemente in relazione l'identità culturale italiana con il
cattolicesimo, senza perô assumere atteggiamenti sciovinistici49. Nell ' intento
di difendere il cattolicesimo italiano contro le accuse rivoltegli in nome di
una eticamodema illuminista, Manzoni si fariconoscere come propagandista

dell'ideologia sincretistica della borghesia liberal-cattolica italiana,
combinando il conservativismo di una religiosità cattolica ortodossa con il
riformismo del pensiero di progresso filantropico50. In questo Manzoni
aveva colto la lezione di storicismo del Condorcet espressa ï\q\YAbbozzo di
un quadro storico deiprogressi dello spirito umano 1794), inquadrando la

45 Cf. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie,
hg. v. Johannes Winckelmann, Tübingen, Mohr, 19725, p. 365.

46 Cf. Alessandro Manzoni, Tutte le opere, op. cit., 1957, p. 288.
47 Ivi.
48 Sul concetto di cattolicesimo in Manzoni vedi il recente studio di Friedrich Wolfzettel

und Peter Ihring, "Katholizismus und Nationalbewusstsein im italienischen Risorgi-
mento: Modelle nationaler Identitätsbildung durch Religion", in: Bernhard Giesen,

op. cit., pp. 388-425; in special modo il capitolo "Alessandro Manzoni und die

neoguelfische Geschichtsschreibung", pp. 397-400.
49 Cf. ivi, p. 398.
50 Cf. ivi, pp. 398-399.

90



sua attività di scrittore in questo processo che, nella sua espressione teorica

più dignitosa, sarebbe dovuto terminare in uno stato "positivo", cioè in una
società civile libera e giusta dove l'interesse dell'uomo individuale non si

differenzia dall'interesse comune del collettivo, facendo sentire l'uomo
non un essere isolato ma appartenente all'intera razza umana51.

Goethe, da parte sua, avverte il carattere civile e morale del movimento
romantico italiano e la sua particolare attenzione per gli interessi del
collettivo: nell'articolo Classiker und Romantiker in Italien, sich heftig
bekämpfend, anch'esso pubblicato nella rivista Über Kunst undAlthertum
nel 1820, Goethe, spiegando dalla sua prospettiva comparatistica al pubblico
tedesco il carattere del romanticismo italiano vede la differenza tra le due
forme di romanticismo proprio neXYagio in cui i romantici italiani riescono
a mettere la gente, facendo sentire ciascuno contemporaneo di se stesso:

Auf alle Fälle jedoch müssen die Romantiker auch dort in kurzem die meisten
Stimmen vor sich haben, da sie ins Leben eingreifen, einen jeden zum Zeitgenossen

seiner selbst machen und ihn also in ein behagliches Element versetzen.
Wobei ihnen denn ein Missverständnis zugute kömmt, dass man nämlich alles,
was vaterländisch und einheimisch ist, auch zum Romantischen rechnet, und

zwar deshalb, weil das Romantische an Leben, Sitten und Religion herantritt, wo
denn Muttersprache, Landesgesinnung als höchst lebendig und religiös erscheinen

muss. [...] woraus deutlich erhellt, dass unter diesem Namen [sc. "romantico"]
alles begriffen sei, was in der Gegenwart lebt und lebendig auf den Augenblick
wirkt. Zugleich ist uns ein Beispiel gegeben: dass ein Wort durch Gebrauchsfolge
einen ganz entgegengesetzten Sinn annehmen kann, da das eigentlich Romantische

unseren Sitten nicht näher liegt als Griechisches und Römisches52.

Anche se la critica ha giustamente mostrato che Goethe per quest'articolo
si è servito di una fonte italiana - il Bericht über Mailänder Literatur- und

Kunstangelegenheiten di Gaetano Cattaneo53 -, ciô non toglie alla riflessione
dello scrittore tedesco il valore storico-interpretativo che consiste nell'aver
enucleato dall'analisi del concetto di "romantico" nella cultura italiana
una sostanziale differenza col romanticismo tedesco, che egli poi ha voluto
far conoscere al pubblico europeo, soprattutto al livello estetico, col giudizio
sull'opera drammatica di Alessandro Manzoni.

51 Per uno studio più dettagliato circa le modalité dell'influsso dello storicismo del
Condorcet su Manzoni vedi Wolfgang Pross, op. cit., 1985, p. 86.

52 WA, I, 41.1., pp. 133-143. (I corsivi sono nostri.)
53 Cf. a proposito Erwin Koppen, "Tra Cattaneo e Stendhal. Note comparatistiche a

'Classiker und Romantiker in Italien, sich heftig bekämpfend' di Goethe", in: Enzo
Noè Girardi, op. cit., pp. 17-31.

91



Bibliografia essenziale

Blank, Hugo, Goethe und Manzoni, Weimar und Mailand, Heidelberg, Winter, 1988.

Blank, Hugo [Hg.], Weimar und Mailand, Briefe und Dokumente zu einem Austausch um
Goethe und Manzoni, Heidelberg, Winter, 1992.

Calcaterra, Carlo, [a cura di], Manifesti romantici, e altri scritti della polemica classico-
romantica, Nuova edizione ampliata a cura di Mario Scotti, Torino, U.T.E.T., 19792.

Cellini, Benvenuto, Vita, a cura di Ettore Camesasca, Milano, Rizzoli, 1985.

Condorcet, Jean-Antoine-Nicolas Caritat marquis de, Esquisse d'un tableau historique des

progrès de l'esprit humain, éd. Alain Pons, Paris, Flammarion, 1988.

Danneberg, Lutz/Vollhardt, Friedrich [Hg.], Wie international ist die Literaturwissen¬
schaft'?, Methoden- und Theoriediskussion in den Literaturwissenschaften: kulturelle
Besonderheiten und interkultureller Austausch am Beispiel des Interpretationsproblems
(1950-1990), in Zusammenarbeit mit Hartmut Böhme und Jörg Schönert, Stuttgart-
Weimar, Metzler, 1996.

Di Breme, Ludovico, "Discorso intomoall'ingiustiziadi alcuni giudizi letterari italiani", in:

Manifesti romantici e altri scritti della polemica classico-romantica, a cura di Carlo
Calcaterra, Nuova edizione ampliata a cura di Mario Scotti, Torino, U.T.E.T., 19792.

Foscolo, Ugo, Storia della letteratura italiana, Saggi raccolti e ordinati da Mario Alighiero
Manacorda, Torino, Einaudi, 1979.

Giesen, Berhard [Hg.], Nationale und kulturelle Identität. Studien zur Entwicklung des

kollektiven Bewusstseins in der Neuzeit, Frankfurt/Main, Suhrkamp, 1991.

Girardi, Enzo Noè [a cura di], Goethe e Manzoni. Rapporti tra Italia e Germania intomo
al 1800, Firenze, Olschky, 1992.

Goethe, Johann Wolfgang, Werke (Weimarer Ausgabe), Bde. 1/7, 1/41.1., 1/42, 1/47, 1/47-

48, IV/13-14, Weimar, Böhlau, 1887ff.

Goethe, Johann Wolfgang, Sämtliche Werke (Münchner Ausgabe), Bd. 13.1. (Die Jahre

1820-1826), hg. v. Gisela Henckmann und Irmela Schneider, München, Hanser, 1992.

Goethe, Johann Wolfgang/Schiller, Friedrich, Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe
in den Jahren 1794 bis 1805, (Münchner Ausgabe) Bd. 8.1., hg. v. Manfred Beetz,
München, Hanser, 1990.

Gravina, Gianvincenzo, Opere scelte di Gianvincenzo Gravina, Giureconsulto, Milano,
Dalla Società Tipografîca de'Classici Italiani, 1819.

Henrich, Dieter, "Kunst und Natur in der idealistischen Ästhetik", in: Poetik und Herme¬

neutik I (Nachahmung und Illusion), hg. v. Hans Robert Jauss, München, Fink, 1969.

Hermann, Gottfried, Opuscula, Vol. I, Leipzig, 1827 (Reprint: Verlag Hildesheim/New
York, Olms, 1970).

Die Hören, Eine Monatsschrift, hg. v. Friedrich Schiller, Jahrgang 1797, Bde. 9/10,
Tübingen, Cotta, 1797 (Reprint: Darmstadt, 1959).

Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft, hg. v. Karl Vorländer, Hamburg, Meiner, 1990.

Koppen, Erwin, "Tra Cattaneo e Stendhal. Note comparatistiche a 'Classiker und Roman¬

tiker in Italien, sich heftig bekämpfend' di Goethe", in: Enzo Noè Girardi, op. cit., pp.
17-31.

Manzoni, Alessandro, Tutte le opere, a cura di Alberto Chiari e Fausto Ghisalberti, Milano,
Mondadori, 1957, Vol. I.

Manzoni, Alessandro, Tutte le opere, a cura di Bruno Cagli, Roma, Avanzini e Torraca,
1965.

92



Manzoni, Alessandro, "Lettere", a cura di Cesare Arieti, in: Tutte le opere, Milano,
Mondadori, 1970, Vol. VII, Tomo primo.

Manzoni, Alessandro, Scritti di teoria letteraria, a cura di Adelaide Sozzi Casanova,

Milano, Rizzoli, 19902.

Oesterle, Günter, "Kulturelle Identität und Klassizismus. Wilhelm von Humboldts Ent¬

wurf einer allgemeinen und vergleichenden Literaturerkenntnis als Teil einer
vergleichenden Anthropologie", in: Bernhard Giesen, op. cit., pp. 304-349.

Propyläen, Eine periodische Schrift, hg. v. Johann Wolfgang Goethe, Einführung und

Anhang v. Wolfgang Frhr. von Löhneysen, Bde. 1-6, Stuttgart, Cotta, 1965.

Pross, Wolfgang, "Pessimismo tragico e storicismo: Manzoni, Büchner, Nievo", in: Georg
Büchner, Atti del seminario 19 e 20 marzo 1985, Goethe-Institut Palermo, Palermo,
1985, pp. 75-88.

Pross, Wolfgang, "Das Konzept des Populären in Italien und sein Einfluss auf das deutsch¬

sprachige Theater des 18. Jahrhunderts", in: Volk-Volksstück-Volkstheater im
deutschen Sprachraum des 18.-20. Jahrhunderts, Jahrbuch für Internationale Germanistik,

Reihe A, Kongressberichte Bd. 15, Bern-Frankfurt/Main, Lang, 1986, pp. 24-40.
Pross, Wolfgang, "Die Konkurrenz von ästhetischem Wert und zivilem Ethos. Ein Beitrag

zur Entstehung des Neoklassizismus", in: Der theatralische Neoklassizismus um 1800.

Ein europäisches Phänomen?, hg. v. Roger Bauer in Verbindung mit Michael de Graat
und Jürgen Wertheimer, Jahrbuch für Internationale Germanistik Reihe A,
Kongressberichte Bd. 18, Bern-Frankfurt/Main-New York-Paris, Lang, 1986, pp. 64-
126.

Pross, Wolfgang, "Die Verspätung der wissenschaftsgeschichtlichen Debatte in der deut¬

schen Literaturwissenschaft", in: Danneberg, Lutz/Vollhardt, Friedrich, op. cit.,
pp. 145-167.

Pross, Wolfgang, »Greuliche Parallelen«, Goethes Übersetzungen und das Scheitern des

deutschen Neoklassizismus 1796-1805,1. Teil: Genie und Normierung. Goethes

Übersetzungen und die Krise des klassizistischen Programms, (i. E.).
Puppo, Mario, "La ricezione di Schlegel da parte di Manzoni", in: Enzo Noè Girardi, op.

cit., pp. 91-96.
Ross, Werner [Hg.], Goethe und Manzoni, Deutsch-Italienische Beziehungen um 1800,

Tübingen, Niemeyer, 1989.

Schiller, Friedrich, Über das Schöne und die Kunst, Schriften zur Ästhetik, München, dtv,
1984.

Schlegel, August Wilhelm, "Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur", Erster u.

Zweiter Teil, in: Kritische Schriften und Briefe, Bd. V, hg. v. Edgar Lohner, Stuttgart/
Berlin/Köln/Mainz, Kohlhammer, 1966/1967.

Schlegel, Friedrich, Schriften zurLiteratur, hg. v. Wolfdietrich Rasch, München, dtv, 19852.

Staël, Anne-Louise-Germaine Mme de, De l'Allemagne, éd. de Simone Balayé, Paris,

Flammarion, 1968.

lieber Kunst und Althertum, hg. v. Johann Wolfgang Goethe, Bde. 1-6, Bern, Lang, 1970

(Nachdruck der Ausgabe Stuttgart 1818-1827).
Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft, Grundriss der verstehenden Soziologie, hg. v.

Johannes Winckelmann, Tübingen, Mohr, 19725.

Wolfzettel, Friedrich/Ihring, Peter, "Katholizismus und Nationalbewusstsein im italieni¬
schen Risorgimento: Modelle nationaler Identitätsbildung durch Religion", in: Berhard
Giesen, op. cit., pp. 328-425.

93



Zusammenfassung

Goethes literaturkritisch-ästhetisches Urteil über Manzonis Tragödie II Conte di Carmagnola
(1819) ist grundsätzlich durch eine komparative Perspektive geprägt, von der aus zwei
Momente der literatur- und kunsttheoretischen Diskussionen verschiedener Kulturkreise
(Weimar und Mailand) verglichen werden, die in der Auseinandersetzung mit dem
Problem des Klassizismus - wenn auch zeitlich verschoben und unter unterschiedlichen
literaturhistorischen Vorbedingungen - ein gemeinsames Charakteristikum aufweisen.
Goethes eigene Abwendung von den restriktiven ästhetischen Normen des literarischen

Programms des Weimarer Neoklassizismus um 1800 prädisponiert seine Sensibilität für
die Rezeption der kunsttheoretischen Positionen des jungen Manzoni. Diese expliziert
Manzoni in der Vorrede zu seiner Tragödie, in der er sich u.a. von dem
klassizistischaristotelischen Regelkanon kritisch absetzt. Manzonis Betonung der Gewinnung von
Kunstregeln anhand eines intensiven Studiums des Kunstobjekts, welches nach seiner

Auffassung eine Materialisierung der Kunstidee des Autors darstellt, ist mit der Aufwertung

des Stofflich-Materiellen und dessen individueller Gestaltung durch den Künstler eng
verbunden. Damit nähert sich Manzoni der Goetheschen Konzeption des Individuell-
Schönen, welcher sich dieser in Orientierung an Kants Geniebegriff und im Zusammenhang

mit der Übersetzung der Cellini-Vita dezidiert zugewandt hatte, nachdem er sich der

Aporien des Begriffs des Kategorial-Schönen bei Schiller bewusst geworden war. Goethes

Blick auf Manzonis romantische Kunstkonzeption fällt zudem in eine Phase, in der sich
seine Distanznahme von der "falschen Transzendierungs-Kunst" der jungen deutschen

Romantiker deutlich abzeichnet. Mit Manzonis literarischem Schaffen hält er ihnen ein
Modell natürlicher Dichtung zur Nachahmung entgegen im Sinne Kants als der Nachahmung

der Kunst des Genies, durch das die Natur der Kunst die Regel gibt.

94


	Le implicazioni estetiche del giudizio di Goethe su Manzoni : uno studio comparatistico sul significato della teoria letteraria del romanticismo italiano per la riflessione estetica tedesca del primo Ottocento

