
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1996)

Heft: 23

Artikel: Malina oder das Auseinandergeraten : die Symbolik des Namens
Malina und die Erzählproblematik des Malina-Romans

Autor: Antonowicz, Kaja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kaja Antonowicz

MALINA ODER DAS AUSEINANDERGERATEN

- DIE SYMBOLIK DES NAMENS MALINA UND
DIE ERZÄHLPROBLEMATIK DES MAUNA-ROMANS

Uber den Namen Malina, der gleichzeitig auch den Titel der "Ouvertüre
zum Todesarten-Zyk\us" bildet, wird in der Literaturforschung zweierlei

gesagt. Erstens, dass das Wort aus dem Slavischen kommt, wo es
"Himbeere" bedeutet1 und recht idyllische Assoziationen hervorruft - als
Element der Staffage slavischer Volkslieder und Idyllen ist die Himbeere ein

Synonym für Fruchtbarkeit, sinnliche Freude und die "schöne",
menschenzugewandte Seite der Natur2. Zweitens, dass diese idyllischen
Konnotationen des Titels von Malina eher als Verkleidung des grausamen
Roman-Inhalts zu verstehen sind, eine Art falsche Spur, die von der

1 Das Wort lautet in allen slavischen Sprachen gleich und ist von seiner grammatischen

Form her eher als Frauenname geeignet. Davon, dass Bachmann tatsächlich
an einen Pflanzennamen denkt, zeugt im Roman das zusammengesetzte Substantiv
"mein Malinafeld". Da das Wort aber im Serbokroatischen, auf das die deutsche

Aussprache des Namens zurückgeht, ein Homonym hat, das sich von ihm nur durch
die Betonung unterscheidet (vergl. màlina Imalina - die Unterscheidung existiert
nicht im Slowenischen, wo man den Pflanzennamen meistens als malina ausspricht),
könnte die Autorin ihren Romantitel auch mit dem Substantiv "Malina" assoziiert

haben, das Vuk Karadzic als "kleine Anzahl, parva manus, paucitas" übersetzt (vergl.
das Beispiel aus dem Lexicon serbico-germanico-latinum: "nas je malina - unser
sind wenig"). In diesem Fall wäre der Titel ein Hinweis auf das reduzierte Personen-

gefüge der "Ouvertüre". Eine gewisse Rolle im Roman könnte auch die deutsche

Etymologie des Wortes "Himbeere" spielen: mhd. hintber, ahd. hintperi, zu:
hinta Hinde, Hirschkuh u. Beere; vieil. Gesträuch, in dem sich die Hinde mit
ihren Jungen birgt, vergl. die Erwähnung der geopferten "Hindin" (es handelt sich

offensichtlich um die zu einer Chiffre der Weiblichkeit erhobenen Hinde) in Undine

geht, I. Bachmann, Werke, 4 Bde., hg. von Ch. Koschel, I. von Weidenbaum und

C. Münster, München-Zürich, Piper, 1984, Bd. II, S. 260.

2 Diesen Aspekt der Fruchtbarkeit betont z. B. M. Behre, siehe dieselb., '"Das Ich,
weiblich' - 'Malina' im Chor der Stimmen zur 'Erfindung' des Weiblichen im
Menschen", Ingeborg Bachmanns 'Malina', hg. von A. Stoll, Frankfurt, Suhrkamp,
1992, S. 210-231

93



Traumatisierung, inneren Verstümmelung und Ermordung der Heldin
ablenkt3. In Wirklichkeit ist der Roman alles andere als eine Idylle und die
Himbeere kann unter Umständen auch auf bedrohliche Sachverhalte
hinweisen, ist doch ihre Farbe auch die des Blutes. Das Anagramm von
Malina lautet übrigens "Animal", Tier, und wenn man sich den Romaninhalt

als ein Bild vorstellen wollte, so wären Himbeermotive, die
unversehens in Bluttropfen übergehen, wohl eine dem Gedankengang der
Autorin entsprechende Zusammenfassung der Handlung4.

Wie viele Symbole bei Bachmann, ist der Name von Malina jedoch
ein äusserst komprimiertes Zeichen, das ein schwindelerregendes Netz

von intertextuellen Bezügen unter der unauffälligen Oberfläche verbirgt.
Die Titel-Funktion im ersten Teil des Zyklus lässt darüber hinaus auf
seine Relevanz für die Todesarten schliessen: da Malina als Ganzes eine
Art autothematische Einleitung darstellt, durch welche die Verfassung
des Zyklus erst möglich werden sollte5, ist zu vermuten, dass die Konnota-

3 Zu der "Tarnfunktion" des Titels und den schauerlichen Aspekten der Romanhandlung
siehe H. Höller, Ingeborg Bachmann: Das Werk; von den frühesten Gedichten bis

zum "Todesarten-Zyklus", Frankfurt am Main, Athenäum, 1987, S. 228.
4 Auf die Tatsache, dass Malina ein Anagramm von "Animal" darstellt, hat nach

meinem Wissen als erster G. Probst hingewiesen, siehe derselb.: "Mein Name sei

Malina - Nachdenken über Ingeborg Bachmann", Modern Austrian Literature, Vol.
11, No 1, 1978, S. 103-119. Man kann dieses Anagramm wohl in Malina mit den

Zitaten aus Une saison en enfer von Rimbaud in Verbindung bringen, in der neben
dem Thema des Geistes ("Nous allons à 1'Esprit") auch das Thema der mit ihm
mehrmals assoziierten Animalität eine grosse Rolle spielt (vergl. "Je parvins à faire
s'évanouir dans mon esprit toute l'espérance humaine. Sur toute joie pour l'étrangler
j'ai fait le bond sourd de la bête feroce". - Rimbaud, Œuvres complètes, Paris,
Gallimard, 1972, S. 93). Eine andere Deutung der bedrohlichen Aspekte des Romantitels

schlägt A. Starck vor, die darauf hinweist, dass "Malina" im Rotwelschen
einen Kriminellen bezeichnen kann - siehe dieselb., Malina. Lecture plurielle du
roman d'Ingeborg Bachmann, Bern u.a., Peter Lang, 1987, S. 59.

5 Da der Artikel vor Oktober 1995 geschrieben wurde, stand mir die kritische Ausgabe
des Todesarten-Projektes noch nicht zur Verfügung. Ich zitiere weiter nach der
vierbändigen Werkausgabe, die ich vor der Abgabe meines Artikels nur in einer kurzen

Arbeitssitzung mit der unter der Leitung von R. Pichl herausgegebenen kritischen
Edition des Todesarten-Projektes vergleichen konnte. Bei meinen Angaben über die

Chronologie der nachgelassenen Fragmente beziehe ich mich auf Informationen, die
in den 1992 und 1993 veröffentlichten Artikeln der beiden Herausgeber enthalten
sind, besonders auf: D. Göttsche, "Malina und die nachgelassenen Todesarten-Frag-
mente. Zur Geschichte des reflexiven und zyklischen Erzählens bei Ingeborg
Bachmann", Ingeborg Bachmanns 'Malina', op. cit., S. 188-209; D. Göttsche, "Die Strukturgenese

des Malina-Romans - Zur Entstehungsgeschichte von Ingeborg Bachmanns

94



tionen jenes Titels sich um Schreib- bzw. Erzählproblematik zentrieren
und mit den an anderen Stellen entwickelten Themen des Mordes und
des Erzählens korrespondieren müssen. In der Forschung wurden diese

Anspielungen noch nicht systematisch verfolgt, obwohl viele Autoren
mehr oder weniger ausgebaute Interpretationen des Romantitels
vorgeschlagen haben. Im Folgenden sollen daher die Symbolik des Namens

von Malina und seine Funktion im Roman näher untersucht werden,
wobei die Erzählproblematik, die mit ihm verbunden ist, den Leitfaden
darstellen wird.

Ivan und Malina

Die Tatsache, dass das Wort Himbeere in seiner slavischen Form
auftaucht, ist in erster Linie ein Verweis auf die Utopie des "Hauses
Österreich", die in Malina eine noch grössere Rolle spielt als in den anderen

Zyklus-Teilen6. Namen wie der von Malina zeugen noch heute in Wien
vom gescheiterten Vielvölker-Experiment der habsburgischen Monarchie,
und es ist durchaus logisch, dass Malina, der im Ungargassenland wohnt
und ausserhalb von ihm selten gesichtet wird, diesen aus einer märchenhaften

Vorzeit stammenden Namen trägt. Er ist ein Statthalter der verlo-

Todesarten-'OvvetXüK'", Ingeborg Bachmann - neue Beiträge zu ihrem Werk, hg. von
D. Göttsche und H. Ohl, Würzburg, Königshausen und Neumann, 1993, S. 147-165

und M. Albrecht, "Poetologische Anthropologie. Zur Strukturgenese von Ingeborg
Bachmanns fragmentarischem Todesarten-Roman", ibid., S. 129-145.

6 Zu den verschiedenen Aspekten des Mythos des "Hauses Österreich" bei Bachmann
siehe z. B.: S. Schmid-Bortenschlager, "Die österreichisch-ungarische Monarchie
als utopisches Modell im Prosawerk von Ingeborg Bachmann", Acta Neophilologica,
17, 1984, S. 21-31. Man muss allerdings betonen, dass dieser Mythos sich auf eine
relativ kurze historische Periode bezieht: die letzten Jahre des Habsburger-Reiches,
als Österreich nach der Bezeichnung Musils "aus der Geschichte ausgetreten ist".
Der Hintergrund, von dem sich diese Utopie abhebt, sind die zwei Weltkriege und
die auf sie folgende Scheidung dessen, was früher zusammengehörte - in diesem
Sinne erinnert sie an die Grenzlandutopien, die in den meisten mitteleuropäischen
Literaturen existieren. Die Bezeichnung "Haus Österreich" korrespondiert im
Roman übrigens mit dem Thema des familiären "Auseinandergeratens" (Scheidung
und Separation) sowie der verdrängten Verwandtschaftsbeziehungen. Sie ist daher
ein Schlüsselbegriff, der die "grosse" und "kleine" Geschichte des Ich miteinander

verknüpft.

95



renen Einheit, in der auch das Ich zuhause war, einer Einheit, die inzwischen

dem "ewigen Krieg" Platz gemacht hat und die nur noch in der

vielsprachigen Namenwelt des Zyklus weiterlebt7.

Malinas Beziehungen mit dem Ich, mit dem er sich "seit immer
verstand" (III, 298), lange bevor sie sich tatsächlich getroffen haben, lassen

an manchen Stellen an Branco, den slowenischen Cousin von Trotta
denken, der in den Drei Wegen zum See als die einzige wahre Liebe von
Elisabeth Matrei erwähnt wird - eine platonische Liebe freilich, denn

zwischen Kärnten und Sipolje liegt heutzutage die Grenze, und so kann
Branco Elisabeth nur einen Brief zustecken, in dem zu lesen ist: "Ich
liebe Sie. Ich habe Sie immer geliebt"8. Lange Zeit hindurch hat das Ich

übrigens geglaubt, dass Malina ebenfalls aus dem slavischen Sprachraum,

nämlich aus Belgrad stammt (III, 20), da der erste Männername,
den es gehört hat (und Malina ist ja sein "erster Mann"), sich mit dieser
exotischen geographischen Bezeichnung verknüpft hat9.

So wie die auf Roth zurückgehenden Figuren von Branco und Trotta,
ist auch Malina eine Erinnerung an die Welt vor der Teilung - in seinem

Namen existiert das "Haus Österreich" immer noch, er ist eine Personifizierung

des Ungargassenlandes, in das sich die Erzählerin vor der tödlichen

Bedrohung flüchtet, während sich im restlichen Wien die grösseren
und kleineren Grenzen vermehren. Über die erotische Anziehungskraft
von Branco verfügt er allerdings nicht mehr - das Ich sucht mit Ivan die
Momente ekstatischer Erfüllung, zu denen Malina - ein blasser Schatten

seines farbintensiven Namens - nicht mehr fähig ist. Der Beruf von

7 Das Zitat stellt eine Negation des Titels des Romans von Tolstoj dar, in dessen

Dekor eine der wichtigsten Traumbegegnungen mit Malina stattgefunden hat ("Krieg
und Frieden"). Am Ende des 2. Kapitels widerruft die Heldin endgültig den zweiten
Teil des Titels, um zu Malinas Befriedigung festzustellen: "Es ist immer Krieg [...]
Es ist der ewige Krieg" (III, 236).

8 Die drei Wege zum See aus dem Erzählband Simultan, der nach einer Angabe von
Bachmann die in den Romanzyklus nicht aufgenommenen Entwürfe umfasst (II,
477).

9 Es handelte sich um den Namen Prinz Eugens von Savoyen, des Helden von Bel¬

grad aus dem bekannten Lied Prinz Eugen, der edle Ritter. Ob der volle Name von
Malina Eugen (Eugenius) Malina lautet, ist der zitierten Stelle nicht eindeutig zu

entnehmen, es handelt sich aber wohl eher um eine Projektion der Heldin. Dieser
Namens-Irrtum gehört übrigens zur Vorgeschichte der Todesarten, denn die erste
Vorstufe des Zyklus war ein Engen-Fragment. - Vergl. D. Göttsche, "Malina ...",
art. cit., S. 188-209.

96



Malina - er ist Museumsbeamter - hängt ebensosehr mit der Konservierung

einer Erinnerung zusammen wie mit ihrer Abtötung und "Museali-
sierung", er selbst führt eine unauffällige Schattenexistenz zwischen
Museum und Ungargassenland, das er unter keinen Umständen verlassen
würde. Ein Ausflug, wie sie das Ich mit Ivan macht, wäre mit Malina
sicher nicht denkbar, er ist ortsgebunden und verlässt den III. Bezirk von
Wien nie10, dafür ist er aber - im Gegensatz zu Ivan - immer da, wenn
ihn die Ich-Erzählerin braucht. Malina ist abgestorben (die "Festigkeit
seiner Existenz" gehört zu seinen Wesenszügen), Ivan ist lebendig und

nur allzu beweglich - dies macht im Roman wohl den Hauptunterschied
zwischen ihnen aus.

Diese deutliche Opposition zwischen Ivan und Malina ist allerdings
nur eine Seite ihrer Beziehungen. Trotz ihrer Betonung ist Malina im
Roman nicht nur Ivans Gegenpart, es gibt zwischen ihnen auch auffällige
Verwandtschaften. Dass sie beide durch ihre Herkünfte auf das

Habsburger-Reich hinweisen und in diesem Sinne legitime Bürger des

Ungargassenlandes sind, ist eine von diesen Gemeinsamkeiten, eine andere
sind die slavischen Namen der beiden. Ivan ist zwar Ungar (es handelt
sich ja um das Ungargassenland), aber sein Name ist nicht ungarisch, er
dürfte Bachmann eher aus russischen Märchen bekannt sein, wo er ungefähr

dem deutschen Hans entspricht". Der Name hängt im Roman übri-

10 Zumindest nicht in Malina. In den Fanny-Goldmann/Aga Rottwitz-Fragmenten, se¬

hen wir ihn in Frankfurt. Dort hat er aber bereits den Platz des Ich und viele seiner

Eigenschaften "übernommen".
11 Darauf, dass der Geliebte des Ich keinen typisch ungarischen Namen trägt, hat

bereits G. Probst hingewiesen; - siehe ders., op. cit., S. 103-119. Der Name Ivan ist

mit der orthodoxen Tradition verbunden und kommt auch in südslavischen Sagen
und Märchen vor. Dass Bachmann statt des ähnlich klingenden ungarischen Istvan
einen slavischen Namen benutzt, ist sicher bewusst - bei den Namen seiner Söhne,
Béla und Andräs, achtete sie peinlich auf die linguistische Treue. Das Slavische
taucht im Werk von Bachmann oft als Synonym für die durch eine Grenze unterbrochene

Kommunikation auf, wobei sowohl die biographische Bedeutung der Grenze
für die im "Dreiländereck" aufgewachsene Bachmann eine Rolle gespielt haben

dürfte als auch eine Uminterpretierung der österreichischen Literaturtradition, in der
die slavische Welt meistens eine fremde, nicht-kommunizierende Welt darstellt. Zur
Bedeutung des Slavischen bei Bachmann siehe A. Hapkemeyer, "Ingeborg
Bachmann. Die Grenzthematik und die Funktion des slawischen Elements in ihrem Werk",
Acta Neophilologica, 17, 1984, S. 45-49 und N. Slibar-Hojker, "Entgrenzung,
Mythos, Utopie: die Bedeutung der slowenischen Elemente im Oeuvre Ingeborg
Bachmanns", ibid., S. 33-44.

97



gens mit einer Verdopplung zusammen, denn Ivan, der Geliebte aus den

Märchen, der gewisse Züge von Celan aufweist, verwandelt sich nur
allzu oft in den realen Ivan, der für die Heldin eher ein "Ivan der Schreckliche"

ist. Der Name von Malina lässt dabei im ersten Moment eher an

Ivan denken, ist doch die Himbeere (in der slavischen Tradition wohl
noch deutlicher) ein erotisches Symbol. Der oder die Geliebte aus dem
slavischen Volkslied haben "Lippen wie die Himbeere" und schenken
sich gegenseitig ihre Früchte, das Himbeerpflücken ist oft eine Umschreibung

für den Geschlechtsakt und der Himbeerstrauch, der undurchdringliche

Hecken bildet, erscheint zuweilen als ein Asyl für die Liebe, die im
sozialen Raum nicht stattfinden kann12.

Die enge Beziehung zwischen Ivan und Malina, die sich in dieser

"Namensvertauschung" ausdrückt, wird selbst durch die Details ihrer Wiener

Adressen angedeutet: während Malina in der Ungargasse unter Nummer

6 wohnt, befindet sich die Wohnung von Ivan direkt gegenüber -
unter der Nummer 9, die in gewisser Hinsicht dieselbe Ziffer darstellt,
welche nur in ihrer graphischen Erscheinung "umgedreht" wurde13. Die
Spiele mit der 6 und der 9, die ineinander übergehen, sind übrigens im
Boulevard-Theater, auf das im Roman oft angespielt wird, ziemlich
verbreitet -» man denke nur an die verdrehten Hotelzimmernummern, durch
die noch in der Filmkomödie eine Kaskade von Verwechslungen und

Rollenvertauschungen eingeleitet wird. In Malina wird die peripetieträchtige
Ähnlichkeit zwischen den zwei Multiplikationen des "infernalischen

Trios" zum Zeichen einer tiefergreifenden Verwandtschaft zwischen
seinen beiden Gegenspielern - im Text wird mehrmals mit Indizien gespielt,
die darauf hinweisen, dass Malina und Ivan eine einzige Person darstellen

könnten. So sind die schwarzen Kleider, die das Ich mit Ivan und
Malina assoziiert (III, 320), offensichtlich fast identisch - was sie
unterscheidet, ist nur die Anordnung der bunten Streifen - und Ivans Entrüstung

darüber, dass es eine Klagemauer, aber keine "Freudenmauer" gibt
(III, 60f.), bringt ihn nicht nur in eine deutliche Opposition, sondern auch

12 Vergl. dazu Anm. 1, wo von der Etymologie des Wortes "Himbeere" und der Schutz¬

funktion des Himbeerstrauches die Rede ist. Auf die erotischen Konnotationen der
Himbeere scheint auch Christa Wolf in Nachdenken über Christa T. anzuspielen.

13 Diese Zahlenkombination hat natürlich auch eine erotische Bedeutung ("Position
69"), die mit der in den früheren Romanfassungen stärker betonten Sexualität
zusammenhängt; - vergl. den bis in den Umbruch beibehaltenen Titel des 1. Kapitels
"Glücklich schlafen mit Ivan".

98



in eine gewisse Nähe zu Malina, der zweifellos etwas mit dem
Verschwinden der Heldin in der Wand zu tun hat.

Die Verwilderung

Wenn das Ich im Roman Ivans Gesellschaft sucht, so ist es daher auch,

um die Sphäre von Malina mit neuer Intensität auszustatten, die Grenzen
des Ungargassenlandes, das sein Gebiet darstellt, auszudehnen und das

Versprechen, das in seinem Namen enthalten ist, mit neuem Leben zu
erfüllen. Denn genetisch scheint auch Malina aus Liebesbedürfnis und

Begehren entstanden zu sein, darüber lassen sein flammender, sensueller
Name und die Rolle des Geliebten, die er in den frühen Episoden spielt,
kaum Zweifel übrig. Nur ist es ein Begehren, das sich, um das Ich zu
schützen, mit der Zeit in sein Gegenteil verkehrt hat, und die Erzählerin
von der Aussenwelt und von jeder möglichen Erfüllung wie eine
Glaswand abschirmt14.

Hier muss man auf die zweite Konnotation von "Himbeere" hinweisen,

nämlich die Himbeerhecke, die einen Schutzwall bildet und vor
einer Bedrohung beschützen kann. Die Geschwindigkeit, mit der ein
Himbeerstrauch ein solches Gestrüpp bildet, wird von keiner anderen Pflanze
übertroffen. Auch Malina ist für die Erzählerin eine solche Schutzvorrichtung,

welche die Intensität des Schmerzes dämpft und das Ich in
seinem Schatten überleben lässt. Allerdings neigt er (wie auch der
Himbeerstrauch) zu einer gewissen Hypertrophie seiner beschützenden Rolle.
Das unkontrollierbare Wachstum des Himbeergestrüpps ist schwer
aufzuhalten, ähnlich ist auch Malina immer stärker im Leben der Heldin anwesend,

und wenn sie am Ende des Romans in der Wand verschwindet, so
ist es nur eine Steigerung der Hecken-Vorstellung, die mit Malinas
Gestalt verbunden war: ein Verholzen der Zweige, welche die Bewegungsfreiheit

einengen und zuletzt zu einer echten Wand werden, durch die
kein Laut mehr dringt. Die beschützende Himbeerhecke verwandelt sich

nun in ein Domengestrüpp, das Domröschen, in einem todähnlichen Schlaf
versunken, gefangenhält und alle Signale erstickt, die von aussen kom-

14 Zu der Vorstellung des Absterbens jeder Unmittelbarkeit, die mit Malinas Gestalt
verbunden ist, siehe H. Höller, op. cit., S. 256.

99



men könnten. Auch die Dornen, die dem Ich ins Herz getrieben wurden
(111,70), finden sich in dieser mysteriösen Hecke wieder: Malina ist in
vieler Hinsicht ein einziger Spätschaden, der auf die ursprüngliche
Verletzung folgt - eine Wucherung, unter der das Ich nach und nach
verschwindet15.

Mit dieser Vorstellung eines hypertrophischen Wachstums korrespondiert

auch die französische Etymologie des Namens von Malina, eine
künstliche Etymologie, an die Bachmann ebenfalls zu denken scheint -
das frz. "malin/maligne", welches einerseits auf den zerebralen Aspekt
und die dämonische Seite von Malina hinweist (Malina, der Schlaue16,

aber auch "le Malin" - der dämonische Doppelgänger, der das Ich langsam

in den Schatten drängt), andererseits auf einen bösartigen Tumor
("une tumeur maligne"), der durch sein hypertrophisches Wachstum die
Lebensfunktionen langsam zum Absterben bringt17. Eine der möglichen
Ubersetzungen des Namens von Malina wäre daher auch: Malina, eine
Art psychischer Tumor, der nach der Verletzung zurückbleibt (Malina/
Melanie/Melanom - rötliche Spuren der Entzündung um den schmerzen-

15 Von "Spätschäden" war in Der Fall Franza die Rede (III, 455), in Malina ersetzen
diese Vorstellung Anspielungen auf den verhängnisvollen Dornenstich, die langsame
Verengung des Asyls, das die mit Malina geteilte Wohnung darstellt, und das Motiv
der Würgspur am Hals. Vergl. in diesem Zusammenhang die Etymologie des Wortes
"Brombeere", des dunklen Doppelgängers der Himbeere, auf den sich das Wort
"Malina" in manchen slavischen Sprachen ebenfalls bezieht (mhd. brama Dornenstrauch

und Beere), sowie seine französische Ubersetzung ("mûre"), die an eine
Mauer ("mur") denken lässt. Bachmann arbeitet in Malina offensichtlich mit
Wörterbüchern, ähnlich wie Celan und der von ihm bewunderte Rilke, nur scheint es

sich bei ihr um mehrere zweisprachige Wörterbücher zu handeln (vergl. die Wörterbücher

die das Ich und Malina bei ihrer Arbeit benutzen), was mit der Betonung der
österreichischen Vielsprachigkeit zusammenhängt, mit der Bachmann auch die
Benutzung des Französischen als Bildungssprache und die mit der Nachkriegsgeschichte
verbundene Verbreitung des Englischen assoziiert.

16 Diesen zerebralen Aspekt schreibt Ivan dem Ich selbst zu: um ihm die "Beispielsät¬
ze" auszutreiben, die es benutzt, um ihm unbequeme Fragen zu stellen, redet er es

mit "Fräulein Schlauberger" (III, 40) an, was man auf Französisch durch das scherzhafte

"Maline" übersetzen müsste.
17 Das Wort "Geschwür" (III, 77), das im Ivan-Kapitel vorkommt, wird nicht direkt auf

Malina bezogen, da es sich aber um "Gedanken über Mord" handelt, die man dem
"Malinafeld" zurechnen kann, liegt es nahe, dieses Geschwür mit Malina zu assoziieren

("...ich versuche nur, dieses Geschwür auszuschneiden, auszubrennen [...] ich
kann nicht liegenbleiben in dieser Lache von Gedanken über Mord, mit Ivan müsste
es mir gelingen, diese Gedanken auszumerzen..."; - III, 77f.).

100



den schwarzen Punkt, der sich in der Passage über das schwarze Kleid
auf den ganzen Körper auszubreiten droht), andererseits aber auch eine
süsse Frucht - der Roman, der denselben Namen trägt wie er18. Alle
Versuche, Malina auf eine Seite der Opposition zu reduzieren, die in
seinem Namen enthalten ist, sind zum Scheitern verurteilt, es stimmt
aber, dass seine negativen Eigenschaften stärker in den Vordergrund
treten, seitdem Ivan aufgetaucht ist. Im Vergleich mit ihm ist Malina nämlich

vor allem ein "mal de vivre" - ein Unbehagen an der Wirklichkeit,
das er dem Ich immer wieder zu vermitteln sucht und das die
glückversprechende Ivan-Kur zu stören scheint.

Ivan ist aber vielleicht nur eine enthusiastische Neufassung von Malina

- der Vorname, dem der Nachnamen fehlt und den man daher beliebig
ergänzen kann. Jeder Vorname wird freilich auch den Riss hervorbringen,
der sich im Verhältnis zwischen Ivan und Malina ausdrückt und der nicht
zu überbrücken ist. Da Ivan und Malina so auffällig komplementär sind
und nie zusammen auftauchen, tritt vor allem die mit ihnen verbundene

Funktionstrennung in den Vordergrund: die Rationalität, die mit Malinas
Gestalt verbunden ist, und der Enthusiasmus, dessen Gegenstand Ivan ist.

Diesen zwei "Zuständen" des Ich, das keine Zwischenzustände kennt
(von einer "Zerreissprobe" spricht die Astrologin, die das Ich im 3. Kapitel

konsultiert hat), entsprechen die zwei Männerfiguren, die im Roman
dessen Partner sind.

Wenn man bedenkt, dass den Himbeerfrüchten und -blättern in der
Volksmedizin eine grosse Rolle zugeschrieben wurde, insbesondere als

einem fiebersenkenden Mittel oder einem teils magischen, teils
prophylaktischen Schutz vor dem Ausbruch der Krankheit, die man in sich

trägt19, wird Malinas beschützende Rolle und die Verbindung mit der
rationalen Sphäre deutlicher: er vertreibt das Fieber, das auf die Vater-

18 Das Etymologische Wörterbuch der russischen Sprache von Max Vasmer, das in den

Jahren 1950-1958 in Heidelberg herausgegeben wurde, verweist auf die Verwandtschaft

der Fruchtbezeichnung "Malina" mit Wörtern, die in verschiedenen indoeuropäischen

Sprachen Flecken und Verfärbungen bezeichnen. Dabei wird sowohl das

altindische Wort für Schmutz und die altrussische Bezeichnung für einen blauen Recken

genannt, als auch das ahd. ana-mäli und mhd. mal, aus dem das heutige deutsche

"Mal" (Wundmal oder Muttermal) entstanden ist. Genauere Angaben zur Geschichte
des Wortes findet man im neuesten etymologischen Wörterbuch der russischen Sprache

(Moskau, Russkij Jazyk, 1993), das Vasmers Beispiele übernimmt.
19 Spuren dieser magischen Rolle der Himbeere findet man selbst noch im heutigen

"Tee mit Himbeersaft", den man bei beginnender Erkältung zu trinken pflegt.

101



Träume folgt, er vertreibt es allerdings so gründlich, dass Liebe und

Glück mit Ivan - ein Zustand fieberhafter Erregung, der das Ich jedes
Realitätsgefühl verlieren lässt20 - nicht mehr möglich sind. Es ist wohl
unter seinem ernüchternden Einfluss, dass die Heldin die tödlichen Sprachspiele,

die ihre Beziehung mit Ivan ausmachen, mit so gnadenlosem Blick
sieht, dass sie nicht mehr weiterspielen kann. Die italienische Übersetzung

von Himbeere lautet übrigens "Lampone", was die deutsche Autorin

offensichtlich an Licht und den "klaren Blick" denken liess, denn

immer wieder wird Malina im Roman mit elektrischem Licht in Verbindung

gebracht21. Wäre Malina nicht so lebenswichtig, müsste man sagen,
dass er zu Tode kuriert, indem er dieses "ekelhafte Hellsehen"22 herbeiführt,

angesichts des ständigen Versagens von Ivan ist aber unübersehbar,
dass es kaum Alternativen zu Malinas Therapiemethoden gibt. Malina,
die rationale Verwilderung, das radikale Mittel gegen Fieber: eine Therapie,

die mit der Zeit selbst zur Krankheit wird.

20 G. Probst deutet den Namen Ivan als ein Anagramm von "naiv" - siehe Probst, art.

cit., S. 19-35. Diese Deutung ist insofern berechtigt, als die Ich-Erzählerin selbst

von der "Einfalt" spricht, die sie im Verkehr mit Ivan anstrebt (111,148). Allerdings
wird die "Konversion der beiden Nervensysteme" (111,37), welche Ivan herbeiführt,
im Roman als ein plötzlicher Zusammenbruch des Immunsystems dargestellt,
welcher auch krankhafte Züge hat (111,36). In der Aufzeichnung, in der vom Virus der
Liebe die Rede ist, lässt das Ich sogar durchblicken, dass diese beglückende
"Ansteckung" selbst zum Krankheitsverlauf gehört (111,35). Da das Ich seine Körpertemperatur

senken muss, bevor Malina nach Hause zurückkehrt (111,280), kann man
annehmen, dass die Begegnungen mit Ivan in einem fieberähnlichen Zustand
stattfinden (vergl. die Blutdruckerhöhung und die roten Flecken im Gesicht).

21 Vergl. z.B. 111,61. Auf eine ähnliche Weise wird Ivan mit dem Kerzenleuchter asso¬

ziiert, den das Ich mit Malina nicht benutzen kann (III,329ff.). Gegen stärkere

Lichtquellen scheint Ivan allerdings eine Abneigung zu haben - einmal droht er dem

Ich sogar im Scherz: "Ich lösche dir aber einmal alle Lichter aus, schlaf du endlich,
sei glücklich" (111,61).

22 Vergl. den Aphorismus 340 aus den Athenäum-Fragmenten von Schlegel, der wahr¬

scheinlich im Guten Gott von Manhattan eine Rolle gespielt hat. Zum semantischen
Feld des Rationalen und der Lichtmetaphorik, die mit der Figur von Malina verbunden

sind, siehe K. Bartsch, "'Schichtwechsel'? Zur Opposition von feminin-emotionalen

Ansprüchen und maskulin-rationalem Realitätsdenken bei Ingeborg Bachmann",
Frauenliteratur. Autorinnen-Perspektiven-Konzepte, hg. von M. Jurgensen, Bern u.a.,
Peter Lang, 1983, S. 85-100.

102



Blutspuren

Die Volksmedizin basiert allerdings - und das dürfte der oft auf Märchenstoffe

zurückgreifenden Bachmann bekannt gewesen sein - in den meisten

Fällen nicht auf einem Komplementaritäts-, sondern einem Identitätsprinzip:

das, was krank gemacht hat, soll, in einer anderen Form
eingenommen, wieder heilen. Wenn die rote Farbe in der Volksmagie einen so

wirksamen Schutz gegen die dämonischen Kräfte darstellt, die in die
menschliche Welt penetrieren, so ist es auch, weil es ihre Farbe ist - das

Rot der Röcke der dämonischen Frauengestalten, der teuflischen Kleider
und des (keineswegs blassen, sondern blutunterlaufenen) Vampirgesichtes.
Dasselbe dürfte sich auch auf die rote Farbe in Malinas Namen beziehen

- sie ist eine Art Vampir-Spur, die nach der tödlichen "Blutschande"
(M,181, 223) zurückbleibt und die dem Ich das Überleben ermöglicht,
indem sie dem Mörder gleichzeitig erlaubt, sich in ihm auf eine parasitäre,

vampirische Art fortzupflanzen23.
"Blutschande" ist das Wort, mit dem man im 19. Jahrhundert oft die

Vampirisierung bezeichnete, in Malina wird es mehrmals mit Inzest in

Verbindung gebracht, was es aber wirklich bedeutet, weiss das Ich
offensichtlich selbst nicht - da steht sein Überleben dem Erkennen im Wege,
wie Malina mit einer gewissen Grausamkeit bemerkt (111,223). Nachdem
die Ich-Erzählerin schon längst die Existenz eines inzestuösen Verhältnisses

mit dem Vater zugegeben hat, will Malina immer noch etwas von
ihr wissen und die narrative "Vampirjagd" - der Versuch, einem versteckten,

proteusartigen Mörder ins Gesicht zu schauen - setzt sich weiter
fort24. Eine "Blutschande" hat wohl tatsächlich stattgefunden, doch die

23 Vergl. Anm. 18, wo von der Verwandtschaft zwischen dem Wort "Mal" (Wunde,
Narbe) und der slavischen Bezeichnung der Himbeere die Rede ist. In diesem

Zusammenhang kann man den Namen von Malina mit dem Mal assoziieren, das der

Vampir aus dem Gedicht Heimweg dem lyrischen Ich in die Nackenhaut reisst

(1,104). Darauf, dass ein grosser Teil der Figuren und Motive, die im Todesarten-

Projekt auftauchen (die ermordete weibliche Heldin, Blaubart und Landru, der Vampir,

"Rosenrot, dem man die schneeweisse Schwester erwürgt hat"), bereits in den

zwei Gedichtbänden vorkommt, hat H. Höller hingewiesen, siehe derselb., "Eine

Kriminalpoetik der Moderne. Malina in der Lyrik Ingeborg Bachmanns", Ingeborg
Bachmann, op. cit., S. 81-91.

24 Zu den wenigen Wesenszügen eines Vampirs, die durch alle folkloristischen Quellen
bestätigt werden, gehört seine Fähigkeit, beliebige Formen anzunehmen und seine

mörderische Tätigkeit dank der Vampirisierung seiner Opfer unerkannt fortzusetzen.

103



Inzest-Theorie wird im Roman eindeutig widerlegt, und um eine
Blutschande im rassistischen Sinne handelt es sich offensichtlich auch nicht -
es ist eher eine Schande, die aus der eigenen Kultur kommt und die man
trotz aller Abgrenzungsversuche von vornherein "im Blut" hat. Die Benutzung

des merkwürdigen Wortes, dessen zwei Grundbedeutungen (Inzest
und Rassenvermischung) in einem offensichtlichen Konflikt miteinander
stehen, sowie die Anspielungen auf eine vampirische Epidemie, die das

"Haus Osterreich" verwüstet, stellen einen Versuch dar, all die Faktoren
ins Blickfeld zu rücken, durch welche die Vergangenheit im Bewusstsein
der Nachgeborenen fortwirkt und es einer ständigen "Zerreissprobe" unterzieht.

Auf diese vampirischen Konnexionen von Malina verweisen im
Roman die mit ihm assoziierte Blutmetaphorik und die Erwähnungen des

mit ihm verbundenen "Doppellebens" der Heldin, so z.B. der Satz "Bin
ich eine Frau oder etwas Dimorphes?", auf den die Passage über die sich

am Rande von Wien ereignenden Sexualmorde folgt - eine Passage, die
mit dem merkwürdigen Geständnis endet "Mir ist das ja auch beinahe

geschehen, aber nicht an der Peripherie"(III,278). Wenn der Satz nach
einem Gedankenstrich wieder aufgenommen wird, ist die Ermordung
durch einen "Vampir", wie es in der Boulevard-Presse heissen musste,
fast schon eine Tatsache: "erdrosselt von einem brutalen Individuum"
lesen wir (111,278), was wiederum an die Würgspur denken lässt, die das

Die zwei letzten Träume des mittleren Kapitels, in denen der Vater das Gesicht der

von ihm beseitigten Mutter trägt (111,230) und seine Stimme unauffällig in die
Stimme Malinas übergeht (111,235), scheinen an diese volkstümlichen Überlieferungen

anzuknüpfen. Womöglich gehört die Vampirjagd für Bachmann ebenso zur
phantasmatischen Geschichte Österreichs wie die Ermordung des Kronprinzen
Ferdinand (111,171), der "universelle schwarze Markt" nach dem zweiten Weltkrieg (III,
261) und die Legenden um Prinz Eugen von Savoyen. Erinnern wir daran, dass der
literarische Vampir-Mythos im Habsburger-Reich des 18. Jahrhunderts geboren ist,
und dass der für seine aufklärerischen Ideen bekannte Eugen von Savoyen, das

Urbild von Malina, nicht nur zu den Schöpfern der vielsprachigen österreichischungarischen

Monarchie gehört, sondern auch mit der Vampir-Epidemie verbunden
ist, die erstmals in dem von ihm verwalteten Königreich Serbien ausgebrochen ist.
Zur Geschichte des Vampirismus in Österreich siehe A. Schroeder, Vampirismus.
Seine Entwicklung vom Thema zum Motiv, München, Akademische
Verlagsgesellschaft, 1973 und die Anthologie Von denen Vampiren oder Menschensaugern,
hg. von D. Stumm und K. Völker, München, Carl Hanser, 1968.

104



Ich schon am Anfang der Handlung am Hals trug25. Es könnte sein, dass

Malina etwas mit dieser Würgspur zu tun hat: ohne selbst der Mörder zu
sein, konserviert er die Spuren der Verwundung, indem er sie in eine

Uberlebensstrategie integriert, die den Tod verhindert, aber dem Glück
im Wege steht. So ist der im 2. Kapitel dringend werdende Verdacht, dass

er selbst mit dem Alptraum der Vatersphäre zusammenhängt, vor dem er
das Ich beschützen soll, durchaus begründet: auf dem "inwendigen Schauplatz"

(111,342), der Bühne des "blessierten" Ich (111,264), ist er wohl
tatsächlich ein Vaterersatz, eine therapeutische Dosis von der tödlichen
Substanz, welche Abwehrkräfte entstehen lässt und das Weiterleben
ermöglicht. Malina als der rettende Impfstoff und als ein Tropfen Vampirblut

- die Blutmetaphorik, mit der er verbunden ist, bleibt zweideutig, er
ist Leben und Krankheit zugleich, und dasselbe bezieht sich auch auf den

Roman, die Frucht der melancholischen Tendenzen des Ich, die Malina
("mein Malinafeld", wie die Heldin das mit ihm verbundene "psychische
Feld" nennt, - 111,204) personifiziert.

Von einer Komplizenschaft mit der Vaterinstanz ist freilich auch Ivan
nicht frei - der diesbezügliche Verdacht, der anfänglich nur Malina
betrifft, wird im Roman sehr schnell auch auf Ivan ausgeweitet. Er betrifft
ihn sogar in besonderem Masse, denn die Briefe an Ivan verwandeln sich

25 Der Vampir der ursprünglichen balkanischen Volksüberlieferungen zeichnete sich
einerseits durch seine auffällige Gesichtsröte aus, andererseits durch den doppelten
Blutkreislauf, der für seine schizophrene Doppelexistenz verantwortlich war. Das

Motiv der "double vue" hängt mit den Vampir-Überlieferungen insofern zusammen,
als es im balkanischen Raum meistens ein Vampir-Kind ("vjedogonja") ist, das

einen solchen Blick aufweist. Es kann den Vampir deswegen unter allen seinen

Gestalten erkennen, ist aber selbst davon bedroht, sich mit der Zeit in einen "aktiven"

Vampir zu verwandeln (vergl. die Anmerkungen von L. Huibner Fuzellier und

R. Fuzellier zu V. Karadjitch, Contes populaires serbes, Genève, l'Age d'Homme,
1987, S. 395f.). Auf die literarische Figur des ästhetisierten blassen Vampirs, die
eher den Beschreibungen der Vampirisierten oder der "Vjedogonja" entspricht, spielt
Bachmann durch die Unauffälligkeit von Malina an, die im krassen Kontrast zu
seinem auffälligen, "roten" Namen steht. Der mysteriöse Mörder ist bei ihr
allerdings weniger ein Blutsauger als ein "Würger" (wie die ursprünglichsten slavischen

Vampire), was mit der Hecken-Vorstellung und dem im Roman immer wieder
auftauchenden Erdrosselungs-Phantasma korrespondiert. Vergl. damit den verworrenen
Satz, durch den das Ich Ivan zu warnen versucht, dass Malina seinen Tod fordert:
"Weil mich jemand getötet hat, weil man mich jemand immerzu töten wollte, und

dann habe ich angefangen, jemand in Gedanken zu töten, das heisst, nicht in Gedanken,

es war etwas anders..." (111,279).

105



im Traumkapitel in Briefe an den Vater, was den Namen Ivan in ein

neues, bedrohliches Licht rückt26. Im Roman scheint sich allmählich eine

zweite, männliche Triade zu konstituieren, aus der das Ich nach und nach

verdrängt wird: der Vater, Malina und Ivan - kein Ich ("Die drei Mörder"
lautet der Titel eines der vom Ich geschriebenen Manuskripte, das den

zur Verdrängung neigenden Ivan ärgert, bei Malina dagegen ein zweideutiges

Interesse hervorruft). In dieser bedrohlichen, maskulinen Triade ist
Malina derjenige, der der Vaterinstanz durch seinen kalten, "unmenschlichen"

Verstand am nächsten steht. Kein Wunder auch, als erzählerisches
Uber-Ich und als "erster Mann" des Ich ist er von vornherein verdächtig,
ein Vaterersatz zu sein - selbst wenn er gleichzeitig auch das einzige
Gegengewicht für die Vaterfigur darstellt, das Ivan - der Geliebte aber
auch der Peiniger, der sich im Brief an den Vater völlig mit diesem
vermischt - nicht sein kann.

Das Muttermal

Im Personengefüge des Romans spielt Malina meistens die Rolle des

betrogenen Ehemanns aus dem Boulevard-Stück, der sich ab und zu in
den bedrohlichen Ritter Blaubart verwandelt, welcher im Schreibzimmer
des Ich zu hausen scheint (111,326). Verheiratet sind er und das Ich aber
nicht (die Idee selbst ist für das Ich ziemlich überraschend), und diese
Rolle scheint lediglich eine andere zu verdecken, die das Wesen von
Malina wohl am genauesten erfasst - die des Bruders oder vielleicht eher
des Blutsbruders des Ich. Seine merkwürdige, desexualisierte Beziehung
zu der Heldin, bei der aber durchaus von Liebe die Rede ist, die Tatsache
dass er im Romanzyklus Martin Ranner ersetzt hat27 und dass die Erzäh-

26 Der Text des Briefes, der in einem Traum auf dem grössten Zahn des Krokodils
hängt, lautet: "Ivan, ich will Ivan, ich meine Ivan, ich liebe Ivan, mein geliebter
Vater" (III, 226). Es scheint, dass der Vater nun ebenfalls Ivan heisst - da er in
Russland "Torturen studiert hat" (111,210), muss er "Ivan der Schreckliche" oder
"Ivan der Grausame" heissen.

27 Dirk Göttsche bezeichnet Malina als den zweiten Nachfolger der Eugen-Figur, wobei
der erste Nachfolger Martin Ranner ist, der ursprünglich (zur Zeit der /vwrza-Lesung
vom Januar 1966) im Romanzyklus eine Rolle spielen sollte, die mit der von Malina
vergleichbar ist (siehe D. Göttsche, "Die Strukturgenese...", art. cit., S. 149f.). Vergl.
damit das noch vordem Schreibmaschinenwechsel im November 1966 geschriebene

106



lerin in den Träumen die Rolle seiner leiblichen Schwester übernimmt28,
seine Verbündeten-Funktion im Hinblick auf den Vater endlich, und die
Tatsache, dass sein Name auch an das Muttermal denken lässt, an dem
sich Geschwister in den Märchen erkennen, all das lässt noch einmal das

"Bruder und Schwester"-Motiv durchschimmern, das im ganzen Werk
von Bachmann eine so grosse Rolle gespielt hat. Wie die Geschwisterpaare

aus den Grimmschen Märchen irren das Ich und Malina durch den
Wald der Vater-Alpträume und suchen nach der rettenden Spur, die den

Ausweg markiert und gleichzeitig den Narrationsfaden darstellt. Als ein
Wald - ein "Nachtwald voller Fragen" (111,316) - wird das nächtliche
Leben der Heldin auch wörtlich bezeichnet und es ist nur logisch, dass

Malina sie wie der Bruder der Märchen aus diesem Wald herausführt,
indem er ihre Träume ordnet und auf einen Nenner bringt29. Malina, der
"rote Faden" des Buches, dessen farbintensiver Name sich wie eine Blutspur

(Mordspur oder Uberlebensspur?) durch den ganzen Roman zieht.
Dieser unheimliche und doch so nahe Verwandte ist im Roman der

einzige Schutz vor dem Vater, dem er, im Unterschied zum Ich, ins
Gesicht schauen kann - in allen Träumen wiederholt sich die Rettung durch
Malina, der auf der einen Seite ausserhalb des Familien-Infernos steht, in
dem das Ich gefangen ist, andererseits jedoch einen so genauen Einblick
in seine grässlichen Details hat, als ob er auf irgend eine Weise doch

dazugehören würde. Zu schwach, um das Ich ein für allemal aus der
Macht des Vaters zu erlösen, kann er es jedoch vor den schlimmsten

Manuskript, wo Malina als ein Autor, der Erfinder von Martin Ranner erscheint,
wobei als zentrales Schreibmotiv die Rächung seiner ermordeten Schwester genannt
wird (N 1969 - zu diesem Fragment siehe M. Albrecht, art. cit., S. 141).

28 Die Wasser-Träume, in denen der Vater als Hai vorkommt, sind wohl eine Anspie¬
lung auf den Tod von Maria Malina, die (freilich in einem anderen Roman) unter
mysteriösen Umständen von Haien zerrissen wurde. Der Tod von Malinas Schwester
wird in Malina an zwei Stellen evoziert: bei der Beschreibung der dritten,
"unappetitlichen" Begegnung mit Malina (111,19) und im Traumkapitel, wo das Ich sich bei
Malina entschuldigt, von einer Schwester gesprochen zu haben (111,213). Da im
schon erwähnten Nachlassblatt N 1969 von einer mit Marias Tod assoziierten
"Blutlache" die Rede ist, kann man wohl auch den Ausdruck "Lache von Gedanken über

Mord" (111,77) auf Malina und seine Geschichte beziehen.

29 Die Wegmarkierung durch den Bruder wiederholt sich in der Grimmschen Samm¬

lung vor allem in zwei Märchen, nämlich "Brüderchen und Schwesterchen" und

"Hänsel und Gretel". Im südslavischen Märchengut wird das Bruder-Schwester-
Motiv besonders stark betont, wofür sogar familiensoziologische Erklärungen
existieren.

107



Übergriffen beschützen, indem er ihm den Weg nach aussen zeigt und die

Passage zwischen der häuslichen Sphäre und der Aussenwelt erleichtert.
Sich frei zwischen dem Inneren der Familie und der äusseren Welt bewegend,

erfüllt er genau dieselbe Beschützer-Rolle wie die Brüder aus den

Märchen der Brüderchen und Schwesterchen-Serie, welche, in der Regel
kleiner und schwächer als die Schwester, nur durch diese Bewegungsfreiheit

und die grössere Unabhängigkeit vom familiären Druck zu ihren
Beschützern werden. Nur ist Malina inzwischen gewachsen - er ist nicht
mehr der kleine Bruder wie Martin Ranner. Mit der Zeit erinnert er
immer mehr an seinen Vater, vor dem er das Ich beschützen soll, und die

Himbeeren, auf die sein Name hinweist, sind kaum noch von den

Blutspuren zu unterscheiden, die Ritter Blaubart im letzten, verbotenen Zimmer

versteckt hält30.

Die Tatsache, dass das Bruder-Schwester-Motiv so systematisch im
Werk von Bachmann wiederkehrt, zeugt davon, dass ihm eine besondere

Bedeutung in ihrer Vorstellungswelt zukommt. Die Brudergestalt ist eine

Möglichkeit des Ausgleiches zwischen innen und aussen, eine Garantie
für die Lebbarkeit der Welt, zu der, solange das Bündnis zwischen den

Geschwistern anhält, noch einige Wege hinführen. Sie wird später mit
der Idee eines Bündnisses assoziiert, das die Geschlechtsdifferenz unterläuft

und in die Machtstrukturen einen Bruch einfügt - auf dem
Mordschauplatz sind immer zwei da, die sich gegenseitig Zeugnis leisten
können31. Wenn in Malina diese primäre Beziehung zwischen dem Geschwi-

30 Bei Bachmann ist sehr oft der Bruder und nicht der Vater der "erste Mann" (siehe
Die drei Wege zum See oder Der Fall Franza). In Malina wird jedoch eher die

Zweideutigkeit dieser Rolle betont, die auch Brüder aus den Märchen oft spielen.
Dies scheint übrigens der Sinn der Diskussion über das Alter von Malina zu sein, die
ihn und das Ich zum ersten Mal in einen echten Streit verwickelt: um Malinas
Andeutungen über seine mögliche Ursprünglichkeit (und damit auch seine Identität
mit dem Vater, dem ursprünglichen "mal") ausser Kraft zu setzen, phantasiert ihn
die Heldin als ihr Kind, das folgerichtig erst nach ihr kommen konnte. Die Ambigui-
tät wird dadurch freilich nur verschoben, denn das Kind müsste ja selbst ein Ergebnis

der "Blutschande" mit dem Vater sein.
31 Vergl. z.B. das Motiv der "englischen Küsse" (III, 384) in Der Fall Franza, dem

grössten von den erhaltenen Todesarten-Fragmenten, das jedoch im Roman-Zyklus
durch den Malina-Roman ersetzt wurde und in dieser Form nicht mehr zu den
Todesarten gehört (siehe dazu M. Albrecht, art. cit., S. 143ff.). Auf die Utopie des

Bündnisses zwischen den Geschwistern bezieht sich in der "Ouvertüre" der slowenische

Satz, durch den der Pakt zwischen dem Ich und Malina gestiftet wird (111,20):

"Jaz in ti. In ti in jaz" ("Ich und du. Sowohl du als auch ich").

108



sterpaar nun bedrohliche Formen annimmt (eines von den Geschwistern
ist zumindest sehr nahe daran, das andere zu töten), so ist es nicht eine
Zurücknahme der Utopie jenes gemeinsamen Zeugnisses - in vieler
Hinsicht ist sie erst hier voll realisiert worden, denn die Manuskripte, die
Malina bearbeitet, wurden bereits vom Ich geschrieben: es handelt sich

um eine gemeinsame Erzählung. Vielmehr lässt die Tödlichkeit des

Erzählstoffes nur zweideutige, suspekte Erzählsituationen zu - manchmal

muss der Bruder zeitweilig selbst die Mörderrolle auf sich nehmen, damit
die Wahrheit ans Licht kommt. Der wahre Mörder ist trotzdem ein anderer,

derjenige, der nicht direkt an der Handlung teilnimmt: das Blut, das

in den Sagen auf den Täter hinweist, fliesst in den um die Vaterfigur
kreisenden Träumen der Heldin. Was Malina angeht, so wiederholt er
einen Mord, der im Grunde genommen schon längst stattgefunden hat -
er lässt das Trauma noch einmal aufkommen, indem er die Blutspur
durch die Erzählung in eine rettende Himbeerspur zu verwandeln sucht32.

Die Entfremdung, das "Aneinander-" und "Auseinandergeraten" (111,335)

zwischen dem Ich und Malina sind allerdings eine Tatsache. Malina hat
das Ich "ausgeschieden" und überredet es immer aufdringlicher, ihm
alles zu "überlassen" (111,223). Sein Schutz wird für das Ich mit der Zeit
bedrohlich, da die Heilung, die er bietet, eine Heilung vom Ich ist. Dieses

"Auseinandergeraten" eben, ein Interessenkonflikt zwischen den beschädigten

und unbeschädigten Ich-Teilen, zwischen dem gesunden und dem
kranken Geschwisterteil, ist der Ausgangspunkt des Todesarten-Zyk\us.
Der Name von Malina spielt übrigens auch in diesem Zusammenhang
eine Rolle: "gesund wie eine Himbeere" oder "wie eine Beere" heisst es

in manchen slavischen Sprachen und im Kontext des Malina-Romans
klingt es recht ironisch, denn so gesund ist das Ich eben nicht. Die
Gesundheit scheint sich nur noch auf Malina zu beziehen, der so weit davon
entfernt ist, Bronchienprobleme zu haben, dass die Ich-Erzählerin, die
offensichtlich selbst an Bronchien leidet, manchmal daran zweifelt, ob er
überhaupt Bronchien hat (111,266).

32 Dass das Ich eigentlich schon am Anfang des Romans tot ist und die ganze Hand¬

lung nur ein Gedankenexperiment darstellt, durch den es versucht, ins Leben
zurückzukehren, bemerkten schon J. Kalkhof und M. Albrecht, siehe dieselb.,
"Vorstellungen auf einer Gedankenbühne. Der Todesarten-Zyklus von Ingeborg
Bachmann", Modern Austrian Literature Vol. 18, Nr 3/4, 1985, S. 91 -105.

109



Dass die Himbeerspur, die mit Malinas Bruderrolle assoziiert wird,
auch als eine Schreibspur zu verstehen ist, geht schon aus der Eigenart
des Wortes "Malina" hervor, das etymologisch mit Wörtern verwandt ist,
die in verschiedenen indoeuroäischen Sprachen die blaue und die schwarze

Farbe bezeichnen33. Da Malina im Laufe der Handlung mehrmals mit den

beiden Farben in Verbindung gebracht wird, kann man davon ausgehen,
dass das Himbeer-Symbol mit der Idee einer Metamorphose zusammenhängt,

die rot in blau und schwarz (die Farbe der Tinte und der
Druckerschwärze) übergehen lässt - einer besonderen Form der "Alchimie du

verbe", welche die "Blutschande", deren Spuren das Ich in sich trägt, um
den Preis einer mit dem Schreibprozess verbundenen Persönlichkeitsveränderung

zu neutralisieren erlaubt34.

Wenn man bedenkt, dass es einige Beziehungen zwischen Malina
und den Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge von Rilke gibt, einem

Roman, dessen Spuren Hans Höller in dem in den Umkreis des

Todesarten-Projektes gehörenden Berlin-Essay Ein Ort für Zufalle nachgewiesen
hat35 und der auch in der Biographie von Celan eine Rolle gespielt hat36,

liegt es nicht sehr weit, Malina mit dem Rilkeschen "Anderen" zu

vergleichen, der ebenfalls ein mit dem Schreibprozess verbundener "Anderer"

ist: der verselbständigten Hand, die "Worte schreiben wird, die ich
nicht meine", dem aus einer "anderen Auslegung" der Dinge
hervorgegangenen Doppelgänger, den Malte eines Tages nicht mehr beschreiben

33 Vergl. Anm. 18. Merkwürdigerweise werden Bezeichnungen für die rote Farbe nur
selten von diesem Wortstamm abgeleitet. Da die Heldin auf Malina in der Blauen
Bar wartet (111,301), der mit ihm assoziierte Stein blau ist (111,230) und sein Zimmer
an das letzte Zimmer von Blaubart erinnert, ist die Verbindung zwischen Malina und

der blauen Farbe ziemlich eng. Die Kleid-Episode (111,321) zeugt allerdings davon,
dass seine "eigentliche" Farbe schwarz ist.

34 "Alchimie du verbe" ist ein Untertitel aus Une saison en enfer von Rimbaud. In

Malina taucht dieses Zitat nicht auf (Bachmann zitiert vor allem aus "Mauvais
sang"), doch das Zitat von Barbey d'Aurevilly ("die Schwarzkunst der Worte" -
111,148) geht in eine ähnliche Richtung.

35 H. Höller, Ingeborg Bachmann, op. cit., S. 220ff.
36 Nach einer Angabe von Esther Cameron soll Celan seinen Umzug nach Paris auf

Ma/te-Reminiszenzen zurückgehört haben. Zu Celans Rilke-Rezeption siehe vor
allem B. Böschenstein, "Celan und Rilke", Blätter der Rilke-Gesellschaft, H. 19,

1992, S. 173-185.

110



wird, da er nun von ihm selbst "geschrieben werden wird"37. Wohlgemerkt

wird dieser "Andere" in den Aufzeichnungen nur am Anfang als

bedrohlich empfunden - man kann annehmen, dass dessen Beurteilung in
Malina auf eine ähliche Weise vom Beobachterstandpunkt abhängt, denn
im Gespräch mit Ivan, in dem das Ich bereits schon darauf bestand, dass

es sich um einen männlichen "Anderen" handelt, charakterisierte es ihn
als das Ureigenste an sich38. Auch der Rilkesche Doppelgänger hängt
übrigens mit einer spezifischen Variante des Geschwister-Motivs zusammen,

denn wenn Malte sich so sehr davor fürchtet, von einem "Anderen"
abgelöst zu werden, so hängt es nicht zuletzt mit seiner fragilen
Geschlechtsidentität zusammen, die auf eine frühe Verdopplung - die seiner
melancholischen Mutter zuliebe gespielte Rolle der imaginären Schwester

Sophie - zurückzugehen scheint39. Es sind in diesem Fall also die
Abwesenheit des weiblichen Geschwisterteils und ein noch vor Maltes
Geburt stattgefundener Schmerz (der Tod von Ingeborg, der Lieblingsschwester

von Maltes Mutter, des wahrscheinlichen Urbilds von Sophie),
die für die "Doppelexistenz" des Helden und alle späteren Spaltungen
verantwortlich sind. Damit hängt in den Aufzeichnungen auch die

Beschreibung des Sekretärs der toten Ingeborg zusammen, in dem Maltes

37 Auch wenn der Satz "Ein Tag wird kommen" in Malina ein Leitmotiv darstellt, ist
die Analogie zwischen den Sätzen, die in Malina und in Malte die Ablösung durch
den "Anderen" ankündigen, recht auffällig; - siehe R. M. Rilke, Die Aufzeichnungen
des Malte Laurids Brigge, Frankfurt, Insel, 1982, S. 47: "Aber es wird ein Tag

kommen, da meine Hand weit von mir sein wird, und wenn ich sie schreiben heissen

werde, so wird sie Worte schreiben, die ich nicht meine" und Bachmann, III, 326:

"Ein Tag wird kommen, und es wird nur die trockene heitere gute Stimme von
Malina geben, aber kein schönes Wort mehr von mir, in grosser Erregung gesagt".
Was eine Beziehung zwischen den beiden Romanen annehmen lässt, ist vor allem
der therapeutische Zusammenhang, das durchgehende Thema der Krankheit und

Heilung, die Charakterisierung des Textes als Vorbereitung zum eigentlichen Sprechen

und die Rolle der Stadt-Topographie, die auch in Malte die Topographie des

Bewusstseins versinnbildlicht. Zu den Themen, die mit Rilke zusammenhängen könnten,

gehört in Malina auch das Thema der Fälschung, das Bild des Sturzes und des

Zerbrechens als Metapher der inneren Beschädigung, das Thema des Dritten und die
These von der Unsichtbarkeit der wesentlichen Konflikte. Die Rilke-Anspielungen
bei Bachmann wurden noch nicht systematisch erforscht, obwohl Autoren wie H.

Höller auf sie aufmerksam gemacht haben. Ein besonders interessantes Beispiel
dafür ist das Motiv des am Meer liegenden Böhmens (vergl. Rilke, Intérieurs III)

38 ".. .und es ist ein Anderer in mir, der nie einverstanden war und der sich nie Antwor¬
ten abzwingen liess auf aufgezwungene Fragen" (111,140).

39 Vergl. Rilke, Die Aufzeichnungen..., op. cit., S. 82f.

Ill



Mutter die ungelesenen Papiere von Ingeborg und ihre eigene
Spitzensammlung aufbewahrt - am Beispiel dieser Spitzen werden im Roman
der Begriff der weiblichen Kunst und die Vorstellung des Eingehens ins

Kunstwerk erläutert40. Letzten Endes scheint Malte eher durch eine
"Andere" als einen "Anderen" abgelöst zu werden - so kann man zumindest
die Venedig-Szene verstehen, in der die anonyme Sängerin, kurz bevor
Malte endgültig aus dem Roman verschwindet, noch einmal die "weibliche

Erbschaft" reaktiviert, die er von seiner Mutter und ihren Schwestern

empfangen hat41. Die Passagen über den "Sekretär", den die Heldin von
Malina mit Lina ausräumen will (III, 119f.), und in dem sie kurz vor
ihrem Verschwinden in der Wand noch ein Geheimfach für Ivans Briefe
sucht (III, 333), könnten eine Anspielung auf Ingeborgs Sekretär darstellen,

der in den Aufzeichnungen den verdrängten weiblichen Teil von
Malte (damit aber auch die Möglichkeit des Fortlebens eines weiblichen
Ich in einem männlichen) symbolisiert.

Die Rilke-Anspielungen sind natürlich nicht die einzigen intertex-
tuellen Verweise im Roman - Malina ist eine Auseinandersetzung mit der

ganzen österreichischen Literaturtradition und Bachmanns Doppelgän-
ger-Phantasmen gehen auf viele literarische Quellen zurück. Die Aufzeichnungen

könnten jedoch einen wichtigen Bezugspunkt darstellen, auch

wenn Bachmann Rilkes Mythos der Weiblichkeit als gesteigerte
Liebesfähigkeit sicher kritisch gegenüberstand42. Bachmanns Beziehung mit dem

unter starkem Einfluss Rilkes stehenden Celan lässt selbst die Analogie
zwischen den Namen "Malte" und "Malina", die beide ein doppelkodiertes
Zeichen darstellen, das Krankheit und Heilung zugleich evoziert, als nicht

ganz zufällig erscheinen43. Die Himbeere, die Waldfrucht, von der Malinas
Name stammt, hat übrigens schon von ihrem Bau her eine gewisse Ver-

40 Ibid., S. 73f.
41 Ibid., S. 189-193.
42 So wird Gaspara Stampa, eine der "grossen Liebenden" von Rilke, in Malina mit

Eleonore assoziiert, der "victime consentante" der Vaterfigur (111,214).

43 Der Vorname von Malte enthält eine Anspielung auf den Malteser-Orden, der in
Paris den ersten Rettungsdienst für Arme organisiert hat. Er hängt daher mit dem

Motivkreis des "Paris der Hospitäler" zusammen: man kann ihn sowohl mit der Idee

der Rettung assoziieren, als auch mit den Krankheitserscheinungen, mit denen Malte
offensichtlich eine gewisse Affinität verbindet. Da der skandinavische Vorname Malte
jedoch in Wirklichkeit weder auf Malta noch auf ein "mal" zurückgeht, sondern auf
das aus keimendem Getreide gemachte Malz, hat er auch in dieser Hinsicht eine

gewisse Ähnlichkeit mit dem wie ein Vorname gebrauchten Familiennamen Malina,
der etwas Essbares evoziert.

112



wandtschaft mit solchen Kunstsymbolen wie der Rilkeschen Rose oder
dem Kristall von Celan: Einheit in Vielfalt, der Singular eines Plurals, in
dem jedes Element das Ganze widerspiegelt und der Zuwachs durch
ständige Reproduktion desselben Segmentes erfolgt. Eine Beere, die aus
immer zahlreicheren, identischen Beeren besteht, und doch ist es nur eine
Beere - die Himbeere44. Nur ist die kleinste, unteilbare Partikel, die
immer wieder reproduziert wird, bei Bachmann offensichtlich ein Tropfen

Blut: Blutsverwandtschaft, Blutspur, Blutschande, die drei letzten

Tropfen Blut, die dem zum Krokodil gewordenen Vater entkommen und
im Schwarzen Meer der Schrift münden (III, 224).

Die Himbeere und die Weide

Um den kulturgeschichtlichen Kontext des Himbeer-Motivs zu
vervollständigen sei zuletzt noch auf seinen Zusammenhang mit einem konkreten

mitteleuropäischen Märchenstoff hingewiesen - dem in ganz
Mitteleuropa verbreiteten Volksmärchen, das den Titel Die Flöte oder Die zwei
Schwestern trägt und das eine slavische Prosafassung des westeuropäischen

Balladenmotivs Vom singenden Knochen darstellt45. Da das Motiv
in Polen besonders verbreitet war, gibt es dort mehrere literarische
Bearbeitungen von ihm, darunter eine fälschlicherweise als Volkslied betrachtete

Ballade von A. Chodzko unter dem Titel, der fast wie der von Bachmann

lautet: "Maliny" also "die Himbeeren"46. Eine Prosa-Version des-

44 Der Himbeerstrauch gehört übrigens zu den Rosengewächsen und Himbeerfrüchte
bzw. Rosen sind in den Volksmärchen oft austauschbar (siehe Anm. 56). Vergl. dazu
auch die Überlieferung, nach der Rilke seine Krankheit bis zuletzt auf einen Rosenstich

zurückgeführt hätte.
45 Angaben zu den verschiedenen Fassungen des Stoffes nach: P. G. Brewster, "The Two

Sisters", Folklore Fellows Communications, Vol. LXII, 1953. Bachmann, die den

Guten Gott von Manhattan, welcher nach dem Muster einer Ballade aufgebaut ist,

ursprüglich Manhattan-Ballade nennen wollte, interessierte sich für die Balladen-
Tradition. Da sie ihre Quellen aber nicht erwähnt, ist nicht mit Sicherheit festzustellen,
ob sie die in der Balladen-Forschung recht bekannte Arbeit von Brewster gelesen hat.

46 Maliny von I. Chodzko wurden 1924 in Slavonic Review, III (1923-24), S. 154 ins

Englische übersetzt und sind dadurch in der folkloristischen Literatur recht bekannt

geworden. Auf diese Ballade geht auch das romantische Drama von Slowacki
Balladyna zurück. Ein Überblick über die Forschung zum Himbeer-Motiv befindet
sich in: Stownik folkloru polskiego, hg. von J. Krzyianowski, Warszawa, Czytelnik,
1965, S. 217-218 ("Maliny").

113



selben Stoffes existierte nicht nur im südslavischen Raum (in Slowenien
und Bosnien), sondern auch in Kärnten. Darüber hinaus gibt es noch eine
bekannte ungarische Fassung des Märchenstoffes, eine Übernahme aus
dem Slavischen, die sich in allen Details ausser dem Ausgang mit der
slavischen Version deckt47. Obwohl die Unzugänglichkeit von Bachmanns
Privatbibliothek einen Nachweis, dass die Autorin diesen Märchenstoff
gekannt hat, und die Verfolgung der eventuellen Quellen praktisch unmöglich

macht48, scheint es dennoch sinnvoll zu sein, auf dieses eigenartige
Märchen hinzuweisen, das nicht nur in einem engen Zusammenhang mit
dem Motiv des "Auseinandergeratens" zwischen den Geschwistern steht,
sondern auch mit der bisher entwickelten Himbeer-Symbolik zu
korrespondieren scheint und das es auch erlauben würde, einige Aspekte des

Romans zu deuten, die ansonsten ziemlich geheimnisvoll bleiben.
Für die Autorin von Malina könnte diese slavisch-ungarische

Überlieferung eine Art Lokallegende des Ungargassenlandes dargestellt
haben, den ungenannten mythischen Text, um den sich der Roman entfaltet
und in dem die Möglichkeit des Zyklus - eines weiblichen Erzählkosmos

- mitbegründet ist. Bachmanns Faszination durch die österreichische

Vielsprachigkeit und ihre im Grenzraum zwischen drei Kulturen
verbrachte Kindheit - "in einem Tal, das zwei Namen trägt - einen
deutschen und einen slovenischen", "mit den Geschichten von guten und
bösen Geistern zweier und dreier Länder" - dürften den Rückgriff auf
das mitteleuropäische Märchen erklären, um so mehr als in demselben

Text, aus dem die obigen Zitate stammen, die Frage nach dem literarischen

Klima, das für ihre schriftstellerische Arbeit ausschlaggebend ist,
durch den Satz beantwortet wird: "Im Grunde aber beherrscht mich
immer noch die mythenreiche Vörstellungswelt meiner Heimat, die ein Stück

47 Eine Nacherzählung des ungarischen Märchens befindet sich z.B. in: E. Sklarek,
Ungarische Volksmärchen, Leipzig, 1901, eine andere Version desselben Stoffes in
G. Graber, Sagen aus Kärnten, Leipzig, 1914. Zu der ungarischen Version des

Märchenstoffes und seinen slavischen Ursprüngen siehe Brewster, op. cit., S. 63, zu
den südslavischen Fassungen ibid., S. 5.

48 Ein Katalog der Bibliothek von Bachmann wurde von Dr. Pichl von der Universität
Wien zusammengestellt, bis jetzt handelt es sich aber um ein ungedrucktes Manuskript,

das im Computer gespeichert ist und in Bezug auf Autoren und Titel abgefragt

werden kann. Trotz der Hilfsbereitschaft von Dr. Pichl ist es auf diese Weise

jedoch äusserst schwierig, ungezielte Recherchen durchzuführen.

114



wenig realisiertes Österreich ist, eine Welt, in der viele Sprachen gesprochen

werden und viele Grenzen verlaufen"49.

Eben an diese "mythenreiche Vorstellungswelt" lassen die zwei
Pflanzenmotive denken, die in Malina eine zentrale Rolle spielen: die
Himbeere und die Weide, welche in der Beschreibung der Wasserlandschaft

der Legende der Prinzessin von Kagran in den Vordergrund zu treten
scheint. Während die Himbeer-Symbolik mit der Gestalt von Malina
verbunden ist, konzentrieren sich die Anspielungen auf die Weide und das

Weidenholz um die Figur von Ivan, den die Heldin in der Legende...,
also lange vor der Erzählzeit, zum ersten Mal getroffen haben will50. Der
Name Ivan ist in diesem Zusammenhang wohl nicht zufällig: er lässt an

"iva" oder "iwa", die archaische Bezeichnung für die Weide denken,
welche, ähnlich wie das Wort "Himbeere", in allen slavischen Sprachen
ähnlich klingt51. In zweiter Linie verweist der Name auf die Flöte, das

pastorale Musikinstrument, das in Osteuropa in der Regel aus Weidenholz

gemacht wurde und dessen Klänge die Prinzessin in der Legende...
mehrere Male vernimmt. Beide Pflanzen sowie auch das verhängnisvolle
Himbeerfeld und die Flöte aus Weidenholz finden sich im Märchenstoff
Die zwei Schwestern wieder und es ist daher nicht uninteressant, dessen

Handlung näher zu betrachten, auch wenn kein materieller Beweis für
Bachmanns Beschäftigung mit ihm erbracht werden kann.

49 Es handelt sich um den Text Biographisches aus dem Jahre 1952, der in demselben
Jahr im Radio gesendet wurde (IV,301f.). Durch den Todesarten-Zyklus scheint
Bachmann in vieler Hinsicht auf das in diesem frühen Text entwickelte literarische

Programm zurückzugreifen.
50 Mit diesem Aspekt von Ivan scheint seine ungarische Adresse zu korrespondieren

(Budapest, II. Bimbo ut 65 - "Knospenweg 65"). Bezeichnend ist auch, dass die
Ich-Erzählerin im Traumkapitel von Ivans Tod durch ein vertrocknetes Blatt benachrichtigt

wird (III, 195), wobei das Blatt selbst keine Schriftzüge aufweist - es ist die

Tatsache, dass es vertrocknet ist, das die Nachricht darstellt.
51 Vergl. die eigenartige Rolle der Weiden in der Legende der Prinzessin von Kagran,

die für Bachmann recht wichtig gewesen sein muss, denn sonst würde sie sich wohl
nicht eine fremde Beschreibung der Kärntner Weidenlandschaft aneignen und bei
ihrer Bearbeitung jenes Textes mehrmals wieder das Wort "Weide" einführen, wo
der Autor eine Umschreibung benutzt hat. Zu diesem Fall einer literarischen
Übernahme, der im Werk von Bachmann einzigartig zu sein scheint, siehe B. Kunze,
"Ein Geheimnis der Prinzessin von Kagran", Modern Austrian Literature, Vol. 18,

Heft 3/4, 1985, S. 105-116. A. Blackwood, aus dessen Erzählung Bachmann die

unheimliche Beschreibung der Weidenlandschaft übernommen hat, wurde von Rilke,
der ihn persönlich gekannt hat, offensichtlich geschätzt - Rilke widmet ihm z.B.
einen langen Brief an den Sohn von Baladine Klossowski.

115



Im Märchen ist von zwei, bzw. drei Schwestern die Rede (einem,
allerdings gleichgeschlechtlichen, Geschwisterpaar oder -trio), die, um
einen Fürsten zu heiraten, der sich zwischen ihnen nicht entscheiden

kann, in den Wald gehen müssen, um einen Krug voll Himbeeren zu
sammeln52. Diejenige, die als erste mit den Himbeeren zurückkommt,
soll vom Fürsten geheiratet werden. Die Jüngste, die übrigens blond und
sanft ist, im Unterschied zur schwarzhaarigen und leidenschaftlichen
Ältesten53, erfüllt die Aufgabe als erste, wird aber von der neidischen Schwester

im Wald überfallen und ermordet. Nachdem sie die Tote im Wald

begraben hat, geht die Ältere mit ihren Himbeeren nach Hause und
erzählt, dass das Mädchen von Wölfen zerrissen wurde, bzw. dass sie von
seinem Schicksal nichts weiss. Sie wird vom Fürsten dann auch tatsächlich

geheiratet und lebt mit ihm glücklich weiter, einen Sohn zur Welt
bringend.

Nach mehreren Jahren geht nun dieser Sohn oder - noch öfter - der
kleine Bruder der Mädchen in den Wald, um sich eine Flöte zu schneiden.

Am ehemaligen Tatort findet er eine Weide, aus der beim Anschneiden

des Holzes Blut fliesst. Erschrocken geht er mit seinem Instrument
nach Hause und spielt darauf ein Lied, bei dem die Flöte mit der Stimme
der toten Schwester singt und die Mordtat enthüllt. Nachdem alle
Familienmitglieder das Instrument zur Hand genommen und das Lied mit auf
sich bezogenen Details gehört haben (das Lied wird im Märchen dreimal
wiederholt), kommt die älteste Schwester an die Reihe. Bei der ersten

Berührung strömt ihr Blut ins Gesicht und die Stimme klagt sie des

Mordes an, eine Strafe fordernd, welche die Mörderin dann auch tatsächlich

ereilt.
In den westeuropäischen Balladenversionen des Stoffes, wo der Wald

mit den Himbeeren nicht vorkommt (stattdessen stösst die ältere Schwester

die jüngere ins Wasser) gibt es statt der Flöte aus Weidenholz eine

Harfe, die aus dem Körper des toten Mädchens gemacht wurde54. Der
Barde, der seine Knochen und Haare zum Bau der Harfe benutzt, wird

52 Vergl. Brewster, op. cit., S. 63ff. und KrzyZanowski, art. cit., S. 218f.
53 Diese konventionelle Gegenüberstellung der zwei Geschwisterteile, von denen das

eine mit dem Tag, das andere mit der Nacht verglichen wird, taucht in Malina
mehrmals auf: "wir sind wie Tag und Nacht" heisst es z.B. vom Ich und Malina
(111,318). Allerdings übernimmt das Ich dabei die Rolle des nächtlichen Geschwisterteils

- die Klarheit bezieht sich auf Malina.
54 Vergl. Brewster, op. cit., S. 7-41.

116



manchmal von seiner Erscheinung darin unterrichtet55. Die weitere Handlung

verläuft wie in der slavischen Märchenfassung, nur zerbricht die
ältere Schwester meistens in Wut das Instrument, und durch die Zerstörung

dieses symbolischen Körpers wird das tote Mädchen wieder ins
Leben zurückgerufen - es tritt aus der zerbrochenen Harfe hervor oder
wird kurz darauf lebendig in seinem Grab gefunden. Ahnlich endet auch
das ungarische Märchen: infolge der Zerstörung der Flöte, in der die
Stimme der jüngeren Schwester weiterlebte, tritt das Mädchen wieder
lebendig aus dem Instrument hervor - die Mordtat wird durch die Erzählung

gewissermassen rückgängig gemacht.
In der Balladen-Version von Chodzko, aber auch in einigen

Volksversionen, wird auf der Beschreibungsebene beständig mit der Ähnlichkeit

zwischen der Röte des apokalyptischen, blutroten Sonnenuntergangs,
der Röte des Himbeersaftes und der Röte des Bluts gespielt - die rote
Spur über der Augenbraue kommt vielleicht nur vom Himbeersaft, wie
die älteste Schwester behauptet, vielleicht aber auch vom Blut, das die
Mordtat verrät. Diese Doppelkodierung der roten Farbe entspricht mehr
oder weniger der Zweideutigkeit der Himbeer-Symbolik in Malina. Auch
das Motiv der feindlichen Geschwister und des schmerzlichen
"Auseinandergeratens", das zwischen ihnen stattfindet, ist dem Roman und dem
Märchenstoff gemeinsam, um so mehr als in einigen selteneren Versionen

des Märchens ein Bruder und eine Schwester die beiden Heldinnen
ersetzen56, und Malina im Roman manchmal durch eine Reihe von
Schwester-Figuren abgelöst wird. Bei näherem Hinsehen erweisen sich die
Analogie zwischen dem mythischen Stoff und der Handlung von Malina als

noch zahlreicher: das doppeldeutige Motiv der Himbeer-Röte, die als

Mordspur oder Spur vom süssen Himbeersaft zwischen Idylle und
Schauergeschichte vermittelt, der Mord und die Erzählung über ihn, die als

Gesang den physischen Tod überlebt, die Vorstellung des weiblichen
Opfers, das in einem symbolischen Körper (dem Instrument aus Weidenholz,

das seine Stimme konserviert) wie das in der Wand verschwundene
Ich aus Malina weiterlebt - all das lässt an die Rahmenhandlung von
Malina denken, durch welche die Erzählkonstellation des ganzen Zyklus

55 Vergl. den Namen Bardos, der sich auf einen männlichen Partner des Ich bezieht,
den dieses allerdings mit Malina zu verwechseln scheint (111,207).

56 Siehe Brewster, op. cit., S. 54, 55, 56 und 57. Dies ist vor allem in den französi¬
schen Fassungen des Märchens der Fall, wo übrigens oft eine sprechende Rose die
Himbeerfrüchte ersetzt (ibid., S. 54).

117



definiert wird. Die Beziehung zwischen der verhängnisvollen Wandfläche
und einem leeren Papierblatt, die im Roman mehrmals betont wird, lässt
diese Analogie noch deutlicher hervortreten - auch hier handelt es sich ja
um ein Instrument: ein Arbeitsinstrument, mit dessen Hilfe der Text von
Malina entsteht.

Die "Geschichten" werden im Roman von Malina redigiert, nur er
kann sie durch seine narrative Distanz erzählbar machen, aber ihr Inhalt

- die blutige Mordhandlung - wird vom Ich erzählt, das bei lebendigem
Leibe im Erzähltext begraben ist57. Wie im Märchen und in der Ballade
verwandelt sich der Körper durch eine Reihe von technischen Verfahren
in eine Erzählung bzw. "den Gesang", aber das Ich, das in ihnen untergetaucht

ist, lebt darin fort und könnte wieder befreit werden, wäre jener
symbolische Körper zerstört. "Ich pflanze mich fort und ich pflanze auch
Ivan fort" (111,104), sagt das Ich im Roman, aber die Erhaltung des

Lebens, das Ivan symbolisiert, scheint nur so möglich zu sein - zwischen
den Himbeeren, in dem seit dem "Auseinandergeraten" der psychischen
Instanzen bedrohlich gewordenen und doch lebensspendenden "Malinafeld".

Ahnlich wie es unmöglich ist, ohne Malina zu leben, scheint es

freilich auch unmöglich zu sein, ohne Ivan zu schreiben - Malina schreibt

wohlgemerkt nicht selbst, er bearbeitet Manuskripte, die bereits vom Ich
verfasst wurden, alles entspringt dem Namen Ivan, mit dem das Ich noch
in der Wand seine Existenz bezeugt und mit dem der Roman auch begonnen

hat58.

57 Die Deutung von G. Kohn-Waechter, nach der Malina am Ende des Romans die

Manuskripte des Ich vernichtet (siehe dieselb., Das Verschwinden in der Wand.

Destruktive Moderne und Widerspruch eines weiblichen Ich in Ingeborg Bachmanns

'Malina', Stuttgart, J. B. Metzler, 1992), wird hier nicht übernommen. Das Wort
"Vermächtnis" (111,336) bezieht sich wohl nur auf das Testament der Heldin - Malinas
Bemühungen, das Ich zur Ordnung seiner Manuskripte zu überreden, zeugen
eindeutig davon, dass er sich für die Geschichten interessiert. Da er im Laufe der

Handlung kein einziges Mal eine Geschichte erzählt (er hat "im besten Sinn, nichts
zu sagen" - 111,299) ist übrigens davon auszugehen, dass er in der "Ouvertüre" noch
nicht zu erzählen weiss - er ist auf die Geschichten des Ich angewiesen.

58 In gewisser Weise sind die Himbeere und die Weide übrigens auch Doppelgänger -
die Symbolik der einen sowie der anderen beruht auf dem unbegrenzten
Fortpflanzungsvermögen und der fast unbezwingbaren Uberlebenskraft. Das kleinste Stück
Weidenholz kann wieder den ganzen Baum hervorbringen, ein längst vertrockneter
Zweig spriesst, sobald ihm ein bisschen Feuchtigkeit zugeführt wird, und eine alte
Weide kann selbst die völlige Zerstörung des ursprünglichen Baumstamms
überleben.

118



Diese lebendige Stimme, die in Malina "Ivan" schreit und die im
Erzähltext ihren eigenen Tod überlebt, ist natürlich ein Blut- und Knochengesang:

repetitiv, wie er ist (alle drei Lieder der Flöte und der Harfe
variieren denselben einfachen Text, und das Ich in der Wand schreit
immer wieder nur "Ivan!"), kann er nur die eigene Zerstörung thematisieren
und die Anklage fortsetzen. Als ein Zeichen der menschlichen Anwesenheit

fügt er jedoch einen Riss in die Unpersönlichkeit des "Liedes" ein -
er verbindet das Kunstprodukt, das Malina fertigstellen wird, mit der
Realität des Mordschauplatzes und den ursprünglichen, lebensweltlichen
Motivationen des Schreibaktes: Überleben, Anklagen, von der eigenen
Verstümmelung sprechen, um sie dadurch wieder rückgängig zu machen.
Es ist wohl auch dieser Riss, nach dem das Ich kurz vor dem Verschwinden

verzweifelt gesucht hat (111,318) - der Riss in der Wand, die ein

Papierblatt ist, der Überlebensriss, der gleichzeitig auch den Lektüreriss
darstellt.

Das "etwas" (111,336), das dank diesem Sprung in der Wand in der

Erzählung weiterlebt, kann mit der getöteten Frau nicht identisch sein -
ihr "weisser Körper" fehlt, er ist zur "weissen Wand" oder zum weissen

Papierblatt geworden, aber die Erzählung, die im Märchen zu einem Lied
wird, konserviert die pragmatischen Ziele ihres Monologes, ihre Geschichte,

ihren Namen und die Stimme, die über den Tod hinaus erkennbar
bleibt. Durch diesen personalen Einschlag, um den sich das "Lied" wie
eine Himbeerhecke entwickelt, wird es erst kommunizierbar - die Hörer
bei der Vorführung im Märchen lauschen in erster Reihe der Stimme, die
sie erkennen, und mit der noch eine reduzierte, einseitige Kommunikation

möglich ist. Ähnlich ist es auch in Malina gerade der verkümmerte
menschliche "Rest", der die literarische Kommunikation in Gang zu bringen

scheint - was von der Wandoberfläche her als Roman erscheint, ist
innen, "in der Wand", nur der anhaltende Schrei "Ivan", durch den sich
das verschwundene Ich immer noch bemerkbar macht.

Wohlgemerkt werden solche personalen Spuren in Malina nur im

geschriebenen Text konserviert - in den Dialogen mit Ivan oder dem

Vater verschwindet das Ich spurlos, weder die tödlichen Sprachrituale
des Alltags, noch der "Friedhof der ermordeten Töchter" aus den

Alpträumen lassen irgendein Zeichen vom Ich der Vernichtung entgehen.
Wenn es dennoch möglich ist, den vernichtenden Sprachritualen zu
widerstehen, so geschieht es durch die Schrift - erst der schriftlichen Aggression

des Vaters, der mit dem Stab, auf den das Ich geschworen hat,
MelaNIE in den Wüstensand schreibt (111,187), kann sich das Ich wider-

119



setzen59. Die Mündlichkeit ist in Malina in viel stärkerem Masse als die
Schrift die Sphäre der Unpersönlichkeit, des symbolischen Mordes und

der systematischen Austilgung des Ich. Im Unterschied zum Sprachritual
erfordert das Lied, das in Malina mit der schriftstellerischen Arbeit
assoziiert wird, dagegen ein lebendiges Wesen: "etwas" Lebendiges, das wie
ein Opfer, das beim Bau mancher Musikinstrumente nötig sein soll, darin

eingeschlossen bleibt und - unterhalb der Oberfläche immer noch lebendig

- von dort aus die Kommunikationsstruktur des Textes organisiert60.
Dass die autobiographischen Anspielungen und das Verwirrspiel
zwischen der Erzählerin und der realen Ingeborg Bachmann eine so grosse
Rolle in Malina spielen, wird vor diesem Hintergrund verständlich -
eben dieser personale Einschlag unterscheidet den Text des Romans von
den anonymen, mörderischen Erzählungen, denen die Heldinnen des

Zyklus zum Opfer fallen. Diese haben nämlich, obwohl schriftlich fixiert,
eher die Struktur des Sprachrituals - sie verwischen die Beziehungen
zwischen dem Text und seinen Entstehungsbedingungen, töten das Ich ab

und setzen damit die tödlichen Prozesse des Alltags fort. Einen
Gegenentwurf zu der erzählerischen Anonymität, die Bachmann schon im Guten

Gott von Manhattan mit der "mörderischen" Anonymität der öffentlichen

Sphäre in Verbindung brachte, liefern die archaischen Märchenstoffe

über den Bau eines Musikinstrumentes, deren Elemente in den

Roman eingewoben sind.
Was den Inhalt dieses Märchenstoff-Gefüges betrifft, so stellt es ebenso

eine Anspielung auf die Problematik des "Todes in der Schrift" dar, als

59 Diese Namenszerschreibung und den Namen von Melanie überhaupt deutet das Ich
übrigens völlig zu recht als eine gegen sich gerichtete Attacke, ist doch die schwarze

Farbe, die darin für nichtexistent erklärt wird, die Farbe des nächtlichen Geschwisterteils,

das heisst seine Farbe. Verständlich wird in diesem Zusammenhang auch, dass

Malina, dessen Name fast ein Anagramm von "Melanie" darstellt, sich ihr gegenüber

feindlich verhält: während Melanies Name Krankheit, Tod und Selbstauslöschung
evoziert, stellt der aus demselben indoeuropäischen Wortstamm entstandene Name
Malina eine zumindest vorläufige Alternative zur Vernichtung dar.

60 Siehe das Flötenlied aus der Legende der Prinzessin von Kagran, ein Lied welches
das "schöne Buch", aber auch den Afa/trw-Roman selbst anzukündigen scheint. Das

pastorale, in der literarischen Tradition mit dem Melancholie-Thema verbundene

Musik-Instrument ersetzt im Roman wohl nicht zufällig die Leier des Orpheus,
dessen Kopf bei Rilke "heil" geblieben ist: in Malina kann man keinen heilen Kopf
davontragen und schon gar nicht durch die Schrift - es bleibt nur die Stimme übrig,
die in einem toten Instrument weiterlebt.

120



auch eine Polemik mit seinen Topoi. Zwar handelt es sich durchaus um
einen "Tod in der Schrift", ein erzählerisches Verschwinden, wie sie manche

"nouveaux romanciers" in ihren Texten inszenierten61 und wie sie in
gewisser Weise auch Rilke und Celan anstrebten, aber durch den Rückgriff

auf die archaischen Märchenstoffe werden die Akzente völlig anders
verteilt: die Schrift ist nicht mehr mit einer Rücknahme der Subjektivität
verbunden, diese hat schon viel früher, in den unpersönlichen Sprachspielen

des Alltags stattgefunden. Sie hat eher die Eigenschaft, Leben zu
simulieren, wo es sich schon längst zurückgezogen hat, oder wo es

ausserhalb von ihr nie existiert hat. Im Unterschied zum Fall Franza, wo
ein Schweigen, eine leere Stelle von der Austilgung des weiblichen
Namens zeugt, ist die Schreibfigur in Malina aktiv und dynamisch: "es ist
etwas in der Wand" und es "schreit" (111,336), die Manuskripte sind im
Grunde genommen vom Ich verfasst worden, eine organisch-pflanzliche
Himbeerhecke, ein "Malinafeld" ist der (freilich nicht sehr gastliche) Ort
der Schrift. Die ungarisch-slavische Legende der Ungargasse, auf die der
Name von Malina hinzuweisen scheint, könnte, ähnlich wie die frühere

Figur von Undine, einen Versuch darstellen, die entgegengesetzte Topik
zu entwickeln: die des Uberlebens in der Schrift und der Lebensbezüge,
die gerade in der Schrift fortbestehen können - auch wenn es in Malina
nur noch in einer pathologischen, "verwilderten" Form geschieht62.

Denn es handelt sich in den letzten Szenen doch um eine Art von
Überleben, obwohl die schauerlichen Aspekte nun in den Vordergrund
treten: Malina, der alleine auf der "Gedankenbühne" bleibt, kreist um die

Rumpfexistenz, die ihm aus ihrem Wandgefängnis mit dem Gehörsinn

folgt, und schreibt an ihren Geschichten weiter, ohne eine einzige
hinzuzufügen oder zu veschweigen - er "übernimmt" sie. Und die Utopie des

61 Siehe die zwei Bände von M. Blanchot, die sich in Bachmanns Privatbibliothek
befanden (Der Gesang der Sirenen und Warten, vergessen), sowie die Texte von
Autoren, die mit dem nouveau roman assoziiert werden: Robbe-Grillet {Der Augenzeuge

und Instantanés), Butor (Mobile) und Nathalie Sarraute {Tropismen, L'ère de

soupçon und zwei Hörspiele). Angaben nach R. Pichl (Hg.), Katalog von Ingeborg
Bachmanns Privatbibliothek, unveröffentlichtes Manuskript.

62 Siehe dazu S. Weigel, "Ein Ende mit der Schrift. Ein anderer Anfang. Zur Entwick¬

lung von Ingeborg Bachmanns Schreibweise", Text und Kritik, Sondernummer Ingeborg

Bachmann, 2. Auflage, 1984, S. 58-92, wo die Autorin zeigt, wie sich die

Vorstellung eines utopischen personalen Aspektes der Literatur mit Bachmanns

Barthes-Lektüre verbindet, insbesondere mit dem letzten Kapitel von Am Nullpunkt
der Literatur, das die Schrifstellerin gewissermassen gegen den Strich liest.

121



Überlebens durch die Schrift, die in Undine geht beschrieben wurde, der

"unendlichen Geschichte", die immer wieder mit dem Ruf von Undine

beginnt, wo sie gerade zu Ende war, findet noch einmal, diesmal in der

Schrift, statt: durch die personale Dimension der Literatur, die den Tod,
obwohl er mit Leben und Schreiben unlösbar verbunden ist, in der
unendlichen Wiederholbarkeit des Kommunikationsaktes, den die Literatur
letzten Endes darstellt, immer wieder aufhebt. Malina benimmt sich wie
ein Mörder und er ist es doch nicht, denn was er unternimmt, ist die
Übermittlung der Stimme des Ich, das aus den Blättern, die er bearbeitet,
"schreit"63. Indem er die Spuren des Ich beseitigt, macht er sie erst sichtbar

- in gewissem Sinne ist er ja selbst eine Spur, eine als Himbeerspur

getarnte Blutspur, welche die Entfernung zwischen Leben und Tod noch
einmal zurückzulegen erlaubt. Diese Spur verfolgend könnte man
vielleicht ins Innere der Dornenhecke gelangen und das Ich aus ihr befreien

- der Schreibakt als Bearbeitung des Todes, der an seinem äussersten

Punkt irgendwann wieder in Leben umschlägt. Und das Kunstprodukt als

eine essbare Frucht, vielleicht dieselbe, von der sich die Geschwister aus

dem Grimmschen Märchen im Wald ernährten, in dem es keine andere

Nahrung und keine menschlichen Spuren gab.

Die Stellvertretung

Doch in welchem Sinne dieses Überleben zu verstehen ist, ob im
wörtlichen, wie in der ungarischen Fassung des Märchenstoffes, wo die Tote

tatsächlich aus dem zerbrochenen Instrument hervortritt, oder nur im
metaphorischen, wie in den slavischen Überlieferungen, wo die Stimme

lediglich im Gesang überlebt und im sozialen Raum eine Art Stellvertretung

stattfindet, ist im Roman nicht eindeutig. Solange es schreibt, muss
das Ich wohl an eine authentische Auferstehung glauben, den utopischen
Ivan-Ausgang, doch vielleicht ist es nur eine metaphorische Auferstehung

im Lektüreakt, welche die durch Malina konservierte Spur ermöglicht.

In den slavischen Versionen des Stoffes ersetzt eine dritte, mittlere

63 Wenn das Schreibzimmer des Ich ein "Malinafeld" ist, so sind die Blätter, die daraus

spriessen, wohl die "Ivanblätter" - die Blätter der Weide, aus der die sprechende
Flöte gemacht wird. Ivan scheint auf eine ähnliche Weise mit Blättern zusammenzuhängen

wie Malina mit der Tinte und der Druckerschwärze.

122



Schwester, die nur dort vorkommt und die nach der Entlarvung des Mordes

zur endgültigen Gemahlin des Fürsten wird, die als unrealistisch
empfundene Auferstehung der Ermordeten. Die Rolle des Flötenliedes ist
hier nur noch symbolisch - es stellt die Gerechtigkeit wieder her und
hebt den sozialen Tod auf, der aus der Übernahme des Platzes der Toten
durch die Mörderin und der Verdrängung des Opfers aus der Familienstruktur

resultierte. Da die mittlere Schwester am Mord nicht beteiligt
war und ihn zu verhindern versucht hat, wird sie zur Stellvertreterin und

zur Erbin der Toten, welche die ihr zustehenden Mann, Fürstentitel und
Schatz wie Malina die dem Ich gehörenden Geschichten "übernimmt".

Jene dritte Schwester, deren Rolle so zweideutig ist und die der
Ermordeten dennoch eine Art symbolisches Nachleben ermöglicht, da sie

von ihr selbst zur Nachfolgerin bestimmt wurde, trägt im Märchen keinen

Namen. Müsste sie nicht Malina heissen, wenn die Schwestern
Namen hätten?64 Und ist sie nicht die einzige, die jenes grausame Familiendrama

auf verständliche Weise erzählen könnte? Malina ist, wie gesagt,
nicht der Mörder, er sieht ihm nur sehr ähnlich und er profitiert nur allzu
deutlich vom Tode der Heldin. Das Erbe, das er übernimmt, heisst aber
auch Malina und es wird ihn, Ivan und das Ich, die Spuren des

"Auseinandergeratens" und die Zeichen der ursprüglichen Verwandtschaft, die

Blätter, die Früchte und die Weidénzweige, aus denen die sprechende
Flöte gemacht wird, alles, was mit dieser blutigen Geschichte zusammenhängt,

durch die Erzählung "fortpflanzen". Ein sehr, sehr naher Verwand-

64 In der Volksüberlieferung sind alle drei Schwestern namenlos. Im Drama von
Slowacki, wo die jüngste Schwester Alina und die älteste Balladyna heisst, kommt
die mittlere Schwester nicht vor. Der Name Malina, von seiner Form her eher für
Frauen geeignet (die onomastischen Probleme werden im Roman umgangen, indem
Malina zu einem Familiennamen erklärt wird) erinnert dagegen an archaische slavische

Frauenvornamen, die gleichzeitig auch Pflanzennamen darstellen - als Frauenname

existiert "Malina" im Bulgarischen und das serbische Wörterbuch von Vuk Karadzic

gibt sogar zwei Formen des Frauenvornamens an - Malina und das Diminutiv
Malinka. Diese Geschlechtsambiguität wies der aus derselben Konsonantensequenz
bestehende Name "Milan" ("der Liebenswürdige", "der Geliebte") aus Ein Schritt
nach Gomorrha nicht auf - die Idee hängt wohl mit der Geschichte des Todesarten-

Projektes zusammen, in dem der spätere Titelheld der "Ouvertüre" von Anfang an

als Bruder von Maria Malina erscheint (vergl. M. Albrecht, art. cit., S. 140f.). Zu
einer möglichen Beziehung zwischen den Namen Milan und Malina siehe C. Viollet,
"Textgenetische Mutation und Erzählung", Schreiben. Prozesse, Prozeduren und

Produkte, hg. von J. Baurmann und R. Weingarten, Opladen, Westdeutscher Verlag,
1995, S. 129-143.

123



ter, bedrohlich und doch so nah - jener Statthalter des weiblichen Ich65,

der es in der Wand, Ivan und der Welt entrückt, ein für allemal durch die

Schrift überleben lässt.

Résumé

En explorant les connotations du nom "Malina" qui est en même temps le titre du roman
censé ouvrir le cycle inachevé des Todesarten, l'auteur de l'article tente d'éclaircir le

statut du personnage qui porte ce nom dans le récit de Bachmann. Comme le nom
"Malina" est d'origine slave et désigne une framboise, on peut analyser ce patronyme de

différents points de vue: la valeur symbolique de la framboise dans le folklore le rattache

au registre de l'idylle, le fait qu'il s'agisse d'un nom slave renvoie à l'utopie de la

"maison d'Autriche", le rôle thérapeutique de la plante l'associe à la santé et l'étymologie
du mot permet d'établir un lien avec des taches bleues ou noires et avec des signes de

naissance, ou même avec des blessures. Ces connotations multiples laissent apparaître le

nom comme un signe surdéterminé, correspondant à l'ambiguïté du personnage, et

renvoyant en fin de compte à l'écriture, à laquelle Malina, le double énigmatique du Je

féminin, semble être dès le début associé. Mais les enjeux de l'écriture sont chez Bach-

mann existentiels: le texte est le théâtre d'une lutte pour la survie dans laquelle Malina
finit par occuper l'espace entier, tandis que le Je disparaît dans le mur de l'appartement.
Le roman est construit comme un roman policier dans lequel il s'agit d'établir les

responsabilités de Malina, d'Ivan et d'un "troisième homme" qui reste caché dans l'ombre
et qui n'apparaît que dans les rêves du Je. Malina était-il l'assassin? Pour répondre à

cette question, l'auteur tente de reconstituer les origines du double bachmannien en
s'attachant aux différentes versions du motif du frère et de la soeur et aux légendes
slaves associées à la framboise et au saule, plantes évoquées par les noms des deux

partenaires masculins du Je.

65 Zum Begriff der Stellvertretung bei Bachmann siehe den unausgesprochenen Satz

aus Der Fall Franza ("Nein. Nein. Die Wiederholung. Die Stellvertretung", 111,467),
den die Heldin "in sich hört", bevor sie das Bewusstsein verliert. Wenn im Fall
Franza jene Stellvertretung und alle Symbolisierungsprozesse überhaupt abgelehnt
werden (siehe dazu M. Schuller, "Wider den Bedeutungswahn. Zum Verfahren der
Dekonstruktion in Der Fall Franza", Text u. Kritik, op. cit., S. 150-156), so ist doch

offensichtlich, dass die Heldin auf diese Weise nicht zu retten ist - die "Stellvertretung"

kehrt noch einmal wieder und diesmal ist sie tödlich. Es ist wohl kein Zufall,
dass der ganze A/a/ina-Roman auf dem Motiv der Stellvertretung aufgebaut ist:
anders als im Fall Franza ist es in Malina gerade diese symbolische Stellvertretung,
die dem weiblichen Ich eine bescheidene Überlebenschance bietet - durch Malina,
mit seiner Hilfe und in seinem "Feld".

124


	Malina oder das Auseinandergeraten : die Symbolik des Namens Malina und die Erzählproblematik des Malina-Romans

