
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1996)

Heft: 23

Artikel: Namen als Schlüssel bei Hoffmann und bei Fontane

Autor: Böschenstein, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Renate Böschenstein

NAMEN ALS SCHLÜSSEL
BEI HOFFMANN UND BEI FONTANE

1. Zu den Figuren, um die sich die Literaturwissenschaft vielfach deutend

bemüht hat und die dennoch rätselhaft bleiben, gehören Clara, die
Geliebte des Protagonisten in Hoffmanns Sandmann, und Innstetten, der
Gatte der Effi Briest. Hat Nathanael, als er am Schluss durch das Per-

spektiv des unheimlichen Wetterglashändlers die ruhige, vernünftige Clara
als Automat erblickt, in seiner Braut die Inkarnation eines toten und

todbringenden Rationalismus erkannt, oder haben jene in der Erzählung
angeführten Künstler recht, die Clara wegen ihres inspirierenden Blicks
und ihrer heilsamen Ironie verehren? - Fontane bedankte sich bei Joseph
Viktor Widmann für dessen gerechtes Urteil über den "armen Innstetten",
denn dieser, den der Autor als "ganz ausgezeichnetes Menschenexemplar"
konzipiert hatte, wurde von den ersten Lesern und Leserinnen des

Romans sogleich abgelehnt, gar als "Ekel"', und dass er ein Inbegriff von
Pedanterie und Karrierismus sei, ist ein Topos geblieben, wenngleich ihm
im Roman durchaus Züge verliehen werden, die von diesem Bild abweichen2.

In beiden Fällen scheint mir, dass von den Namen her ein klärendes

Licht auf die Figuren fällt.
Zunächst möchte ich aber begründen, warum ich die Funktion von

Namen gerade bei diesen beiden Autoren untersuche. Motiviert wurde ich
bei jedem einzeln durch die Faszination, die Namen für ihn besitzen. Es

zeigte sich aber, dass in bezug auf Namengebung auch objektive
Gemeinsamkeiten zwischen beiden bestehen. Ausserliterarisch und innerliterarisch
befinden sich beide jeweils in einer bestimmten Phase eines Entwicklungsprozesses,

der in der Zeit von Hoffmanns Produktion einsetzte und in der

1 Richard Brinkmann und Waltraud Wiethölter (Hg.), Dichter über ihre Dichtungen,
Theodor Fontane, Teil II, München, 1973, S. 454 (vgl. auch S. 452).

2 Auch Günter Grass hat diesen Topos - wie viele andere Klischeevorstellungen von
den Fontaneschen Figuren - in seinen Roman Ein weites Feld übernommen (Göttingen,

1995).

67



Fontanes voll entfaltet war. Ausserliterarisch bezeichnet der Beginn des

19. Jahrhunderts in Deutschland grosso modo den Übergang zur modernen
Praxis individualisierender Namengebung. Michael Mitterauer hat in
seinem Buch Ahnen und Heilige3 ein eindrucksvolles Bild der für die europäische

Praxis massgebenden Traditionen entworfen: der jüdischen, der antiken,

der frühchristlichen. Das alte Prinzip der "Nachbenennung" - nach

Eltern oder sonstigen Verwandten, nach Paten, nach Heiligen, nach Fürsten

- wird um 1800 langsam abgelöst durch eine freiere, den persönlichen
Neigungen der Eltern entspringende Namenwahl. Eine der ersten grossen
Modewellen war die Vorliebe für "altdeutsche" Namen. Achim und Bettina

von Arnim zögerten nicht, ihren Söhnen die Namen Freimund, Siegmund,
Kühnemund und Friedmund zu geben, jeweils entsprechend dem Stand

der Befreiungskriege. Goethe äusserte sich in Dichtung und Wahrheit (11.

Buch) durchaus wohlwollend über die

historisch-poetischen Taufnamen, die sich an die Stelle der heiligen, nicht selten

zum Ärgernis der taufenden Geistlichen, in die deutsche Kirche eingedrungen

[...] Auch dieser Trieb, sein Kind durch einen wohlklingenden Namen,

wenn er auch sonst nichts weiter hinter sich hätte, zu adeln, ist löblich, und

diese Verknüpfung einer eingebildeten Welt mit der wirklichen verbreitet sogar
über das ganze Leben der Person einen anmutigen Schimmer. Ein schönes

Kind, welches wir mit Wohlgefallen Bertha nennen, würden wir zu beleidigen
glauben, wenn wir es Urselblandine nennen sollten.

Bereits 1825 erschien ein Buch über Die Moden in den Taufnamen4,
dessen Verfasser konstatiert, dass der Klang der Namen stärker wirkt als

ihre Semantik. Solche Personalisierung der Namengebung ist natürlich
ein Indikator der neuen Situation des Subjekts. Matthias Waltz hat
einleuchtend die Ablösung des alten europäischen Sozialsystems durch das

moderne an der Funktion der Namen abgelesen5: Einem System, in dem

dem Menschen weithin sein Platz durch den ererbten Namen angewiesen
wurde - Zwang und Sicherheit -, folgt ein neues, in dem er sich "seinen
Namen machen muss" in einem eigenen Lebensentwurf - Freiheit und

Verunsicherung. Auf diesen Übergang zu achten, sind beide, Hoffmann
und Fontane, insofern verpflichtet, als ein Teil ihres Schreibens sich an

der Mimesis der aussertextuellen Welt orientiert. Auch für die Namengebung

gilt daher weitgehend das Gebot des "disguised symbolism": Beide

3 München, 1993.

4 Johann Christian Dolz, Leipzig, 1825.

5 Ordnung der Namen, Frankfurt a.M., 1993.

68



müssen die Kunst entwickeln, die Funktion der Namen als Zeichenträger
zu vereinen mit der Mimesis der herrschenden Praxis der Namengebung.
Für Hoffmann gilt dies Gebot natürlich weit weniger streng. Auch in den

realitätsmimetischen Partien seiner Erzählungen können zeittypische und

symbolische Namen kommentarlos gepaart werden: Walter und Formosus6.

Die Serapionsbrüder tragen teils modische altdeutsche Namen wie Ottmar
und Lothar, teils jene Namen von Heiligen und Kirchenvätern, die den

Autor faszinieren: Cyprian, Vinzenz, Sylvester. In Fontanes Welt ist die
Forderung nach Entsprechung von Namen und Milieu strikt geworden:
"Wer aus Friesack ist, darf nicht Raoul heissen."7

Neben dieser epochenbedingten Zusammengehörigkeit gibt es aber
auch ein Gemeinsames, das gerade diese beiden Autoren verbindet. Bei
beiden wiederholen sich Figurennamen. Schwerlich können wir uns bei
Thomas Mann eine zweite Tony vorstellen oder bei George Eliot einen
zweiten Silas. Bei Hoffmann aber gibt es einen ganzen Trupp von jungen
Männern namens Ludwig, bei Fontane mehrere Waldemars. Hier entsteht
eine beunruhigende Frage. Die alte Vorstellung, dass mit dem Namen -
etwa dem des Patrons - der Mensch festgelegt sei auf ein bestimmtes
Modell, setzt sich in der modernen Literatur um in die Aura, die mit
einem bestimmten Namen verbunden ist und eine gewisse Prognose für
das Lebensschicksal einschliesst. Wir wissen, wie zentral für beide Autoren

das Problem der Determination ist. Wie können aber verschiedene
Personen unter dem Gesetz des gleichen Namens stehen? Wie verträgt
sich diese Praxis mit dem zunehmenden Singularitätsbewusstsein der
Personen im 19. Jahrhundert? Diese Fragen sind zu verfolgen.

Die Wiederkehr der Namen schreibt mir für deren Untersuchung ein
bestimmtes Verfahren vor. Einerseits muss die Funktion der Namen im
Gewebe eines Textes analysiert werden, also gleichsam horizontal;
andererseits ist die vertikale Linie nachzuzeichnen, welche die Namen durch
verschiedene Texte hindurch bilden. An weiteren Perspektiven sind zu
beachten: die Wirkungsweise der Namen, d.h. ihre semantische Potenz,
der Fächer der literarischen und historischen Assoziationen und die Klang-

6 Lebens-Ansichten des Katers Murr, in: Sämtliche Werke in 6 Bänden (DKV), Bd. 5,

hg. von Hartmut Steinecke und Gerhard Allroggen, Frankfurt a.M., 1992, S. 139 ff.
(Nach dieser Ausgabe -F- wird Hoffmann im Folgenden zitiert)

7 Der Stechlin, in: Romane und Erzählungen, hg. von Peter Goldammer u.a. (Aufbau-
Verlag), Bd.8, Berlin, 1993, S. 11. (Nach dieser Ausgabe -A- wird Fontane im
Folgenden zitiert.)

69



Wirkung sowie die Möglichkeit, mit dem Namen zu spielen, indem man
ihn in seine Bestandteile auflöst; dann die Form der Präsenz der Namen
im Text: als voller Name, als Vor- oder Familienname, als Koseform, um
einen Titel ergänzt, durch Umschreibungen ersetzt. Diese Detailarbeit des

Autors werde ich freilich nur an wenigen Proben nachvollziehen können.
Es kommen hinzu die Fragen nach den Quellen der Namen, nach
Reflexionen über Namen in den Texten und in Äusserungen der Autoren sowie
nach der Arbeit an der Namengebung im Produktionsprozess.

2. Bei Hoffmanns Namengebung springt zunächst das Moment der
persönlichen Projektion des Autors in die Texte ins Auge. Die Verehrung,
die ihn seinen dritten Namen "Wilhelm" gegen "Amadeus" vertauschen

liess, verleiht auch den Namen Johannes und Chrysostomus, die Mozart
nach den Heiligen seines Geburtstags trug, Schlüsselpositionen in
Hoffmanns Namensystem - insbesondere dem "sanften Namen" Johannes,
den der Musiker Kreisler erhält, der von Hoffmann selbst wie von seinen
Freunden als Identifikationsfigur des Autors angesehen wurde (F 5/77).
Für diesen Künstler par excellence sind die Namen umso wichtiger, als er
zunächst - in den frühen Kreisleriana-Skizzen -, pointiert als Person

ohne familialen Hintergrund eingeführt wird: "Wo ist er her? - Niemand
weiss es. - Wer waren seine Eltern?" Das Zentrum des "Lehrbriefs", den

Kreisler sich selber schreibt, bildet die Geschichte eines Jünglings
Chrysostomus, der sowohl den Missbrauch der Musik durch einen
Verführer wie die wahre aus der Natur strömende Musik erfährt. Doch wird
auch Hoffmanns "theophorer" bürgerlicher Name Theodor in seinen Schriften

geradezu ausgestreut. Wie die frühen fiktionalen Briefe Schreiben
eines Klostergeistlichen... und Der Freund sich an einen Theodor richten,

so noch einer der späten Briefe aus den Bergen. Theodor heisst auch

einer der Serapionsbrüder. Diese Dissemination der eigenen Namen in
den Schriften zeigt an, dass, aller Doktrin zum Trotz, deren biographische

Verwurzelung nicht verleugnet werden darf.
Das gilt auch für die Erzählung, deren Namenkonstellation ich jetzt -

horizontal - analysieren möchte: Die Abenteuer der Sylvester-Nacht. In
diesem ausserordentlich subtil komponierten Text verknüpft sich die
Namensthematik mit der des Spiegelbildes. Der Ich-Erzähler gibt sich keinen

Namen; er nennt sich der reisende Enthusiast (F 2,1/325). Er befindet
sich in einer verzweifelten Situation. Auf einer Sylvester-Party hat er
seine verlorene Geliebte als Gattin eines grotesken Mannes wiedergesehen.

Die Gefahr eines tödlichen Rückfalls in die alte Bindung erwächst

70



ihm aus dem ambivalenten Verhalten der Geliebten, einem Wechsel von
Distanz und einer sehnsüchtigen Vertraulichkeit, die ihm eine Fortdauer
ihrer Liebe vorspiegelt. "In dem einzigen Namen Julia! wollte ich alle

Himmelsseligkeit aussprechen" (F 2,1/338). Gerettet wird er durch einen

zufälligen Zimmergefährten, der seinerseits "Giulietta-Giulietta ..." seufzt.
Dieser Gefährte wird zum warnenden Doppelgänger - durch sein Schreiben.

Für den Icherzähler zeichnet er die Geschichte seiner tatsächlichen

Preisgabe an eine analoge Verführerin Julia auf, die ihn sein Spiegelbild
gekostet hat. Was bedeutet das? Hoffmanns Spiegel haben nichts mit der
Narziss-Tradition zu tun; sie sind das Medium der Selbsterkenntnis, und
deren Verlust bedroht auch den Icherzähler, dem aus dem Spiegel bereits
nicht mehr das eigene Gesicht, sondern das der Julia entgegentritt. Aber
die Schrift des Doppelgängers übernimmt die Funktion des Spiegels. Ihr
Verfasser nennt sich Erasmus Spikher. Der Vorname weist ihn als einen
im Bann des Eros Gefangenen aus. Im Nachnamen bringt Hoffmann in
der Weise des "disguised symbolism" einen ganz gewöhnlichen Namen

zum Sprechen. Spiker hiess ein Berliner Bibliothekar, so dass sich der
Name dem sehr plastisch evozierten Berliner Ambiente der Erzählung
einordnet8. Zugleich gibt der Anklang an "Spiegier" dem Namen eine
deutende Funktion. Diese geht noch weiter. Zwar trägt die Herkunft des

Namens - Nagelschmied oder Speicheraufseher -9 zum Verständnis nichts
bei, aber Hoffmann greift auf die Bedeutung "schauen" zurück, die

"spieken" oder "spicken" im Niederdeutschen haben kann10. So verweist
der Name auf ein Zentralmotiv von Hoffmanns Schreiben: die Frage nach

der Möglichkeit zutreffenden Erkennens. Diese Fähigkeit hat Spikher
sowohl verloren wie - in der Reflexion des Schreibenden über den Verlust

- wiedergewonnen. Warum aber hat der Autor dem Namen ein h eingefügt?

Er lässt sich so lesen als "spiek-her", "schau-her", ein Appell, der
sich ebenso an den Icherzähler wie an den Leser richtet.

Der Icherzähler bezeichnet Spikher meist als "den Kleinen" - wie
auch Hoffmann von Freunden genannt wurde. Diese Umschreibung ge-

8 Samuel Heinrich Spiker war an der Königlichen Bibliothek angestellt; er betätigte
sich auch als Dichter und Liederkomponist. Vgl. Friedrich Schnapp (Hg.), E.T.A.

Hoffmann in Aufzeichnungen seiner Freunde und Bekannten, München, 1974, S. 942

und 423.
9 Vgl. den Artikel "Spie(c)ker" bei: Hans Bahlow, Deutsches Namenlexikon, Frank¬

furt a.M., 1972.

10 Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 10/1, Leipzig, 1905,

Spalte 2220.

71



winnt in Hoffmanns Schriften den Charakter eines Namens. In der frühen
Skizze Der Dei von Elba in Paris ist der Icherzähler ein Türmer, der von
seiner Höhe herab die Reaktion der Bürger auf Napoleons Ausbruch aus

Elba beobachtet, optisch und akustisch. Das ermöglicht ihm ein "Perspek-
tiv", das ihm ein geheimnisvoller "Kleiner" reicht, der sich aus einem
Mondstrahl in ein gelbes Männlein verwandelt hat. Dessen Kommentare
helfen ihm dazu, über das sinnlich Wahrnehmbare hinaus Charakter und
Motivationen der diskutierenden Bürger zu durchschauen. Dabei enthüllt
der kleine Text eine Beunruhigung, die sich als tiefer Zwiespalt durch
Hoffmanns Schreiben zieht. Das Glas erlaubt dem Türmer eine radikale
Dekonstruktion von Napoleons suggestiver Wirkung auf die Zeitgenossen.

Andererseits deutet "der Kleine" an, dass er zum "Stand" der Teufel

gehört. Gerade also jene Fähigkeit, die den Autor Hoffmann auszeichnet,
der psychologische Scharfblick, könnte illegitim sein, Hybris, Zerstörung
des Vertrauens zu den Mitmenschen. Von zwei Seiten her ist kürzlich das

Problem des erkennenden Sehens bei Hoffmann neu beleuchtet worden.
Ulrich Stadler hat die Realien des Gebrauchs von optischen Instrumenten
in Hoffmanns Zeit untersucht und festgestellt, dass diese infolge ihrer
noch unvollkommenen Konstruktion - unscharfe Randzonen und

Entstellung der Farben - eher Unsicherheit über die Natur des Wahrgenommenen

erzeugten, eine Unsicherheit, die noch verstärkt wurde durch ihre
kommerzielle Ausnutzung in Vorführungen, die das Publikum gerade durch

Verzerrung vertrauter Gegenstände zu schockieren suchten". Auf die
Bedeutung von Gauklern und Taschenspielern bei Hoffmann, die über den

metaphysisch abgestützten "Magiern" zu leicht übersehen würden, und
deren politische Implikationen hat Michael Rohrwasser hingewiesen12.
Das Problem besteht für den Autor Hoffmann aber nun gerade darin, dass

es zwischen Magier und Taschenspieler keine deutliche Trennung gibt.
Dieser Autor erscheint mit Namen als Adressat am Schluss der Erzählung

von der Sylvesternacht, welche im übrigen das ganze Panorama
seiner Namens-Einfälle aufgeboten hat: Namen lebender Personen,
literarische Namen, traditionsgemäss "sprechende" Namen wie den des Teufels
"Doktor Dapertutto". Dabei fällt auf, dass wie dieser nicht nur Personen

aus der bürgerlichen Welt Titel erhalten, sondern gerade auch solche aus

11 "Von Brillen, Lorgnetten, Fernrohren und Kuffischen Sonnenmikroskopen", E.T.A.

Hoffmann Jahrbuch, Bd. 1, 1992/93, S. 91-105.
12 "Optik und Politik. Die Figur des Zauberers bei E.T.A. Hoffmann", Text und Kritik,

Sonderband E.T.A. Hoffmann, München, 1992, S. 32-44.

72



der sogenannten "phantastischen", so dass die angebotene Dichotomie der
Weltstruktur von vornherein überspielt wird. Es gibt auch Figuren, denen
der Name und damit die Personalität verweigert wird: so heisst Spikhers
Gattin, die den Spiegelbildlosen verstösst, nur "die Frau". Wenn Spikhers
Söhnlein Rasmus genannt wird, so ist das nicht nur eine kindliche Variante
des väterlichen Namens: das abgetrennte "E" entreisst dem Namen den

Bezug auf die Liebe, und in der Tat weiss der Kleine den unvollkommenen
Vater nur zu verspotten. Der zentrale Name Julia aber ist aus der
aussertextuellen Welt in den Text hineingespiegelt worden. Die junge
Musikschülerin, der Hoffmanns Leidenschaft galt, hiess bekanntlich Julia.
Das Trauma des Autors, ihre Konventionsheirat mit einem geistlosen
Grobian, wird in mehreren Texten abgearbeitet. So entsteht, was ich einen
"transzendierenden Text" nennen möchte: die Julia-Geschichte. Dieser
kommt zugute, dass der Name Julia bedeutende Assoziationen mitbringt:
ausser der Geliebten Romeos wird die von St. Preux evoziert, ausserdem -
zumindest für den Autor selbst - die Protagonistin von Calderons Andacht
zum Kreuz. Erscheint in der Sylvesternacht Julia als die angeklagte Verführerin,

so wird sie in den Forschungen des Hundes Berganza von aller
Schuld gereinigt und als geopferte junge Künstlerin zur heiligen Cäcilia
verklärt. Ganz verändert wird die Perspektive in der Erzählung Das
steinerne Herz, einer zu wenig beachteten psychopathologischen Studie.
Dokument der Pathologie des Protagonisten ist ein Herz aus dunkelrotem
Marmor, durch das er die willentliche Abtötung seiner Gefühle nach der

Hinwendung der geliebten Julia zu einem anderen Bewerber und dem
vermeintlichen Verrat seines Bruders symbolisieren will. Grund jener
Abwendung war aber er selbst, seine masochistische Unterwerfung unter
pessimistische Visionen. An einem Erinnerungstag wird das Trauma
geheilt - in anderen Personen, welche aber als verjüngte Ich-Formen lesbar
sind. Das wird eben dadurch deutlich gemacht, dass diese Personen - der
Neffe und physische Doppelgänger des Protagonisten und die Tochter
seiner Geliebten, die sich nun miteinander verbinden können - die
gleichen Namen tragen wie die einst gescheiterten Liebenden.

Der Sieg über die Versteinerung findet statt am Tag von Mariae Geburt

- und die Kombination der Namen Julia und Maria ist essentiell für den

bedeutendsten Teil des transzendierenden Textes, das Schicksal der Julia
im Kreisler-Teil des Kater Murr. Diese spätere Julia Maria ist weder eine

ambivalente Imago wie die Julia der Sylvesternacht noch eine verklärte
Cäcilia. Die Breite der Romanform erlaubt es, sie weit stärker in einen

Lebenszusammenhang zu stellen, und zwar in die etwas surrealen Verhältnis-

73



se in der Schein-Residenz eines mediatisierten Miniatur-Fürsten. Insbesondere

die Gespräche mit der Freundin, der ebenso scharfsinnigen wie
neurotischen Prinzessin, lassen Einfühlungsgabe und Güte der musikalisch

hochbegabten Julia erkennen. Sie singt mit einem Enthusiasmus, der
den Kapellmeister Kreisler zu ihrem Anbeter macht. Zugleich hat sie aber

die Geduld, sich mit dem zurückgebliebenen jungen Prinzen zu beschäftigen.

Solche Schwesterlichkeit ändert die Konstellation "geistvoller
Liebhaber - kongeniale Geliebte - unwürdiger Ehepartner". Als Julia in die

Ehe mit dem Prinzen gesteuert wird, nimmt dessen Debilität der Verbindung,

so jammervoll sie ist, etwas von ihrem Empörenden. Falls sie

zustandekommt - der fragmentarische Charakter des Romans macht dies

unsicher - wird Julia zur erbarmenden Mutter Maria. So endet die Julia-
Geschichte in der Sublimation einer Figur, in der die Kralle des trauma-
tisierten Autors sich nur noch in dem frustrierenden Schicksal zeigt, das er
ihr auferlegt.

Diese Kralle richtet sich aber auch gegen ihn selbst. Die
Auseinandersetzung des Autors mit seiner Schreibkunst ist ein anderer vertikaler
Text, für den die Namen bedeutsam sind. Ich muss mich darauf beschränken,

auf einige Beispiele einzugehen, mit dem Blick nicht auf allgemeine
Künstlerproblematik, sondern auf den speziellen Bezug zum Schreiben.
Bekanntlich teilen sich die Künstlerfiguren bei Hoffmann meist in zwei
auf: einen älteren "Meister" und einen begeisterten, aber leicht zu verwirrenden

jungen Adepten. Dieser trägt gewöhnlich einen verbreiteten
Namen, wie Ferdinand oder Balthasar. Die Namen der "Meister" dagegen
spiegeln jeweils eine Facette der Problematik ihrer Existenz, die oszilliert
zwischen dem Magus als Vermittler einer zweiten Welt von unsicherem
Status, dem geschickten Mechaniker, dem trickreichen Taschenspieler
und dem gottähnlichen Lenker der Geschicke anderer Menschen. Nicht
von ungefähr heisst daher einmal ein solcher Meister Professor X.13. Das
hat nichts zu tun mit dem aus dem 18. Jahrhundert überkommenen und
auch von Hoffmann häufig angewandten Abkürzungsverfahren, das einmal

Authentizität des Erzählten vortäuschen sollte. Dieser Meister ist
eine besonders vielschichtige Persönlichkeit. Als zugleich eitler und
ironischer Greis erweist er sich bei der Demonstration der von ihm
hergestellten musizierenden "Androïdes"; gleich darauf aber schaut er in
tiefem Ernst nach einem "geahneten Jenseits", wobei er rings um sich eine
wunderbare Geistermusik entzündet. Zu den beiden bekannten Kompo-

13 In der Erzählung Die Automate.

74



nenten von Hoffmanns Künstlergestalten, der Beherrschung des artistischen

Kalküls und der Vermittlung einer zweiten Welt von unsicherem

metaphysischem Status, tritt hier sehr markant noch eine dritte: die Fähigkeit,

gottähnlich menschliche Geschicke zu lenken. Sie wirkt sich dahin

aus, dass einem jungen Mann, der an die Imago einer Unbekannten gebunden

ist, die ihn einmal durch ihren Gesang tief berührt hat, diese Imago
in der äusseren Realität entzogen wird, wodurch er sie aber innerlich auf
immer gewinnt. Das X stellt die Frage nach der Legitimationsinstanz, die

zum Schreiben - und zu dessen möglicher Einwirkung auf menschliche
Schicksale - berechtigt. Dem ausbleibenden Namen entspricht die bewusst

fragmentarische Form dieser Erzählung, die nicht durch einen Abschluss
der Handlung eine Antwort vortäuschen will.

Die Gefährlichkeit dessen, der die Macht der Suggestionskraft
besitzt, wird besonders deutlich in der Entstellung eines vorgegebenen
Namens. Für das berühmte Märchen von Klein Zaches genannt Zinnober
hat Hoffmann eine Reihe von Namen aus Johann Georg Zimmermanns
Buch Über die Einsamkeit geschöpft14. Er spielt mit den bizarren Namen
frühchristlicher Heiliger, die dort angeführt werden: So tauft er etwa
zwei Fürsten Paphnutius und Barsanuph, ohne Bezug auf die gleichnamigen

Eremiten. Anders ist es, wenn er den in dieser Geschichte waltenden

Magier Prosper Alpanus nennt. Zimmermann zitiert Prosper Alpinus,
einen italienischen Arzt und Botaniker aus dem 17. Jahrhundert15. Dass

Hoffmann sich über diesen weiter informiert hat, zeigt die reizende Szene

aus dem Märchen, in der der Magier und eine Fee sich gegenseitig
ihre Zauberkraft durch Kunststücke mit dem Kaffee beweisen, denn Prosper

Alpinus war der erste, der den Kaffeebaum beschrieben hat. Warum
aber die Veränderung in Alpanusl In dieser Form verschmilzt der Name

klanglich mit Albanus, und Alban heisst der unheimliche Magnétiseur,
der in der gleichnamigen Novelle durch seine Macht über junge Seelen

eine ganze Familie zugrunde richtet. Prosper aber ist der Schlüsselname

für das Selbstverhältnis des Schreibenden. Hoffmanns ganzes Werk ist

durchzogen von Zitaten aus Shakespeares Sturm. Der Name Prospéras,
dem seine Zauberbücher Macht verleihen, trifft auch auf diesen Magier
zu, der die Bilder in seinen vergoldeten Folianten nur zu berühren braucht,
damit das Dargestellte lebendig aus den Seiten springt. Prosper Alpanus
ist ein freundlicher Mann, der seine Zauberwerkzeuge nur zu einem gu-

14 2 Bde, Frankfurt und Leipzig, 1785.

15 a.a.O., Bd.l.S. 302 f.

75



ten Zweck gebraucht. Aber er hat in seinem Gesicht "noch ein kleineres
Gesichtchen" in einem "gläsernen Gehäuse"16, und dieses ordnet sich ein
in die Reihe der scharfen kleinen Beobachter, deren Legitimation nicht

gesichert ist. Prospero und "der Kleine" sind die beiden geheimen
Namen, die der Fülle einzelner Meister-Namen zugrunde liegen.

Mit Prospero vergleicht sich ausdrücklich Meister Abraham Liscov im
Kater Murr, und zwar, als er von jenem Namenstagsfest berichtet, an dem

er durch seine mechanischen Kunststücke Julia Maria vor der Heirat mit
dem debilen Prinzen retten wollte - ein Versuch, der im Chaos endete. Er
musste erfahren, wie seine eigenen Geister ihm "Graus einjagten, und
Entsetzen!"17. In diesem Roman finden wir eine ausführliche Reflexion
über einen Namen, und zwar über den des exzentrischen Musikers Johannes

Kreisler. Dieser rühmt den "inneren Gehalt" des Nachnamens, den er
sich offenbar selbst gegeben hat. Die Etymologie "kraus" abwehrend,
deutet er ihn als Bezug auf die "wunderbaren Kreise [...], in denen sich

unser ganzes Sein bewegt, und aus denen wir nicht herauskommen können

[...]. In diesen Kreisen kreiselt sich der Kreisler [...]" (F 5/11f.). Gemeint
sind damit die Grenzen, welche die einzelne Individualität einschliessen.
Die Sehnsucht aus ihnen heraus nennt Kreisler Ironie und deren Sohn
Humor. Dem Bezug auf diesen verdankt sein väterlicher Partner seinen
Namen: Er heisst Liscov nach jenem "Humoristen", d.h. Satiriker des 18.

Jahrhunderts, dessen mutige Schärfe Hoffmanns Zeitgenossen noch
bekannt war. Warum aber Abraham? Namen aus dem Alten Testament sind
bei Hoffmann selten, und mit dem Patriarchen hat dieser Meister wenig
gemeinsam. Es scheint mir nicht unmöglich, dass Hoffmann hiervon einer
historisch-literarischen Assoziation geleitet war: Abraham a Sancta Clara.
Denn das innerste Leben dieses Meisters ist seine verlorene Gattin Chiara.
Und von hier aus fällt ein Licht auf jene schwer zu erfassende Clara im
Sandmann. Dass Hoffmann beide Frauenfiguren zusammensieht, geht
daraus hervor, dass er den Schluss der Erzählung - die ironische Präsentation

Claras als bürgerlich zufriedene Frau und Mutter - in den Roman

integriert hat, und zwar als evasive Vision Abrahams (F 5/403), der sie

gleich wieder verwirft. Das Gemeinsame von Clara und Chiara ist die

ungewöhnliche Erkenntniskraft. Stringent weist Clara dem geliebten
Nathanael nach, dass der ihn verfolgende Dämon nur der psychischen
Realität angehört. Warum kann sie Nathanael so wenig helfen? Einerseits,

16 F 3/591
17 F 5/32.

76



weil er zu tief traumatisiert ist, dann aber auch, weil in der bürgerlichen
Personenkonstellation für eine Frau als Analytikerin kein Platz ist. Nathanael
kann eine Frau nur als Projektionsfläche ertragen, auf die er das Glas
richten kann - so muss er dem Automat Olimpia verfallen. In der leicht
phantastischen Welt des Kater Murr kann sich Clara anders entfalten. Von
einem Gaukler erbt Abraham das Zigeunermädchen Chiara, das in einer
Art von ekstatischem Zustand auf Fragen Antworten zu geben weiss, die
tief in das psychische Leben der Fragenden eindringen. Es findet hier ein
ausserordentlicher Emanzipationsprozess statt. Die Gabe intuitiver
Erkenntnis fremden psychischen Lebens, vom Gaukler gewaltsam ausgenützt,

stellt Chiara freiwillig in den Dienst des geliebten Abraham. Sie
intensiviert ihre Gabe so sehr, dass sie selbst einen Fürsten zur Selbsterkenntnis

führen und dadurch in die Breite wirken kann. Abrahams Sündenfall

ist es, dass er dem Publikum zuliebe die Apparatur beibehält, die ihre
Stimme geheimnisvoll aus einer Glaskugel tönen lässt. Dass er die Person
Clara versteckt hält, büsst er damit, dass sie ihm entführt werden kann. Nur
ihre Stimme tönt noch manchmal aus der Glaskugel und erweckt Hoffnung
auf ihre Wiederkehr. Der Bezug auf Hoffmanns Schreibproblematik ist
deutlich: Ist es legitim, jene unerhörten Einblicke in die Psyche, die den

Kern seines Schreibens ausmachen, durch eine Apparatur aus Phantastischem,

Schockierendem, oft Kitschigem hindurch sprechen zu lassen? In
bezug auf das Verhältnis von Name und Person bedeutet die Veränderung
der Clara in Chiara jedenfalls, dass die Figur zwar durch den Namen

festgelegt ist auf ihren erkennenden Blick, aber nur umrisshaft und fluid;
sie ist eine Potenz, die sich in verschiedenen Versuchsanordnungen ganz
verschieden entfalten kann.

Prospero verbrennt seine Bücher. Das tut auch der Autor Hoffmann
in seinen späten Schriften - in welcher Form? In seinem letzten Märchen

gibt es keinen Magier mehr, sondern "Meister" ist jetzt "der Kleine", und

zwar als Floh. Das jugendliche Pendant des Meisters ist kein enthusiastischer

Kunstjünger mehr, sondern ein neurotisch auf seine Kindheit fixierter

junger Mann, den sein Name bei aller Besonderheit als exemplarisch
ausweist. Sein niederländisch klingender Familienname Tyss lässt sich
bei Hoffmann, der in sein Tagebuch so gern griechische Lettern eintrug,
auch als xtç lesen: ein Jemand, und zwar ein Jemand, der fremd in die
Welt gefallen ist als ein Peregrinus, wie sein Vorname lautet. Das ihm

vom Floh geschenkte Augenglas, mit dem er die Gedanken der Mitmenschen

lesen kann, hilft ihm, sich schliesslich in der Realität zurechtzufinden.

Anstatt der mit phantasmatischen Reizen ausgestatteten Verführerin

77



zu verfallen, wählt er ein ganz der gemeinsamen Lebenswelt der
Menschen angehöriges Mädchen, eine kluge junge Handwerkerin. Peregrinus'
Verzicht darauf, ihr Inneres durch das Augenglas zu prüfen, bezeichnet
auch in Hoffmanns Schreiben den Übergang in ein anderes, sehr verschiedenes

Register. Der Name des jungen Mädchens, Röschen Lämmerhirt,
scheint auf den ersten Blick die hier versuchte Versöhnung intensiven
Gefühls- und Geisteslebens mit der gemeinmenschlichen Realität
ironisch zu subvertieren. Aber es handelt sich um die gleichsam schüchterne

Einführung einer neuen Komponente, eines nicht mehr nur theatralisch
inszenierten Christentums, dessen soziale Seite durch den Nachnamen
betont wird. Rosalia aber ist die Heilige, die am Ende der Elixiere des

Teufels einen spektakulären Märtyrertod erlitt. Der scheinbar bürgerliche
Diminutiv bedeutet, dass es jetzt nicht mehr um solchen aus Erotik und

metaphysischen Restbeständen gemischten Zauber geht, sondern um die
einfache Nächstenliebe, die der kindliche Fremdling zu praktizieren sucht.

Auf eine weit heftigere Weise werden die Zauberbücher in der Erzählung

Die Irrungen mit ihrer Fortsetzung Die Geheimnisse verbrannt. In
der Geschichte der griechischen Fürstentochter, die in Berlin nach ihrem
Traumgeliebten, einem griechischen Freiheitskämpfer, sucht, hat Hoffmann
noch einmal alle seine Kunstmittel zusammengedrängt: von der Geistermusik

zum Spiegel, von den fingierten Briefen zur Traumvision - eine

Selbstparodie, die ans Selbstgericht grenzt. Der Autor ist in allen
Protagonisten präsent. Nicht nur, dass er selbst in die Geschichte eintritt,
wobei sein Name zu Hff zusammenschnurrt: Theodor heisst der lächerliche,

ebenso eitle wie feige junge Mann, der der Griechin anstelle ihres
Helden untergeschoben werden soll. "Der Kleine" wird nun dominant:
als ein boshafter Magus, winzig, verwachsen, mit langem Zopf. Sein
Name: Schnüspelpold. Der erste Teil des Namens, offenbar aus "schnüffeln"

und "lispeln" kontaminiert, kennzeichnet ihn als eine Art Spion.
Der zweite Teil reiht ihn jenen meist negativen Typen ein, die durch das

Suffix "-bold" geschaffen werden: "Lügenbold", "Trunkenbold". Auch
"Kobold" klingt an. Und gerade in der Person, die diesen unheimlichen
Namen trägt, muss Hff seinen Doppelgänger erkennen. Er erschrickt vor
dessen "scharfe[m], leuchtende[m] Blick, der ja in der Tat auch der seine

ist. - "Ich bin dein Gott, der dein Innerstes durchschaut [...]" sprach der

geisterkundige Major im Magnétiseur zu seinem Schüler. Dass die
griechische Fürstin ihn in einem Gedicht als einen Magus ohne Teufelskünste

anredet, erfreut den Autor Hff überaus. Doch er besinnt sich: der "psychische

Konsens" zwischen ihm und ihr verdankt sich ja ihrem Ursprung in

78



seinem Traum (F 5/524). Inwieweit hat eine geliebte Person überhaupt
Anteil an der Aussenwelt? Die Griechin, Projektion der Wünsche männlicher

Figuren, die alle Erscheinungsformen des Autors sind, kann keinen

eigenen Namen erhalten. Hff schreibt: "Da aber aus ferneren Entwicklungen

der Art, der Gedanke des Selbst in zweideutige Konfusion geraten
könnte, so ist davon abzubrechen" (F 5/525).

3. Implizit, diskret und radikal hat Fontane die Frage nach der Existenz
eines abgrenzbaren Selbst mittels seiner Namengebung weiterverfolgt -
freilich ohne dass ihm die Poetik des sogenannten Realismus eine direkte
Einbeziehung eigener Schreibproblematik erlaubte. Ansatzpunkt seines

Umgangs mit Namen ist durchaus noch die zeitgenössische Vorstellung
von der kohärenten und singulären Person. In seinem ersten Roman Vor
dem Sturm lässt er eine Runde junger Dichter über die Eigenart der
altdänischen Historie diskutieren, Könige nicht durch Zahlen, sondern
durch Beinamen zu bezeichnen. Es geht um den Zauber von Namen wie

Thyra Danebod oder Sigurd Ring: Sie eröffnen eine "wundervolle
Nordlandswelt, mit klippenumstellten Buchten, und vor ihnen ausgebreitet das

blaue Meer und hundert weissgebauschte Segel am Horizont" (A 2/122).
Als jemand diese suggestive Wirkung auf den Zauber des fremden Klanges

zurückführt, wird ihm entgegnet, die tiefere Wurzel sei die "Begabung

[...], Menschen, Erscheinungen, ja ganze Epochen in einem einzigen

Beiwort zu charakterisieren". Vorausgesetzt wird also, dass es ein
"Wesen" der Phänomene gibt, das im Namen erfasst werden kann.

Welche Bedeutung Fontane der Findung des adaequaten Namens zumass
und wieviel schwieriger die Versöhnung von Zeichenfunktion und Mimesis

geworden war, zeigen uns die vielen Fragmente und die Vorarbeiten zu
den Romanen. "Es muss ein Name sein mit dessen Hilfe sie von etwas

ganz Unglaublichem abstammen und was bis auf das Jahr 900 (Nordmark)
etc. zurückgeht"18. Das notierte sich Fontane beim Entwurf eines märkischen

Familienromans, der die ideologischen Probleme der Reaktionszeit
einschliesslich des Antisemitismus behandeln sollte. Diesen Namen fand

er schliesslich in dem tieremblematischen "Storch von Adebar". Das

Personenverzeichnis zu diesem geplanten Werk zeigt die Spannweite der
Fontaneschen Namensskala. Zum Freiherrn Storch von Adebar gesellt sich

18 Storch v. Adebar, in: Fragmente und frühe Erzählungen. Nachträge. Sämtliche Wer¬

ke (Nymphenburger Ausgabe), Bd.XXIV, hg. von Rainer Bachmann und Peter

Bramböck, München, 1975, S. 869.

79



Cesarine, geborene Gräfin Trebia von Trebiatinski. Sie, deren Vorname
ihre Herrschsucht anzeigt, vertritt besonders starr das konservative,
pietistische Preussentum, obwohl oder weil ihre Familie erst spät aus Italien
über Polen nach Preussen gelangt ist. Der Sohn Dagobert heiratet eine
Freiin Rebecca von Eichroeder, für die naheliegenderweise auch die
Namen Sarah und Rahel erwogen werden. Wenn sich unter den übrigen
Personen ein Pastor Mack und ein Rechtsanwalt Neigebauer befinden, so

entspricht das durchaus dem mimetischen Prinzip. Zwei Nachbarn aber
heissen in allem Ernst Attinghaus und Rudenz, zwei Leutnants gar
Archembauld L'Homme de Bonneville und Athelstan Gneomor von
Vierzehnheiligen. Hier bricht sich eine Spielfreude Bahn, die zum Teil
sicher spontan, zum Teil aber auch gesellschaftskritisch motiviert ist.
Storch ist von den Hausnamen her als Name eines Adelsgeschlechts denkbar.

Der Anspruch der Familie auf uralte Herkunft aber treibt das Bild des

Vogels mit seiner Konnotation des Steifen, Hochmütigen hervor, und so

muss sich der Freiherr auch über einen Spottartikel ärgern, der die Familie
auf ein urzeitliches Vogelpaar zurückführt. Warum aber die komisch
wirkende Verdopplung des Namens durch den volkstümlichen Übernamen
des Storchs, Adebar? Dieser Name bedeutet ursprünglich "Glücksbringer"
und tritt somit in Kontrast zur gegenwärtigen Situation der Familie, ihrer
unechten politischen und religiösen Haltung, ihrem finanziellen Niedergang.

Wenn der weltanschaulich verunsicherte Freiherr den Namen des

königlichsten Vogels trägt, Adolar, so ist dies nur als ironische Umkehrung
zu verstehen (ebenso wie bei dem abgetakelten Sänger Adolar Krola [Kroll

König], der die Parties des reichen Fabrikanten Treibel ziert). Auf der
Folie solcher Versuche werden die Wahl des Namens Pogge von Poggenpuhl
(Frosch vom Froschteich) für die in einem ausgeführten Roman so positiv
dargestellte Familie und Fontanes Stolz auf diese Namenfindung erst
einsichtig. Denn die Poggenpuhls, benannt nach so bescheidenen Tieren,
Opfern der Störche, stellen ein Gegenbild adligen Verhaltens dar: als völlig
Verarmte bewahren sie eine innerlich vornehme Gesinnung.

Damit ist jedoch die Semantik des Namens Storch noch nicht
erschöpft. Er gehört in das Netz des wiederkehrenden Storchenmotivs, das

ausser der politischen Bedeutung noch andere Signifikate hat, so das des

Vermittlers zwischen Heimat und Fremde. Diese Storchzeichen sind
wiederum Teile eines grösseren Netzes, das aus Vogelzeichen gebildet wird19.

19 Zu diesem Netz vgl. den Aufsatz der Verfasserin: "Storch, Sperling, Kakadu: eine

Fingerübung zu Fontanes schwebenden Motiven", in: Verbergendes Enthüllen, Fest-

80



Für Fontanes poetisches Verfahren ist wichtig, dass Namen und visuelle
Zeichen austauschbar sind. Der Name Storch bewegt sich auf der gleichen
Ebene wie die vielen lebendigen Störche, die bei ihm in Klosterruinen
hausen. Noch zwei andere typische Verfahren treten aus den Entwürfen
hervor. Einerseits gibt es eine gewisse Uberdeutlichkeit der redenden

Namen, die manchmal fragen lässt, ob sich hinter der Evidenz nicht
anderes versteckt. Zum andern neigt Fontane dazu, Namen, die er aus der
aussertextuellen Realität geschöpft hat, auf eine zunächst schockierend
äusserliche Weise mittels geringfügiger Änderungen in den Text zu
integrieren. So wird im Entwurf zum grossen Berliner Gesellschaftsroman
Allerlei Glück Fontanes früherer Chef, der Apotheker Rose, schlichtweg in
einen "Brose" verwandelt. Aber ebenso wie das Austauschverhältnis
zwischen Namen und Bildzeichen stellt dieses Verfahren ein Analogon zur
Wirkungsweise des Unbewussten dar und weist so auf eine Szission von
Namen und - manifester - Person, welche das poetische Streben nach

Wesensrepräsentanz unterläuft.
Von dieser lässt Fontane indes seine Figuren überzeugt sein. Verschiedene

Personen im Stechlin ziehen aus dem Namen Melusine gleich Schlüsse

auf seine Trägerin. "Ja, Schwester, du hast gut reden. So sicher wie du
wohnt eben nicht jeder. Adelheid! das ist ein Name, der passt immer. Und
im Kirchenbuche [...] steht sogar Adelheide" (A 8/292 f.). Die Romane
fliessen über von solchen Reflexionen über Namen. Allein im Stechlin sind
es so viele - darunter die Behauptung des Hauptmanns Czako, von dem

gleichnamigen Filzhut abzustammen, und die Suche der mit einem Förster
verheirateten Prinzessin nach extravaganten Namen für ihre Kinder -, dass

ich nur die aufschlussreichsten herausgreifen kann. Gleich zu Anfang wirft
der Protagonist, der alte Dubslav von Stechlin, seinem Vater vor, ihm einen

pommerschen Vornamen gegeben zu haben. Ein "Märkischer" müsse
Joachim oder Woldemar heissen. Kaum hätte ein Joachim von Stechlin jene
Aura gewonnen, die Dubslav bis heute zum Freund aller Leser gemacht
hat. Ohne dass sich der Leser dessen klar bewusst wird, weist ihn der
slavische Name schon auf jene Elemente im alten Stechlin hin, die zum
"Märkischen" im Sinne des preussischen Adligen querstehen. Die slavische

Komponente der Mark hat Fontane oft beschäftigt; in einem detaillierten
Aufsatz über Die Wenden in der Mark20 wird er den Vorzügen der älteren

Schrift für Martin Stern, hg. von Wolfram Malte Fues und Wolfram Mauser, Würzburg,

1995, S. 251-264.
20 Wanderungen durch die Mark Brandenburg, 3. Teil, Havelland, hg. von Gotthard

Erler und Rudolf Mingau, Berlin, 1991, S. 13-36.

81



Einwohner des Landes sehr gerecht. In Vor dem Sturm suchen sich zwei
Liebhaber der Vorgeschichte gegenseitig von der Präponderanz der
slavischen oder der germanischen Urbevölkerung zu überzeugen. Im
Stechlin wird dieses Thema nicht manifest behandelt; das "Wendische" ist
aber heimlich gegenwärtig, indem es die Zeichen für das Unheimlich-
Archaische bestimmter Personen liefert. So stammt jene sehr preussische
Adelheid, die imperatorische Domina eines Damenstifts, von einer Lamilie
Radegast ab - Radegast aber ist der Name eines Wendengottes. Zu dieser

Erscheinungsform des Wendischen bietet der Name des gütigen, nachdenklichen

Dubslav ein Gegengewicht. Die Bedeutung des untypischen
Namens geht aber über die Repräsentanz des Slavischen hinaus. Was den

alten Stechlin auszeichnet - seine Ideologieferne, seine Toleranz, seine

Selbstironie für all dies ist der Riss in seinem Namen gleichsam die
Pforte.

Solche Namengebung bleibt aber immer noch im Umkreis determinierender

Charakterisierung. Schwer greifbar dagegen ist der Zusammenhang
von Namen und Person bei einer der unheimlichsten Personen im Buch,
dem Lehrer Krippenstapel. Das Merkwürdige dieses Namens wird ausdrücklich

thematisiert. Er "heisst Krippenstapel, was allein schon was sagen
will" (A8/55), erklärt Dubslav seinen Gästen. Eine Deutung des Namens
wird aber nicht gegeben. Geschildert wird Krippenstapel als energischer
Schulmeister und Erforscher der Lokalhistorie, tüchtig und treu. Aber ganz
unmotiviert wird er einmal als eine Art Vision evoziert, wie er einsam eine
Wiese mäht - ein Sensenmann. Dieses Todeszeichen weist nicht nur auf
Dubslavs Tod voraus - der ja im manifesten Text ganz offen vorbereitet
wird -, sondern offenbar zeigt der Todesbote den Untergang der preussischen
Welt an, die er als Schulmeister selbst so kräftig vertritt - ein Perspektive,
die Fontane nur in einem Subtext andeuten durfte. Auch den Zeitgenossen
erscheint der Name als wunderlich - und es ist diese Fremdheit, in dem
zumindest ein Teil seiner Bedeutung liegt. Im Gegenzug zum Prinzip
konzentrierter Charakterisierung von "Wesen" gibt es einen Riss zwischen
Person und Zeichenfunktion, der sich fortsetzt als Riss zwischen Person

und Namen. Doch ist die Sachlage noch komplizierter. Person und
Todeszeichen sind vielleicht vermittelt in einer tieferen Schicht der Person. Denn
der treuherzige Pädagoge ist auch ein konkreter Todesbringer. Unter Berufung

auf die Naturgesetzlichkeit füttert er die Spinnen mit Fliegen. Am
Schluss des Romans wird mit der für Fontane so charakteristischen Betonung

von scheinbar realitätsmimetischem Detail Krippenstapels Adamsapfel

hervorgehoben. Der todverfallene und tötende Mensch - diese in

82



jeder singulären Individualität verborgene Grundschicht scheint aus der
erschreckenden Fremdheit von Krippenstapels Namen zu sprechen.

Dass die manifeste Erörterung von Namen geradezu über solche

beängstigenden Perspektiven hinwegtäuschen kann, zeigt eine Stelle aus
Cécile. "Ja, dergleichen ist mehr als Spielerei, die Namen haben eine

Bedeutung" (A 4/375), sagt zur Protagonistin ihr künftiger Liebhaber,
indem er den Namen seiner Schwester, Clothilde, als Inbegriff des Soliden

rühmt. Die wahre Funktion dieses Namens wird aber an ganz anderer
Stelle deutlich: wenn er die Schwester mit der familiären Abkürzung
Clotho anredet. Denn diese Schwester ist die Parze, die für ihn und die
Geliebte den Unheilsfaden spinnt: von ihr erfährt er Céciles Vorgeschichte,

die einer zweifachen Fürstengeliebten, und diese Kenntnis lässt seine

Verehrung in ein possessives Begehren umschlagen, das beide in den Tod
führt. Ihre Vergangenheit und ihre bleibende Koketterie reihen Cécile in
einen der "vertikalen" Texte ein, den ich nachzeichnen möchte, ehe ich
abschliessend das "horizontale" Namensnetz in Effi Briest untersuche.
Cécile erschrickt, als ihr Verehrer sich gegen die von faunischen alten
Fürsten angelegten Schönheitsgalerien ereifert. Er spricht von einer "Galerie

von Magdalenen" (A 4/340). Wie die Stelle zeigt, war "Magdalene"
bereits zum Begriff geworden21. Doch hat es eine speziellere Bedeutung,
wenn für bestimmte Frauenfiguren der Name selbst gewählt wird. Das

Bild der Maria Magdalena hat bekanntlich ein Doppelgesicht, da die
Tradition die Frau aus Magdala, die Begleiterin Jesu, die Kreuzigung und

Auferstehung Jesu miterlebte, mit der Sünderin identifizierte, die seine
Füsse salbte. Die Vermischung des Religiösen mit dem Erotischen gab
ihr offenbar im ausgehenden 19. Jahrhundert besondere Aktualität. Zu
seinem Geburtstag im Jahre 1882 erhielt Richard Wagner von Judith
Gautier ein Sonett mit eigenhändiger Illustration - Adoremus überschrieben

-, in dem sie die Verehrung für den gottgleichen Künstler mit der der

Magdalena für Christus parallelisiert22. Fontane dagegen hat die Spannung

zwischen dem Marien- und dem Magdalenen-Anteil der Heiligenfigur

in einer Art Progression bearbeitet. In Vor dem Sturm tragen die

Frauen, die zum Typus der Magdalena gehören, nicht diese Namen, weder

die temperamentvolle Ehebrecherin, die mit ihrem Geliebten
entflieht, noch ihre Tochter, welche solche Flucht mit dem vom Vater verbo-

21 In diesem Sinne gebraucht ihn Fontane auch im vielzitierten Brief an Colmar Grün¬

hagen vom 10.10.1895.
22 Lettres à Judith Gautier par Richard et Cosima Wagner, éd. par Léon Guichard,

Paris, 1964, p. 353 f.

83



tenen Bewerber wiederholt. Dennoch ist die Magdalenen-Imago
gegenwärtig. Als der von Gattin und Tochter verlassene alte Edelmann in eine

Dorfkirche tritt, erblickt er ein Kreuzigungsbild. "[...] nur eine Magdalena

lag auf den Knien und hielt das Kreuz umfasst.Es war ein hässliches

Bild [...] am hässlichsten die Magdalena.[...] Der Ausdruck sinnlich und

roh" (A 2 /213 f.). Der Verlassene muss geradezu Schutz suchen vor dem

Bild. Zugleich wird aber im Roman ein Ansatz zur Lösung des Magdale-
nen-Problems eingeführt. Zwei Frauen erhalten diesen Namen, die durchaus

keine Sünderinnen sind: Madeleine, die tote Gutsherrin, deren Andenken

Heiterkeit und Güte ausstrahlt, und die hübsche Dienerin Maline.
Fontane, nicht ahnend, welche Diskussionen dieser Name im Anschluss

an Ingeborg Bachmanns Roman Malina noch hervorrufen würde, wendet
auf dies junge Mädchen auch die ihm aus der Mischsprache des
Oderbruchs vertraute slavische Bedeutung Himbeere an, welche Frucht bei
ihm als erotisches Symbol eine grosse Rolle spielt23. Hier klingt das

Thema der "Natürlichkeit" an, das dem Zeugen des ausgehenden 19.

Jahrhunderts so wichtig wird. Es entsteht in diesem Roman eine Dreierkonstellation:

die hässliche Sünderin Magdalena - die lebensfreudige Magdalena

- und die reine Maria, repräsentiert durch das so benannte junge
Mädchen, das durch sein traumhaftes Phantasieleben fast verklärt ist.
Diese Konstellation stellt gleichsam eine ungelöste Aufgabe dar, deren

Lösung einige Jahre später im Roman Irrungen Wirrungen gefunden wird.
Dass dessen Protagonistin Magdalene heisst, erfährt der Leser erst in

der zweiten Hälfte des Buchs, leicht erstaunt, weil die bis dahin
gebrauchte Kurzform Lene meist von Helene abgeleitet wird. Nachdem die
Näherin Lene sich von ihrem Freund, dem Leutnant Botho, gelöst hat,
weil dieser die ihm aufgezwungene Konventionsehe eingehen muss,
erhält sie eine anonyme Sendung mit der Vermählungsanzeige, adressiert

an Fräulein Magdalene Nimptsch. Dieser volle Name kehrt nur einmal
wieder, am Ende des Buches, als Bothos junge Frau auf Lenes eigene
Heiratsanzeige stösst: "Es ist doch zu komisch, was es für Namen gibt!"
(A 5/165). Lene ist schon im manifesten Text eine eindrucksvolle junge
Frau, Repräsentantin einer neuen Frauengeneration, die an der eigenen
Arbeit ihren Halt hat. Doch ihre Person wird durch die Konnotationen
des Namens ungemein vertieft. Man hat bemerkt, dass dieser, zusammen
mit dem Ort der Begegnung der Liebenden, Stralau, an den Namen
Niembsch von Strehlenau anklingt, den Namen eines Dichters also, den

23 Vgl. zu dieser Symbolik den Malina-Aufsatz von Kaja Antonowicz in diesem Heft.

84



Fontane sehr verehrte. Durch diesen Namen wird eine tiefere Dimension
Lenes angedeutet, eine Intensität des Gefühls, die auf den Geliebten auch
nach der Trennung einen fast magischen Zwang ausübt. Mit dem Namen

Nimptsch ist Lene jedoch nicht geboren. Es ist der Name ihrer Adoptivmutter,

der freundlichen alten Frau, die stets an ihrem Herdfeuer sitzend
evoziert wird. Warum kann Lene nicht deren leibliche Tochter sein?
Nachrichten über ihre Herkunft werden absichtlich ausgespart. Aber auf eine
scheinbar funktionslose Weise unterhalten sich Bothos Kameraden über
den Fortbestand der "Zirkusaristokratie" durch Adoption. Es ist sehr gut
denkbar, dass hier ein Wink für Lenes Abkunft gegeben wird. Das Kind
der Fahrenden - das ist ein Motiv, das Fontane mehrfach beschäftigt hat.

Eben jene schöne, poesievolle und demütige Marie aus Vor dem Sturm ist
ein Adoptivkind wie Lene, die Tochter eines zugrundegegangenen, aber

feinen und klugen Taschenspielers. Auf der manifesten Textebene wird in
der Gestaltung ihres freien Liebesverhältnisses zu Botho, das weder aus
materiellen Interessen entspringt noch aus purer Sexualität, sondern aus

Zuneigung zu Bothos Person, das Bild der Magdalena gleichsam gereinigt.

Das Marien-Element wird dieser neuen Maria Magdalena integriert
einerseits durch die Parallele zu jener Marie, vor allem aber durch die

hingebende Liebe, mit der sie die alte Frau Nimptsch umgibt und die
umsomehr hervortritt, als sie nicht der leiblichen Mutter gilt.

Agnes Sorel wird Lene bei einem Spiel genannt, in dem die jungen
Offiziere ihre illegitimen Gefährtinnen mit Namen aus der Jungfrau von
Orléans belegen - Agnes, und keineswegs Johanna. Denn diesem Namen

gilt eine eigene Geschichte. Er musste für einen Autor besonders

prägnant sein, der sich so sehr für die pucelle interessierte, dass er, um ihren
Geburtsort zu besuchen, sich mitten im Krieg in feindliches Gebiet wagte
und prompt als Spion verhaftet wurde. Zu dieser Assoziation treten sicher
bei der Beliebtheit des Namens zu Fontanes Zeit mancherlei private.
Nicht nur Bismarcks Gattin hiess Johanna, sondern auch eine enge Freundin

von Emilie Fontane, Frau Treutier. Die erste Johanna, die in Fontanes
Romanen Bedeutung gewinnt, ist eine Anti-Heroine. Der junge Lewin v.

Vitzewitz, einer der Protagonisten von Vor dem Sturm, wird fasziniert
vom efeuumrankten Grab einer Johanna Susemihl, die, von einem
napoleonischen Soldaten verführt, zusammen mit ihrem unehelichen Kind
starb. Für Lewin wird sie zur Identifikationsfigur, als ihn die Flucht
seiner Geliebten mit seinem Rivalen in Verzweiflung stürzt. Eine sehr

merkwürdige Identifikation für einen märkischen Junker - und hier könnte
sich der Name als Schlüssel erweisen. Der slavische Name "Susomil"

85



bedeutet vielleicht "Liebe zur Fremde"24, und diese Liebe, der Johanna

auf unheilvolle Weise verfiel, übt Lewin auf einer humanen Ebene aus: er
hält sich fern von dem in seiner Umgebung um sich greifenden
Franzosenhass und sucht den elend aus Russland Heimkehrenden zu helfen.

Der Name Johanna und das Motiv Kirchhof bleiben fortan verbunden.

Die junge Halbweltdame, die in Irrungen Wirrungen den
Ubernamen Johanna erhalten hat, will durchaus einen Kirchhof besuchen, und
während der katastrophischen Wiedersehensszene zwischen Effi Briest
und ihrer Tochter wartet die Dienerin Johanna an einem Platz, der die

gleiche Efeu-Szenerie aufweist wie das Grab der Johanna Susemihl.
Freilich sticht die Individualität dieser Johanna sehr von der Johanna

Susemihls ab. Das Hausmädchen der Familie Innstetten ist eine stattliche

Erscheinung, selbstbewusst und gegenüber Männern reserviert. Das Motiv

des unehelichen Kindes bleibt mit ihr verbunden, aber in einem
charakteristischen Verfahren des Autors wird es verschoben auf ihre Kollegin

Roswitha, eine warmherzige, gutmütige Person, die Effi auf einem
Kirchhof kennenlernt. An deren Namen ist vor allem sein katholischer
Charakter wichtig, denn der "alte Glaube", den Effi selbst nicht teilt,
gewährt der an der Seite eines ungeliebten Mannes in die Fremde
Verschlagenen eine Art Schutz. Johanna dagegen hat eine unheimliche
Komponente; darauf ist gleich zurückzukommen. Zunächst sei aber das
Verfahren der Verschiebung festgehalten. Etwas Ähnliches geschieht auch in
Cécile: die hexenhaften Züge der Protagonistin werden nicht durch ihren

eigenen Namen signalisiert, sondern durch den der befreundeten Malerin,
die gerade nicht hexenhaft ist. Das Signal löst sich vom Träger ab und
steht gleichsam frei im Raum.

Effi Briest ist die Geschichte des vergeblichen Versuchs, einem
aufgedrungenen Namen gerecht zu werden. Auf ihrem Grabstein will Effi
ihren alten Namen haben: "[...] ich habe dem andern keine Ehre ge-

24 Diese Erklärung liefert Bahlow (Anm. 9). Der Freundlichkeit der Abteilung für
Deutsch-Slavische Namenforschung an der Universität Leipzig verdanke ich
ausführliche Auskünfte, die ich hier verkürzt wiedergebe: "Susemihl" ist ein
eingedeutschter Name, dessen zweites Glied sich auf das altslavische *mihlb lieb,
teuer) zurückführen lässt. Der erste Teil des Namens kann aus cuzy/cudzy fremd)
entstanden sein; möglich sind aber auch die Herleitungen aus *sülei besser,

mächtiger, stärker), aus *süs- trockenes Land) oder sused Nachbar). Ob Fontane

der Bedeutung des Namens nachgegangen ist, steht natürlich dahin; bei seinem
Interesse für Namen einerseits und die wendische Welt andererseits ist es aber nicht
unwahrscheinlich.

86



macht" (A 7/296). Auf die Suche nach den Namen für die Protagonisten
hat der Autor besonders viel Mühe verwandt25. Auffallend ist, dass er
einen Namen, welcher in der Art von Melusine den Bezug zu den

Elementen, die mythologische Komponente der Figur angedeutet hätte,

zurückgenommen hat: Betty von Ottersund. Er zog es vor, das realitäts-
mimetische Moment zu betonen, und wählte den Namen eines bekannten
märkischen Geschlechts. Auf dieser Folie tritt das Fremdartige des

Namens, den der Autor nach mehreren Ansätzen für Effis Gatten fand,
besonders hervor. Vor- und Nachnamen des Barons kommen Effis
Freundinnen gleichermassen komisch vor. Der alte Briest macht sich die
Lautanklänge Geert-Gerte und Effi-Efeu zunutze, um in seine Verlobungsrede
den Topos von der weiblichen Pflanze, die sich um den männlichen
Baumstamm ranken soll, einzuflechten. Die Aufmerksamkeit, die so auf
Innstettens Namen gelenkt wird, gilt dessen Schlüsselfunktion für die
Tiefendimension der Romanfigur. Denn unter der manifesten Gesellschaftsproblematik,

die Konventionsehe, Karrierismus und Ehrenkult zur Debatte

stellt, spielt sich ein ebenso epochentypisches Psychodrama ab. Innstetten
hat als junger Offizier Effis Mutter geliebt, die aber unter dem Zwang der
Umstände den bereits etablierten Gutsbesitzer Briest vorgezogen hat. Das

wird im Roman in aller Offenheit thematisiert; in den Subtext verbannt
wird aber das Fortleben der seelischen Bindung zwischen Innstetten und

Effis Mutter, die darum bei aller Liebe ihrem Kind gegenüber jene
ambivalente Haltung einnimmt, die dann zu ihrer Härte beim Bekanntwerden

von Effis Ehebruch führt. Diesen Subtext eröffnet Innstettens Name. Warum

die niederdeutsch-niederländische Form Geert statt des geläufigen
Gerhard? Nirgends wird gesagt, dass Innstetten aus jenen Gegenden stamme.

Fontane kannte aber sicher einen berühmten Geert: Geert Geerts ist
der Geburtsname des Erasmus von Rotterdam. Wie im Falle des Erasmus

Spikher beleuchtet der Vorname die Person: Innstetten war "eigentlich
[...] ein Zärtlichkeitsmensch und unterm Liebesstern geboren [...]" (A 7/

123). Diese seine Natur hat die Enttäuschung durch Effis Mutter abgetötet.

"[...] das Leben hat er sich nicht genommen. Aber ein bisschen war
es doch so was" (A 7/13), heisst es über dies Trauma. Seither ist Innstetten
ein lebendig Toter, und daher trägt er den Namen einer Familie, die nicht
mehr zu existieren scheint. Der Name ist realen Ortsnamen nachgebildet,
aber sein Geheimnis ist der Anklang an eine Konjunktion der Fontane so

gut vertrauten englischen Sprache: instead of. Unter diesem Zeichen steht

25 Vgl. dazu den Kommentar in A 7/516 ff.

87



sein erstorbenes Leben: Effi statt ihrer Mutter, Karriere statt einer innerlich

erfüllenden Tätigkeit. Innstetten, wie er im Buch auftritt, ist nur ein
Stellvertreter der Persönlichkeit, die er hätte sein können. Insofern ist
sein zu seinem sonstigen Denken so gar nicht passender Geisterglaube
eine logische Folge seiner Erfahrung vom Weiterleben des Toten und der
Toten. Der tote Chinese, der im Hause des falschen Ehepaars spukt, ein

Mann, dem gleichfalls die Geliebte durch eine Konventionsheirat entrissen

wurde, ist die Figuration von Innstettens eigenem toten Leben.
Hier nun kommt die Johanna-Geschichte ins Spiel. Effis künftiger

Liebhaber sucht sie an ihrem Gatten irrezumachen, indem er ihr erzählt,
wie dieser sich in der gemeinsamen Militärzeit durch Spukgeschichten,
die er erlebt habe, interessant machen wollte. Spuk erlebte er vor allen

Dingen, als er im Bischofspalast von Beauvais einquartiert war: im Hause

jenes Bischofs, der Jeanne d'Arc zum Tode verurteilte. Das Hausmädchen

Johanna aber ist es, das den Glauben an die Realität des für Effi so

beängstigenden Chinesen-Gespenstes stärkt. Nicht nur, dass sie immer
wieder davon spricht - als Effi nach dem Ende der Beziehung zu ihrem
Liebhaber in Berlin ein neues Leben beginnen will, trägt Johanna das

Gespenst in dieses hinein, in Gestalt des Chinesen-Bildchens, das sie aus
dem Spukhaus mitgenommen hat. Auf der manifesten Ebene ist sie, wie
ihre Kollegin erkennt, in Innstetten verliebt - im Subtext hält sie, da sie

Frau von Briest physisch ähnelt, die Erinnerung an jene wach. Eben
darum wird sie Innstetten, der ihr anfangs besonderes Vertrauen
entgegenbringt, nach der Katastrophe zum Ekel. Noch in einer anderen
Namenskombination aber bezeugt sich das Psychodrama im Subtext: Effis und
Innstettens Kind, im Ehebruch gezeugt wie der Knabe in den

Wahlverwandtschaften, erhält den Namen Annie - das Anagramm des

Namens, den die verlorene Geliebte des Chinesen trug.

Warum aber kann Fontane, unerschrocken im Kampf gegen zeitgenössische

Heuchelei, dieses Psychodrama nicht deutlicher darstellen? Einerseits

vielleicht infolge seiner Angst vor dem Aussprechen intimer Gefühle

- seiner Form der Angst vor der Hybris des allzu scharf blickenden
Autors -, vor allem aber wohl wegen der politischen Implikationen des

scheinbar so privaten Themas. Luise heisst Effis Mutter, eine

Nachbenennung nach der in Preussen hochverehrten Königin aus der Zeit der

Freiheitskriege. Im Falle einer anderen Frauengestalt, der pietistischen
Gräfin in Unwiederbringlich, hat man zeigen können, wie die dort dargestellte

Ehetragödie aufs engste mit der politischen Problematik der Reak-

88



tionszeit verschlungen ist26. Die in den letzten Jahren sehr scharf
gewordene politische Kritik Fontanes darf sich noch weit weniger direkt
aussprechen als die an der geltenden Sexualmoral. Als Schuldige am Tod

von Innstettens Seele und am Tod ihrer Tochter erhält Luise, die Figuration

Preussens, eine fundamentale Unheils-Konnotation, die vielleicht
ebenso schwer wiegt wie die manifeste Kritik am Bismarckstaat.

Vielfach hat sich bei Fontane - wie bei Hoffmann - die Sphäre des

unterdrückten psychischen Lebens als Brücke zwischen dem Namen und
der Person erwiesen. Einige Verfahren - die gewollte Fremdheit des

Namens, die Verschiebung - wiesen aber noch in eine andere Richtung. An
manchen Stellen ist die Namengebung allegorisch im Sinne einer arbiträren

Beziehung zwischen dem Zeichen und dem Bezeichneten. So hat

man oft auf die Beziehung hingewiesen, die durch den Namen zwischen
Effts harmlos-kindlicher Freundin Hertha und dem Herthasee auf Rügen
hergestellt wird, der Kultstätte einer - in der Perspektive des Romans -
düsteren Mutter- und Todesgöttin, welche die Ehebrecherin Effi mit Angst
und Schauder erfüllt. Aber auch der Name Hulda hat trotz seiner freundlichen

Wurzel "hold" gefährliche Konnotationen: die so benannte germanische

Geisterfrau kann auch zürnen, ebenso wie Perchta - Bertha27.

Wenn Hertha, ihre Schwester Bertha und Hulda ihr berühmtes "Effi
komm!" rufen, meint das nicht nur die Forderung nach Rückkehr in die
Kinderwelt. Es ist der Ruf einer archaischen Göttin, gegen die Effi sich

schuldig-unschuldig vergehen wird.

4. Inwiefern können Namen bei den beiden Autoren als Schlüssel gelten?
Erstens eröffnen sie einen Zugang zu rätselhaften Figuren wie der
umstrittenen Clara und dem verkannten Innstetten, aber auch zu grotesk
wirkenden Figuren wie den Erscheinungsformen des "Kleinen" bei
Hoffmann. Oft führt der Zugang, jenseits einfacher Kennzeichnung von
"Wesen", über die verborgenen Tiefenschichten der Person. Zweitens

spricht das Verhältnis zwischen Namen und Figur von der Konzeption der
Personalität bei den Autoren. Wo Typen entworfen werden, wie die "Mei-

26 Michael Masanetz, "Awer de Floth, de is dull!" und "In Splitter fällt der Erdenball /
Einst gleich dem Glück von Edenhall". Fontanes Unwiederbringlich - das

Weltuntergangsspiel eines postmodernen Realisten", in Fontane Blätter, 52, 1993,
S. 68-90 und 56, 1993, S. 80-101.

27 Vgl. Jacob Grimm, Deutsche Mythologie, 1. Bd., Reprint Frankfurt/Berlin, 1981,
S. 207-234, Cap. XIII, Göttinnen (siehe Nirdu, Holda, Perahta).

89



ster" bei Hoffmann oder die verführt-verführenden Frauen bei Fontane,
werden deren Facetten durch die wechselnden Namen herausgearbeitet.
So entstehen durch die Einzelwerke hindurch gleichsam komplexe Personen,

die unter verschiedenen Bedingungen verschiedene Entfaltungsmöglichkeiten

zeigen. Das ist nur möglich, weil es bei Hoffmann und bei

Fontane, quer zur Vorstellung von der Kohärenz und Singularität der

Person, eine andere gibt, welche die Person als offen und virtuell sieht, als

einen aus bestimmten Anlagen gebildeten fluiden Umriss. Ingeborg Bachmann

hebt in ihrem Essay Vom Umgang mit Namen28 diese zweite
Konzeption als eine spezifisch moderne, die sie an Faulkners Namengebung
exemplifiziert, von der traditionellen ab, in der kohärente Charaktere
durch Namen festgelegt werden konnten. Hoffmann und Fontane zeigen,
dass es diese "moderne" Konzeption schon im 19. Jahrhundert gibt. Der
Riss zwischen Namen und Person kann schon bei ihnen so weit gehen,
dass die symbolische Bedeutung des Namens sich von seinem Träger
völlig ablöst und Sachverhalte jenseits dieses Trägers bezeichnet. Erhärtet
sich so der Verdacht, dass die Vorstellung von der kohärenten und singulä-
ren Person niemals mehr war als ein Konstrukt? Dies, so glaube ich, gilt
nur, wenn dazu die Vorstellung vom Selbstbewusstsein dieser Person und

von einem ihr innewohnenden determinierenden Telos gehört. Jener Riss
bezeichnet ja nur eine partielle Tendenz. Leitend ist bei Hoffmann und bei

Fontane, so scheint mir, das Bild der komplexen und widerspruchsvollen,
aber letztlich noch zusammenhängenden Person.

Erstaunlich fest und dauerhaft aber ist das Netz der Zeichen, das bei

beiden Autoren das Schreiben generiert. Dass die Namen aufmerksam
machen auf diese Netze und auf die Tatsache, dass ausser den in sich

geschlossenen Texten auch unabgeschlossene entstehen, welche jene tran-
szendieren, das scheint mir der dritte und wichtigste Schlüssel zu sein29.

28 Werke, hg. von Christine Koschel u.a.. Bd. IV, München, 1978, S. 238-254.
29 Die hier skizzierten Verfahrensweisen Fontanes werden ausführlicher untersucht im

Aufsatz der Verfasserin: "Adam Krippenstapel und Cacilia Hexel. Namengebung bei
Fontane" (erscheint in: Fontane Blätter, 1996).

90



Résumé

L'acte de nommer est étroitement lié à la conception de la personnalité. Cette relation
devient très complexe dans la mesure où, dans la vie et dans la littérature, le choix des

noms s'est individualisé. Hoffmann et Fontane ont en commun qu'ils donnent souvent le

même nom à des personnages différents. Cela exige, de la part du lecteur, une double
perspective: il y a, d'un côté, la fonction des noms à l'intérieur d'un texte; de l'autre
côté, les noms récurrents signalent l'existence de textes "traversants". L'analyse dans les

deux sens nous permet une meilleure compréhension de certains personnages en nous
ouvrant un accès à leurs dimensions cachées. Elle nous montre les personnages littéraires
du XIXe siècle déjà en route vers la déconstruction du concept de la personnalité singulière
et cohérente. De plus, elle révèle un réseau de signes étonnamment stable qui structure,
chez les deux auteurs, la totalité de leurs oeuvres.

91




	Namen als Schlüssel bei Hoffmann und bei Fontane

