Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1996)
Heft: 23
Artikel: Namen als Schlissel bei Hoffmann und bei Fontane
Autor: Boschenstein, Renate
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Renate Boschenstein

NAMEN ALS SCHLUSSEL
BEI HOFFMANN UND BEI FONTANE

1. Zu den Figuren, um die sich die Literaturwissenschaft vielfach deu-
tend bemiiht hat und die dennoch ritselhaft bleiben, gehoren Clara, die
Geliebte des Protagonisten in Hoffmanns Sandmann, und Innstetten, der
Gatte der Effi Briest. Hat Nathanael, als er am Schluss durch das Per-
spektiv des unheimlichen Wetterglashindlers die ruhige, verniinftige Clara
als Automat erblickt, in seiner Braut die Inkarnation eines toten und
todbringenden Rationalismus erkannt, oder haben jene in der Erzdhlung
angefiihrten Kiinstler recht, die Clara wegen ihres inspirierenden Blicks
und ihrer heilsamen Ironie verehren? — Fontane bedankte sich bei Joseph
Viktor Widmann fiir dessen gerechtes Urteil iiber den “armen Innstetten”,
denn dieser, den der Autor als “ganz ausgezeichnetes Menschenexemplar”
konzipiert hatte, wurde von den ersten Lesern und Leserinnen des Ro-
mans sogleich abgelehnt, gar als “Ekel™, und dass er ein Inbegriff von
Pedanterie und Karrierismus sei, ist ein Topos geblieben, wenngleich ihm
im Roman durchaus Ziige verliechen werden, die von diesem Bild abwei-
chen’. In beiden Fillen scheint mir, dass von den Namen her ein kldren-
des Licht auf die Figuren fillt.

Zunichst mochte ich aber begriinden, warum ich die Funktion von
Namen gerade bei diesen beiden Autoren untersuche. Motiviert wurde ich
bei jedem einzeln durch die Faszination, die Namen fiir ihn besitzen. Es
zeigte sich aber, dass in bezug auf Namengebung auch objektive Gemein-
samkeiten zwischen beiden bestehen. Ausserliterarisch und innerliterarisch
befinden sich beide jeweils in einer bestimmten Phase eines Entwicklungs-
prozesses, der in der Zeit von Hoffmanns Produktion einsetzte und in der

I Richard Brinkmann und Waltraud Wiethélter (Hg.), Dichter iiber ihre Dichtungen,
Theodor Fontane, Teil 11, Miinchen, 1973, S. 454 (vgl. auch S. 452).

2 Auch Giinter Grass hat diesen Topos — wie viele andere Klischeevorstellungen von
den Fontaneschen Figuren — in seinen Roman Ein weites Feld ibernommen (Gottin-
gen, 1995).

67



Fontanes voll entfaltet war. Ausserliterarisch bezeichnet der Beginn des
19. Jahrhunderts in Deutschland grosso modo den Ubergang zur modernen
Praxis individualisierender Namengebung. Michael Mitterauer hat in sei-
nem Buch Ahnen und Heilige® ein eindrucksvolles Bild der fiir die européi-
sche Praxis massgebenden Traditionen entworfen: der jiidischen, der anti-
ken, der frithchristlichen. Das alte Prinzip der “Nachbenennung” — nach
Eltern oder sonstigen Verwandten, nach Paten, nach Heiligen, nach Fiir-
sten — wird um 1800 langsam abgelost durch eine freiere, den persénlichen
Neigungen der Eltern entspringende Namenwahl. Eine der ersten grossen
Modewellen war die Vorliebe fiir “altdeutsche” Namen. Achim und Bettina
von Arnim zogerten nicht, ihren Sohnen die Namen Freimund, Siegmund,
Kithnemund und Friedmund zu geben, jeweils entsprechend dem Stand
der Befreiungskriege. Goethe dusserte sich in Dichtung und Wahrheit (11.
Buch) durchaus wohlwollend iiber die

historisch-poetischen Taufnamen, die sich an die Stelle der heiligen, nicht sel-
ten zum Argernis der taufenden Geistlichen, in die deutsche Kirche eingedrun-
gen [...] Auch dieser Trieb, sein Kind durch einen wohlklingenden Namen,
wenn er auch sonst nichts weiter hinter sich hitte, zu adeln, ist 16blich, und
diese Verkniipfung einer eingebildeten Welt mit der wirklichen verbreitet sogar
iiber das ganze Leben der Person einen anmutigen Schimmer. Ein schones
Kind, welches wir mit Wohlgefallen Bertha nennen, wiirden wir zu beleidigen
glauben, wenn wir es Urselblandine nennen sollten.

Bereits 1825 erschien ein Buch iiber Die Moden in den Taufnamen®,
dessen Verfasser konstatiert, dass der Klang der Namen stirker wirkt als
ihre Semantik. Solche Personalisierung der Namengebung ist natiirlich
ein Indikator der neuen Situation des Subjekts. Matthias Waltz hat ein-
leuchtend die Ablosung des alten europdischen Sozialsystems durch das
moderne an der Funktion der Namen abgelesen®: Einem System, in dem
dem Menschen weithin sein Platz durch den ererbten Namen angewiesen
wurde — Zwang und Sicherheit —, folgt ein neues, in dem er sich “seinen
Namen machen muss” in einem eigenen Lebensentwurf — Freiheit und
Verunsicherung. Auf diesen Ubergang zu achten, sind beide, Hoffmann
und Fontane, insofern verpflichtet, als ein Teil ihres Schreibens sich an
der Mimesis der aussertextuellen Welt orientiert. Auch fiir die Namenge-
bung gilt daher weitgehend das Gebot des “disguised symbolism”: Beide

3 Miinchen, 1993.
4 Johann Christian Dolz, Leipzig, 1825.
5 Ordnung der Namen, Frankfurt a.M., 1993.

68



miissen die Kunst entwickeln, die Funktion der Namen als Zeichentréiger
zu vereinen mit der Mimesis der herrschenden Praxis der Namengebung.
Fir Hoffmann gilt dies Gebot natiirlich weit weniger streng. Auch in den
realititsmimetischen Partien seiner Erzdhlungen konnen zeittypische und
symbolische Namen kommentarlos gepaart werden: Walter und Formosus®.
Die Serapionsbriider tragen teils modische altdeutsche Namen wie Ottmar
und Lothar, teils jene Namen von Heiligen und Kirchenvitern, die den
Autor faszinieren: Cyprian, Vinzenz, Sylvester. In Fontanes Welt ist die
Forderung nach Entsprechung von Namen und Milieu strikt geworden:
“Wer aus Friesack ist, darf nicht Raoul heissen.””

Neben dieser epochenbedingten Zusammengehorigkeit gibt es aber
auch ein Gemeinsames, das gerade diese beiden Autoren verbindet. Bei
beiden wiederholen sich Figurennamen. Schwerlich konnen wir uns bei
Thomas Mann eine zweite Tony vorstellen oder bei George Eliot einen
zweiten Silas. Bei Hoffmann aber gibt es einen ganzen Trupp von jungen
Minnern namens Ludwig, bei Fontane mehrere Waldemars. Hier entsteht
eine beunruhigende Frage. Die alte Vorstellung, dass mit dem Namen —
etwa dem des Patrons — der Mensch festgelegt sei auf ein bestimmtes
Modell, setzt sich in der modernen Literatur um in die Aura, die mit
einem bestimmten Namen verbunden ist und eine gewisse Prognose fiir
das Lebensschicksal einschliesst. Wir wissen, wie zentral fiir beide Auto-
ren das Problem der Determination ist. Wie konnen aber verschiedene
Personen unter dem Gesetz des gleichen Namens stehen? Wie vertragt
sich diese Praxis mit dem zunehmenden Singularititsbewusstsein der Per-
sonen im 19. Jahrhundert? Diese Fragen sind zu verfolgen.

Die Wiederkehr der Namen schreibt mir fiir deren Untersuchung ein
bestimmtes Verfahren vor. Einerseits muss die Funktion der Namen im
Gewebe eines Textes analysiert werden, also gleichsam horizontal; ande-
rerseits i1st die vertikale Linie nachzuzeichnen, welche die Namen durch
verschiedene Texte hindurch bilden. An weiteren Perspektiven sind zu
beachten: die Wirkungsweise der Namen, d.h. ihre semantische Potenz,
der Ficher der literarischen und historischen Assoziationen und die Klang-

6 Lebens-Ansichten des Katers Murr, in: Samtliche Werke in 6 Bdanden (DKV), Bd. 5,
hg. von Hartmut Steinecke und Gerhard Allroggen, Frankfurt a.M., 1992, S. 139 ff.
(Nach dieser Ausgabe -F- wird Hoffmann im Folgenden zitiert)

7 Der Stechlin, in: Romane und Erzdhlungen, hg. von Peter Goldammer u.a. (Aufbau-
Verlag), Bd.8, Berlin, 1993, S. 11. (Nach dieser Ausgabe -A- wird Fontane im
Folgenden zitiert.)

69



wirkung sowie die Moglichkeit, mit dem Namen zu spielen, indem man
ihn in seine Bestandteile auflost; dann die Form der Prisenz der Namen
im Text: als voller Name, als Vor- oder Familienname, als Koseform, um
einen Titel erginzt, durch Umschreibungen ersetzt. Diese Detailarbeit des
Autors werde ich freilich nur an wenigen Proben nachvollziehen konnen.
Es kommen hinzu die Fragen nach den Quellen der Namen, nach Refle-
xionen iiber Namen in den Texten und in Ausserungen der Autoren sowie
nach der Arbeit an der Namengebung im Produktionsprozess.

2. Bei Hoffmanns Namengebung springt zunichst das Moment der per-
sonlichen Projektion des Autors in die Texte ins Auge. Die Verehrung,
die ihn seinen dritten Namen “Wilhelm” gegen “Amadeus” vertauschen
liess, verleiht auch den Namen Johannes und Chrysostomus, die Mozart
nach den Heiligen seines Geburtstags trug, Schliisselpositionen in Hoff-
manns Namensystem — insbesondere dem “sanften Namen” Johannes,
den der Musiker Kreisler erhilt, der von Hoffmann selbst wie von seinen
Freunden als Identifikationsfigur des Autors angesehen wurde (F 5/77).
Fiir diesen Kiinstler par excellence sind die Namen umso wichtiger, als er
zunichst — in den frithen Kreisleriana-Skizzen —, pointiert als Person
ohne familialen Hintergrund eingefiihrt wird: “Wo ist er her? — Niemand
weiss es. — Wer waren seine Eltern?”” Das Zentrum des “Lehrbriefs”, den
Kreisler sich selber schreibt, bildet die Geschichte eines Jiinglings
Chrysostomus, der sowohl den Missbrauch der Musik durch einen Ver-
filhrer wie die wahre aus der Natur stromende Musik erfihrt. Doch wird
auch Hoffmanns “theophorer” biirgerlicher Name Theodor in seinen Schrif-
ten geradezu ausgestreut. Wie die frithen fiktionalen Briefe Schreiben
eines Klostergeistlichen... und Der Freund sich an einen Theodor rich-
ten, so noch einer der spiten Briefe aus den Bergen. Theodor heisst auch
einer der Serapionsbriider. Diese Dissemination der eigenen Namen in
den Schriften zeigt an, dass, aller Doktrin zum Trotz, deren biographi-
sche Verwurzelung nicht verleugnet werden darf.

Das gilt auch fiir die Erzédhlung, deren Namenkonstellation ich jetzt —
horizontal — analysieren mochte: Die Abenteuer der Sylvester-Nacht. In
diesem ausserordentlich subtil komponierten Text verkniipft sich die Na-
mensthematik mit der des Spiegelbildes. Der Ich-Erzihler gibt sich kei-
nen Namen; er nennt sich der reisende Enthusiast (F 2,1/325). Er befindet
sich in einer verzweifelten Situation. Auf einer Sylvester-Party hat er
seine verlorene Geliebte als Gattin eines grotesken Mannes wiedergese-
hen. Die Gefahr eines todlichen Riickfalls in die alte Bindung erwichst

70



ithm aus dem ambivalenten Verhalten der Geliebten, einem Wechsel von
Distanz und einer sehnsiichtigen Vertraulichkeit, die ihm eine Fortdauer
ihrer Liebe vorspiegelt. “In dem einzigen Namen Julia! wollte ich alle
Himmelsseligkeit aussprechen” (F 2,1/338). Gerettet wird er durch einen
zufdlligen Zimmergefihrten, der seinerseits “Giulietta-Giulietta ...” seufzt.
Dieser Gefihrte wird zum warnenden Doppelginger — durch sein Schrei-
ben. Fiir den Icherzihler zeichnet er die Geschichte seiner tatsachlichen
Preisgabe an eine analoge Verfiihrerin Julia auf, die ihn sein Spiegelbild
gekostet hat. Was bedeutet das? Hoffmanns Spiegel haben nichts mit der
Narziss-Tradition zu tun; sie sind das Medium der Selbsterkenntnis, und
deren Verlust bedroht auch den Icherzihler, dem aus dem Spiegel bereits
nicht mehr das eigene Gesicht, sondern das der Julia entgegentritt. Aber
die Schrift des Doppelgingers iibernimmt die Funktion des Spiegels. Ihr
Verfasser nennt sich Erasmus Spikher. Der Vorname weist ihn als einen
im Bann des Eros Gefangenen aus. Im Nachnamen bringt Hoffmann in
der Weise des “disguised symbolism™ einen ganz gewdhnlichen Namen
zum Sprechen. Spiker hiess ein Berliner Bibliothekar, so dass sich der
Name dem sehr plastisch evozierten Berliner Ambiente der Erzdhlung
einordnet®. Zugleich gibt der Anklang an “Spiegler” dem Namen eine
deutende Funktion. Diese geht noch weiter. Zwar trigt die Herkunft des
Namens — Nagelschmied oder Speicheraufseher —° zum Verstiandnis nichts
bei, aber Hoffmann greift auf die Bedeutung “schauen” zuriick, die
“spieken” oder “spicken” im Niederdeutschen haben kann'’. So verweist
der Name auf ein Zentralmotiv von Hoffmanns Schreiben: die Frage nach
der Moglichkeit zutreffenden Erkennens. Diese Fihigkeit hat Spikher
sowohl verloren wie — in der Reflexion des Schreibenden iiber den Verlust
— wiedergewonnen. Warum aber hat der Autor dem Namen ein h einge-
fugt? Er ldsst sich so lesen als “spiek-her”, “schau-her”, ein Appell, der
sich ebenso an den Icherzihler wie an den Leser richtet.

Der Icherzihler bezeichnet Spikher meist als “den Kleinen” — wie
auch Hoffmann von Freunden genannt wurde. Diese Umschreibung ge-

8 Samuel Heinrich Spiker war an der Koniglichen Bibliothek angestellt; er betitigte
sich auch als Dichter und Liederkomponist. Vgl. Friedrich Schnapp (Hg.), E.TA.
Hoffmann in Aufzeichnungen seiner Freunde und Bekannten, Miinchen, 1974, S. 942
und 423.

9 Vgl. den Artikel “Spie(c)ker” bei: Hans Bahlow, Deutsches Namenlexikon, Frank-
furt a.M., 1972,

10 Vgl. Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. 10/1, Leipzig, 1905,
Spalte 2220.

71



winnt in Hoffmanns Schriften den Charakter eines Namens. In der frithen
Skizze Der Dei von Elba in Paris ist der Icherzihler ein Tiirmer, der von
seiner Hohe herab die Reaktion der Biirger auf Napoleons Ausbruch aus
Elba beobachtet, optisch und akustisch. Das ermdglicht ihm ein “Perspek-
tiv’, das ihm ein geheimnisvoller “Kleiner” reicht, der sich aus einem
Mondstrahl in ein gelbes Minnlein verwandelt hat. Dessen Kommentare
helfen thm dazu, tber das sinnlich Wahrnehmbare hinaus Charakter und
Motivationen der diskutierenden Biirger zu durchschauen. Dabei enthiillt
der kleine Text eine Beunruhigung, die sich als tiefer Zwiespalt durch
Hoffmanns Schreiben zieht. Das Glas erlaubt dem Tiirmer eine radikale
Dekonstruktion von Napoleons suggestiver Wirkung auf die Zeitgenos-
sen. Andererseits deutet “der Kleine” an, dass er zum “Stand” der Teufel
gehort. Gerade also jene Fahigkeit, die den Autor Hoffmann auszeichnet,
der psychologische Scharfblick, konnte illegitim sein, Hybris, Zerstorung
des Vertrauens zu den Mitmenschen. Von zwei Seiten her ist kiirzlich das
Problem des erkennenden Sehens bei Hoffmann neu beleuchtet worden.
Ulrich Stadler hat die Realien des Gebrauchs von optischen Instrumenten
in Hoffmanns Zeit untersucht und festgestellt, dass diese infolge ihrer
noch unvollkommenen Konstruktion — unscharfe Randzonen und Ent-
stellung der Farben — eher Unsicherheit iiber die Natur des Wahrgenom-
menen erzeugten, eine Unsicherheit, die noch verstéirkt wurde durch ihre
kommerzielle Ausnutzung in Vorfithrungen, die das Publikum gerade durch
Verzerrung vertrauter Gegenstidnde zu schockieren suchten''. Auf die Be-
deutung von Gauklern und Taschenspielern bei Hoffmann, die iiber den
metaphysisch abgestiitzten “Magiern” zu leicht ibersehen wiirden, und
deren politische Implikationen hat Michael Rohrwasser hingewiesen'?.
Das Problem besteht fiir den Autor Hoffmann aber nun gerade darin, dass
es zwischen Magier und Taschenspieler keine deutliche Trennung gibt.
Dieser Autor erscheint mit Namen als Adressat am Schluss der Erzih-
lung von der Sylvesternacht, welche im ubrigen das ganze Panorama
seiner Namens-Einfille aufgeboten hat: Namen lebender Personen, litera-
rische Namen, traditionsgemiss “sprechende” Namen wie den des Teufels
“Doktor Dapertutto”. Dabei fillt auf, dass wie dieser nicht nur Personen
aus der burgerlichen Welt Titel erhalten, sondern gerade auch solche aus

11 “Von Brillen, Lorgnetten, Fernrohren und Kuffischen Sonnenmikroskopen”, E.T.A.
Hoffmann Jahrbuch, Bd. 1, 1992/93, S. 91-105.

12 “Optik und Politik. Die Figur des Zauberers bei E.T.A. Hoffmann”, Text und Kritik,
Sonderband E.T.A. Hoffmann, Miinchen, 1992, S. 32-44.

72



der sogenannten “phantastischen”, so dass die angebotene Dichotomie der
Weltstruktur von vornherein tiberspielt wird. Es gibt auch Figuren, denen
der Name und damit die Personalitit verweigert wird: so heisst Spikhers
Gattin, die den Spiegelbildlosen verstdsst, nur “die Frau”. Wenn Spikhers
Sohnlein Rasmus genannt wird, so ist das nicht nur eine kindliche Variante
des viterlichen Namens: das abgetrennte “E” entreisst dem Namen den
Bezug auf die Liebe, und in der Tat weiss der Kleine den unvollkommenen
Vater nur zu verspotten. Der zentrale Name Julia aber ist aus der
aussertextuellen Welt in den Text hineingespiegelt worden. Die junge
Musikschiilerin, der Hoffmanns Leidenschaft galt, hiess bekanntlich Julia.
Das Trauma des Autors, ihre Konventionsheirat mit einem geistlosen
Grobian, wird in mehreren Texten abgearbeitet. So entsteht, was ich einen
“transzendierenden Text” nennen mdochte: die Julia-Geschichte. Dieser
kommt zugute, dass der Name Julia bedeutende Assoziationen mitbringt:
ausser der Geliebten Romeos wird die von St. Preux evoziert, ausserdem —
zumindest fiir den Autor selbst — die Protagonistin von Calderons Andacht
zum Kreuz. Erscheint in der Sylvesternacht Julia als die angeklagte Verfiih-
rerin, so wird sie in den Forschungen des Hundes Berganza von aller
Schuld gereinigt und als geopferte junge Kiinstlerin zur heiligen Cicilia
verklart. Ganz verindert wird die Perspektive in der Erzdhlung Das stei-
nerne Herz, einer zu wenig beachteten psychopathologischen Studie. Do-
kument der Pathologie des Protagonisten ist ein Herz aus dunkelrotem
Marmor, durch das er die willentliche Abtétung seiner Gefiihle nach der
Hinwendung der geliebten Julia zu einem anderen Bewerber und dem
vermeintlichen Verrat seines Bruders symbolisieren will. Grund jener
Abwendung war aber er selbst, seine masochistische Unterwerfung unter
pessimistische Visionen. An einem Erinnerungstag wird das Trauma ge-
heilt — in anderen Personen, welche aber als verjiingte Ich-Formen lesbar
sind. Das wird eben dadurch deutlich gemacht, dass diese Personen — der
Neffe und physische Doppelginger des Protagonisten und die Tochter
seiner Geliebten, die sich nun miteinander verbinden kénnen — die glei-
chen Namen tragen wie die einst gescheiterten Liebenden.

Der Sieg iiber die Versteinerung findet statt am Tag von Mariae Geburt
— und die Kombination der Namen Julia und Maria ist essentiell fiir den
bedeutendsten Teil des transzendierenden Textes, das Schicksal der Julia
im Kreisler-Teil des Kater Murr. Diese spitere Julia Maria ist weder eine
ambivalente Imago wie die Julia der Sylvesternacht noch eine verklirte
Cicilia. Die Breite der Romanform erlaubt es, sie weit stiarker in einen
Lebenszusammenhang zu stellen, und zwar in die etwas surrealen Verhéltnis-

73



se in der Schein-Residenz eines mediatisierten Miniatur-Fiirsten. Insbeson-
dere die Gespriache mit der Freundin, der ebenso scharfsinnigen wie
neurotischen Prinzessin, lassen Einfithlungsgabe und Giite der musika-
lisch hochbegabten Julia erkennen. Sie singt mit einem Enthusiasmus, der
den Kapellmeister Kreisler zu ihrem Anbeter macht. Zugleich hat sie aber
die Geduld, sich mit dem zuriickgebliebenen jungen Prinzen zu beschifti-
gen. Solche Schwesterlichkeit dndert die Konstellation “geistvoller Lieb-
haber — kongeniale Geliebte — unwiirdiger Ehepartner”. Als Julia in die
Ehe mit dem Prinzen gesteuert wird, nimmt dessen Debilitit der Verbin-
dung, so jammervoll sie ist, etwas von ihrem Emporenden. Falls sie
zustandekommt — der fragmentarische Charakter des Romans macht dies
unsicher — wird Julia zur erbarmenden Mutter Maria. So endet die Julia-
Geschichte in der Sublimation einer Figur, in der die Kralle des trauma-
tisierten Autors sich nur noch in dem frustrierenden Schicksal zeigt, das er
ihr auferlegt.

Diese Kralle richtet sich aber auch gegen ihn selbst. Die Auseinan-
dersetzung des Autors mit seiner Schreibkunst ist ein anderer vertikaler
Text, fiir den die Namen bedeutsam sind. Ich muss mich darauf beschrin-
ken, auf einige Beispiele einzugehen, mit dem Blick nicht auf allgemeine
Kiinstlerproblematik, sondern auf den speziellen Bezug zum Schreiben.
Bekanntlich teilen sich die Kiinstlerfiguren bei Hoffmann meist in zwei
auf: einen ilteren “Meister” und einen begeisterten, aber leicht zu verwir-
renden jungen Adepten. Dieser triagt gewohnlich einen verbreiteten Na-
men, wie Ferdinand oder Balthasar. Die Namen der “Meister” dagegen
spiegeln jeweils eine Facette der Problematik ihrer Existenz, die oszilliert
zwischen dem Magus als Vermittler einer zweiten Welt von unsicherem
Status, dem geschickten Mechaniker, dem trickreichen Taschenspieler
und dem gottihnlichen Lenker der Geschicke anderer Menschen. Nicht
von ungefahr heisst daher einmal ein solcher Meister Professor X.'°. Das
hat nichts zu tun mit dem aus dem 18. Jahrhundert iiberkommenen und
auch von Hoffmann héufig angewandten Abkiirzungsverfahren, das ein-
mal Authentizitit des Erzéhlten vortduschen sollte. Dieser Meister ist
eine besonders vielschichtige Personlichkeit. Als zugleich eitler und iro-
nischer Greis erweist er sich bei der Demonstration der von ihm herge-
stellten musizierenden “Androides”; gleich darauf aber schaut er in tie-
fem Ernst nach einem “geahneten Jenseits”, wobei er rings um sich eine
wunderbare Geistermusik entziindet. Zu den beiden bekannten Kompo-

13 In der Erzdhlung Die Automate.

74



nenten von Hoffmanns Kiinstlergestalten, der Beherrschung des artisti-
schen Kalkiils und der Vermittlung einer zweiten Welt von unsicherem
metaphysischem Status, tritt hier sehr markant noch eine drntte: die Fahig-
keit, gottdhnlich menschliche Geschicke zu lenken. Sie wirkt sich dahin
aus, dass einem jungen Mann, der an die Imago einer Unbekannten gebun-
den ist, die ihn einmal durch ihren Gesang tief beriihrt hat, diese Imago
in der dusseren Realitdt entzogen wird, wodurch er sie aber innerlich auf
immer gewinnt. Das X stellt die Frage nach der Legitimationsinstanz, die
zum Schreiben — und zu dessen moglicher Einwirkung auf menschliche
Schicksale — berechtigt. Dem ausbleibenden Namen entspricht die bewusst
fragmentarische Form dieser Erzidhlung, die nicht durch einen Abschluss
der Handlung eine Antwort vortduschen will.

Die Gefihrlichkeit dessen, der die Macht der Suggestionskraft be-
sitzt, wird besonders deutlich in der Entstellung eines vorgegebenen Na-
mens. Fir das beriihmte Méarchen von Klein Zaches genannt Zinnober
hat Hoffmann eine Reihe von Namen aus Johann Georg Zimmermanns
Buch Uber die Einsamkeit geschopft'*. Er spielt mit den bizarren Namen
frithchristlicher Heiliger, die dort angefiihrt werden: So tauft er etwa
zwel Firsten Paphnutius und Barsanuph, ohne Bezug auf die gleichnami-
gen Eremiten. Anders ist es, wenn er den in dieser Geschichte waltenden
Magier Prosper Alpanus nennt. Zimmermann zitiert Prosper Alpinus, ei-
nen italienischen Arzt und Botaniker aus dem 17. Jahrhundert's. Dass
Hoffmann sich iiber diesen weiter informiert hat, zeigt die reizende Sze-
ne aus dem Mirchen, in der der Magier und eine Fee sich gegenseitig
ihre Zauberkraft durch Kunststiicke mit dem Kaffee beweisen, denn Pros-
per Alpinus war der erste, der den Kaffeebaum beschrieben hat. Warum
aber die Verinderung in Alpanus? In dieser Form verschmilzt der Name
klanglich mit Albanus, und Alban heisst der unheimliche Magnetiseur,
der in der gleichnamigen Novelle durch seine Macht tiber junge Seelen
eine ganze Familie zugrunde richtet. Prosper aber ist der Schliisselname
fir das Selbstverhiltnis des Schreibenden. Hoffmanns ganzes Werk ist
durchzogen von Zitaten aus Shakespeares Sturm. Der Name Prosperos,
dem seine Zauberbiicher Macht verleihen, trifft auch auf diesen Magier
zu, der die Bilder in seinen vergoldeten Folianten nur zu beriihren braucht,
damit das Dargestellte lebendig aus den Seiten springt. Prosper Alpanus
ist ein freundlicher Mann, der seine Zauberwerkzeuge nur zu einem gu-

14 2 Bde, Frankfurt und Leipzig, 1785.
15 a.a.0., Bd.l,S.302f.

75



ten Zweck gebraucht. Aber er hat in seinem Gesicht “noch ein kleineres
Gesichtchen” in einem “gldasernen Gehéuse™'¢, und dieses ordnet sich ein
in die Reihe der scharfen kleinen Beobachter, deren Legitimation nicht
gesichert ist. Prospero und “der Kleine” sind die beiden geheimen Na-
men, die der Fiille einzelner Meister-Namen zugrunde liegen.

Mit Prospero vergleicht sich ausdriicklich Meister Abraham Liscov im
Kater Murr, und zwar, als er von jenem Namenstagsfest berichtet, an dem
er durch seine mechanischen Kunststiicke Julia Maria vor der Heirat mit
dem debilen Prinzen retten wollte — ein Versuch, der im Chaos endete. Er
musste erfahren, wie seine eigenen Geister ihm “Graus einjagten, und
Entsetzen!”". In diesem Roman finden wir eine ausfiihrliche Reflexion
iber einen Namen, und zwar iiber den des exzentrischen Musikers Johan-
nes Kreisler. Dieser rihmt den “inneren Gehalt” des Nachnamens, den er
sich offenbar selbst gegeben hat. Die Etymologie “kraus” abwehrend,
deutet er ihn als Bezug auf die “wunderbaren Kreise [...], in denen sich
unser ganzes Sein bewegt, und aus denen wir nicht herauskommen kénnen
[...]. In diesen Kreisen kreiselt sich der Kreisler [...]” (F 5/77f.). Gemeint
sind damit die Grenzen, welche die einzelne Individualitit einschliessen.
Die Sehnsucht aus ihnen heraus nennt Kreisler /ronie und deren Sohn
Humor. Dem Bezug auf diesen verdankt sein viterlicher Partner seinen
Namen: Er heisst Liscov nach jenem “Humoristen”, d.h. Satiriker des 18.
Jahrhunderts, dessen mutige Schirfe Hoffmanns Zeitgenossen noch be-
kannt war. Warum aber Abraham? Namen aus dem Alten Testament sind
bei Hoffmann selten, und mit dem Patriarchen hat dieser Meister wenig
gemeinsam. Es scheint mir nicht unmdglich, dass Hoffmann hier von einer
historisch-literarischen Assoziation geleitet war: Abraham a Sancta Clara.
Denn das innerste Leben dieses Meisters ist seine verlorene Gattin Chiara.
Und von hier aus féllt ein Licht auf jene schwer zu erfassende Clara im
Sandmann. Dass Hoffmann beide Frauenfiguren zusammensieht, geht
daraus hervor, dass er den Schluss der Erzahlung — die ironische Prisenta-
tion Claras als biirgerlich zufriedene Frau und Mutter — in den Roman
integriert hat, und zwar als evasive Vision Abrahams (F 5/403), der sie
gleich wieder verwirft. Das Gemeinsame von Clara und Chiara ist die
ungewohnliche Erkenntniskraft. Stringent weist Clara dem geliebten
Nathanael nach, dass der ihn verfolgende Dimon nur der psychischen
Realitit angehort. Warum kann sie Nathanael so wenig helfen? Einerseits,

16 F 3/591
17 ES'32

76



well er zu tief traumatisiert ist, dann aber auch, weil in der biirgerlichen
Personenkonstellation fiir eine Frau als Analytikerin kein Platz ist. Nathanael
kann eine Frau nur als Projektionsfliche ertragen, auf die er das Glas
richten kann — so muss er dem Automat Olimpia verfallen. In der leicht
phantastischen Welt des Kater Murr kann sich Clara anders entfalten. Von
einem Gaukler erbt Abraham das Zigeunermiddchen Chiara, das in einer
Art von ekstatischem Zustand auf Fragen Antworten zu geben weiss, die
tief in das psychische Leben der Fragenden eindringen. Es findet hier ein
ausserordentlicher Emanzipationsprozess statt. Die Gabe intuitiver Er-
kenntnis fremden psychischen Lebens, vom Gaukler gewaltsam ausge-
niitzt, stellt Chiara freiwillig in den Dienst des geliebten Abraham. Sie
intensiviert thre Gabe so sehr, dass sie selbst einen Fiirsten zur Selbster-
kenntnis fiihren und dadurch in die Breite wirken kann. Abrahams Siinden-
fall ist es, dass er dem Publikum zuliebe die Apparatur beibehilt, die ihre
Stimme geheimnisvoll aus einer Glaskugel tonen lédsst. Dass er die Person
Clara versteckt hilt, biisst er damit, dass sie ihm entfithrt werden kann. Nur
ithre Stimme tont noch manchmal aus der Glaskugel und erweckt Hoffnung
auf ihre Wiederkehr. Der Bezug auf Hoffmanns Schreibproblematik ist
deutlich: Ist es legitim, jene unerhorten Einblicke in die Psyche, die den
Kern seines Schreibens ausmachen, durch eine Apparatur aus Phantasti-
schem, Schockierendem, oft Kitschigem hindurch sprechen zu lassen? In
bezug auf das Verhiltnis von Name und Person bedeutet die Verdnderung
der Clara in Chiara jedenfalls, dass die Figur zwar durch den Namen
festgelegt ist auf ihren erkennenden Blick, aber nur umrisshaft und fluid;
sie ist eine Potenz, die sich in verschiedenen Versuchsanordnungen ganz
verschieden entfalten kann.

Prospero verbrennt seine Biicher. Das tut auch der Autor Hoffmann
in seinen spiten Schriften — in welcher Form? In seinem letzten Mérchen
gibt es keinen Magier mehr, sondern “Meister” ist jetzt “der Kleine”, und
zwar als Floh. Das jugendliche Pendant des Meisters ist kein enthusiasti-
scher Kunstjiinger mehr, sondern ein neurotisch auf seine Kindheit fixier-
ter junger Mann, den sein Name bei aller Besonderheit als exemplarisch
ausweist. Sein niederlidndisch klingender Familienname Tyss ldsst sich
bei Hoffmann, der in sein Tagebuch so gern griechische Lettern eintrug,
auch als t1g lesen: ein Jemand, und zwar ein Jemand, der fremd in die
Welt gefallen ist als ein Peregrinus, wie sein Vorname lautet. Das ihm
vom Floh geschenkte Augenglas, mit dem er die Gedanken der Mitmen-
schen lesen kann, hilft ihm, sich schliesslich in der Realitit zurechtzufin-
den. Anstatt der mit phantasmatischen Reizen ausgestatteten Verfiihrerin

77



zu verfallen, wihlt er ein ganz der gemeinsamen Lebenswelt der Men-
schen angehoriges Midchen, eine kluge junge Handwerkerin. Peregrinus’
Verzicht darauf, ihr Inneres durch das Augenglas zu priifen, bezeichnet
auch in Hoffmanns Schreiben den Ubergang in ein anderes, sehr verschie-
denes Register. Der Name des jungen Midchens, Roschen Limmerhirt,
scheint auf den ersten Blick die hier versuchte Versohnung intensiven
Gefiihls- und Geisteslebens mit der gemeinmenschlichen Realitit iro-
nisch zu subvertieren. Aber es handelt sich um die gleichsam schiichterne
Einfithrung einer neuen Komponente, eines nicht mehr nur theatralisch
inszenierten Christentums, dessen soziale Seite durch den Nachnamen
betont wird. Rosalia aber ist die Heilige, die am Ende der Elixiere des
Teufels einen spektakuldren Mirtyrertod erlitt. Der scheinbar biirgerliche
Diminutiv bedeutet, dass es jetzt nicht mehr um solchen aus Erotik und
metaphysischen Restbestinden gemischten Zauber geht, sondern um die
einfache Nichstenliebe, die der kindliche Fremdling zu praktizieren sucht.

Auf eine weit heftigere Weise werden die Zauberbiicher in der Erzih-
lung Die Irrungen mit ihrer Fortsetzung Die Geheimnisse verbrannt. In
der Geschichte der griechischen Fiirstentochter, die in Berlin nach ihrem
Traumgeliebten, einem griechischen Freiheitskdmpfer, sucht, hat Hoffmann
noch einmal alle seine Kunstmittel zusammengedrangt: von der Geister-
musik zum Spiegel, von den fingierten Briefen zur Traumvision — eine
Selbstparodie, die ans Selbstgericht grenzt. Der Autor ist in allen Prot-
agonisten prisent. Nicht nur, dass er selbst in die Geschichte eintritt,
wobei sein Name zu Hff zusammenschnurrt: Theodor heisst der licherli-
che, ebenso eitle wie feige junge Mann, der der Griechin anstelle ihres
Helden untergeschoben werden soll. “Der Kleine” wird nun dominant:
als ein boshafter Magus, winzig, verwachsen, mit langem Zopf. Sein
Name: Schnispelpold. Der erste Teil des Namens, offenbar aus “schniif-
feln” und “lispeln” kontaminiert, kennzeichnet ihn als eine Art Spion.
Der zweite Teil reiht ihn jenen meist negativen Typen ein, die durch das
Suffix “-bold” geschaffen werden: “Liigenbold”, “Trunkenbold”. Auch
“Kobold™” klingt an. Und gerade in der Person, die diesen unheimlichen
Namen trigt, muss Hff seinen Doppelginger erkennen. Er erschrickt vor
dessen “scharfe[m], leuchtende[m] Blick, der ja in der Tat auch der seine
ist. — “Ich bin dein Gott, der dein Innerstes durchschaut [...]” sprach der
geisterkundige Major im Magnetiseur zu seinem Schiiler. Dass die grie-
chische Firstin ihn in einem Gedicht als einen Magus ohne Teufelskiinste
anredet, erfreut den Autor Hff tiberaus. Doch er besinnt sich: der “psychi-
sche Konsens” zwischen ihm und ihr verdankt sich ja ithrem Ursprung in

78



seinem Traum (F 5/524). Inwieweit hat eine geliebte Person tiberhaupt
Anteil an der Aussenwelt? Die Griechin, Projektion der Wiinsche méannli-
cher Figuren, die alle Erscheinungsformen des Autors sind, kann keinen
eigenen Namen erhalten. Hff schreibt: “Da aber aus ferneren Entwicklun-
gen der Art, der Gedanke des Selbst in zweideutige Konfusion geraten
konnte, so i1st davon abzubrechen” (F 5/525).

3. Implizit, diskret und radikal hat Fontane die Frage nach der Existenz
eines abgrenzbaren Selbst mittels seiner Namengebung weiterverfolgt —
freilich ohne dass ihm die Poetik des sogenannten Realismus eine direkte
Einbeziehung eigener Schreibproblematik erlaubte. Ansatzpunkt seines
Umgangs mit Namen ist durchaus noch die zeitgendssische Vorstellung
von der kohirenten und singulidren Person. In seinem ersten Roman Vor
dem Sturm ldsst er eine Runde junger Dichter iiber die Eigenart der
altdanischen Historie diskutieren, Konige nicht durch Zahlen, sondern
durch Beinamen zu bezeichnen. Es geht um den Zauber von Namen wie
Thyra Danebod oder Sigurd Ring: Sie eroffnen eine “wundervolle Nord-
landswelt, mit klippenumstellten Buchten, und vor ihnen ausgebreitet das
blaue Meer und hundert weissgebauschte Segel am Horizont” (A 2/122).
Als jemand diese suggestive Wirkung auf den Zauber des fremden Klan-
ges zurickfiihrt, wird ihm entgegnet, die tiefere Wurzel sei die “Bega-
bung [...], Menschen, Erscheinungen, ja ganze Epochen in einem einzi-
gen Beiwort zu charakterisieren”. Vorausgesetzt wird also, dass es ein
“Wesen” der Phinomene gibt, das im Namen erfasst werden kann.
Welche Bedeutung Fontane der Findung des adaequaten Namens zumass
und wieviel schwieriger die Versohnung von Zeichenfunktion und Mime-
sis geworden war, zeigen uns die vielen Fragmente und die Vorarbeiten zu
den Romanen. “Es muss ein Name sein mit dessen Hilfe sie von etwas
ganz Unglaublichem abstammen und was bis auf das Jahr 900 (Nordmark)
etc. zuriickgeht”'®. Das notierte sich Fontane beim Entwurf eines mirki-
schen Familienromans, der die ideologischen Probleme der Reaktionszeit
einschliesslich des Antisemitismus behandeln sollte. Diesen Namen fand
er schliesslich in dem tieremblematischen “Storch von Adebar”. Das
Personenverzeichnis zu diesem geplanten Werk zeigt die Spannweite der
Fontaneschen Namensskala. Zum Freiherrn Storch von Adebar gesellt sich

18 Storch v. Adebar, in: Fragmente und friihe Erzdhlungen. Nachtrédge. Samtliche Wer-
ke (Nymphenburger Ausgabe), Bd.XXIV, hg. von Rainer Bachmann und Peter
Brambock, Miinchen, 1975, S. 869.

79



Cesarine, geborene Grifin Trebia von Trebiatinski. Sie, deren Vorname
ihre Herrschsucht anzeigt, vertritt besonders starr das konservative, pieti-
stische Preussentum, obwohl oder weil ihre Familie erst spit aus Italien
iiber Polen nach Preussen gelangt ist. Der Sohn Dagobert heiratet eine
Freiin Rebecca von Eichroeder, fiir die naheliegenderweise auch die Na-
men Sarah und Rahel erwogen werden. Wenn sich unter den iibrigen
Personen ein Pastor Mack und ein Rechtsanwalt Neigebauer befinden, so
entspricht das durchaus dem mimetischen Prinzip. Zwei Nachbarn aber
heissen in allem Ernst Attinghaus und Rudenz, zwei Leutnants gar
Archembauld L’'Homme de Bonneville und Athelstan Gneomor von
Vierzehnheiligen. Hier bricht sich eine Spielfreude Bahn, die zum Teil
sicher spontan, zum Teil aber auch gesellschaftskritisch motiviert ist.
Storch ist von den Hausnamen her als Name eines Adelsgeschlechts denk-
bar. Der Anspruch der Familie auf uralte Herkunft aber treibt das Bild des
Vogels mit seiner Konnotation des Steifen, Hochmiitigen hervor, und so
muss sich der Freiherr auch iiber einen Spottartikel drgern, der die Familie
auf ein urzeitliches Vogelpaar zuriickfithrt. Warum aber die komisch wir-
kende Verdopplung des Namens durch den volkstiimlichen Ubernamen
des Storchs, Adebar? Dieser Name bedeutet urspriinglich “Gliicksbringer”
und tritt: somit in Kontrast zur gegenwirtigen Situation der Familie, ihrer
unechten politischen und religidsen Haltung, ihrem finanziellen Nieder-
gang. Wenn der weltanschaulich verunsicherte Freiherr den Namen des
koniglichsten Vogels trigt, Adolar, so ist dies nur als ironische Umkehrung
zu verstehen (ebenso wie bei dem abgetakelten Sdnger Adolar Krola [Kroll
= Konig], der die Parties des reichen Fabrikanten Treibel ziert). Auf der
Folie solcher Versuche werden die Wahl des Namens Pogge von Poggenpuhl
(Frosch vom Froschteich) fiir die in einem ausgefiihrten Roman so positiv
dargestellte Familie und Fontanes Stolz auf diese Namenfindung erst
einsichtig. Denn die Poggenpuhls, benannt nach so bescheidenen Tieren,
Opfern der Storche, stellen ein Gegenbild adligen Verhaltens dar: als vollig
Verarmte bewahren sie eine innerlich vornehme Gesinnung.

Damit ist jedoch die Semantik des Namens Storch noch nicht er-
schopft. Er gehort in das Netz des wiederkehrenden Storchenmotivs, das
ausser der politischen Bedeutung noch andere Signifikate hat, so das des
Vermittlers zwischen Heimat und Fremde. Diese Storchzeichen sind wie-
derum Teile eines grosseren Netzes, das aus Vogelzeichen gebildet wird'®.

19 Zu diesem Netz vgl. den Aufsatz der Verfasserin: “Storch, Sperling, Kakadu: eine
Fingeriibung zu Fontanes schwebenden Motiven”, in: Verbergendes Enthiillen, Fest-

80



Fir Fontanes poetisches Verfahren ist wichtig, dass Namen und visuelle
Zeichen austauschbar sind. Der Name Storch bewegt sich auf der gleichen
Ebene wie die vielen lebendigen Storche, die bei ihm in Klosterruinen
hausen. Noch zwei andere typische Verfahren treten aus den Entwiirfen
hervor. Einerseits gibt es eine gewisse Uberdeutlichkeit der redenden
Namen, die manchmal fragen ldsst, ob sich hinter der Evidenz nicht
anderes versteckt. Zum andern neigt Fontane dazu, Namen, die er aus der
aussertextuellen Realitdt geschopft hat, auf eine zunichst schockierend
dusserliche Weise mittels geringfiigiger Anderungen in den Text zu inte-
grieren. So wird im Entwurf zum grossen Berliner Gesellschaftsroman
Allerlei Gliick Fontanes fritherer Chef, der Apotheker Rose, schlichtweg in
einen “Brose” verwandelt. Aber ebenso wie das Austauschverhiltnis zwi-
schen Namen und Bildzeichen stellt dieses Verfahren ein Analogon zur
Wirkungsweise des Unbewussten dar und weist so auf eine Szission von
Namen und — manifester — Person, welche das poetische Streben nach
Wesensreprisentanz unterlduft.

Von dieser ldsst Fontane indes seine Figuren iiberzeugt sein. Verschie-
dene Personen im Stechlin ziechen aus dem Namen Melusine gleich Schliis-
se auf seine Trigerin. “Ja, Schwester, du hast gut reden. So sicher wie du
wohnt eben nicht jeder. Adelheid! das ist ein Name, der passt immer. Und
im Kirchenbuche [...] steht sogar Adelheide” (A 8/292 f.). Die Romane
fliessen liber von solchen Reflexionen iiber Namen. Allein im Stechlin sind
es so viele — darunter die Behauptung des Hauptmanns Czako, von dem
gleichnamigen Filzhut abzustammen, und die Suche der mit einem Forster
verheirateten Prinzessin nach extravaganten Namen fiir ihre Kinder —, dass
ich nur die aufschlussreichsten herausgreifen kann. Gleich zu Anfang wirft
der Protagonist, der alte Dubslav von Stechlin, seinem Vater vor, thm einen
pommerschen Vornamen gegeben zu haben. Ein “Markischer” miisse Joa-
chim oder Woldemar heissen. Kaum hitte ein Joachim von Stechlin jene
Aura gewonnen, die Dubslav bis heute zum Freund aller Leser gemacht
hat. Ohne dass sich der Leser dessen klar bewusst wird, weist ihn der
slavische Name schon auf jene Elemente im alten Stechlin hin, die zum
“Mairkischen” im Sinne des preussischen Adligen querstehen. Die slavische
Komponente der Mark hat Fontane oft beschiftigt; in einem detaillierten
Aufsatz iiber Die Wenden in der Mark® wird er den Vorziigen der dlteren

schrift fir Martin Stern, hg. von Wolfram Malte Fues und Wolfram Mauser, Wiirz-
burg, 1995, S. 251-264.

20 Wanderungen durch die Mark Brandenburg, 3. Teil, Havelland, hg. von Gotthard
Erler und Rudolf Mingau, Berlin, 1991, S. 13-36.

81



Einwohner des Landes sehr gerecht. In Vor dem Sturm suchen sich zwei
Liebhaber der Vorgeschichte gegenseitig von der Priponderanz der
slavischen oder der germanischen Urbevélkerung zu liberzeugen. Im
Stechlin wird dieses Thema nicht manifest behandelt; das “Wendische” ist
aber heimlich gegenwirtig, indem es die Zeichen fiir das Unheimlich-
Archaische bestimmter Personen liefert. So stammt jene sehr preussische
Adelheid, die imperatorische Domina eines Damenstifts, von einer Familie
Radegast ab — Radegast aber ist der Name eines Wendengottes. Zu dieser
Erscheinungsform des Wendischen bietet der Name des giitigen, nachdenk-
lichen Dubslav ein Gegengewicht. Die Bedeutung des untypischen Na-
mens geht aber iiber die Reprisentanz des Slavischen hinaus. Was den
alten Stechlin auszeichnet — seine Ideologieferne, seine Toleranz, seine
Selbstironie —: fiir all dies ist der Riss in seinem Namen gleichsam die
Pforte.

Solche Namengebung bleibt aber immer noch im Umkreis determinie-
render Charakterisierung. Schwer greifbar dagegen ist der Zusammenhang
von Namen und Person bei einer der unheimlichsten Personen im Buch,
dem Lehrer Krippenstapel. Das Merkwiirdige dieses Namens wird ausdriick-
lich thematisiert. Er “heisst Krippenstapel, was allein schon was sagen
will” (A 8/55), erkliart Dubslav seinen Gésten. Eine Deutung des Namens
wird aber nicht gegeben. Geschildert wird Krippenstapel als energischer
Schulmeister und Erforscher der Lokalhistorie, tiichtig und treu. Aber ganz
unmotiviert wird er einmal als eine Art Vision evoziert, wie er einsam eine
Wiese miht — ein Sensenmann. Dieses Todeszeichen weist nicht nur auf
Dubslavs Tod voraus — der ja im manifesten Text ganz offen vorbereitet
wird —, sondern offenbar zeigt der Todesbote den Untergang der preussischen
Welt an, die er als Schulmeister selbst so kriftig vertritt — ein Perspektive,
die Fontane nur in einem Subtext andeuten durfte. Auch den Zeitgenossen
erscheint der Name als wunderlich — und es ist diese Fremdheit, in dem
zumindest ein Teil seiner Bedeutung liegt. Im Gegenzug zum Prinzip
konzentrierter Charakterisierung von “Wesen” gibt es einen Riss zwischen
Person und Zeichenfunktion, der sich fortsetzt als Riss zwischen Person
und Namen. Doch ist die Sachlage noch komplizierter. Person und Todes-
zeichen sind vielleicht vermittelt in einer tieferen Schicht der Person. Denn
der treuherzige Pidagoge ist auch ein konkreter Todesbringer. Unter Beru-
fung auf die Naturgesetzlichkeit fiittert er die Spinnen mit Fliegen. Am
Schluss des Romans wird mit der fiir Fontane so charakteristischen Beto-
nung von scheinbar realititsmimetischem Detail Krippenstapels Adams-
apfel hervorgehoben. Der todverfallene und tétende Mensch — diese in

82



Jeder singuldren Individualitidt verborgene Grundschicht scheint aus der
erschreckenden Fremdheit von Krippenstapels Namen zu sprechen.

Dass die manifeste Erorterung von Namen geradezu iiber solche be-
angstigenden Perspektiven hinwegtduschen kann, zeigt eine Stelle aus
Cécile. “Ja, dergleichen ist mehr als Spielerei, die Namen haben eine
Bedeutung” (A 4/375), sagt zur Protagonistin ihr kiinftiger Liebhaber,
indem er den Namen seiner Schwester, Clothilde, als Inbegriff des Soli-
den rithmt. Die wahre Funktion dieses Namens wird aber an ganz anderer
Stelle deutlich: wenn er die Schwester mit der familidren Abkiirzung
Clotho anredet. Denn diese Schwester ist die Parze, die fiir ihn und die
Geliebte den Unheilsfaden spinnt: von ihr erfihrt er Céciles Vorgeschich-
te, die einer zweifachen Fiirstengeliebten, und diese Kenntnis ldsst seine
Verehrung in ein possessives Begehren umschlagen, das beide in den Tod
fuhrt. Ihre Vergangenheit und ihre bleibende Koketterie reihen Cécile in
einen der “vertikalen” Texte ein, den ich nachzeichnen moéchte, ehe ich
abschliessend das “horizontale” Namensnetz in Effi Briest untersuche.
Cécile erschrickt, als ihr Verehrer sich gegen die von faunischen alten
Fiirsten angelegten Schonheitsgalerien ereifert. Er spricht von einer “Ga-
lerie von Magdalenen™ (A 4/340). Wie die Stelle zeigt, war “Magdalene”
bereits zum Begriff geworden?'. Doch hat es eine speziellere Bedeutung,
wenn fiir bestimmte Frauenfiguren der Name selbst gewihlt wird. Das
Bild der Maria Magdalena hat bekanntlich ein Doppelgesicht, da die
Tradition die Frau aus Magdala, die Begleiterin Jesu, die Kreuzigung und
Auferstehung Jesu miterlebte, mit der Siinderin identifizierte, die seine
Fiisse salbte. Die Vermischung des Religiosen mit dem Erotischen gab
ithr offenbar im ausgehenden 19. Jahrhundert besondere Aktualitit. Zu
seinem Geburtstag im Jahre 1882 erhielt Richard Wagner von Judith
Gautier ein Sonett mit eigenhdndiger Illustration — Adoremus tberschrie-
ben —, in dem sie die Verehrung fiir den gottgleichen Kiinstler mit der der
Magdalena fiir Christus parallelisiert’?. Fontane dagegen hat die Span-
nung zwischen dem Marien- und dem Magdalenen-Anteil der Heiligenfi-
gur in einer Art Progression bearbeitet. In Vor dem Sturm tragen die
Frauen, die zum Typus der Magdalena gehoren, nicht diese Namen, we-
der die temperamentvolle Ehebrecherin, die mit ihrem Geliebten ent-
flieht, noch ihre Tochter, welche solche Flucht mit dem vom Vater verbo-

21 In diesem Sinne gebraucht ihn Fontane auch im vielzitierten Brief an Colmar Griin-
hagen vom 10.10.1895.

22 Lettres a Judith Gautier par Richard et Cosima Wagner, éd. par Léon Guichard,
Paris, 1964, p. 353 f.

83



tenen Bewerber wiederholt. Dennoch ist die Magdalenen-Imago gegen-
wartig. Als der von Gattin und Tochter verlassene alte Edelmann in eine
Dorfkirche tritt, erblickt er ein Kreuzigungsbild. “[...] nur eine Magdale-
na lag auf den Knien und hielt das Kreuz umfasst.Es war ein hissliches
Bild [...] am hédsslichsten die Magdalena.[...] Der Ausdruck sinnlich und
roh” (A 2 /213 f.). Der Verlassene muss geradezu Schutz suchen vor dem
Bild. Zugleich wird aber im Roman ein Ansatz zur Losung des Magdale-
nen-Problems eingefiihrt. Zwei Frauen erhalten diesen Namen, die durch-
aus keine Siinderinnen sind: Madeleine, die tote Gutsherrin, deren Anden-
ken Heiterkeit und Giite ausstrahlt, und die hiibsche Dienerin Maline.
Fontane, nicht ahnend, welche Diskussionen dieser Name im Anschluss
an Ingeborg Bachmanns Roman Malina noch hervorrufen wiirde, wendet
auf dies junge Midchen auch die ihm aus der Mischsprache des Oder-
bruchs vertraute slavische Bedeutung Himbeere an, welche Frucht bei
ihm als erotisches Symbol eine grosse Rolle spielt”. Hier klingt das
Thema der “Natiirlichkeit” an, das dem Zeugen des ausgehenden 19.
Jahrhunderts so wichtig wird. Es entsteht in diesem Roman eine Dreierkon-
stellation: die héssliche Siinderin Magdalena — die lebensfreudige Magda-
lena — und die reine Maria, reprisentiert durch das so benannte junge
Midchen, das durch sein traumhaftes Phantasieleben fast verklart ist.
Diese Konstellation stellt gleichsam eine ungeloste Aufgabe dar, deren
Losung einige Jahre spiter im Roman Irrungen Wirrungen gefunden wird.

Dass dessen Protagonistin Magdalene heisst, erfihrt der Leser erst in
der zweiten Hilfte des Buchs, leicht erstaunt, weil die bis dahin ge-
brauchte Kurzform Lene meist von Helene abgeleitet wird. Nachdem die
Niherin Lene sich von ihrem Freund, dem Leutnant Botho, gelost hat,
weil dieser die ihm aufgezwungene Konventionsehe eingehen muss, er-
hilt sie eine anonyme Sendung mit der Vermihlungsanzeige, adressiert
an Friaulein Magdalene Nimptsch. Dieser volle Name kehrt nur einmal
wieder, am Ende des Buches, als Bothos junge Frau auf Lenes eigene
Heiratsanzeige stosst: “Es ist doch zu komisch, was es fiir Namen gibt!”
(A 5/165). Lene ist schon im manifesten Text eine eindrucksvolle junge
Frau, Reprisentantin einer neuen Frauengeneration, die an der eigenen
Arbeit ihren Halt hat. Doch ihre Person wird durch die Konnotationen
des Namens ungemein vertieft. Man hat bemerkt, dass dieser, zusammen
mit dem Ort der Begegnung der Liebenden, Stralau, an den Namen
Niembsch von Strehlenau anklingt, den Namen eines Dichters also, den

23 Vgl. zu dieser Symbolik den Malina-Aufsatz von Kaja Antonowicz in diesem Heft.

84



Fontane sehr verehrte. Durch diesen Namen wird eine tiefere Dimension
Lenes angedeutet, eine Intensitit des Gefiihls, die auf den Geliebten auch
nach der Trennung einen fast magischen Zwang ausiibt. Mit dem Namen
Nimptsch ist Lene jedoch nicht geboren. Es ist der Name ihrer Adoptiv-
mutter, der freundlichen alten Frau, die stets an ithrem Herdfeuer sitzend
evoziert wird. Warum kann Lene nicht deren leibliche Tochter sein? Nach-
richten uber ihre Herkunft werden absichtlich ausgespart. Aber auf eine
scheinbar funktionslose Weise unterhalten sich Bothos Kameraden iiber
den Fortbestand der “Zirkusaristokratie” durch Adoption. Es ist sehr gut
denkbar, dass hier ein Wink fiir Lenes Abkunft gegeben wird. Das Kind
der Fahrenden — das ist ein Motiv, das Fontane mehrfach beschiftigt hat.
Eben jene schone, poesievolle und demiitige Marie aus Vor dem Sturm ist
ein Adoptivkind wie Lene, die Tochter eines zugrundegegangenen, aber
feinen und klugen Taschenspielers. Auf der manifesten Textebene wird in
der Gestaltung ihres freien Liebesverhiltnisses zu Botho, das weder aus
materiellen Interessen entspringt noch aus purer Sexualitdt, sondern aus
Zuneigung zu Bothos Person, das Bild der Magdalena gleichsam gerei-
nigt. Das Marien-Element wird dieser neuen Maria Magdalena integriert
einerseits durch die Parallele zu jener Marie, vor allem aber durch die
hingebende Liebe, mit der sie die alte Frau Nimptsch umgibt und die
umsomehr hervortritt, als sie nicht der leiblichen Mutter gilt.

Agnes Sorel wird Lene bei einem Spiel genannt, in dem die jungen
Offiziere ihre illegitimen Gefahrtinnen mit Namen aus der Jungfrau von
Orléans belegen — Agnes, und keineswegs Johanna. Denn diesem Namen
gilt eine eigene Geschichte. Er musste fiir einen Autor besonders pra-
gnant sein, der sich so sehr fiir die pucelle interessierte, dass er, um ihren
Geburtsort zu besuchen, sich mitten im Krieg in feindliches Gebiet wagte
und prompt als Spion verhaftet wurde. Zu dieser Assoziation treten sicher
bei der Beliebtheit des Namens zu Fontanes Zeit mancherlei private.
Nicht nur Bismarcks Gattin hiess Johanna, sondern auch eine enge Freun-
din von Emilie Fontane, Frau Treutler. Die erste Johanna, die in Fontanes
Romanen Bedeutung gewinnt, ist eine Anti-Heroine. Der junge Lewin v.
Vitzewitz, einer der Protagonisten von Vor dem Sturm, wird fasziniert
vom efeuumrankten Grab einer Johanna Susemihl, die, von einem napo-
leonischen Soldaten verfithrt, zusammen mit ithrem unehelichen Kind
starb. Fir Lewin wird sie zur Identifikationsfigur, als ihn die Flucht
seiner Geliebten mit seinem Rivalen in Verzweiflung stiirzt. Eine sehr
merkwiirdige Identifikation fiir einen méarkischen Junker — und hier kénnte
sich der Name als Schliissel erweisen. Der slavische Name “Susomil”

85



bedeutet vielleicht “Liebe zur Fremde”?*, und diese Liebe, der Johanna
auf unheilvolle Weise verfiel, iibt Lewin auf einer humanen Ebene aus: er
hilt sich fern von dem in seiner Umgebung um sich greifenden
Franzosenhass und sucht den elend aus Russland Heimkehrenden zu hel-
fen. Der Name Johanna und das Motiv Kirchhof bleiben fortan verbun-
den. Die junge Halbweltdame, die in Irrungen Wirrungen den Uber-
namen Johanna erhalten hat, will durchaus einen Kirchhof besuchen, und
wihrend der katastrophischen Wiedersehensszene zwischen Effi Briest
und ihrer Tochter wartet die Dienerin Johanna an einem Platz, der die
gleiche Efeu-Szenerie aufweist wie das Grab der Johanna Susemihl.

Freilich sticht die Individualitit dieser Johanna sehr von der Johanna
Susemihls ab. Das Hausmédchen der Familie Innstetten ist eine stattliche
Erscheinung, selbstbewusst und gegeniiber Minnern reserviert. Das Mo-
tiv des unehelichen Kindes bleibt mit ihr verbunden, aber in einem cha-
rakteristischen Verfahren des Autors wird es verschoben auf ihre Kolle-
gin Roswitha, eine warmherzige, gutmiitige Person, die Effi auf einem
Kirchhof kennenlernt. An deren Namen ist vor allem sein katholischer
Charakter wichtig, denn der “alte Glaube”, den Effi selbst nicht teilt,
gewihrt der an der Seite eines ungeliebten Mannes in die Fremde Ver-
schlagenen eine Art Schutz. Johanna dagegen hat eine unheimliche Kom-
ponente; darauf ist gleich zuriickzukommen. Zunichst sei aber das Ver-
fahren der Verschiebung festgehalten. Etwas Ahnliches geschieht auch in
Cécile: die hexenhaften Ziige der Protagonistin werden nicht durch ihren
eigenen Namen signalisiert, sondern durch den der befreundeten Malerin,
die gerade nicht hexenhaft ist. Das Signal 16st sich vom Triager ab und
steht gleichsam frei im Raum.

Effi Briest ist die Geschichte des vergeblichen Versuchs, einem auf-
gedrungenen Namen gerecht zu werden. Auf ithrem Grabstein will Effi
ithren alten Namen haben: “[...] ich habe dem andern keine Ehre ge-

24 Diese Erklirung liefert Bahlow (Anm. 9). Der Freundlichkeit der Abteilung fiir
Deutsch-Slavische Namenforschung an der Universitit Leipzig verdanke ich aus-
fithrliche Auskiinfte, die ich hier verkiirzt wiedergebe: “Susemihl” ist ein einge-
deutschter Name, dessen zweites Glied sich auf das altslavische *mihl, (= lieb,
teuer) zurlickfiihren lésst. Der erste Teil des Namens kann aus cuzy/cudzy (= fremd)
entstanden sein; moglich sind aber auch die Herleitungen aus *siilei (= besser,
méchtiger, stirker), aus *sis- (= trockenes Land) oder sused (= Nachbar). Ob Fonta-
ne der Bedeutung des Namens nachgegangen ist, steht natiirlich dahin; bei seinem
Interesse fiir Namen einerseits und die wendische Welt andererseits ist es aber nicht
unwahrscheinlich.

86



macht” (A 7/296). Auf die Suche nach den Namen fiir die Protagonisten
hat der Autor besonders viel Mithe verwandt®. Auffallend ist, dass er
einen Namen, welcher in der Art von Melusine den Bezug zu den Ele-
menten, die mythologische Komponente der Figur angedeutet hitte, zu-
rickgenommen hat: Betty von Ottersund. Er zog es vor, das realitits-
mimetische Moment zu betonen, und wihlte den Namen eines bekannten
mirkischen Geschlechts. Auf dieser Folie tritt das Fremdartige des Na-
mens, den der Autor nach mehreren Ansitzen fiir Effis Gatten fand, be-
sonders hervor. Vor- und Nachnamen des Barons kommen Effis Freun-
dinnen gleichermassen komisch vor. Der alte Briest macht sich die Laut-
anklinge Geert-Gerte und Effi-Efeu zunutze, um in seine Verlobungsrede
den Topos von der weiblichen Pflanze, die sich um den ménnlichen
Baumstamm ranken soll, einzuflechten. Die Aufmerksamkeit, die so auf
Innstettens Namen gelenkt wird, gilt dessen Schliisselfunktion fiir die
Tiefendimension der Romanfigur. Denn unter der manifesten Gesellschafts-
problematik, die Konventionsehe, Karrierismus und Ehrenkult zur Debatte
stellt, spielt sich ein ebenso epochentypisches Psychodrama ab. Innstetten
hat als junger Offizier Effis Mutter geliebt, die aber unter dem Zwang der
Umstinde den bereits etablierten Gutsbesitzer Briest vorgezogen hat. Das
wird im Roman in aller Offenheit thematisiert; in den Subtext verbannt
wird aber das Fortleben der seelischen Bindung zwischen Innstetten und
Effis Mutter, die darum bei aller Liebe ihrem Kind gegeniiber jene ambi-
valente Haltung einnimmt, die dann zu ihrer Hirte beim Bekanntwerden
von Effis Ehebruch fiihrt. Diesen Subtext erdffnet Innstettens Name. War-
um die niederdeutsch-niederlindische Form Geert statt des geldufigen
Gerhard? Nirgends wird gesagt, dass Innstetten aus jenen Gegenden stam-
me. Fontane kannte aber sicher einen beriihmten Geert: Geert Geerts ist
der Geburtsname des Erasmus von Rotterdam. Wie im Falle des Erasmus
Spikher beleuchtet der Vorname die Person: Innstetten war “eigentlich
[...] ein Zirtlichkeitsmensch und unterm Liebesstern geboren [...]” (A 7/
123). Diese seine Natur hat die Enttduschung durch Effis Mutter abgetd-
tet. “[...] das Leben hat er sich nicht genommen. Aber ein bisschen war
es doch so was” (A 7/13), heisst es iiber dies Trauma. Seither ist Innstetten
ein lebendig Toter, und daher trigt er den Namen einer Familie, die nicht
mehr zu existieren scheint. Der Name ist realen Ortsnamen nachgebildet,
aber sein Geheimnis ist der Anklang an eine Konjunktion der Fontane so
gut vertrauten englischen Sprache: instead of. Unter diesem Zeichen steht

25 Vgl. dazu den Kommentar in A 7/516 ff.

87



sein erstorbenes Leben: Effi statt ihrer Mutter, Karriere statt einer inner-
lich erfiillenden Tatigkeit. Innstetten, wie er im Buch auftritt, ist nur ein
Stellvertreter der Personlichkeit, die er hitte sein konnen. Insofern ist
sein zu seinem sonstigen Denken so gar nicht passender Geisterglaube
eine logische Folge seiner Erfahrung vom Weiterleben des Toten und der
Toten. Der tote Chinese, der im Hause des falschen Ehepaars spukt, ein
Mann, dem gleichfalls die Geliebte durch eine Konventionsheirat entris-
sen wurde, ist die Figuration von Innstettens eigenem toten Leben.

Hier nun kommt die Johanna-Geschichte ins Spiel. Effis kiinftiger
Liebhaber sucht sie an ihrem Gatten irrezumachen, indem er ihr erzihit,
wie dieser sich in der gemeinsamen Militirzeit durch Spukgeschichten,
die er erlebt habe, interessant machen wollte. Spuk erlebte er vor allen
Dingen, als er im Bischofspalast von Beauvais einquartiert war: im Hau-
se jenes Bischofs, der Jeanne d’Arc zum Tode verurteilte. Das Hausmad-
chen Johanna aber ist es, das den Glauben an die Realitdt des fiir Effi so
bedngstigenden Chinesen-Gespenstes stirkt. Nicht nur, dass sie immer
wieder davon spricht — als Effi nach dem Ende der Beziehung zu ihrem
Liebhaber in Berlin ein neues Leben beginnen will, trigt Johanna das
Gespenst in dieses hinein, in Gestalt des Chinesen-Bildchens, das sie aus
dem Spukhaus mitgenommen hat. Auf der manifesten Ebene ist sie, wie
ihre Kollegin erkennt, in Innstetten verliebt — im Subtext hilt sie, da sie
Frau von Briest physisch dhnelt, die Erinnerung an jene wach. Eben
darum wird sie Innstetten, der ihr anfangs besonderes Vertrauen entge-
genbringt, nach der Katastrophe zum Ekel. Noch in einer anderen Namens-
kombination aber bezeugt sich das Psychodrama im Subtext: Effis und
Innstettens Kind, im Ehebruch gezeugt wie der Knabe in den Wahi-
verwandtschaften, erhilt den Namen Annie — das Anagramm des Na-
mens, den die verlorene Geliebte des Chinesen trug.

Warum aber kann Fontane, unerschrocken im Kampf gegen zeitgenossi-
sche Heuchelei, dieses Psychodrama nicht deutlicher darstellen? Einer-
seits vielleicht infolge seiner Angst vor dem Aussprechen intimer Gefiih-
le — seiner Form der Angst vor der Hybris des allzu scharf blickenden
Autors —, vor allem aber wohl wegen der politischen Implikationen des
scheinbar so privaten Themas. Luise heisst Effis Mutter, eine Nach-
benennung nach der in Preussen hochverehrten Konigin aus der Zeit der
Freiheitskriege. Im Falle einer anderen Frauengestalt, der pietistischen
Grifin in Unwiederbringlich, hat man zeigen konnen, wie die dort darge-
stellte Ehetragodie aufs engste mit der politischen Problematik der Reak-

88



tionszeit verschlungen ist®. Die in den letzten Jahren sehr scharf ge-
wordene politische Kritik Fontanes darf sich noch weit weniger direkt
aussprechen als die an der geltenden Sexualmoral. Als Schuldige am Tod
von Innstettens Seele und am Tod ihrer Tochter erhélt Luise, die Figura-
tion Preussens, eine fundamentale Unheils-Konnotation, die vielleicht
ebenso schwer wiegt wie die manifeste Kritik am Bismarckstaat.

Vielfach hat sich bei Fontane — wie bei Hoffmann — die Sphire des
unterdriickten psychischen Lebens als Briicke zwischen dem Namen und
der Person erwiesen. Einige Verfahren — die gewollte Fremdheit des Na-
mens, die Verschiebung — wiesen aber noch in eine andere Richtung. An
manchen Stellen ist die Namengebung allegorisch im Sinne einer arbitri-
ren Beziehung zwischen dem Zeichen und dem Bezeichneten. So hat
man oft auf die Beziehung hingewiesen, die durch den Namen zwischen
Effis harmlos-kindlicher Freundin Hertha und dem Herthasee auf Riigen
hergestellt wird, der Kultstitte einer — in der Perspektive des Romans —
diisteren Mutter- und Todesgottin, welche die Ehebrecherin Effi mit Angst
und Schauder erfiillt. Aber auch der Name Hulda hat trotz seiner freund-
lichen Wurzel “hold” gefdhrliche Konnotationen: die so benannte germa-
nische Geisterfrau kann auch ziirnen, ebenso wie Perchta — Bertha?.
Wenn Hertha, ihre Schwester Bertha und Hulda ihr beriihmtes “Effi
komm!” rufen, meint das nicht nur die Forderung nach Riickkehr in die
Kinderwelt. Es ist der Ruf einer archaischen Goéttin, gegen die Effi sich
schuldig-unschuldig vergehen wird.

4. Inwiefern konnen Namen bei den beiden Autoren als Schliissel gelten?
Erstens eroffnen sie einen Zugang zu ritselhaften Figuren wie der um-
strittenen Clara und dem verkannten Innstetten, aber auch zu grotesk
wirkenden Figuren wie den Erscheinungsformen des “Kleinen” bei
Hoffmann. Oft fiihrt der Zugang, jenseits einfacher Kennzeichnung von
“Wesen”, liber die verborgenen Tiefenschichten der Person. Zweitens
spricht das Verhiltnis zwischen Namen und Figur von der Konzeption der
Personalitit bei den Autoren. Wo Typen entworfen werden, wie die “Mei-

26 Michael Masanetz, “Awer de Floth, de is dull!” und “In Splitter fallt der Erdenball /
Einst gleich dem Glick von Edenhall”. Fontanes Unwiederbringlich — das
Weltuntergangsspiel eines postmodernen Realisten”, in Fontane Bldtter, 52, 1993,
S. 68-90 und 56, 1993, S. 80-101.

27 Vgl. Jacob Grimm, Deutsche Mythologie, 1. Bd., Reprint Frankfurt/Berlin, 1981,
S. 207-234, Cap. XIII, Gottinnen (siehe Nirdu, Holda, Perahta).

89



ster” bei Hoffmann oder die verfiihrt-verfiihrenden Frauen bei Fontane,
werden deren Facetten durch die wechselnden Namen herausgearbeitet.
So entstehen durch die Einzelwerke hindurch gleichsam komplexe Perso-
nen, die unter verschiedenen Bedingungen verschiedene Entfaltungsmog-
lichkeiten zeigen. Das ist nur moglich, weil es bei Hoffmann und bei
Fontane, quer zur Vorstellung von der Kohdrenz und Singularitit der
Person, eine andere gibt, welche die Person als offen und virtuell sieht, als
einen aus bestimmten Anlagen gebildeten fluiden Umriss. Ingeborg Bach-
mann hebt in ihrem Essay Vom Umgang mit Namen® diese zweite Kon-
zeption als eine spezifisch moderne, die sie an Faulkners Namengebung
exemplifiziert, von der traditionellen ab, in der kohirente Charaktere
durch Namen festgelegt werden konnten. Hoffmann und Fontane zeigen,
dass es diese “moderne” Konzeption schon im 19. Jahrhundert gibt. Der
Riss zwischen Namen und Person kann schon bei ihnen so weit gehen,
dass die symbolische Bedeutung des Namens sich von seinem Trager
vollig ablost und Sachverhalte jenseits dieses Trigers bezeichnet. Erhiirtet
sich so der Verdacht, dass die Vorstellung von der kohédrenten und singuli-
ren Person niemals mehr war als ein Konstrukt? Dies, so glaube ich, gilt
nur, wenn dazu die Vorstellung vom Selbstbewusstsein dieser Person und
von einem ihr innewohnenden determinierenden Telos gehort. Jener Riss
bezeichnet ja nur eine partielle Tendenz. Leitend ist bei Hoffmann und bei
Fontane, so scheint mir, das Bild der komplexen und widerspruchsvollen,
aber letztlich noch zusammenhangenden Person.

Erstaunlich fest und dauerhaft aber ist das Netz der Zeichen, das bei
beiden Autoren das Schreiben generiert. Dass die Namen aufmerksam
machen auf diese Netze und auf die Tatsache, dass ausser den in sich
geschlossenen Texten auch unabgeschlossene entstehen, welche jene tran-
szendieren, das scheint mir der dritte und wichtigste Schliissel zu sein®.

28 Werke, hg. von Christine Koschel u.a., Bd. IV, Miinchen, 1978, S. 238-254.

29 Die hier skizzierten Verfahrensweisen Fontanes werden ausfiihrlicher untersucht im
Aufsatz der Verfasserin: “Adam Krippenstapel und Cicilia Hexel. Namengebung bei
Fontane” (erscheint in: Fontane Bldtter, 1996).

90



Résumé

L’acte de nommer est étroitement li€ & la conception de la personnalité. Cette relation
devient trés complexe dans la mesure ou, dans la vie et dans la littérature, le choix des
noms s’est individualisé. Hoffmann et Fontane ont en commun qu’ils donnent souvent le
méme nom a des personnages différents. Cela exige, de la part du lecteur, une double
perspective: il y a, d’un c6té, la fonction des noms a I'intérieur d’un texte; de |’autre
cOté, les noms récurrents signalent I’existence de textes “traversants”. L'analyse dans les
deux sens nous permet une meilleure compréhension de certains personnages en nous
ouvrant un acces a leurs dimensions cachées. Elle nous montre les personnages littéraires
du XIX® siecle déja en route vers la déconstruction du concept de la personnalité singuliere
et cohérente. De plus, elle réveéle un réseau de signes étonnamment stable qui structure,
chez les deux auteurs, la totalité de leurs oeuvres.

91






	Namen als Schlüssel bei Hoffmann und bei Fontane

