
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1995)

Heft: 22: Mélanges offerts à Manfred Gsteiger pour son soixante-cinquième
anniversaire = Festschrift für Manfred Gsteiger zu seinem 65.
Geburtstag

Artikel: Le sentiment "minoritaire" et identitaire dans la création romanesque de
Myriam Anissimov

Autor: Elikan, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marc Elikan

LE SENTIMENT "MINORITAIRE" ET IDENTITAIRE DANS
LA CRÉATION ROMANESQUE DE MYRIAM ANISSIMOV

A Manfred,
Maître et ami

Au mois de septembre 1989, le Carrefour des Littératures Européennes a

organisé un congrès sur la langue et la littérature yiddish, organisé
conjointement par Myriam Anissimov et Rachel Ertel. Cet événement
coïncidait avec la sortie en librairie du roman de Myriam Anissimov, La Soie

et les Cendres.

Intrigué par un tel titre, j'ai commencé à lire ce texte en me demandant

ce que pouvait bien signifier La Soie et les cendres, l'alliance d'un tissu
doux et agréable avec un élément aussi brûlant et déroutant que les

cendres. Cette lecture m'a incité à poursuivre la découverte d'un écrivain
dont les préoccupations rejoignent celles de toute une génération de jeunes
Juifs qui sont nés pendant ou juste après la période de la Shoah1.

Myriam Anissimov est née en 1943, dans un camp de réfugiés. Il est

important de souligner que sa langue maternelle n'est pas le français,
mais le yiddish. Et pourtant, Myriam Anissimov va écrire tous ses textes
en français, que ce soit sa production littéraire ou journalistique. Nous

serons donc amené, au cours de cette étude, à nous demander pourquoi
un écrivain décide d'écrire dans une langue autre que sa langue de départ,
et quels sont les événements qui ont pu la pousser à prendre une telle
décision, lourde de conséquences.

Léon Poliakov vient de publier un ouvrage sur les déchirements et les

aléas de l'identité juive2, dans lequel il montre - comme d'autres cher-

1 Nous préférons utiliser ce terme, plus adéquat pour exprimer la catastrophe qu'a
subie le judaïsme européen pendant la Seconde Guerre mondiale, que "Holocauste",
qui représente plutôt un sacrifice à caractère religieux et expiatoire (et nous savons
bien que personne ne mérite d'être supprimé pour expier la simple faute d'exister...).

2 Léon Poliakov, L'impossible choix, histoire des crises d'identité juive, Paris, Austral,
1994.

41



cheurs et écrivains au cours de ces trente dernières années - que deux
éléments sont fondamentaux pour tous les Juifs nés pendant ou après le

génocide, à savoir la Shoah et la création de l'État d'Israël, qui ont
modifié durablement toute la perception juive de la réalité actuelle. Myriam
Anissimov s'inscrit tout à fait dans ce mouvement, comme André
Schwartz-Bart, Paula Jacques ou Roland Doukhan, par exemple.

Le problème de l'identité juive est devenu crucial depuis la Révolution
française et la Déclaration des Droits de l'Homme, en 1791, qui a accordé

aux Juifs les mêmes droits qu'à tous les autres citoyens français. L'émancipation

a eu comme conséquence une assimilation rapide dans la société

majoritaire, qui a poussé un grand nombre de Juifs à occulter partiellement
ou complètement leurs origines. Ainsi, nombreux ont été ceux qui ont
décidé de vivre comme des "Israélites", pour qui l'allégeance principale
devait être celle donnée à leur nouvelle patrie, la France.

Dans la recherche de sa propre identité, la génération d'après la Shoah

n'a pas seulement dû réfléchir à son histoire, mais réagir aux différents
courants antisémites qui ont vu le jour depuis les années 1970, que ce
soit l'antisionime, la profanation de synagogues ou de cimetières, sans

oublier tous les négateurs de la Shoah. André Harris et Alain de Sédouy
ont mis en évidence dans Juifs et Français, ouvrage composé d'entretiens
avec des personnes représentatives des différentes couches et courants de

la communauté juive, que la génération précédente avait plutôt tendance
à s'affirmer comme "Française d'origine juive" tandis que la génération
actuelle préfère être considérée comme "Juive, de nationalité française"3.

Alain Finkielkraut, quant à lui, montre que la nécessité de retrouver
ses racines est une des maladies de ce dernier quart de siècle4. Albert
Memmi évoque lui aussi ce problème dans ses essais ou ses romans,
comme La Statue de Sel, où le narrateur, né en Tunisie, et confronté aux
cultures arabe et française, choisit délibérément d'oublier ses racines

juives, ainsi que sa culture arabe, pour se plonger définitivement dans la
société française. Dans un autre de ses romans, Agar, le narrateur montre

qu'il n'existe pour lui aucune voie autre que celle de l'assimilation, vu

que le mariage mixte, entre un Juif et une chrétienne s'avère impossible,
à cause du refus de chaque communauté d'accepter l'autre tel qu'il est.
Au cours de ces dernières années, de nombreux écrivains ou penseurs ont
réfléchi à ce problème, mais le cas de Finkielkraut nous semble ici plus

3 André Harris, Alain de Sédouy, Juifs et Français, Paris, Grasset, 1979.

4 Alain Finkielkraut, Le Juif imaginaire, Paris, Seuil, 1980, p. 52.

42



pertinent, parce qu'il vient, comme Myriam Anissimov, d'un milieu judéo-
polonais, et qu'il réfléchit beaucoup à ses origines et à son identité.
Finkielkraut doit se situer par rapport au génocide perpétré par les nazis:

en quoi cet événement particulier a-t-il contribué à façonner son être juif?
Il se sent exclu, et cette exclusion résulterait d'un sentiment d'aliénation,
d'exil et de déracinement: "orphelin du judaïsme"5 Finkielkraut décide

pourtant d'entreprendre une exploration du passé qui lui permettra de se

redécouvrir dans toutes ses facettes. Il se sent fier d'être juif et s'identifie
plutôt aux victimes de la Shoah qu'aux bourreaux. Il se définit lui-même
comme "un enfant de l'après génocide"6: il a hérité de la souffrance

engendrée par les événements du passé mais n'a pas connu toute l'horreur
engendrée par cet événement. Le monde d'hier (pour reprendre le titre
d'un ouvrage de Stefan Zweig) n'est plus et demeure impénétrable à

jamais: un sentiment de nostalgie que l'on peut ressentir pour ce monde

disparu ne peut qu'intensifier le sentiment d'exil et de malaise du Juif
ashkénaze d'origine polonaise, qui se voit ainsi dépouillé de son passé7:

Finkielkraut met ainsi en exergue le fait que son identité actuelle n'est
qu'une identité d'emprunt: "Et c'est pourquoi, moi, Juif ashkénaze, je
suis un Juif sans substance, un Luftmensch, mais pas au sens traditionnel
de vagabond ou de mendiant... Le Luftmensch d'aujourd'hui, c'est le

Juif en état d'apesanteur, délesté de ce qui aurait pu être son univers

symbolique, son lieu particulier, ou l'un au moins de ses domiciles: la vie
juive"8. Finkielkraut en vient à réaliser qu'il ne possède qu'une identité
d'emprunt et se voit ainsi réduit au statut de "Juif imaginaire": "La
judéité, c'est ce qui me manque, et non ce qui me définit; c'est la brûlure
infime d'une absence, et non la plénitude triomphante de l'instinct"9.

Cette recherche de ses racines qu'entreprend Finkielkraut représente
bien le dilemme de sa génération. Les enfants des victimes de la Shoah

sont souvent confrontés au silence de leurs parents, qui ne veulent ou ne

peuvent pas parler de ce qu'ils ont enduré. L'absence de sens de leur
existence et de leur identité a poussé de nombreux écrivains juifs francophones

à effectuer un retour à leurs racines, pour tenter de mieux
comprendre ce qui s'est passé. La Shoah les a dépossédés de leurs racines et

5 Ibid., p. 49.

6 Ibid., p. 13.

7 Rachel Ertel le montre fort bien dans un ouvrage intitulé Dans la langue de per¬

sonne, Paris, Seuil, 1993.

8 Alain Finkielkraut, op. cit., p. 50.

9 Ibid., p. 51.

43



de la connaissance de leur culture yiddish. L'univers concentrationnaire a

creusé un fossé désormais infranchissable entre la génération des pères et
celle de leurs enfants. Ce sentiment de vide peut devenir angoissant: "La
parole, étant impuissante à dire la réalité de cet événement, est amenée,

pour atteindre la vérité, à taire ce qui n'est pas dicible, tout en le signifiant.
Seul le langage médiatisé peut alors y parvenir"10.

La production littéraire judéo-française" d'après la Shoah est caractérisée

par un très fort sentiment de perte de ses racines. L'acte d'écriture
est donc étroitement lié à la recherche, voire à l'exploration de son moi le

plus profond. La parole écrite est ainsi le seul moyen de combattre un
sentiment d'exclusion plus ou moins diffus et de regagner une certaine
identité.

Dès que nous abordons l'œuvre de Myriam Anissimov, nous sommes
confrontés à un très grand traumatisme historique, qui a frappé durablement
les différents narrateurs de ses romans. Myriam Anissimov a été marquée

par la Shoah, qui a laissé en elle des blessures aussi profondes
qu'indélébiles. La Shoah est un événement qui parcourt toute son œuvre, que
ce soit de manière explicite ou implicite. Les images de cette période
sont récurrentes et la narratrice est constamment confrontée à ce passé
envahissant. Myriam Anissimov a intégré de nombreux aspects
autobiographiques dans ses romans12.

La narratrice se sent constamment déracinée, à la recherche de ses

origines, marginale, incapable de se rattacher à une tradition ou à une
famille bien définie, malgré un désir infini de se fixer quelque part.
L'horreur endurée par les Juifs de Pologne est là, telle une cicatrice
inguérissable, qui a blessé à jamais les protagonistes des romans de Myriam
Anissimov. Les personnages se sentent condamnés, mais ils ne savent ni

pourquoi, ni comment, et leurs interrogations jalonnent tous les textes

que nous avons lus. Comme l'auteur elle-même, les protagonistes sont
assaillis par la Shoah et sont accablés par un poids énorme: celui d'être
des victimes d'un événement qui dépasse absolument l'entendement
humain.

10 Rachel Ertel, op. cit., p. 12.

11 Nous voudrions souligner que nous évoquons bien ici des écrivains préoccupés par
leurs racines juives et qui réfléchissent, dans leurs œuvres, à ce problème. Ainsi,
nous n'allons pas considérer ici des écrivains d'origine juive pour qui la quête
identitaire n'est pas une préoccupation majeure; voir note 39.

12 Comme elle nous l'a affirmé elle-même: le passé est tellement fort qu'il fait irruption
dans le présent de la fiction.

44



Le cauchemar de la guerre, l'occupation, les déportations, les ghettos,
les camps, tous ces événements reviennent de manière obsédante dans la

plupart des récits de Myriam Anissimov.
Le passé peut surgir à tout moment dans un présent qui voudrait

oublier et continuer à vivre dans l'insouciance la plus absolue. La narratrice
souffre d'une blessure indélébile et tente de comprendre "comment les
événements tragiques de l'Holocauste que je n'ai pas vécus ont pu former
ma conscience juive"13. Au contraire de Henri Raczymov, qui reconnaît
les vides de sa "mémoire absente", Myriam Anissimov a l'impression
d'avoir vécu un peu de l'horreur (par procuration) et porte en elle-même
tout le fardeau du souvenir: "On peut être torturé par sa propre mémoire,
et par une mémoire qui n'a pas vécu tous les événements tragiques de la
mémoire collective"14. Elle a le sentiment de porter en elle tout l'héritage
du peuple juif15. Ce terme "torturé" reflète bien la vision du monde de

Myriam Anissimov et le sentiment de son rôle dans cette société d'après
la Shoah. Ainsi, les différents personnages sont assaillis par le doute,
l'angoisse, et l'histoire de toutes les persécutions endurées par le peuple
juif. Cette condition de victime d'événements qui dépassent l'entendement
humain se retrouve dans toute l'œuvre de Myriam Anissimov, qui a créé

des personnages eux aussi victimes d'éléments internes et externes qu'ils
ne sont pas en mesure de maîtriser. En proie non seulement à la tyrannie
de la condition humaine, mais aussi de leur condition juive, ils ont
intériorisé les accusations de l'"autre" dans leur sphère privée et se mettent
ainsi à être eux-mêmes des victimes - en même temps que des oppresseurs

- d'eux-mêmes!

Myriam Anissimov est née en 1943 dans un camp de réfugiés, en
Suisse: ses parents sont parvenus à fuir la France occupée et les mesures

13 Myriam Anissimov, "Une littérature juive, pourquoi?", in La Tribune juive, n° 300,
1974, p. 15.

14 Comme elle l'a affirmé à Nardo Zalco: "Entretien avec Myriam Anissimov", in

Amitiés France-Israël, Mars 1977, p. 35

15 En cela, elle rejoint l'attitude juive traditionnelle qui est bien représentée par la fête
de la Pâque (Pessa'h), pendant laquelle les Juifs se remémorent, les deux premiers
soirs, le récit de la sortie d'Egypte et où il est indiqué dans la Haggadah que chaque
Juif doit se souvenir de ces événements et agir comme si lui-même avait été libéré
de l'esclavage enduré par les Hébreux en Egypte. Nous constatons ainsi que la

mémoire est une des composantes fondamentales de l'histoire du peuple juif au

cours des siècles. Yossef-Haïm Yeroushalmi, Zakhor, histoire juive et mémoire juive,
Paris, Gallimard, "Tel", n° 176, 1991, et Saiil Friedländer, par exemple, ont
abondamment développé cette dimension dans leurs études historiques.

45



antijuives promulguées par le régime de Vichy. Les parents de Myriam
Anissimov sont devenus des militants communistes convaincus et la mère
de notre auteur s'est engagée dans la Résistance avant de fuir la France, à

l'âge de 18 ans.

Les conditions de vie étaient difficiles dans ce camp de réfugiés et la

nourriture, fournie par l'American Jewish Joint Distribution Commitee,
était vendue au marché noir. Ainsi, Myriam Anissimov, à cause du manque
d'eau et de nourriture, est tombée gravement malade et a été hospitalisée
à Lausanne16. Elle a été sauvée par une sœur de Saint-Loup, qui avait
consacré sa vie (et le terme n'est pas trop fort) à tenter de sauver des

petits enfants juifs de la mort. Les parents de Myriam Anissimov se sont
enfuis de ce camp de réfugiés à la fin de la guerre avec leur fille de deux

ans et sont retournés clandestinement à Lyon, qui avait été libérée par les

forces alliées. Son père a travaillé comme tailleur et a ouvert, avec l'aide
de sa femme, un petit établissement. Il était aussi un écrivain, et il a

publié quelques livres de récits humoristiques et des poèmes, en yiddish17.
Le modèle paternel a beaucoup marqué Myriam Anissimov, bien qu'elle
ait réagi assez mal à son autoritarisme. La présence (et l'absence)18 du

père est un motif récurrent dans tous ses récits19.

Myriam Anissimov a été confrontée très tôt à la Shoah: toute son
enfance a été marquée par les récits de pogromes, de déportations, de

16 Cet événement l'a tellement marquée que lors de ses visites en Suisse, elle m'a
demandé de passer par le CHUV, pour tenter de se remémorer l'endroit où elle a

passé des moments effroyables.
17 Comme la plupart des écrivains de langue yiddish, le père de Myriam Anissimov ne

pouvait pas vivre de ses écrits. Surtout qu'après la guerre, le nombre de lecteurs

yiddishophones a diminué, et pour cause...
18 Son père est mort très tôt à la suite d'un accident de voiture.
19 Nous pouvons maintenant mieux comprendre pourquoi Myriam Anissimov s'est

refusée à rédiger ses textes en yiddish et qu'elle a adopté le français, langue de son

pays d'adoption. Elle a dû lutter beaucoup pour s'approprier une langue et une
culture qui ne sont pas les siennes, comme Kafka a dû le faire avec l'allemand.
Ainsi, le yiddish est devenu une sorte de langue sacrée, "lashon kodesh", langue du

souvenir et de tout un peuple pour qui il n'était pas seulement une langue de

communication, mais une langue de culture. Car il ne faut pas oublier que, pour les

Juifs d'Europe de l'Est qui vivaient dans des shtetls, l'identité juive ou "yiddishkeit"
n'était pas uniquement religieuse, mais recouvrait tous les aspects de l'existence.
Celui qui vit en Europe occidentale ressent ainsi plus fortement un sentiment de vide
et de manque: en effet, il doit lutter pour contribuer à la survie problématique d'une
culture minoritaire dénuée de tout terreau sur lequel elle pourrait continuer à croître.

46



ghettos et de camps de concentration20. Enfant, elle était obsédée par
l'angoisse d'être arrêtée et déportée. Ses parents ont refusé de lui
transmettre leur héritage juif et ont surtout insisté sur la représentation du
Juif comme une victime, restituant par là toute la représentation que l'on
pouvait se faire des Juifs à l'époque. Ils n'ont jamais mentionné la
résistance juive, ni la lutte de ce peuple, dans toutes les circonstances,

pour sa survie. Comme Alain Finkielkraut, Myriam Anissimov avait
l'impression d'être un "orphelin du judaïsme", qui a appris la difficulté
d'être juive, mais qui a été privée d'une connaissance adéquate de son
identité et de ses racines. Elle a été profondément (et durablement) marquée

par ce refus de ses parents de lui transmettre l'essence même de l'identité
juive. On retrouve cette réalité dans son premier roman: Comment va
Rachel?2\ Elle a déclaré que la dimension de l'identité juive qui l'avait
le plus marquée était l'humiliation22.

Comme de nombreuses autres personnes dont la famille a souffert de

la Shoah, Myriam Anissimov ressent un très fort sentiment de culpabilité
dû au fait qu'elle a survécu à l'horreur et qu'elle devra porter ce fardeau

pendant toute son existence, comme un "chemin de croix"23. "A l'âge de

cinq et six ans, j'ai été très tourmentée; je n'ai pas compris pourquoi j'ai
survécu alors que mes parents me racontaient comment les nazis
massacraient les enfants [...]. Je me demandais si j'avais vraiment le

droit d'exister, et si je n'étais pas coupable de quelque chose..."24. Ce

20 "J'avais appris, à trois ans, que la presque totalité des Juifs de Pologne avait été

liquidée dans les chambres à gaz, lorsque Yossl, le frère de papa, était revenu
d'Auschwitz. Avant d'arriver à Lyon, Croix-Rousse, il avait séjourné quelques mois
dans un hôpital américain où on l'avait regonflé. C'est pourquoi il m'avait paru
gros. Je comprenais le yiddish - c'est encore le cas aujourd'hui -, et, tandis qu'il
racontait, surgissaient les amoncellements de cadavres nus, bouche ouverte, qui ne

quitteraient plus ses yeux durant les quelques années qu'il lui restait à vivre", voilà
comment s'exprime la narratrice de La Soie et les cendres, Paris, Payot, 1989, p. 14.

21 Myriam Anissimov, Comment va Rachel?, Paris, Denoël, 1973.

22 Jean Liberman, "Interview: Myriam Anissimov", La Presse Nouvelle Hebdomadaire,
5 octobre 1973, p. 6.

23 Bien que la réalité mentionnée ici n'ait aucun point commun avec cette expérience-
là, nous n'avons pas trouvé d'autre terme pour rendre compte de cette expérience, et

nous sommes ainsi confrontés, dans cet exemple précis, à la nécessité d'employer
une terminologie qui n'est pas la nôtre, pour exprimer une réalité qui a été imposée
aux Juifs d'Europe bien malgré eux...

24 Nardo Zalco, art. cit., p. 35.

47



que Myriam Anissimov exprime ici, c'est un sentiment de culpabilité dû
à sa non participation à la Shoah, en plus du fait d'être encore vivant
alors que tous les autres sont morts à sa place. Dans les romans, ces

formes de culpabilité sont projetées sur les protagonistes qui se sentent

coupables d'exister, et qui sont amenés à justifier leur droit à l'existence
envers eux-mêmes et les autres.

Un autre sentiment de culpabilité provient tout simplement du fait
d'être différent. Myriam Anissimov a vécu à Lyon, ville provinciale qu'elle
considérait comme bourgeoise, catholique et antisémite, en bref un milieu
particulièrement hostile. Elle souligne le fait qu'elle était la seule Juive
dans son école, et qu'elle se sentait très mal dans un milieu qu'elle
ressentait comme hostile. Comme Kafka, auteur qu'elle admire beaucoup,
elle a l'impression de n'appartenir vraiment à aucun milieu. Le narrateur
de Le Marida, Hanah, se rend compte de sa "nullité"25 quand elle dialogue
avec sa mère. Cette négation de sa propre identité n'est pas spécifique à

Myriam Anissimov, nous la trouvons dans de nombreux récits en rapport
avec la Shoah et ses survivants26: le peuple juif, innocent, a été déclaré

coupable, mais il ne sait pas de quoi. Sans aucun droit civique, les Juifs
sous l'occupation nazie étaient traités comme des victimes dénuées de

toute identité, des "non-personnes", des objets transformés par les

bourreaux en simples chiffres.
Comment Myriam Anissimov assume-t-elle ce lourd héritage du passé,

à la fois hérité et expérimenté, et comment l'a-t-elle transposé dans

ses romans? Ses récits sont tous situés à notre époque et le sujet de la

Shoah n'y est jamais abordé explicitement. Nous y trouvons toutefois de

nombreux thèmes et motifs en rapport avec la mort et le sentiment
d'abandon, la solitude, la perdition, la peur et l'humiliation, de même

que des circonstances qui transforment certains protagonistes en victimes.
Nous constatons les effets de la Shoah surtout sur les personnages, qui se

résignent souvent au désespoir et au sentiment de la vacuité de leur
existence, dénuée de toute signification, et qui ont le sentiment de ne

vivre que dans l'attente d'une mort inéluctable. Une menace inexplicable
semble suspendue sur eux, telle une épée de Damoclès.

La narratrice de Comment va Rachel? passe toutes ses nuits avec un
intense sentiment de terreur et l'impression d'une très grande médiocrité.

25 Myriam Anissimov, Le Marida, Paris, Julliard, 1982, p. 189.

26 Comme chez Isaac Bashevis Singer, Robert Bober, Primo Lévi, Chochana Boukhobza,

par exemple.

48



Cette narratrice, sans nom, dévoile quelques aspects de son enfance dans

un flash-back. Le nom de Rachel, qui se trouve dans le titre du roman,
fait allusion à une photo du ghetto de Varsovie qui a grandement
impressionné la narratrice: la célèbre photo qui montre un petit garçon
les mains levées, et en arrière-plan, un groupe de femmes résistantes, qui
ont dû se rendre à la fin de la révolte:

Je pense aux photos du ghetto de Varsovie que j'ai vues quand j'étais enfant. Je

vois les femmes amaigries, furtives, le sourire pâle et triste, surprises tout à

coup par un photographe botté et armé. Elles sont là et sourient pour la dernière
fois peut-être. Certaines sont belles encore et s'appellent Rachel, Anna, Sarah,

Bella, Rebecca, Mona, Myriam. Elles sourient depuis la dernière fois, elles
savent depuis très longtemps que tout est fini [...]. Un jour, il y aura le cri qui
déchirera l'air, lorsque la rafale les précipitera dans la fosse qu'elles auront
elles-mêmes creusée, devant leurs pieds, là27.

La narratrice s'identifie avec ces femmes qui attendent l'échéance
fatidique. A l'instar de ces femmes, la narratrice s'attend, elle aussi, à une
mort prématurée: "J'ai peur de toutes ces nuits qui m'attendent jusqu'à la
dernière"28. Effectivement, le désespoir le plus absolu pousse la narratrice
vers les limites de la raison: elle devient désespérée, presque folle et elle
abandonne tout désir de vivre. Après un avortement et une seconde
tentative de suicide au gaz, elle est enfermée dans un hôpital psychiatrique:
"La prison blanche", comme elle le nomme, et où elle pense qu'elle
mourra.

Tous les romans de Myriam Anissimov sont marqués par cette
souffrance, ce traumatisme. Les deux premiers textes, Comment va
Rachel? (1973) et Le Resquise (1975) évoquent la vie intérieure d'une jeune
fille juive qui grandit juste après la Shoah.

Seuls, marqués par tous ces événements, les protagonistes de ces

romans sont agressés par le regard de leurs parents, qui les enlaidissent et
les avilissent. Dans Le Resquise, titre au premier abord énigmatique29, la

narratrice, encore enfant, et qui se nomme Anna, évoque sa condition

27 Myriam Anissimov, Comment va Rachel?, cit., p. 143.

28 Ibid., p. 47.
29 II s'agit d'une parodie d'un vers de Verlaine, le dernier de la sixième partie de La

bonne chanson, "La lune blanche": "C'est l'heure exquise" (éd. Jacques Robichez,
Paris, Gamier, 1969, p. 121). Le passage de l'heure exquise à "Le Resquise" devient
ainsi plus compréhensible. Myriam Anissimov nous a indiqué les paroles d'une
chanson populaire des années 1950, qui l'auraient aussi influencée dans le choix de

ce titre.

49



lamentable par le terme yiddish de "chlemazel", normalement utilisé avec

une pointe d'ironie, mais ici terriblement sérieux: "Anna n'est qu'un
pauvre 'chlemazel'. C'est son père qui l'a dit [...]. Il la regarde fixement
et Anna voudrait devenir invisible, rentrer sous le plancher. Elle tremble.
Elle pleure en silence. Vaincue. Oui, c'est une honte, d'être si médiocre,
si moche"30. L'humiliation infligée par la figure paternelle est renforcée

par le constant dénigrement, maternel, des qualités de sa fille. Pourtant,
après la mort du père, la narratrice aurait besoin d'une mère aimante et

tolérante, et cependant cette dernière semble la rejeter, comme ses

camarades de classe. Anna expérimente ainsi très tôt le sentiment d'un
échec irréparable. Nous assistons à l'élaboration d'un moi qui a été créé

surtout par le regard et le jugement des autres plutôt que par ses propres
expériences. A la fin de Le Resquise, Anna s'observe de manière poignante:

Quelle tête j'ai? Anna, tu as vu ta tronche? [...]. Regarde-toi bien, dans ce miroir.
Que vois-tu? Le visage d'une victime. Pourquoi chercher plus loin? Tu as devant toi,
dans la glace, une gueule de victime31.

L'image dans le miroir qui fixe Anna reflète non seulement la victime de

circonstances personnelles, mais aussi (et surtout) une victime de

l'Histoire32. Le père, qui tyrannise sa fille lui donne par là même

paradoxalement les moyens de se défendre dans une société qui ne la

comprend pas. Ainsi, Anna n'oubliera jamais ce qui a été fait à ses

grands-parents, à sa famille et à tout son peuple33. Et Anna n'oublie pas.
Hantée par les photos d'un livre sur la Shoah que son père lui a montré à

un très jeune âge, elle a l'impression que les cris des victimes assaillent

constamment ses oreilles:

Ils ont gémi comme des veaux à l'abattoir. Et puis un jour les victimes se

taisent. On se sent mieux. On n'a plus leur atroce hurlement d'agonie dans les

oreilles. Leur chair saignante se putréfie, en silence, se mélange à la terre, sous
le grand soleil. Plus de cri humain pour dire la douleur. Ah!... Rien que de la
bidoche qui pue, qui pue, qui coule. Ils se sont tus les suppliciés. Enfin34.

30 Myriam Anissimov, Le Resquise, Paris, Denoël, 1975, p. 37.
31 Ibid., p. 195.

32 Comme le dit Georges Perec: "[...] une autre histoire, la Grande, l'Histoire avec sa

grande hache, avait déjà répondu à ma place: la guerre, les camps.", in W ou le

souvenir d'enfance, Paris, Gallimard, "L'imaginaire", 1993 (1ère édition: Denoël,
1975), p. 13.

33 Myriam Anissimov, Le Resquise, cit., p. 26.
34 Ibid., p. 27 et aussi pp. 163-165.

50



En effet, la mémoire horrible du martyre collectif de tout un peuple
resurgit constamment dans la conscience des narrateurs de Myriam
Anissimov, qui tentent pourtant de vivre dans le présent. Ils ont été

blessés par une histoire et des récits qu'il est impossible d'oublier et qui
les hantent jour et nuit (surtout la nuit).

Dans La Soie et les cendres (1989)35, Myriam Anissimov va un peu
plus loin et tente de réfléchir au devenir de ses personnages quelque
quarante ans après la fin de la Seconde Guerre mondiale. La narratrice,
Hannah, travaille dans les fripes, et va tout d'un coup être confrontée à

un passé qu'elle aurait bien aimé oublier. En effet, elle découvre que le
matériel qu'elle a utilisé pour confectionner les habits qu'elle revendait
sur les marchés provenait des dépôts d'habits collectés par les nazis dans
les camps de concentration (et nous avons encore devant nos yeux ces tas

monstrueux de vêtements qui étaient les ultimes vestiges tangibles de

tous les êtres humains qui avaient disparu).
Hannah est secouée par cette découverte et se met alors à la recherche

de sa propre identité. Tout d'abord, elle se rend en Israël et tente de

comprendre ce qui se passe sur cette terre et se demande si elle-même est

prête à vivre dans ce pays. Son expérience aboutit à un échec. C'est alors

qu'elle rencontre un chef d'orchestre, représentant de la culture européenne
la plus riche, et surtout représentant du passé qui a fasciné la narratrice, à

savoir l'Europe de l'Est et la civilisation yiddish qui a disparu. Ainsi, la
narratrice est parvenue, dans ce roman, à se situer par rapport à sa propre
histoire.

Dans tous les romans de Myriam Anissimov, la narratrice, désespérée,
recherche par le contact physique, et l'exploration des corps, à se

comprendre elle-même en même temps que les autres. Cette dimension

amoureuse représente beaucoup plus qu'un simple "piment" qui aurait pu
être rajouté au texte: elle symbolise la recherche effectuée par Hannah

(ou d'autres narratrices): corps et âme. La quête identitaire implique
l'être tout entier et ne permet aucune échappatoire.

Dans la plus stricte intimité (1992)36, le dernier roman de Myriam
Anissimov qui a paru à ce jour, est une très vibrante recherche de son

35 Ce titre est très évocateur: il met en exergue une matière douce, sensuelle, la soie,

que vont porter de belles jeunes filles pleines de vie, et les cendres, les restes
carbonisés de tout un peuple qui n'a pas seulement été gazé, mais dont les cadavres

ont été brûlés dans des fours crématoires.
36 Myriam Anissimov, Dans la plus stricte intimité, Paris, Éditions de l'Olivier, 1992.

51



passé. La narratrice revient en Suisse, lieu de sa première enfance, et là
elle retrouve la sœur de Saint-Loup qui lui avait sauvé la vie. Elle est
fascinée par cette femme qui s'est consacrée aux autres mais elle ressent
très fortement le besoin de nouer le dialogue sur des bases nouvelles. En
effet, elle se sent profondément juive, malgré l'ignorance de tout son

passé, et évoque les écrits antisémites de Luther37 et une des conséquences
de ces textes: "Les cendres de Birkenau" (p. 113).

Lin désespoir, bien ancré dans la psyché des personnages, est

omniprésent dans tous les romans de Myriam Anissimov. L'auteur se

définit elle-même en relation avec l'histoire: elle comprend alors qu'elle
en est une de ses victimes. Elle se rend compte qu'elle est définitivement
reliée au passé: la Shoah ne lui permettra jamais de vivre un présent
insouciant et "normal". Des images de massacre et de torture reviennent
constamment dans sa fiction. Le poids de la mémoire est obsédant. La
narratrice de Le Resquise remarque: "Mais on peut se souvenir de ce que
l'on n'a pas vu. Anna entend encore les cris des suppliciés. Pourquoi
moi? se dit-elle, pourquoi moi? Tout le monde n'entend pas des

hurlements"38. L'auteur ne peut pas s'arracher aux cris et à la vue des

victimes de la Shoah, massacrées dans des pogromes, des camps de la

mort et des fours crématoires. Les cris muets des victimes juives sont
rendus par les mots de Myriam Anissimov - et par les espaces entre ces

mots. Mais notre auteur évoque aussi les autres victimes qui ont elles
aussi souffert dans notre monde. Elle ne permet pas au lecteur d'oublier
ce qui s'est passé, ni ce qui se passe sous nos yeux aujourd'hui.

Dans ses textes, Myriam Anissimov nous transmet son sentiment de

malaise personnel et collectif. Mais elle nous révèle surtout ce que
représente la jeunesse d'un Juif en France après la Shoah. Tous ses livres
symbolisent une recherche de son identité juive, une identité qui a été

formée par la mémoire collective de la Shoah. L'écriture lui a permis de

se projeter dans une réalité qu'elle n'a pas connue et d'explorer ainsi
ses craintes, ses fantasmes et leur rapport avec la réalité. Par cette constante
évocation du passé, Myriam Anissimov ne peut absolument pas se

détacher de tous ces événements et vivre pleinement dans notre présent.
Écrire est un moyen de perpétuer le passé, mais ne la libère pas de ses

craintes et de ses angoisses. C'est peut-être là le destin de tous les écrivains

37 Ibid., pp. 110-115.
38 Myriam Anissimov, Le Resquise, cit., pp. 162-163.

52



juifs39 des générations à venir. Les blessures ne se referment pas mais
deviennent de plus en plus béantes avec le temps qui passe. Le plus nous
savons de ce qui s'est passé, le plus nous devons nous en souvenir, pour
que les victimes ne meurent pas une seconde fois, à cause de notre oubli
et de notre insouciance. L'injonction juive de "zakhor!" (appliquée à un
des premiers ennemis du peuple juif, Amalek) garde plus que jamais
toute son actualité.

Abstract

The question of identity has concerned Jews in France since the French revolution when

they were granted equal rights as French citizens. Key events such as the Dreyfus Affair
and the Shoah have forced French Jews to define their identity. The article explores the

impact of the Shoah on the identity of the post-genocide generation in France, pointing to
various responses such as déracinement, exclusion, loss and guilt. The fictional universe
of one French writer, Myriam Anissimov, born in a Swiss refugee camp in 1943, is then

examined, in depth, to illustrate how the trauma of history has established its grip upon
the literary imagination. In her novels, Myriam Anissimov recreates the climate of
persecution and terror of the Shoah, particularly through the characterization of the

protagonist, and ultimately, of the writer, as victim.

39 Nous appelons juifs les écrivains qui ont une forte conscience de leur judéité et qui
effectuent une quête identitaire, à la recherche de leurs racines, mais pas du tout des

écrivains qui sont par hasard juifs et pour qui cela ne représente rien d'autre qu'un
aspect anecdotique ou banal de leur existence, et qui désirent à tout prix s'intégrer
dans une société occidentale qui les fascine à un tel point qu'ils ressentent fortement
le désir d'occulter une composante de leur identité. Car si on voulait désigner

comme "juifs" tous les écrivains d'origine juive, nous serions en face de nombreux

problèmes méthodologiques, qui amèneraient plus de confusion que de véritables
éclaircissements...

53




	Le sentiment "minoritaire" et identitaire dans la création romanesque de Myriam Anissimov

