
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1995)

Heft: 21

Artikel: Erwachen des Traumes - Freud

Autor: Müller Farguell, Roger W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roger W. Müller Farguell

Erwachen des Traumes - Freud

On ne peut pas faire parler le rêve? On va donc essayer de de

faire rêver le discours.

(Jean-François Lyotard)1

Die Situation scheint ungewöhnlich: Wir erwachen und phantasieren
einen Traum, der nie geträumt wurde. - Sigmund Freud berichtet in der

Traumdeutung von einem französischen Traumforscher namens Maury,
der folgenden Traum mitteilt: "Er steigt aufs Schaffott, der Scharfrichter
bindet ihn aufs Brett; es kippt um; das Messer der Guillotine fällt herab; er
fühlt, wie sein Haupt vom Rumpf getrennt wird, wacht in der entsetzlichsten

Angst auf - und findet, dass der Bettaufsatz herabgefallen war und
seine Halswirbel, wirklich ähnlich wie das Messer der Guillotine, getroffen

hatte."2 Dieser "Guillotinentraum" gelangte in der zeitgenössischen
Traumforschung zu einer gewissen Berühmtheit, weil darin Traum und
Erwachen zur Einheit verschmelzen3. Freud hat dazu eine bedenkenswerte

Analyse beigetragen, wenn er feststellt, der Traum habe tatsächlich nicht
im Schlaf, sondern nachträglich in der Erinnerung des Erwachten
stattgefunden. Das Skandalon dieser Deutung besteht darin, dass die
Weckphantasie ein Sekundärprozess ohne primäres Äquivalent im Schlafe sei.

Durch den Weckreiz werde nämlich eine psychische "Einbruchsstation"

erregt, die den Zugang zur ganzen Guillotinephantasie aus der vorangehenden

Lektüre über die Französische Revolution eröffnet: Diese werde

1 Jean-François Lyotard, Discours, Figure, Paris, Klincksieck, 1971, S. 253.
2 Sigmund Freud, Die Traumdeutung (1900), in: ders., Studienausgabe, Frankfurt a.

Main, S. Fischer, 1972, Bd. 2, S. 52 f. Im folgenden zitiert als TD. Vgl. L. F. A. Maury,
Le Sommeil et les rêves, Paris, 1878, S. 161.

3 Vgl. J. Le Lorrain, "La durée du temps dans les rêves", Revue philosophique, Bd. 38,
1894, S. 275 und V. Egger, "La durée apparente des rêves", Revue philosophique,
Bd. 40, 1895, S. 41 sowie ders., "Le souvenir dans le rêve", a.a.O., Bd. 46, S. 154.

Die Debatte kommentiert J. Tobolowska, Étude sur les illusions de temps dans les

rêves du sommeil normal, Paris, 1900.

45



aber "nicht noch im Schlaf durchlaufen, sondern erst in der Erinnerung des

Erwachten. Erwacht, erinnert man jetzt in ihren Einzelheiten die Phantasie,

an die als Ganzes im Traum gerührt wurde. Man hat dabei kein Mittel
zur Versicherung, dass man wirklich etwas Geträumtes erinnert" (TD 478).
Bemerkenswert ist diese Analyse Freuds insofern, als sie die konzeptuelle
Arbeitsteilung von Traum und Wachen umkehrt: Denn wo die Erinnerung
des Erwachten sich nicht mehr pars pro toto zum Traum verhält, sondern

totum pro partem den Traum vollendet, ja wo überhaupt jede Versicherung
fehlt, ob man eigentlich Geträumtes erinnert, da wird das Erwachen zum
uneigentlichen Vorgang, geformt nach der Logik der Synekdoche, und ist
damit nach Freuds Worten "durchaus figürlich zu nehmen" (TD 477).
Überdies erinnert auch die bildhafte Rede von der "Einbruchsstation" an

einen gefestigten Übergang zwischen Wachen und Traum, gleichsam ans

Brechen einer Bastion von strategischer Bedeutung.
Die Logik dieses Übergangs ist also durchweg tropologisch und weist

jene Voreingenommenheit des Denkens fürs Bildliche auf, die Jean-François

Lyotard in Discours, Figure "le parti pris du figurai" genannt hat: "On
ne peut pas faire parler le rêve? On va donc essayer de faire rêver le
discours. Cela est plus juste, plus près de ce qui se passe, et c'est ma
conviction qu'il y ajustement de la figure dans le discours, et qu'elle y est

comme fantasme tandis que le discours est dans la figure comme rêve."4

Was im Anschluss daran als "Denkfigur" bezeichnet werden soll, stellt
somit eine Rhetorik des psychoanalytischen Diskurses zur Debatte, die
sich exakt an jenem Erkenntniswiderstand konstituiert, den das Erwachen
dem Denken entgegensetzt. Wir wollen im folgenden nach der Ästhetik

analytischer Denkfiguren fragen, die sich in Freuds Traumdeutung mit
dem Erwachen auseinandersetzen - genauer: dieses Auseinandersetzen
des Über-Ganges von Traum und Wachen als das eigentlich verstehens-

bedürftige meta-phérein des Erwachens analysieren.
Beginnen wir zunächst mit der allgemeinen Frage nach dem, was als

"Traum" bezeichnet wird. Der Traum, meinte Freud, sei im Grunde nichts
anderes als eine "besondere Form unseres Denkens, die durch die

Bedingungen des Schlafzustandes ermöglicht wird" (TD 486). Diese Feststellung

ist gewiss noch weit davon entfernt, eine verbindliche Definition zu
sein, wird aber durch eine nähere Bestimmung des Formbegriffs präzisiert,

wenn Freud anschliesst, "die Traumarbeit" bemächtige sich des

Gedankenmaterials in "lockerer, oft allegorisch zu nennender" (TD 502)

4 Jean-François Lyotard, Discours, Figure, a.a.O.. S. 10/253.

46



Weise. Diese figurative Form der Traumarbeit "macht Gebrauch von sprachlichen

Symbolen, deren Bedeutung der Träumer meist nicht kennt"5, sie

muss, wie Freud in der Metapsychologischen Ergänzung zur Traumlehre

nachträgt, den "abstrakten Gedankentext erst durch einen konkreteren
ersetzen, welcher mit ihm irgendwie durch Vergleich, Symbolik, allegorische

Anspielung, am besten aber genetisch verknüpft ist"6. Diesen Prozess

von Substitution und Verknüpfung einer zunächst unbekannten Semantik
übernimmt also "die Traumarbeit", die wir im bewussten Sprechen über
"den Traum" in der Regel ihrerseits allegorisch hypostasieren. Es sei hier
nur am Rande vermerkt, dass die Studienausgabe der Freudschen
Traumdeutung ein eigenes Register solcher Gleichnisse und Allegorien führt
(TD 632-635).

Den analytischen Sinn für diese figurative Bedingtheit der Denkformen

hat Freud zweifellos geschärft. Denken wir den "Traum" nämlich
wachend, sagt er etymologisch durchaus zutreffend, so nehmen wir eine

Bewachung dessen vor, was im Traumzustand gedacht worden ist.
"Wachen" heisst hier "Bewachen", womit Freud, in eins mit der Trennung von
Bewachendem und Bewachtem, einen "Wächter" allegorisch ans Tor setzt.
Die allegorische Gestalt des "Zensors" zwischen Unbewusstem und Vor-

bewusstem, die Freud in der Traumdeutung einführte, ist unterdessen in

psychologischer Rede konventionalisiert, und nach den Worten des Autors
zu urteilen, hätten wir in der Zensur "den Wächter unserer geistigen
Gesundheit zu erkennen und zu ehren" (TD 540). Dieser recht phantastischen

Figur des Wächters erwächst eine Autorität durch ihre Funktion,
Denken und Gesundheit zu identifizieren. Dem Traum indes verschliesst
der Wächter das Tor zu dem, was Freud die "Motilität" nennt; - nur im
Zustand des Somnambulismus gelinge es dem Traum, die Aufmerksamkeit
des Wächters zu beirren und pragmatische Gewalt über den motorischen

Apparat zu erlangen. Hier nimmt der psychologische Diskurs zusehends
Gestalt einer allegorisierenden Fabel an, die von den Verstellungen und

Umwegen der Traumarbeit berichtet, derweil sie sich unter den Bedingungen

des Erwachens zu behaupten habe. In gewisser Weise eignet sich die
Freudsche Persuasionsstrategie die Verstellungstaktik des Traumes an,
indem sie die Zensusfunktion des Wächters in allegorischer Weise darstellt:

5 Sigmund Freud, Abriss der Psychoanalyse (1938), Frankfurt a. Main, Fischer, 1972,
S. 25.

6 Sigmund Freud, Metapsychologische Ergänzung zur Traumlehre (1917), in: ders.,

Studienausgabe, a.a.O., Bd. 3, S. 185.

47



Wenn sich der kritische Wächter zur Ruhe begibt - wir haben Beweise, dass er
doch nicht tief schlummert -, so schliesst er auch das Tor zur Motilität. Welche

Regungen aus dem sonst gehemmten Ubw sich auch auf dem Schauplatz
tummeln mögen, man kann sie gewähren lassen, sie bleiben harmlos, weil sie nicht
imstande sind, den motorischen Apparat in Bewegung zu setzen, welcher allein
die Aussenwelt verändernd beeinflussen kann. Der Schlafzustand garantiert
die Sicherheit der zu bewachenden Festung. (TD 541)

Im Allegorienspiel mit dem Wächter macht sich der Psychologe die bewährten

Mittel der Traumdarstellung dienstbar, um die Trennung von imaginärem

Schauspiel und motorischer Handlung szenisch darzustellen. Die
Allegorie freilich ist ein zwieschlächtiges Unwesen. Selten deutlicher als

am Exempel des schlummernden Wächters offenbart sich die Ambiguität
figurativen Denkens: Bewacht dieser doch die Festung des Bewusstseins
und wird seinerseits vom Schlaf bewacht. Die Regie des Traumes wird
nämlich stets darauf drängen, den Schlafzustand des Wächters so lange als

möglich aufrecht zu erhalten: "Der Traum", schreibt Freud, "ist der Wächter

des Schlafes, nicht dessen Störer" (TD 240). So gesehen bewacht der
Traum den Wächter des Schlafes und wird zum Garant jener Kräfte, die
ihn bewachen. In solcher Ambiguität zeigt die Allegorie ihre wahre,
janusgesichtige Gestalt: Sie bewacht die Festung der Motorik, die unter der
Herrschaft des Bewusstseins steht und schützt zugleich die Szene des

Schlafes, der ihn - den Wächter - seinerseits bewacht. Janusgesichtig ist
daher die Allegorie, eine ironisch gestaltete Schwellenfigur, die wacht und
schläft in eins.

Wie wacht nun aber der Traum über das Erwachen? Die Frage stellt
sich ante portas, gewissermassen von derjenigen Seite des "Tores" her, die

abgekehrt ist von der klassischen Frage nach dem "Vergessen der Träume".

Dieser Schlüsselfrage für die Bildwerdung des Denkens wendet sich
Freud im Kapitel über die Beziehung des Traumes zum Wachleben zu. Im
Hinblick auf die zeitgenössiche Traumforschung stellt er zunächst eine

gegensätzliche Beurteilung der Beziehung von Wach- und Schlafzustand
fest, die einerseits eine streng hermetische Abgeschlossenheit der Sphären

behauptet und andererseits das "stete Hinübergreifen des einen in das

andere"7 attestiert. Zwar nimmt Freud zu dieser Debatte nicht unmittelbar
Stellung, doch zitiert er den zeitgenössischen Seelenforscher Goblot prin-

7 TD 34-37; vgl. dazu besonders die Paraphrase aus F. W. Hildebrands, Der Traum und
seine Verwertung fur's Leben, Leipzig, 1875.

48



zipiell zustimmend, der sagt: "Un rêve c'est un réveil qui commence"8.

Mit einigem Recht liesse sich daran Marcel Proust anschliessen, der aber
erstaunlicherweise selbst in späteren Auflagen der Traumdeutung keine

Erwähnung findet, obwohl doch durch dessen Einleitung zur Recherche

gerade dieser Ubergang von Einschlafen und Erwachen berühmt wurde:

"...je n'avais pas le temps de me dire: 'Je m'endors'. Et, une demi-heure

après, la pensée qu'il était temps de chercher le sommeil m'éveillait."9 Der

Unmöglichkeit, mit dem Gedanken ans Einschlafen einzuschlafen,
entspricht umgekehrt genau die Unmöglichkeit, mit der Erinnerung an die
Absicht einzuschlafen weiterzuschlafen. In solchem Chiasmus des Erwachens

verkehrt sich tatsächlich alles Gegenständliche des Trauminhaltes in
die äussere Beschreibung des Zuständlichen - ein Phänomen, das bereits

vom Traumforscher Herbert Silberer als "funktionales" Träumen im
Schwellenbereich des Erwachens beschrieben wurde10. Unmittelbar nach der
Lektüre Silberers hat Freud für die Auflage der Traumdeutung von 1914
Teile seiner Theorie der "sekundären Bearbeitung" revidiert (vgl. TD 483-

485) und dazu in der Abhandlung Zur Einführung des Narzissmus selbigen
Jahres nachgetragen, dieses Phänomen der Selbstbeobachtung des Traumes

sei "bei philosophisch begabten, an Introspektion gewöhnten Personen"

besonders ausgeprägt: Wo nämlich der "Traumzensor" noch während
des Schlafes ein wenig aufmerke, schalte sich dessen "Selbstbeobachtung
und Selbstkritik, mit Inhalten, wie 'jetzt ist er zu schläfrig, um zu denken'

- 'jetzt wacht er auf'" in den Schauplatz des Traumes ein". Uber Silberers

Feststellung einer "Schwellensymbolik" hinaus, die den "Vorsatz oder den

Vorgang des Erwachens selbst" (TD 484) etwa durch das Verlassen eines
Raumes oder eine Abreise darstellt, inthronisiert Freud in Gestalt des

Traumzensors eine mächtige Allegorie des Denkens an die Schwelle des

Erwachens. Eine Allegorie, die freilich als Trope der Selbstreflexivität das

bewusste Denken suspendiert, und zwar dergestalt, dass selbst der Einfall
während des Träumens, das sei "ja nur ein Traum", den Einspruch des

8 TD 548; Freud schränkt aber sogleich ein, es gebe auch Träume, aus denen man nicht
erwache, etwa jene, "in denen man träumt, dass man träumt".

9 Marcel Proust, A la Recherche du temps perdu, Paris, Gallimard, 1970, Bd. 1, S. 3.

10 Herbert Silberer, "Bericht über die Methode, gewisse symbolische Halluzinations-

Erscheinungen hervorzurufen und zu beobachten", Jahrbuch psychoanalytischer und

psychopathologischer Forschungen, 1909, Bd. 1; sowie ders., "Symbolik des

Erwachens und Schwellensymbolik überhaupt", a.a.O., 1912, Bd. 3.

11 Sigmund Freud, Zur Einführung in den Narzissmus, in: ders., Studienausgabe, a.a.O.,
Bd. 3, S. 64.

49



Zensors zu beschwichtigen vermag und damit die Duldung des Weiteren

ermöglicht (vgl. TD 470). In Form einer Allegorie, die übers Schlafen
oder Wachen nachdenkt, wird der Wächter in den Traum integriert, um
hernach dem Wachen als Trauminhalt wieder erinnerlich zu sein12. Die

Allegorie des Wächters erweist sich in diesem Zusammenhang nicht als

intransigente Autorität im Dienste des Über-Ich, sondern als selbstreflexiv-
autosubversive Grenzfigur inmitten des Denkens, die widerstrebende
Ansprüche vermittelt. Eine "List der Vemunff', mit Hegel zu sprechen, die
dem Denken das sich ihm Widersetzende auf Umwegen auftreibt. So dient
denn auch Freud die janusgestaltige Allegorie des Wächters dem Nachweis,

"dass eine psychische Funktion, die von unserem wachen Denken
nicht zu unterscheiden ist, Beiträge zum Trauminhalt liefern kann"
(TD 470). In anekdotischer Form hat Freud diese "List der Vemuft" einmal

in flagranti porträtiert, wenn er vom Schläfer berichtet, der auf die

Frage: "Schläfst du ?" mit einem "nein" antwortet, "nach der zweiten
Anrede, 'dann leih mir zehn Gulden', aber sich hinter der Ausrede
verschanzt: 'Ich schlafe'" (TD 231).

Die psychische "Funktion des Traumes" (TD 97), das hat Freud
wiederholt hervorgehoben, ist vom Denken im Wachzustand prinzipiell nicht
zu unterscheiden, wiewohl sie den Gedankengang auch stärker verkürzt
und selbst Unscheinbarstes zu Bildern verdichten mag. Bereits in seiner
Diskussion der wissenschaftlichen Literatur zur Traumtheorie hat Freud
die "Theorie des partiellen Wachens" mit Vehemenz verworfen, die dem

Traum lediglich zubilligt, eine Schwundstufe des Denkens zu sein, zumal
eine mit sehr "anomalischen" Symptomen. Diese namentlich von J. F. Herbart

in dessen Psychologie als Wissenschaft13 vertretene Lehre habe in der

zeitgenössischen Medizin eine vorherrschende Stellung eingenommen,
was Freud ausserordentlich bedauert, denn dadurch würde die
Traumfunktion mit Krankheitsbildern des Schwachsinns und der Amentia in

Analogie gebracht (TD 98). Solche Pathologisierung des Traumes, so

12 Anlässlich seiner Diskussion der "Phantasien während des Schlafens" erläutert Freud
denselben Vorgang: "Die Traumarbeit griff hier gleichsam in das erste wache Denken
über und übermittelte mir als Urteil über den Traum jenes Stück des Traummaterials,
dessen genaue Darstellung im Traum ihr nicht gelungen war" (TD 328). Ein
problematisches Gedankenfragment des Bewusstseins ist dergestalt "in Form des Traumes

dargestellt worden. Die Form des Traumes oder des Träumens wird in ganz
überraschender Häufigkeit zur Darstellung des verdeckten Inhaltes verwendet" (TD 329).

13 J. F. Herbart, Psychologie als Wissenschaft neu gegründet aufErfahrung, Metaphysik
und Mathematik, in: Herbarts Sämtliche Werke, Langensalza, 1892, Bd. 6, S. 307.

50



urteilt Freud, nehme indes dem psychischen Vorgang die Würde (TD 100).

Demgegenüber betont Freud, der Traum setze gerade "nicht voraus, dass

ein Teil unseres Vorstellungsschatzes schläft, während ein anderer zu
erwachen beginnt. Er ist ein vollgültiges psychisches Phänomen", das

einzureihen sei in den "Zusammenhang der uns verständlichen seelischen

Aktionen des Wachens" (TD 141).
Freuds optimistischer Einschätzung des Traumes liegt die Annahme

zugrunde, dass jede Funktion des Denkens, sei es die des Schlaf- oder
Wachzustandes, trotz Unzuverlässigkeit des Gedächtnisses "verstehbar"
ist. Dabei zeigt sich, dass der naturwissenschaftlich geschulte Mediziner
Freud den grundlegenden methodischen Konflikt zwischen Positivismus
und Hermeneutik durch eine Hermeneutik des Positivismus aufzuheben
versucht. Damit schreibt sich Freud in den hermeneutischen Diskurs der
Geisteswissenschaften ein, wie ihn Wilhelm Dilthey in Die Entstehung
der Hermeneutik 1900) zeitgleich mit der Traumdeutung definiert hat, der

jegliche Formen des Denkens ausdrücklich nicht zu "erklären", sondern

zu "verstehen" trachtet (TD 97)14. Wie kein anderer hat Freud es auch

verstanden, in seiner Analyse jener Denkmodelle, die den Zusammenhang
von Wachen und Schlaf naturwissenschaftlich erklären wollen, den
Aufwand an symbolisierender Phantasie nachzuweisen, die selbst in den exakten

Wissenschaften, zumal in den oft pathologisierenden Diskursen der

zeitgenössischen Medizin und Neurologie wirksam sei: Es gibt auch eine

"Ganglienzellenphantastik" des nüchternen und exakten Forschers, so

stellt Freud mit bissiger Ironie fest, welche schildert, "wie die Aurora des

Erwachens über die eingeschlafenen Zellhaufen der Hirnrinde hinzieht"15

und damit an bildlicher Phantastik nicht im Geringsten hinter den romantischen

Deutungsversuchen des Traumes zurücksteht. Dies hat ihn freilich
nicht davon abgehalten, im selben Kapitel seinerseits das Vergessen der

14 Jürgen Habermas hat die philologische Hermeneutik Diltheys und die psychologische
Hermeneutik Freuds mit der "Notwendigkeit einer Kritik" identifiziert, die den
verstümmelten Traumtext dem Bewusstsein in bereinigter Form überliefert (265). Als
"szientistisches Selbstmissverständnis der Metapsychologie" bezeichnet Habermas

hingegen den Versuch, die individuelle Reflexion auf die Verstellungspraxis des

Traumes in den "Rahmen kommunikativen Handelns" (325) verbindlich einzufügen.
Vgl. Jürgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1973.

Gegen den Anspruch Habermas', einen letztlich objektivierbaren Status der
hermeneutischen Selbstreflexion zu hypostasieren, wendet sich Rainer Nägele, Public Voice

and Private Voice: Freud, Habermas and the Dialectic of Enlightenment, in: ders.,

Reading After Freud, New York, Columbia University Press, 1987, S. 67-90.
15 C. Binz, Über den Traum, Bonn, 1878, S. 98 f, zit. n. Freud: TD 108.

51



Traumbilder beim Erwachen des "jungen Tages" in ein poetisches Licht zu

tauchen, gerade so "wie der Glanz der Gestirne vor dem Licht der Sonne"
weicht (TD 70). Die Bildlichkeit dieses Prozesses scheint auch bei Freud

unüberwindlich und weist auf die Annahme voraus, dass das Erwachen je
schon ein figurativer Vorgang ist.

Freud ist in der Traumdeutung davon ausgegangen, dass hinter
solchen bildhaften Erklärungsmodellen des Erwachens "etwas Reelles steckt",
das es zu verstehen gilt, um zu einer "Theorie des Traumes" zu gelangen
(TD 108). Nicht umsonst hat er unermüdlich an der Topik seiner eigenen
Theorie gearbeitet und gelegentlich auch zu graphischen Mitteln gegriffen,

was zahlreiche Skizzen zum "Normalschema", zur "Architektur der

Verdrängung" und die Modelle zu seinen "<pt|rco Theorien" in den Briefen
an Wilhelm Fliess16 dokumentieren. Es sind dies ausschliesslich räumliche

Metaphern, die dann als Modell des "psychischen Apparates" (TD 513-

517) Eingang in die Traumdeutung und in der Metaphorik von "Bahnung
und Niederschrift" in die Notiz über den "Wunderblock" (1925) gefunden
haben. In diese Reihe gehören zweifellos auch das "psychologische Schema

der Wortvorstellung" aus der frühen Arbeit Zur Auffassung derAphasi-
en (1891), wieder aufgenommen in Das Unbewusste (1915), sowie der
Rebus über den Namen "Signorelli" aus der Psychopathologie des Alltagslebens

(1901), ebenfalls eine Überarbeitung eines früheren Modells aus

der Arbeit Zum psychischen Mechanismus der Vergesslichkeit (1898).
Diesen Modellen ist im wesentlichen gemein, dass sie "symbolisierende
Phantasie" voraussetzen, um das Modell des Traumes zu konstituieren.

Die Erkenntis vom Traum ist schliesslich abhängig von der Einsicht in

die figurative Konstruktion von Gedächtnis und Vergessen und baut auf
der Notwendigkeit einer Metaphorik psychischer Realität. Diese Logik der

psychologischen Denkfiguren nachzuweisen, knüpft Freud an den durch
den neurophysiologischen Positivismus des 19. Jahrhunderts gekappten
Strang der griechischen Anamnesislehre, die den Traum "nicht nur
reproduktiv, sondern auch produktiv" (TD 105) konzipiert habe, im Sinne einer

"symbolisierenden Tätigkeit der Phantasie"17. Hatte Piaton im Phaidon18

jegliche Erinnerung in Korrespondenz mit vorgeburtlichem Wissen gesehen,

so tritt bei Freud die Tageserinnerung in Korrespondenz mit der

16 Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Fliess 1887-1904, herausgegeben v. J. M. Masson,
Frankfurt a. Main, Fischer, 1986, vgl. S. 101-104; 263; 166/218.

17 Vgl. K. A. Scherner, Das Leben des Traumes, Berlin, 1861, S. 32, zit. n. Freud,
TD 105.

18 Piaton, Phaidon, 72e-78b.

52



Erinnerung im Traum. Nach Freud ist das "Traumgedächtnis weit umfassender

als das Gedächtnis im Wachzustand"19, weshalb er auch von der

"Hypermnesie des Traumes" spricht (TD 39/560). Umgekehrt spreche
alles dafür, dass unsere Erinnerung im Wachzustand "den Traum nicht nur
lückenhaft, sondern auch ungetreu und verfälscht wiedergibt" (TD 491).
Was wir gemeinhin Erinnerung nennen, wäre demnach eine durch

Fragmentierung und Entstellung verfälschte Mimesis einer wesentlich

allgemeineren, eigentlichen Erinnerung, die nur uneigentlich, in metaphorisch

verdichteter und metonymisch verschobener Form in das Bewusst-
sein gelangt. Lediglich das, was Freud die Phantasien der Tagträume
nennt, also die im Tagesbewusstsein nachgeträumten Erinnerungen oder

vorgedeuteten Trauminhalte, liegen aufgrund einer "sekundären Bearbeitung"

dem Zugriff des Bewusstseins bereit. Freilich wären dies Träume,
"die sozusagen schon einmal gedeutet worden sind, ehe wir sie im Wachen

der Deutung unterziehen" (TD 472). Das Verhältnis von Schlaf- und Wachtraum

wäre demnach ein figürliches zu nennen, welches die in der Traumarbeit

konkretisierte Erinnerung und die in der sekundären Bearbeitung
manifestierte Erinnerung zueinander in Beziehung setzt. Bereits im
Entwurf einer Psychoanalyse von 1895 hat Freud deshalb festgestellt, jede
irgendwie beachtenswerte psychologische Theorie müsse eine "Erklärung
des Gedächtnisses" liefern20 und dazu in der Traumdeutung präzisiert, "das
Verhalten des Traumgedächtnisses" sei "höchst bedeutsam für jede Theorie

des Gedächtnisses überhaupt" (TD 46). Interessieren wir uns folglich
für die theoretische Konstitution dessen, was das "Erwachen" genannt
wird, so wird sich unsere Aufmerksamkeit von der Praxis der Traumdeutung

auf ein figuratives Problem verschieben, das die Relation von
Traumgedächtnis und Gedächtnis überhaupt betrifft.

Bei der Analyse solcher Denkfiguren des Erwachens stossen wir
zwangsläufig an einen der psychologischen Theoriebildung immanenten
Widerstand gegen diese Theoriebildung selbst, einen vernunftskritischen
Reflex, den Freud an den Begriff der "Rationalisierung" gekoppelt hat.

Rationalisierung nämlich hiesse die Integration des Traumgedächtnisses
in das von tropologischen Operationen der Verschiebung und Ersetzung
beherrschte Gedächtnis des Bewusstseins, was nur unter beträchtlichen
Widerständen erfolgen kann. Ja Freud geht sogar so weit zu sagen, "Ge-

19 Sigmund Freud, Abriss der Psychoanalyse, a.a.O., S. 25.
20 Sigmund Freud, Entwurfeiner Psychologie, in: Aus den Anfängen der Psychoanalyse,

Frankfurt a. Main, S. Fischer 1962, S. 308.

53



dächtnis und Qualität für das Bewusstsein an den ^-Systemen" würden
einander gänzlich ausschliessen, da unsere eigentlichen Erinnerungen stets

unbewusst bleiben müssten (TD 516)21. Der Widerstand gegen das nach
der Rekonstruktion von Verschiebung und Ersetzung abgerungene
Traumgedächtnis "heftet sich dann noch an das Durchgelassene als Zweifel"
(TD 494), wie Freud mit unverholener Skepsis der Vernunft gegenüber
feststellt. Unser Gedächtnis kenne überhaupt keine Garantien (ebd.), so
dass bei jeglicher Rekonstruktion der Traumerinnerungen eine reservatio
mentalis am Platze sei. Denn die Konstruktion der unbewussten Erinnerung

wird stets im Zeichen einer Denkfigur stehen, die dem theoretisieren-
den Bewusstsein einen zentralen, wenn nicht gar beherrschenden Stellenwert

einräumt. Da unsere rationale Vorstellung von der Seinsweise
unbewusster Erinnerung hochgradig davon abhängt, in welchem Denkmodell

sie uns denkbar erscheint, muss sich unsere Skepsis gegen die Konstitution

eben dieses Denkmodells richten. Der theoretische Widerstand
gegen das, was der späte Freud in Jenseits des Lustprinzips durchaus
selbstkritisch die "Bildsprache der Psychologie" genannt hat, ist auch für das

Verständnis einer irgendwie beachtenswerten Theorie des Erwachens
konstitutiv. Dies zeichnet denn auch die Gewissenhaftigkeit der Freudschen

Theoriebildung aus, dass sie auf den blinden Fleck ihrer Theorie-Bildung
hinweist: Der Status der psychologischen Theorie kann nur ein provisorischer

sein, weil sie keinen anderen als figurativen Charakter besitzt. Dies
rühre daher, "dass wir genötigt sind, mit den wissenschaftlichen Termini,
das heisst mit der eigenen Bildsprache der Psychologie (richtig: der
Tiefenpsychologie) zu arbeiten. Sonst könnten wir die entsprechenden
Vorgänge überhaupt nicht beschreiben, ja würden sie gar nicht wahrgenommen

haben"22. Diese wissenschaftliche Bildsprache der Psychologie ist ein

Apriori für das Verständnis der Psyche, deren Wahrnehmung auf der
Virtualität von Tropen baut und gerade deswegen Gegenstand grösster
wissenschaftlicher Skepsis sein muss.

Wenn also der Gegenstand psychologischer Theorie erst mittels der ihr
eigenen Bildsprache eine gewisse Diskutierbarkeit gewährt, wobei diese

21 Der Satz, "Bewusstsein und Gedächtnis schliessen sich nämlich aus", findet sich
bereits im Brief an W. Fliess vom 6. Dezember 1896, worin Freud das Modell der
"Umschrift" der psychischen Systeme erstmals in der Weise darlegt, wie er es später
im VII. Kapitel der Traumdeutung sowie im Aufsatz über den Wunderblock ausführen
wird. Vgl. Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Fliess 1887-1904, a.a.O., S. 218.

22 Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips, in: ders., Studienausgabe, a.a.O., Bd. 3,
S. 268.

54



Bildsprache wiederum Gegenstand eines Widerstandes gegen die Theorie
bildet, dann scheint es der Frage wert, inwiefern der Freudsche Text, als

Schauplatz einer Theorie im Selbstwiderstand, seine eigenen Denkfiguren
in Szene setzt. Wir werden uns in diesem Zusammenhang nicht mit der

Feststellung begnügen können, dass Freud die Gedankengänge des Traumes

metaphorisch als "Knäuel" (TD 503) und "Knoten" (TD 505)
bezeichnet, die in "Knotenpunkten" (TD 286/336/505) netzartig zusammentreffen23.

Indem wir uns in Freuds "Gedankenfabrik" (TD 286) begeben,
werden wir uns auf ein "Weber-Meisterstück" einzulassen haben, ganz in
der Weise, wie es der Autor der Traumdeutung aus einem Lehrstück des

Goetheschen Mephistopheles zitiert:

[Wo] Ein Tritt tausend Fäden regt,
Die Schifflein herüber, hinüber schiessen,
Die Fäden ungesehen fliessen,
Ein Schlag tausend Verbindungen schlägt24.

Mit diesem Faust-Zitat hat Freud die Verstrickung von Traum und Deutung

zur Denkfigur des Textes hypostasiert. Er liest das Produkt des

Erwachens als textum, das waches und träumendes Denken ineinander
verwebt. "Penelopewerk des Eingedenkens" hat Walter Benjamin diese

Textur des Erwachens genannt, wobei "Erinnerung der Einschlag und

Vergessen der Zettel" sei25. Hierin werden wir auch jenem immanenten

tropologischen Widerstand zu folgen haben, der in den sogenannten
"Nabel des Traumes" führt, jener Stelle, an der die Traumerinnerung "dem
Unbekannten aufsitzt" (TD 503)26. Die prinzipielle Unabschliessbarkeit

23 Eine Sammlung metaphorischer Komplexe in Freuds Traumdeutung gibt Patrick
J. Mahony, Der Schriftsteller Sigmund Freud, aus dem Englischen von J. Junker,
Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1989, bes. S. 119-141.

24 Johann Wolfgang v. Goethe, Faust /, 4. Szene (zit. n. TD 286).
25 Walter Benjamin, Zum Bilde Prousts, in: ders., Gesammelte Schriften, herausgegeben

von R. Tiedemann und H. Schweppenhausen Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1980, Bd.

11,1, S. 311.
26 In seinem Versuch über die Metaphorik der Freudschen Traumtheorie hat David

Willbern den "Nabel des Traumes" als tropologische Durchgangsstelle zum mütterlichen

Leib interpretiert und damit eine Repsychologisierung der Metapher vorgenommen:

"Metaphorically, the unknown and the unknowable represent the maternal body,
and the dream and its navel become the mark of primary connection between the

mother and her heroic, riddle-solving son" (99). David Willbern, "Freud and the Inter-
Penetration of Dreams", Diacritics, (The Tropology of Freud), 1979, Bd. 9/1, S. 98-
113. Der selbe Vorgang ist bei Patrick J. Mahony zu beobachten (a.a.O., S. 137).

55



jeder Traumanalyse ist durch diesen substitutiven Charakter der
Traumfunktion bestimmt, durch den Grad an "Überdeterminierung" ihrer Figuren,

die dem unbekannten Erinnerungspotential des Traumes "aufsitzt"
und mannigfaltige Verbindungen zum Gedächtnis schlägt.

Die Metaphorik eines solchen rhizomartigen Verknüpfungszusammenhanges

haben Gilles Deleuze und Félix Guattari im Anti-Ödipus ganz zu
Unrecht gegen die Freudsche Psychoanalyse ausgespielt, von der sie sagten,

sie würde die Sprache des Unbewussten zentralisieren und hierarchi-
sieren. In dem ihr eigenen Jargon wäre gegen diese Kritik einzuwenden,
dass auch bei Freud die Metapher vom "Rhizom gerade diese Produktion
des Unbewussten" ist27, - gilt doch die sprachliche Produktion nicht erst
seit Lacan als rhetorischer Modus des Unbewussten. Selbst nach Angaben
des "Vaters der Psychoanalyse" muss eine Deutung psychischer Phänomene

"ohne Abschluss bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige
Verstrickung unserer Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle
dieses Geflechts erhebt sich dann der Traumwunsch wie der Pilz aus

seinem Mycelium" (TD 503).
Verbleiben wir einen Moment bei dieser tropologischen Relation von

Gedankenwelt und Traumwunsch. Es fällt auf, dass der Fungus und dessen

schwammartiger Verknotungszusammenhang jeweils dort die Leitmetapho-
rik des Freudschen Diskurses bildet, wo von assoziativer Verkettung und

symptomatisch verdichteten Widerständen die Rede ist. Freud verleiht
dabei der Deutung eine syntagmatische und eine paradigmatische Dimension

- oder rhetorisch gesprochen: die Dimension einer metonymischen
Vernetzung der Gedankenwelt, die von einer metaphorisch zum Rhizom-
knoten verdichteten Stelle des Traumwunsches durchwachsen wird28. In
dieser Freudschen Denkfigur verhält sich die Tropologie von Vernetzung
und Verdichtung genau wie die Assoziation zum Symptom. Die Stelle, an

der sich der Text zum Bild verdichtet, bildet den eigentlichen "Attraktor"
der psychoanalytischen Methode und zugleich den neuralgischen Punkt,
an dem die Kritik bis heute regelmässig einhakt, wenn sie die Willkür der

psychoanalytischen Deutungsarbeit und deren Assoziationstechnik bemän-

27 Gilles Deleuze, Félix Guattari, Rhizom, aus dem Französischen von D. Berger u. a.,

Berlin, Merve, 1977, S. 29.

28 Die metonymische und metaphorische Dimension der Traumstrukturen bei Freud hat

erstmals Roman Jakobson angesprochen, freilich ohne eingehende Analyse. Roman

Jakobson, Zwei Seilen der Sprache und zwei Typen aphatischer Störungen, in: ders.,

Aufsätze zur Linguistik und Poetik, herausgegeben von W. Raible, München,
Nymphenburger Verlagsbuchhandlung, 1974, S. 137f.

56



gelt. Freuds Verteidigung der psychoanalytischen Methode hat dieser Kritik

stets die sinnbildende Konstitution jenes symptomatischen Gewebes

entgegengehalten, das sich aus dem Wechselspiel von Gedankenwelt und
Traumwunsch ergibt. Es sei nachweislich unrichtig, so Freud, dass wir uns
bei der Traumdeutungsarbeit einem ziellosen Vorstellungsablauf hingeben
würden, wenn wir, dem üblichen Appell des Analytikers folgend, "unser
Nachdenken fallen- und die ungewollten Vorstellungen auftauchen lassen"

(TD 505)29. Denn der Widerstand des Symptoms bildet den charakteristischen

Anziehungspunkt der Assoziation und markiert exakt die neuralgische

Stelle, an der die metonymische Kette der Gedanken zur symptomatischen

Figur zusammenfällt. Nicht zuletzt die griechische Auffassung des

"Symptom"-Begriffs, das oup-TiCirxelv, hat den Sachverhalt dessen, was
zusammenfällt und somit sich im wörtlichen Sinne zu-fällig ereignet, zum
Kompositum vereint. Was an symptomatischer Stelle zusammenfällt ist
daher im Zusammenhang der Traumdeutungsarbeit gerade nicht zufällig
im Sinne des Arbiträren, darauf hat Freud insistiert, denn dort, wo "die
Auslegung des Textes an den eingeschalteten Illustrationen einen Anhalt
findet" (TD 505), verdichtet sich auch das Symptom, dessen Beseitigung
ja erklärtes Ziel der psychoanalytischen Arbeit darstellt. Wo also "die
Richtigkeit des Verfahrens durch das Auftauchen und Schwinden der

Symptome zu ihrer Stelle gewährleistet wird" (ebd.) - etwa in exemplarischen

Fällen der Hysterie - operiert die psychoanalytische Deutung nach

Massgabe einer doppelten Denkfigur, die, wie Jacques Lacan in Das

Drängen des Buchstabens im Unbewussten einschlägig kommentiert hat,
sich auf jene elliptische oder katachretische Stelle einlässt, worin "das

Symptom eine Metapher" ist, die vom "Begehren[, das] eine Metonymie
ist", durchkreuzt wird30. Nimmt man Freud mit Lacan beim Wort, so wäre

29 Die These, dass sich ein Denken ohne Zielvorstellungen überhaupt nicht herstellen
lasse, hat Freud der zeitgenössischen Philosophie des Unbewussten, namentlich
Eduard von Hartmann und Karl Du Prel entnommen; die symptomatische Teleologie
von Denkfiguren dürfte indes eine Innovationsleistung der Freudschen Psychoanalyse

darstellen, insofern sie dem "Widerstand der Zensur" (TD 507) die eigentlich
orientierende Funktion des assoziativen Textes zuschreibt. Vgl. Eduard von
Hartmann. Philosophie des Unbewussten, Leipzig, 1869; Karl Du Prel, Die Philosophie
der Mystik, Leipzig, 1885, vgl. deren Besprechung in TD 506.

30 "Deshalb muss ihnen zu Gehör gebracht werden, dass, wenn das Symptom eine

Metapher ist, es nicht eine Metapher ist, dies zu sagen, und auch nicht zu sagen, dass

das Begehren des Menschen eine Metonymie ist. Denn das Symptom ist eine Metapher,

ob man sich das nun eingestehen will oder nicht, wie das Begehren eine

Metonymie ist, selbst wenn der Mensch sich darüber lustig macht." Jacques Lacan,

57



es die Aufgabe der Therapie, die Metapher der Krankheit in ein
metonymisches Begehren zu übertragen - genauer: sie zu defigurieren.

Doch wenden wir uns wieder dem Erwachen zu: Beim Erwachen ist
das Vergessen symptomatisch, zufällig, aber nicht ohne Fügung. Erwachend

arbeitet der Sekundärvorgang, namentlich jene von Freud so genannte
"Redaktion des Wachens" (TD 493), am Gefüge der Traumerinnerung.
Die nachträgliche Bearbeitung des Traumes durch den Sekundärvorgang
hat zur Folge, dass Erinnerungsbilder, die mit einer Unlusterfahrung
besetzt sind, verdrängt, das heisst durch Bilder ersetzt werden, die ein

geringeres Unlustmoment hervorrufen. In solchen Bildern, so Freud, präge

sich das Verdrängte ab, "wie das gestickte Zeichen an Siegfrieds
Gewand" (TD 493 f.). Zwischen Erinnerung und Vergessen residiert das Symptom

als Widerstand, der sich beim Erwachen kundtut. Dazu vermerkt
Freud, das Vergessen hänge "weit mehr vom Widerstand als von der
Fremdheit zwischen Wach- und Schlafzustand" ab (TD 498). Bemessen

am Widerstand der Zensur wird nicht nur die Bilderwelt im Schlafzustand,
sondern auch das Erinnern im Zustand des Wachens zu einem Modus
bildlicher Erfahrung, der nach Ludwig Binswanger Traum und Existenz
morphologisch vermittelt31. Das "ganze Denken ist nur ein Umweg", stellt
Freud fest, und "Erinnerung", so notiert er bereits in einem Brief an Fliess

vom Mai 1897, "ist nie ein Motiv, sondern nur ein Weg, ein Modus"32.

Diesen Modus des Erinnerns hat unlängst Sarah Kofmann in ihrer
Interpretation der Freudschen Ästhetik, als eine "originär substitutive
Konstruktion" erkannt, denn Gedächtnis, so Kofmann, ersetze immer schon
Gedachtes durch Imagination. Freilich hat Freud in der Bilderrede des

Gedächtnisses erst die Methode erkannt, in dem wörtlichen Sinne, dass die
Art und Weise des eingeschlagenen Denkweges ihr methodos ist. Dieses

Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud, in:
ders., Schriften II, herausgegeben von N. Haas, aus dem Französischen von Ch. Creusot

u. a., Ölten, Walter, 1975, S. 55. Nach Lacan bilden die sprachlichen Figuren "die
Kehrseite dessen, wovon die Mechanismen des Unbewussten die Vorderseite darstellen:

Periphrase, Hyperbaton, Ellipse, Suspension, Antizipation, Retractatio, Verneinung,

Exkurs, Ironie sind Stilfiguren (Quintilians figurae sententiarum); Katachrese,
Litotes, Antonomasie, Hypotyposis die Tropen, die als Begriffe sich am besten dazu

eignen, diese Mechanismen zu bezeichnen. Genügt es, in ihnen nur simple Redeweisen

zu sehen, wo sie doch die Figuren darstellen, die in der Rhetorik des Diskurses
wirksam werden, der effektiv vom Analysierten gesprochen wird." A.a.O., S. 47.

31 Vgl. Ludwig Binswanger, Traum und Existenz, mit einer Einleitung von Michel
Foucault, Bern, Gachnang und Springer, 1992.

32 Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Fliess 1887-1904, a.a.O., S. 268.

58



Denken des Weges und des Umwegs hat Freud in Analogie zum Verkehr
beschrieben:

Wie wenn ein allgemeines Verkehrshindernis, z.B. eine Überschwemmung, im
Gebirge die grossen und breiten Strassen unwegsam werden lässt; der Verkehr
wird dann auf unbequemen und steilen Fusspfaden aufrechterhalten, die sonst
nur der Jäger begangen hatte. (TD 508)

Freud begreift den Widerstand, der dem Sekundärvorgang begegnet, in
Form einer Denkfigur des Weges, der durch Hindemisse, die der

Primärvorgang an symptomatischer Stelle hinterliess, unwegsam geworden ist.
In einem "tertiären Vorgang"33, so liesse sich mit André Green sagen,
erforscht nunmehr der psychoanalytische Diskurs den Prozess der Negation

(le travail du négatif) und sie tut dies in dem Masse, als ihre Methode,
den Weg der Traumarbeit in umgekehrter Richtung geht, um so wachend
den Traumgedanken gewissermassen auf Umwegen entgegenzuschreiten:

Wir machen ja beim Deuten im Wachen einen Weg, der von den Traumelementen
zu den Traumgedanken rückläuft. Die Traumarbeit hat den umgekehrten Weg

genommen, und es ist gar nicht wahrscheinlich, dass diese Wege in umgekehrter
Richtung überhaupt gangbar sind. Es erweist sich vielmehr, dass wir bei Tag über

neue Gedankenverbindungen Schachte führen, welche die Zwischengedanken
und die Traumgedanken bald an dieser, bald an jener Stelle treffen. (TD 509)

Erst mit Blick auf die Tropologie der psychoanalytischen Methode wird
deutlich, dass das Verhältnis von Wachen und Traum dasjenige einer
Wendung, einer Umwendung und Umkehrung ist, und somit exakt die

Figur der Trope reflektiert. Schon Hegel hatte sich in seiner Enzyklopädie
der philosophischen Wissenschaften der Metapher vom "nächtlichen
Schachte der Intelligenz" bedient, um damit die "virtuelle" Bildlichkeit
der Traumerinnerung zu bezeichnen, die sich im Tagesbewusstsein zur
Auswendigkeit dialektisch umstülpt34. Hegel wie Freud, darauf hat André

33 André Green, "Note sur les processus tertiaires", Revue française de Psychoanalyse,
Bd. 36, 1972, S. 407-410: "Par processus tertiaires, j'entends les processus qui
mettent en relation les processus primaires et les processus secondaires de telle façon

que les processus primaires limitent la saturation des processus secondaires et les

processus secondaires celle des processus primaires." (408) Vgl. dazu John E. Jackson,
De 1'affect à la pensée. Introduction à l'œuvre d'André Green, Paris, Mercure de

France, 1991, S. 39.

34 Georg W. F. Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften III, in: ders.,
Werke, herausgegeben v. E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a. Main,
Suhrkamp, 1986, Bd. 10, § 453 f, S. 259-262.

59



Green hingewiesen35, denken die Bewegung der Inversion als eine Denkfigur

sui generis, die zumal im Ubergang von Wachen und Traum die

Progression und Regression der gedanklichen Bewegung beschreibt.
Auch der heute zum terminus technicus instrumentalisierte Begriff der

"Regression" ist für Freud zunächst eine Trope: Er bezeichnet für den

Traumvorgang nichts anderes als den Krebsgang einer Progression zum
Wachzustand. So jedenfalls hat Freud die Tropologie des Begriffes in

Analogie zur prinzipiellen Umkehrbarkeit des psychischen Vorganges
entwickelt: "Heissen wir die Richtung, nach welcher sich der psychische
Vorgang aus dem Unbewussten im Wachen fortsetzt, die progrediente, so

dürfen wir vom Traum aussagen, er habe regredierten Charakter" (TD 518).
Tatsächlich denkt Freud den "Traumvorgang" als einen Rückgang, worin
eine Rückverwandlung einer Vorstellung in das ihr zugrundeliegende Bild
stattfindet: "Wir heissen es Regression, wenn sich im Traum die Vorstellung

in das sinnliche Bild rwc^verwandelt, aus dem sie irgendeinmal
hervorgegangen ist" (TD 519). Was die Regression des Traumes figurativ
darstellt, defiguriert demnach die Deutung beim Wachen in progressiver
Richtung. Aus solcher Umkehr der Denkrichtung hat Emst Bloch das

"Ineinander nächtlicher und täglicher Traumspiele" gesehen und daraus
die antizipierende Rolle des Tagtraums abgeleitet, jene Hoffnung der Bilder

auf Künftiges, das sich zum "objektiv Möglichen" vermittelt36. Freud
indes hat diese Hoffnung am Ende der Traumdeutung wieder entschieden
auf das verstehensbedürftige Bild des Vergangenen zurückgewiesen
(TD 588).

Gewiss, der unendliche Regress auf die Poiesis der Gedanken
geschieht nicht allein im Traum, sondern in beschränkter Form auch im
Wachzustand, wenn nämlich in der Erinnerung auf Spuren zurückgegriffen

wird, die der Vorgang des Verdrängens zurückliess: "Auch das absichtliche

Erinnern und andere Teilvorgänge unseres normalen Denkens", so

schreibt Freud, "entsprechen einem Rückschreiten im psychischen Apparat

von irgendwelchem komplexen Vorstellungsakt auf das Rohmaterial
der Erinnerungsspuren, die ihm zugrunde liegen" (TD 518). Im Tagtraum
wie im figurativen Denken dichterischer Phantasie, dies hat Freud im

35 "Ainsi, ce ne serait pas par une décision intentioneile de renversement, mais par le

simple procès de la progression de la conscience, que se formeraient spontanément les

figures de son propre renversement, la structure de la conscience étant prise entre elle-
même et ses objets." André Green, Le travail du négatif, Paris, Minuit, 1993, S. 30.

36 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1959, S. 111.

60



Aufsatz Der Dichter und das Phantasieren 1908) ausgeführt, schöpft die
Poiesis der Gedanken aus diesem Regress in die virtuelle Wahrnehmung37.

Freuds Lehre der "psychischen Systeme" ist eine virtuelle Realität, die
räumlich in progredienter wie in regredienter Richtung begehbar scheint.
Diese Topo\og\e hat Freud geflissentlich zur Tropologie des Mikroskopes
oder Teleoskopes erweitert, zu einer räumlich-visuellen Metaphorik des

"psychischen Apparates", die er regelmässig vor der Gefahr zu schützen

sucht, ins Eigentliche, in das Nicht-Metaphorische abzugleiten und also
nicht die "psychische Lokalität etwa anatomisch zu bestimmen" (TD 512):

Wir bleiben auf psychologischem Boden und gedenken nur der Aufforderung zu

folgen, dass wir uns das Instrument, welches den Seelenleistungen dient, vorstellen

wie etwa ein zusammengesetztes Mikroskop, einen photographischen Apparat

u. dgl. Die psychische Lokalität entspricht dann einem Orte innerhalb des

Apparats, an dem eine der Vorstufen des Bildes zustande kommt. Beim Mikroskop

und Fernrohr sind dies bekanntlich zum Teil ideelle Örtlichkeiten, Gegenden,

in denen kein greifbarer Bestandteil des Apparats gelegen ist. (TD 513)

Ausdrücklich mahnt Freud, dieses "Gerüste nicht für den Bau" zu halten
(ebd.) und das Ideelle dieser Topologie nicht zu vergessen. Freilich gilt es

auch hier zu bedenken, dass der "psychologische Boden", auf dem "Bau"
und "Gerüste" stehen, ein metaphorisches Apriori ist. Wo immer die

Psychologie ihren tropologischen Boden verlässt, wird ein Missbrauch der

Darstellungsweise flagrant, denn sowohl der "Schauplatz des Traumes"
wie auch die Denkfigur der "psychischen Systeme", so doppelt Freud
nach, müssen als "innere Wahrnehmung" stets "virtuell" bleiben:

Wir weichen jedem Missbrauch dieser Darstellungsweise aus, wenn wir uns

erinnern, dass Vorstellungen, Gedanken, psychische Gebilde im allgemeinen
überhaupt nicht in organischen Elementen des Nervensystems lokalisiert werden
dürfen, sondern sozusagen zwischen ihnen, wo Widerstände und Bahnungen das

ihnen entsprechende Korrelat bilden. Alles, was Gegenstand unserer inneren

Wahrnehmung werden kann, ist virtuell, wie das durch den Gang der Lichtstrahlen

gegebene Bild im Fernrohr. Die Systeme aber, die selbst nichts Psychisches
sind und nie unserer psychischen Wahrnehmung zugänglich werden, sind wir
berechtigt anzunehmen gleich den Linsen des Fernrohrs, die das Bild entwerfen.
In der Fortsetzung dieses Gleichnisses entspräche die Zensur zwischen zwei

Systemen der Strahlenbrechung beim Übergang in ein neues Medium. (TD 579)

37 Das reziproke Verhältnis von Traum und Dichtung findet zuerst in einer Notiz
Erwähnung, die Freud am 2. Mai 1897 W. Fliess zukommen liess. Vgl. Briefe an
Wilhelm Fliess 1887-1904, a.a.O., S. 257.

61



Freuds Darstellungsweise bietet eine Alternative zwischen dem "virtuellen"

Gegenstand innerer Wahrnehmung und dem Gleichnis des psychischen

Systems nach Analogie einer Optik. Tatsächlich stehen hier zwei

tropologische Systeme zur Wahl: einerseits das Bild im Fernrohr - das

Bild des Fernrohrs andererseits. Während das Bild "im Fernrohr" die
"innere Wahrnehmung" substituiert, ist das Bild "des Fernrohrs" eine

Metapher der psychischen Systeme. Entscheidend aber ist die beide
beherrschende Relation von Blindheit und Einsicht: Jede Wahrnehmung des

inneren Bildes, sei es nun in Form eines Traumes oder einer Halluzination,
ist blind für den psychischen Apparat, der sie theoretisch darstellbar macht:
Denn die Systeme, heisst es, werden "nie unserer psychischen Wahrnehmung

zugänglich". Umgekehrt sind diese Systeme "selbst nichts Psychisches",

sondern die Metapher eines Modells, welches das innere Bild des

Traumes als intermediäre Lichtbrechung veranschaulicht, es nicht aber
sieht. Derart eröffnet das Freudsche Modell eine Einsicht in die Blindheit
für das Modell, oder anders: Durch die spezielle Darstellungsweise wird
die Blindheit des Durchschauten ihrerseits durchschaubar. Wie der Traum,
so muss offenbar auch das bewusste Denken auf Darstellbarkeit Rücksicht
nehmen, wenn es sich denn das "Psychische" eigens vorstellen soll. In
Freuds Denkfigur der "psychischen Systeme" verhalten sich Blindheit und
Einsicht gerade so zueinander wie der Traum zum Bewusstsein. Freilich
ist die dabei geförderte Einsicht in die tropologische Struktur des Traumes
selbst tropologisch durch und durch und deshalb so lange blind für das

"Psychische", wie sie das, was Freud die "Bildsprache der Psychologie"
nennt, nicht durchschaut.

Nicht ohne Stolz hat Freud darauf hingewiesen, dass der Versuch, die

Vorgänge des Erwachens auf dem Weg einer optischen Topologie der

(p\|/w-Systeme zu analysieren, ein wissenschaftliches Novum darstelle:
"Der Versuch, die Zusammensetzung des seelischen Apparates aus solcher

Zerlegung zu erraten", schreibt er in der Traumdeutung, "ist meines Wissens

noch nicht gewagt worden" (TD 513). Und noch in seinem letzten
Abriss der Psychoanalyse von 1938 hält er daran fest, der konsequente
Ausbau einer solchen Modellvorstellung sei "ungeachtet gewisser bereits
versuchter Annäherungen eine wissenschaftliche Neuheit"38. Auch wenn
sich Freud über die Novität dieses Versuches grundsätzlich täuschen sollte
und sich vielmehr eine Tradition dieser Denkfigur von den Techniken des

38 Sigmund Freud, Abriss der Psychoanalyse, a.a.O., S. 9.

62



"künstlichen Gedächtnisses" in der antiken Rhetorik, über die Memoria-
topographie der Renaissance, namentlich im räumlichen Gedächtnissystem
Robert Fludds und Giulio Camillos "Teatro della memoria" bis hin zu

Hegels dialektischer Konzeption der Erinnerung im "nächtlichen Schacht
der Intelligenz" und Bergsons "Kegelmetapher" in Matière et mémoire
nachweisen liesse, eine Tradition39, die ich hier nur andeuten kann und die

Gegenstand meiner weiteren Forschungen ist, so erweist sich Freud doch
als minuziöser Analytiker psychologischer Denkfiguren.

Freud hatte den alten "Gegensatz von Bewusstleben und Traumleben
durch die Einsetzung des unbewussten Psychischen" (TD 580) aufbrechen
wollen. Die dabei eingeschlagenen Wege haben ihn, wie er selbstkritisch
eingesteht, nur solange "ins Lichte, zur Aufklärung und zum vollen Verständnis

geführt", als sie eine unmittelbare Funktion des Erwachens waren
(TD 490). "Von dem Moment an, da wir in die seelischen Vorgänge beim
Träumen tiefer eindringen wollen", so stellt er indessen fest, "werden alle
Pfade ins Dunkel münden. Wir können es unmöglich dahin bringen, den

Traum als psychischen VoxgmgaufzuklärenficnnerVMixtn heisstaufZte&an/i-

tes zurückführen, und es gibt derzeit keine psychologische Kenntnis, der
wir unterordnen könnten, was sich aus der psychologischen Prüfung der
Träume als Erklärungsgrund erschliessen lässt" (ebd.). Diese Äusserung
charakterisiert die Konstitution der hermeneutischen Methode von
Psychoanalyse: Indem Sie die Grundlagen des Denkens erschliesst, geht ihre
Hermeneutik gerade nicht von einem Fundus der Erkenntnis aus, sondern
erkundet die Art und Weise, wie sich das Denken aufs Unbekannte verschiebt
und ist darin genuin ästhetisch. Aus der Umkehrbarkeit des Weges vom
Lichten ins Dunkle, aus der analytischen Durchdringung von Widerstand
und Bahnung, erschliesst sie eine Logik der Denkfiguren, die den Traum
mit dem Bewusstsein dekonstruktiv verschränkt. Diese Logik der Rhetorik
ist ihre eigentliche Denkfigur, zumal sie jene "figürliche Synthesis"40

39 Die Erschliessung dieser Tradition verdankt sich vor allem Frances A. Yates' Schrift:
Gedächtnis und Erinnern. Mnemotechnik von Aristoteles bis Shakespeare (The Art of
Memory, London, 1966), Weinheim, 1990. Zur Erweiterung der Kenntnis antiker und
mittelalterlicher Gedächtniskunst haben seither vor allem Jean-Philippe Antoine, Ars
memories - Image, espace, figure en Italie 1250-1450, Paris, 1989, Mary J. Carruthers,
The Book ofMemory. A Study ofMemory in Medieval Culture, Cambridge, University
Press, 1990 und Jane Coleman, Ancient and Medieval Memories. Studies in the

Reconstruction of the Past, Cambridge, 1992, beigetragen.
40 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: ders., Werke in sechs Bänden, heraus¬

gegeben von W. Weischedel, Darmstadt, 1956, Bd. 2, S. 150 f.

63



realisiert, die bereits für Kant am Anfang der ästhetischen Urteilskraft
gestanden hat. Traum und Bewusstsein sind in Denkfiguren funktional in
Beziehung gesetzt und können keine Eigentlichkeiten bilden, von denen

ausgegangen werden könnte. Es erweist sich vielmehr, dass die
Denkfiguren des Traumes in selbem Masse verstehensbedürftig sind wie diejenigen

des Bewusstseins. Freud hat darin die wissenschaftliche Herausforderung

erkannt, Traum und Bewusstsein als erkenntnistheoretisches
Verstrebungsproblem zu verstehen: Bei wissenschaftlicher Arbeit sei es oft von
Vorteil, "wenn die Lösung des einen Problems Schwierigkeiten bereitet,
ein zweites hinzuzunehmen, etwa wie man zwei Nüsse leichter miteinander

als einzeln aufknackt" (TD 152). Wo der Traum ins Erwachen und das

Erwachen in die Traumerinnerung auswendig umschlägt, gilt es ein
erkenntnistheoretisches Problem zu knacken, das den selbstreflexiven Charakter

psychoanalytischer Denkfiguren betrifft. Am Widerstand des Erwachens

spaltet sich dann die vermeintliche via regia der Traumdeutung (TD 577)
in all jene Umwege, die Freud bereits in den Briefen an Fliess - trivial -
mit dem griechischen Buchstaben V bezeichnet: Diese Chiffre - als Rebus

genommen - weist seiner Methode den Weg vom dämmernden Bewusstsein

zum erwachenden Traum.

Abstract

This article focusses on the figurative constitution of awakening in Sigmund Freud's
Traumdeutung. It unfolds the process of Freud's intellectual work on constructing
tropological systems in order to control the transfiguration from dream into consciousness.

Censorship and dissimulation, regression and detour, form the main movements of thought
within a psychic system that is conceived through visual metaphors of insight and blindness.
The persuasive power of Freud's Traumdeutung can be understood as a function of figures
of thought which define the limits between dream and consciousness as well as the limits
of theory itself. The inconceivability of awakening turns out to be the productive symptom
of a resistance that forces any psychoanalytical theory to reflect upon the tropological
status of its own models of knowledge.

64


	Erwachen des Traumes - Freud

