Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1995)
Heft: 21
Artikel: Erwachen des Traumes - Freud
Autor: Muller Farguell, Roger W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006564

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Roger W. Miiller Farguell

Erwachen des Traumes - Freud

On ne peut pas faire parler le réve? On va donc essayer de de
faire réver le discours.
(Jean-Frangois Lyotard)'

Die Situation scheint ungewdhnlich: Wir erwachen und phantasieren ei-
nen Traum, der nie getraumt wurde. — Sigmund Freud berichtet in der
Traumdeutung von einem franzosischen Traumforscher namens Maury,
der folgenden Traum mitteilt: “Er steigt aufs Schaffott, der Scharfrichter
bindet ihn aufs Brett; es kippt um; das Messer der Guillotine fillt herab; er
fiihlt, wie sein Haupt vom Rumpf getrennt wird, wacht in der entsetzlich-
sten Angst auf — und findet, dass der Bettaufsatz herabgefallen war und
seine Halswirbel, wirklich dhnlich wie das Messer der Guillotine, getrof-
fen hatte.”” Dieser “Guillotinentraum” gelangte in der zeitgendssischen
Traumforschung zu einer gewissen Beriihmtheit, weil darin Traum und Er-
wachen zur Einheit verschmelzen®. Freud hat dazu eine bedenkenswerte
Analyse beigetragen, wenn er feststellt, der Traum habe tatséchlich nicht
im Schlaf, sondern nachtriglich in der Erinnerung des Erwachten stattge-
funden. Das Skandalon dieser Deutung besteht darin, dass die Weck-
phantasie ein Sekundirprozess ohne primires Aquivalent im Schlafe sei.
Durch den Weckreiz werde ndmlich eine psychische “Einbruchsstation”
erregt, die den Zugang zur ganzen Guillotinephantasie aus der vorange-
henden Lektiire iiber die Franzosische Revolution erdffnet: Diese werde

1 Jean-Frangois Lyotard, Discours, Figure, Paris, Klincksieck, 1971, S. 253.

2 Sigmund Freud, Die Traumdeutung (1900), in: ders., Studienausgabe, Frankfurt a.
Main, S. Fischer, 1972, Bd. 2, S. 52 f. Im folgenden zitiert als TD. Vgl. L. F. A. Maury,
Le Sommeil et les réves, Paris, 1878, S. 161.

3 Vgl J. Le Lorrain, “La durée du temps dans les réves”, Revue philosophique, Bd. 38,
1894, S. 275 und V. Egger, “La durée apparente des réves”, Revue philosophique,
Bd. 40, 1895, S. 41 sowie ders., “Le souvenir dans le réve”, a.a.0., Bd. 46, S. 154.
Die Debatte kommentiert J. Tobolowska, Etude sur les illusions de temps dans les
réves du sommeil normal, Paris, 1900.

45



aber “nicht noch im Schlaf durchlaufen, sondern erst in der Erinnerung des
Erwachten. Erwacht, erinnert man jetzt in ihren Einzelheiten die Phanta-
sie, an die als Ganzes im Traum geriihrt wurde. Man hat dabei kein Mittel
zur Versicherung, dass man wirklich etwas Getrdumtes erinnert” (TD 478).
Bemerkenswert ist diese Analyse Freuds insofern, als sie die konzeptuelle
Arbeitsteilung von Traum und Wachen umkehrt: Denn wo die Erinnerung
des Erwachten sich nicht mehr pars pro toto zum Traum verhilt, sondern
totum pro partem den Traum vollendet, ja wo liberhaupt jede Versicherung
fehlt, ob man eigentlich Getrdumtes erinnert, da wird das Erwachen zum
uneigentlichen Vorgang, geformt nach der Logik der Synekdoche, und ist
damit nach Freuds Worten “durchaus figiirlich zu nehmen” (TD 477).
Uberdies erinnert auch die bildhafte Rede von der “Einbruchsstation” an
einen gefestigten Ubergang zwischen Wachen und Traum, gleichsam ans
Brechen einer Bastion von strategischer Bedeutung.

Die Logik dieses Ubergangs ist also durchweg tropologisch und weist
jene Voreingenommenheit des Denkens fiirs Bildliche auf, die Jean-Fran-
cois Lyotard in Discours, Figure “le parti pris du figural” genannt hat: “On
ne peut pas faire parler le réve? On va donc essayer de faire réver le
discours. Cela est plus juste, plus prés de ce qui se passe, et c’est ma
conviction qu’il y a justement de la figure dans le discours, et qu’elle y est
comme fantasme tandis que le discours est dans la figure comme réve.”
Was im Anschluss daran als “Denkfigur” bezeichnet werden soll, stellt
somit eine Rhetorik des psychoanalytischen Diskurses zur Debatte, die
sich exakt an jenem Erkenntniswiderstand konstituiert, den das Erwachen
dem Denken entgegensetzt. Wir wollen im folgenden nach der Asthetik
analytischer Denkfiguren fragen, die sich in Freuds Traumdeutung mit
dem Erwachen auseinandersetzen — genauer: dieses Auseinandersetzen
des Uber-Ganges von Traum und Wachen als das eigentlich verstehens-
bediirftige meta-phérein des Erwachens analysieren.

Beginnen wir zundchst mit der allgemeinen Frage nach dem, was als
“Traum” bezeichnet wird. Der Traum, meinte Freud, sei im Grunde nichts
anderes als eine “besondere Form unseres Denkens, die durch die Bedin-
gungen des Schlafzustandes ermoglicht wird” (TD 486). Diese Feststel-
lung ist gewiss noch weit davon entfernt, eine verbindliche Definition zu
sein, wird aber durch eine nihere Bestimmung des Formbegriffs prizi-
siert, wenn Freud anschliesst, “die Traumarbeit” beméichtige sich des
Gedankenmaterials in “lockerer, oft allegorisch zu nennender” (TD 502)

4 Jean-Frangois Lyotard, Discours, Figure, a.a.0.. S. 10/253.

46



Weise. Diese figurative Form der Traumarbeit “macht Gebrauch von sprach-
lichen Symbolen, deren Bedeutung der Traumer meist nicht kennt™, sie
muss, wie Freud in der Metapsychologischen Ergédnzung zur Traumlehre
nachtrigt, den “abstrakten Gedankentext erst durch einen konkreteren
ersetzen, welcher mit ihm irgendwie durch Vergleich, Symbolik, allegori-
sche Anspielung, am besten aber genetisch verkniipft ist”®. Diesen Prozess
von Substitution und Verkniipfung einer zunédchst unbekannten Semantik
tibernimmt also “die Traumarbeit”, die wir im bewussten Sprechen iiber
“den Traum™ in der Regel ihrerseits allegorisch hypostasieren. Es sei hier
nur am Rande vermerkt, dass die Studienausgabe der Freudschen Traum-
deutung ein eigenes Register solcher Gleichnisse und Allegorien fiihrt
(TD 632-635).

Den analytischen Sinn fiir diese figurative Bedingtheit der Denkfor-
men hat Freud zweifellos geschirft. Denken wir den “Traum” nidmlich
wachend, sagt er etymologisch durchaus zutreffend, so nehmen wir eine
Bewachung dessen vor, was im Traumzustand gedacht worden ist. “Wa-
chen” heisst hier “Bewachen”, womit Freud, in eins mit der Trennung von
Bewachendem und Bewachtem, einen “Wichter” allegorisch ans Tor setzt.
Die allegorische Gestalt des “Zensors” zwischen Unbewusstem und Vor-
bewusstem, die Freud in der Traumdeutung einfiihrte, ist unterdessen in
psychologischer Rede konventionalisiert, und nach den Worten des Autors
zu urteilen, hétten wir in der Zensur “den Wichter unserer geistigen
Gesundheit zu erkennen und zu ehren” (TD 540). Dieser recht phantasti-
schen Figur des Wichters erwichst eine Autoritit durch ihre Funktion,
Denken und Gesundheit zu identifizieren. Dem Traum indes verschliesst
der Wichter das Tor zu dem, was Freud die “Motilitiat” nennt; — nur im Zu-
stand des Somnambulismus gelinge es dem Traum, die Aufmerksamkeit
des Wichters zu beirren und pragmatische Gewalt iiber den motorischen
Apparat zu erlangen. Hier nimmt der psychologische Diskurs zusehends
Gestalt einer allegorisierenden Fabel an, die von den Verstellungen und
Umwegen der Traumarbeit berichtet, derweil sie sich unter den Bedingun-
gen des Erwachens zu behaupten habe. In gewisser Weise eignet sich die
Freudsche Persuasionsstrategie die Verstellungstaktik des Traumes an, in-
dem sie die Zensusfunktion des Wichters in allegorischer Weise darstellt:

5 Sigmund Freud, Abriss der Psychoanalyse (1938), Frankfurt a. Main, Fischer, 1972,
529,

6 Sigmund Freud, Metapsychologische Erganzung zur Traumlehre (1917), in: ders.,
Studienausgabe, a.a.0., Bd. 3, S. 185.

47



Wenn sich der kritische Wichter zur Ruhe begibt — wir haben Beweise, dass er
doch nicht tief schlummert —, so schliesst er auch das Tor zur Motilitit. Welche
Regungen aus dem sonst gechemmten Ubw sich auch auf dem Schauplatz tum-
meln mogen, man kann sie gewihren lassen, sie bleiben harmlos, weil sie nicht
imstande sind, den motorischen Apparat in Bewegung zu setzen, welcher allein
die Aussenwelt verindernd beeinflussen kann. Der Schlafzustand garantiert
die Sicherheit der zu bewachenden Festung. (TD 541)

Im Allegorienspiel mit dem Wichter macht sich der Psychologe die bewihr-
ten Mittel der Traumdarstellung dienstbar, um die Trennung von imagini-
rem Schauspiel und motorischer Handlung szenisch darzustellen. Die
Allegorie freilich ist ein zwieschldchtiges Unwesen. Selten deutlicher als
am Exempel des schlummernden Wichters offenbart sich die Ambiguitat
figurativen Denkens: Bewacht dieser doch die Festung des Bewusstseins
und wird seinerseits vom Schlaf bewacht. Die Regie des Traumes wird
nidmlich stets darauf dringen, den Schlafzustand des Wichters so lange als
moglich aufrecht zu erhalten: “Der Traum”, schreibt Freud, “ist der Wich-
ter des Schlafes, nicht dessen Stoérer” (TD 240). So gesehen bewacht der
Traum den Wichter des Schlafes und wird zum Garant jener Krifte, die
ihn bewachen. In solcher Ambiguitit zeigt die Allegorie ihre wahre, janus-
gesichtige Gestalt: Sie bewacht die Festung der Motorik, die unter der
Herrschaft des Bewusstseins steht und schiitzt zugleich die Szene des
Schlafes, der thn — den Wichter — seinerseits bewacht. Janusgesichtig ist
daher die Allegorie, eine ironisch gestaltete Schwellenfigur, die wacht und
schlaft in eins. |
Wie wacht nun aber der Traum iiber das Erwachen? Die Frage stellt
sich ante portas, gewissermassen von derjenigen Seite des “Tores™ her, die
abgekehrt ist von der klassischen Frage nach dem “Vergessen der Tréu-
me”. Dieser Schliisselfrage fiir die Bildwerdung des Denkens wendet sich
Freud im Kapitel tiber die Beziehung des Traumes zum Wachleben zu. Im
Hinblick auf die zeitgenodssiche Traumforschung stellt er zundchst eine
gegensitzliche Beurteilung der Beziehung von Wach- und Schlafzustand
fest, die einerseits eine streng hermetische Abgeschlossenheit der Sphiren
behauptet und andererseits das “stete Hiniibergreifen des einen in das
andere’ attestiert. Zwar nimmt Freud zu dieser Debatte nicht unmittelbar
Stellung, doch zitiert er den zeitgendssischen Seelenforscher Goblot prin-

7 TD 34-37; vgl. dazu besonders die Paraphrase aus F. W, Hildebrands, Der Traum und
seine Verwertung fiir's Leben, Leipzig, 1875.

48



zipiell zustimmend, der sagt: “Un réve c’est un réveil qui commence”®
Mit einigem Recht liesse sich daran Marcel Proust anschliessen, der aber
erstaunlicherweise selbst in spiteren Auflagen der Traumdeutung keine
Erwihnung findet, obwohl doch durch dessen Einleitung zur Recherche
gerade dieser Ubergang von Einschlafen und Erwachen beriihmt wurde:
...Je n’avais pas le temps de me dire: ‘Je m’endors’. Et, une demi-heure
apres, la pensée qu’il était temps de chercher le sommeil m’éveillait.”” Der
Unmoglichkeit, mit dem Gedanken ans Einschlafen einzuschlafen, ent-
spricht umgekehrt genau die Unmaoglichkeit, mit der Erinnerung an die
Absicht einzuschlafen weiterzuschlafen. In solchem Chiasmus des Erwa-
chens verkehrt sich tatsdchlich alles Gegenstindliche des Trauminhaltes in
die dussere Beschreibung des Zustidndlichen — ein Phdnomen, das bereits
vom Traumforscher Herbert Silberer als “funktionales” Traumen im Schwel-
lenbereich des Erwachens beschrieben wurde'®. Unmittelbar nach der
Lektiire Silberers hat Freud fiir die Auflage der Traumdeutung von 1914
Teile seiner Theorie der “sekundaren Bearbeitung” revidiert (vgl. TD 483-
485) und dazu in der Abhandlung Zur Einfiihrung des Narzissmus selbigen
Jahres nachgetragen, dieses Phinomen der Selbstbeobachtung des Trau-
mes sei “bei philosophisch begabten, an Introspektion gewohnten Perso-
nen” besonders ausgeprigt: Wo nimlich der “Traumzensor” noch wihrend
des Schlafes ein wenig aufmerke, schalte sich dessen “Selbstbeobachtung
und Selbstkritik, mit Inhalten, wie ‘jetzt ist er zu schlifrig, um zu denken’
— ‘jetzt wacht er auf”” in den Schauplatz des Traumes ein''. Uber Silberers
Feststellung einer “Schwellensymbolik™ hinaus, die den “Vorsatz oder den
Vorgang des Erwachens selbst” (TD 484) etwa durch das Verlassen eines
Raumes oder eine Abreise darstellt, inthronisiert Freud in Gestalt des
Traumzensors eine michtige Allegorie des Denkens an die Schwelle des
Erwachens. Eine Allegorie, die freilich als Trope der Selbstreflexivitit das
bewusste Denken suspendiert, und zwar dergestalt, dass selbst der Einfall
wihrend des Triumens, das sei “ja nur ein Traum”, den Einspruch des

8 TD 548; Freud schrinkt aber sogleich ein, es gebe auch Triume, aus denen man nicht
erwache, etwa jene, “in denen man triumt, dass man traumt”.
9 Marcel Proust, A la Recherche du temps perdu, Paris, Gallimard, 1970, Bd. 1, S. 3.
10 Herbert Silberer, “Bericht iiber die Methode, gewisse symbolische Halluzinations-
Erscheinungen hervorzurufen und zu beobachten”, Jahrbuch psychoanalytischer und
psychopathologischer Forschungen, 1909, Bd. |; sowie ders., “Symbolik des
Erwachens und Schwellensymbolik iiberhaupt”, a.a.0., 1912, Bd. 3.
11 Sigmund Freud, Zur Einfiihrung in den Narzissmus, in: ders., Studienausgabe, a.a.0.,
Bd. 3, S. 64.

49



Zensors zu beschwichtigen vermag und damit die Duldung des Weiteren
ermoglicht (vgl. TD 470). In Form einer Allegorie, die iibers Schlafen
oder Wachen nachdenkt, wird der Wichter in den Traum integriert, um
hernach dem Wachen als Trauminhalt wieder erinnerlich zu sein'Z. Die
Allegorie des Wichters erweist sich in diesem Zusammenhang nicht als
intransigente Autoritdt im Dienste des Uber—Ich, sondern als selbstreflexiv-
autosubversive Grenzfigur inmitten des Denkens, die widerstrebende An-
spriiche vermittelt. Eine “List der Vernunft”, mit Hegel zu sprechen, die
dem Denken das sich ihm Widersetzende auf Umwegen auftreibt. So dient
denn auch Freud die janusgestaltige Allegorie des Wichters dem Nach-
weis, “dass eine psychische Funktion, die von unserem wachen Denken
nicht zu unterscheiden ist, Beitrige zum Trauminhalt liefern kann”
(TD 470). In anekdotischer Form hat Freud diese “List der Vernuft” ein-
mal in flagranti portritiert, wenn er vom Schlifer berichtet, der auf die
Frage: “Schldfst du 7” mit einem “nein” antwortet, “nach der zweiten
Anrede, ‘dann leih mir zehn Gulden’, aber sich hinter der Ausrede ver-
schanzt: ‘Ich schlafe’” (TD 231).

Die psychische “Funktion des Traumes” (TD 97), das hat Freud wie-
derholt hervorgehoben, ist vom Denken im Wachzustand prinzipiell nicht
zu unterscheiden, wiewohl sie den Gedankengang auch stirker verkiirzt
und selbst Unscheinbarstes zu Bildern verdichten mag. Bereits in seiner
Diskussion der wissenschaftlichen Literatur zur Traumtheorie hat Freud
die “Theorie des partiellen Wachens” mit Vehemenz verworfen, die dem
Traum lediglich zubilligt, eine Schwundstufe des Denkens zu sein, zumal
eine mit sehr “anomalischen” Symptomen. Diese namentlich von J. F. Her-
bart in dessen Psychologie als Wissenschaft'® vertretene Lehre habe in der
zeitgenossischen Medizin eine vorherrschende Stellung eingenommen,
was Freud ausserordentlich bedauert, denn dadurch wiirde die Traum-
funktion mit Krankheitsbildern des Schwachsinns und der Amentia in
Analogie gebracht (TD 98). Solche Pathologisierung des Traumes, so

12 Anlisslich seiner Diskussion der “Phantasien wihrend des Schlafens” erldutert Freud
denselben Vorgang: “Die Traumarbeit griff hier gleichsam in das erste wache Denken
liber und iibermittelte mir als Urteil liber den Traum jenes Stiick des Traummaterials,
dessen genaue Darstellung im Traum ihr nicht gelungen war” (TD 328). Ein proble-
matisches Gedankenfragment des Bewusstseins ist dergestalt “in Form des Traumes
dargestellt worden. Die Form des Traumes oder des Traumens wird in ganz iiberra-
schender Haufigkeit zur Darstellung des verdeckten Inhaltes verwendet” (TD 329).

13 J. E Herbart, Psychologie als Wissenschaft neu gegriindet auf Erfahrung, Metaphysik
und Mathematik, in: Herbarts Samtliche Werke, Langensalza, 1892, Bd. 6, S. 307.

50



urteilt Freud, nehme indes dem psychischen Vorgang die Wiirde (TD 100).
Demgegeniiber betont Freud, der Traum setze gerade “nicht voraus, dass
ein Teil unseres Vorstellungsschatzes schlidft, wihrend ein anderer zu
erwachen beginnt. Er ist ein vollgiiltiges psychisches Phinomen”, das
einzureihen sei in den “Zusammenhang der uns verstindlichen seelischen
Aktionen des Wachens” (TD 141).

Freuds optimistischer Einschitzung des Traumes liegt die Annahme
zugrunde, dass jede Funktion des Denkens, sei es die des Schlaf- oder
Wachzustandes, trotz Unzuverlissigkeit des Gedichtnisses “verstehbar”
ist. Dabei zeigt sich, dass der naturwissenschaftlich geschulte Mediziner
Freud den grundlegenden methodischen Konflikt zwischen Positivismus
und Hermeneutik durch eine Hermeneutik des Positivismus aufzuheben
versucht. Damit schreibt sich Freud in den hermeneutischen Diskurs der
Geisteswissenschaften ein, wie ihn Wilhelm Dilthey in Die Entstehung
der Hermeneutik (1900) zeitgleich mit der Traumdeutung definiert hat, der
jegliche Formen des Denkens ausdriicklich nicht zu “erkldren”, sondern
zu “verstehen” trachtet (TD 97)'4. Wie kein anderer hat Freud es auch
verstanden, in seiner Analyse jener Denkmodelle, die den Zusammenhang
von Wachen und Schlaf naturwissenschaftlich erkliren wollen, den Auf-
wand an symbolisierender Phantasie nachzuweisen, die selbst in den exak-
ten Wissenschaften, zumal in den oft pathologisierenden Diskursen der
zeitgendssischen Medizin und Neurologie wirksam sei: Es gibt auch eine
“Ganglienzellenphantastik” des niichternen und exakten Forschers, so
stellt Freud mit bissiger Ironie fest, welche schildert, “wie die Aurora des
Erwachens iiber die eingeschlafenen Zellhaufen der Hirnrinde hinzieht™'?
und damit an bildlicher Phantastik nicht im Geringsten hinter den romanti-
schen Deutungsversuchen des Traumes zuriicksteht. Dies hat ihn freilich
nicht davon abgehalten, im selben Kapitel seinerseits das Vergessen der

14 Jiirgen Habermas hat die philologische Hermeneutik Diltheys und die psychologische
Hermeneutik Freuds mit der “Notwendigkeit einer Kritik” identifiziert, die den ver-
stimmelten Traumtext dem Bewusstsein in bereinigter Form uberliefert (265). Als
“szientistisches Selbstmissverstindnis der Metapsychologie” bezeichnet Habermas
hingegen den Versuch, die individuelle Reflexion auf die Verstellungspraxis des
Traumes in den “Rahmen kommunikativen Handelns” (325) verbindlich einzufiigen.
Vgl. Jirgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1973.
Gegen den Anspruch Habermas’, einen letztlich objektivierbaren Status der herme-
neutischen Selbstreflexion zu hypostasieren, wendet sich Rainer Nigele, Public Voice
and Private Voice: Freud, Habermas and the Dialectic of Enlightenment, in: ders.,
Reading After Freud, New York, Columbia University Press, 1987, S. 67-90.

15 C. Binz, Uber den Traum, Bonn, 1878, S. 98 f, zit. n. Freud: TD 108.

51



Traumbilder beim Erwachen des “jungen Tages” in ein poetisches Licht zu
tauchen, gerade so “wie der Glanz der Gestire vor dem Licht der Sonne”
weicht (TD 70). Die Bildlichkeit dieses Prozesses scheint auch bei Freud
uniiberwindlich und weist auf die Annahme voraus, dass das Erwachen je
schon ein figurativer Vorgang ist.

Freud ist in der Traumdeutung davon ausgegangen, dass hinter sol-
chen bildhaften Erkliarungsmodellen des Erwachens “etwas Reelles steckt”,
das es zu verstehen gilt, um zu einer “Theorie des Traumes” zu gelangen
(TD 108). Nicht umsonst hat er unermidlich an der Topik seiner eigenen
Theorie gearbeitet und gelegentlich auch zu graphischen Mitteln gegrif-
fen, was zahlreiche Skizzen zum “Normalschema”, zur “Architektur der
Verdriangung” und die Modelle zu seinen “@yw Theorien” in den Briefen
an Wilhelm Fliess'® dokumentieren. Es sind dies ausschliesslich raumliche
Metaphern, die dann als Modell des “psychischen Apparates™ (TD 513-
517) Eingang in die Traumdeutung und in der Metaphorik von “Bahnung
und Niederschrift” in die Notiz iiber den “Wunderblock” (1925) gefunden
haben. In diese Reihe gehdren zweifellos auch das “psychologische Sche-
ma der Wortvorstellung” aus der frithen Arbeit Zur Auffassung der Aphasi-
en (1891), wieder aufgenommen in Das Unbewusste (1915), sowie der
Rebus iiber den Namen “Signorelli” aus der Psychopathologie des Alltags-
lebens (1901), ebenfalls eine Uberarbeitung eines fritheren Modells aus
der Arbeit Zum psychischen Mechanismus der Vergesslichkeit (1898).
Diesen Modellen ist im wesentlichen gemein, dass sie “symbolisierende
Phantasie” voraussetzen, um das Modell des Traumes zu konstituieren.

Die Erkenntis vom Traum ist schliesslich abhingig von der Einsicht in
die figurative Konstruktion von Gedéchtnis und Vergessen und baut auf
der Notwendigkeit einer Metaphorik psychischer Realitit. Diese Logik der
psychologischen Denkfiguren nachzuweisen, kniipft Freud an den durch
den neurophysiologischen Positivismus des 19. Jahrhunderts gekappten
Strang der griechischen Anamnesislehre, die den Traum “nicht nur repro-
duktiv, sondern auch produktiv” (TD 105) konzipiert habe, im Sinne einer
“symbolisierenden Titigkeit der Phantasie”'’. Hatte Platon im Phaidon'®
jegliche Erinnerung in Korrespondenz mit vorgeburtlichem Wissen gese-
hen, so tritt bei Freud die Tageserinnerung in Korrespondenz mit der

16 Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Fliess 1887-1904, herausgegeben v. J. M. Masson,
Frankfurt a. Main, Fischer, 1986, vgl. S. 101-104; 263; 166/218.

17 Vgl. K. A. Schemer, Das Leben des Traumes, Berlin, 1861, S. 32, zit. n. Freud,
TD 105.

18 Platon, Phaidon, 72e-78b.

32



Erinnerung im Traum. Nach Freud ist das “Traumgedichtnis weit umfas-
sender als das Gedichtnis im Wachzustand”'?, weshalb er auch von der
“Hypermnesie des Traumes” spricht (TD 39/560). Umgekehrt spreche
alles dafiir, dass unsere Erinnerung im Wachzustand “den Traum nicht nur
lickenhaft, sondern auch ungetreu und verfilscht wiedergibt” (TD 491).
Was wir gemeinhin Erinnerung nennen, wire demnach eine durch
Fragmentierung und Entstellung verfilschte Mimesis einer wesentlich
allgemeineren, eigentlichen Erinnerung, die nur uneigentlich, in metapho-
risch verdichteter und metonymisch verschobener Form in das Bewusst-
sein gelangt. Lediglich das, was Freud die Phantasien der Tagtraume
nennt, also die im Tagesbewusstsein nachgetraumten Erinnerungen oder
vorgedeuteten Trauminhalte, liegen aufgrund einer “sekundiren Bearbei-
tung” dem Zugriff des Bewusstseins bereit. Freilich wiren dies Traume,
“die sozusagen schon einmal gedeutet worden sind, ehe wir sie im Wachen
der Deutung unterziehen” (TD 472). Das Verhiltnis von Schlaf- und Wach-
traum wire demnach ein figiirliches zu nennen, welches die in der Traum-
arbeit konkretisierte Erinnerung und die in der sekundiren Bearbeitung
manifestierte Erinnerung zueinander in Beziehung setzt. Bereits im Ent-
wurf einer Psychoanalyse von 1895 hat Freud deshalb festgestellt, jede
irgendwie beachtenswerte psychologische Theorie miisse eine “Erklarung
des Gedichtnisses” liefern” und dazu in der Traumdeutung prazisiert, “das
Verhalten des Traumgedichtnisses” sei “hochst bedeutsam fiir jede Theo-
rie des Gedichtnisses iiberhaupt” (TD 46). Interessieren wir uns folglich
fir die theoretische Konstitution dessen, was das “Erwachen” genannt
wird, so wird sich unsere Aufmerksamkeit von der Praxis der Traumdeu-
tung auf ein figuratives Problem verschieben, das die Relation von Traum-
gedachtnis und Gedachtnis iiberhaupt betrifft.

Bei der Analyse solcher Denkfiguren des Erwachens stossen wir
zwangsldufig an einen der psychologischen Theoriebildung immanenten
Widerstand gegen diese Theoriebildung selbst, einen vernunftskritischen
Reflex, den Freud an den Begriff der “Rationalisierung” gekoppelt hat.
Rationalisierung ndmlich hiesse die Integration des Traumgedichtnisses
in das von tropologischen Operationen der Verschiebung und Ersetzung
beherrschte Gedichtnis des Bewusstseins, was nur unter betrichtlichen
Widerstinden erfolgen kann. Ja Freud geht sogar so weit zu sagen, “Ge-

19 Sigmund Freud, Abriss der Psychoanalyse, a.a.0., S. 25.
20 Sigmund Freud, Entwurfeiner Psychologie, in: Aus den Anfdangen der Psychoanalyse,
Frankfurt a. Main, S. Fischer 1962, S. 308.

33



dichtnis und Qualitit fiir das Bewusstsein an den y-Systemen” wiirden
einander ginzlich ausschliessen, da unsere eigentlichen Erinnerungen stets
unbewusst bleiben miissten (TD 516)?'. Der Widerstand gegen das nach
der Rekonstruktion von Verschiebung und Ersetzung abgerungene Traum-
gedichtnis “heftet sich dann noch an das Durchgelassene als Zweifel”
(TD 494), wie Freud mit unverholener Skepsis der Vernunft gegeniiber
feststellt. Unser Gedéchtnis kenne iiberhaupt keine Garantien (ebd.), so
dass bei jeglicher Rekonstruktion der Traumerinnerungen eine reservatio
mentalis am Platze sei. Denn die Konstruktion der unbewussten Erinne-
rung wird stets im Zeichen einer Denkfigur stehen, die dem theoretisieren-
den Bewusstsein einen zentralen, wenn nicht gar beherrschenden Stellen-
wert einrdumt. Da unsere rationale Vorstellung von der Seinsweise
unbewusster Erinnerung hochgradig davon abhingt, in welchem Denkmo-
dell sie uns denkbar erscheint, muss sich unsere Skepsis gegen die Konsti-
tution eben dieses Denkmodells richten. Der theoretische Widerstand ge-
gen das, was der spite Freud in Jenseits des Lustprinzips durchaus selbst-
kritisch die “Bildsprache der Psychologie” genannt hat, ist auch fiir das
Verstindnis einer irgendwie beachtenswerten Theorie des Erwachens kon-
stitutiv. Dies zeichnet denn auch die Gewissenhaftigkeit der Freudschen
Theoriebildung aus, dass sie auf den blinden Fleck ihrer Theorie-Bildung
hinweist: Der Status der psychologischen Theorie kann nur ein provisori-
scher sein, weil sie keinen anderen als figurativen Charakter besitzt. Dies
rithre daher, “dass wir genoétigt sind, mit den wissenschaftlichen Termini,
das heisst mit der eigenen Bildsprache der Psychologie (richtig: der Tie-
fenpsychologie) zu arbeiten. Sonst konnten wir die entsprechenden Vor-
ginge iiberhaupt nicht beschreiben, ja wiirden sie gar nicht wahrgenom-
men haben”?2. Diese wissenschaftliche Bildsprache der Psychologie ist ein
Apriori fir das Verstindnis der Psyche, deren Wahrnehmung auf der
Virtualitit von Tropen baut und gerade deswegen Gegenstand grosster
wissenschaftlicher Skepsis sein muss.

Wenn also der Gegenstand psychologischer Theorie erst mittels der ihr
eigenen Bildsprache eine gewisse Diskutierbarkeit gewihrt, wobei diese

21 Der Satz, “Bewusstsein und Gedichtnis schliessen sich nidmlich aus”, findet sich
bereits im Brief an W. Fliess vom 6. Dezember 1896, worin Freud das Modell der
“Umschrift” der psychischen Systeme erstmals in der Weise darlegt, wie er es spiter
im VII. Kapitel der Traumdeutung sowie im Aufsatz iiber den Wunderblock ausfiihren
wird. Vgl. Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Fliess 1887-1904, a.a.0., S. 218.

22 Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips, in: ders., Studienausgabe, a.a.0., Bd. 3,
S. 268.

54



Bildsprache wiederum Gegenstand eines Widerstandes gegen die Theorie
bildet, dann scheint es der Frage wert, inwiefern der Freudsche Text, als
Schauplatz einer Theorie im Selbstwiderstand, seine eigenen Denkfiguren
in Szene setzt. Wir werden uns in diesem Zusammenhang nicht mit der
Feststellung begniigen konnen, dass Freud die Gedankenginge des Trau-
mes metaphorisch als “Knéuel” (TD 503) und “Knoten” (TD 505) be-
zeichnet, die in “Knotenpunkten™ (TD 286/336/505) netzartig zusammen-
treffen®’. Indem wir uns in Freuds “Gedankenfabrik” (TD 286) begeben,
werden wir uns auf ein “Weber-Meisterstiick™ einzulassen haben, ganz in
der Weise, wie es der Autor der Traumdeutung aus einem Lehrstiick des
Goetheschen Mephistopheles zitiert:

[Wo] Ein Tritt tausend Faden regt,

Die Schifflein heriiber, hiniiber schiessen,
Die Fiden ungesehen fliessen,

Ein Schlag tausend Verbindungen schligt**,

Mit diesem Faust-Zitat hat Freud die Verstrickung von Traum und Deu-
tung zur Denkfigur des Textes hypostasiert. Er liest das Produkt des Er-
wachens als rextrum, das waches und trdumendes Denken ineinander
verwebt. “Penelopewerk des Eingedenkens” hat Walter Benjamin diese
Textur des Erwachens genannt, wobei “Erinnerung der Einschlag und
Vergessen der Zettel” sei®”®. Hierin werden wir auch jenem immanenten
tropologischen Widerstand zu folgen haben, der in den sogenannten
“Nabel des Traumes” fiihrt, jener Stelle, an der die Traumerinnerung “dem
Unbekannten aufsitzt” (TD 503)%. Die prinzipielle Unabschliessbarkeit

23 Eine Sammlung metaphorischer Komplexe in Freuds Traumdeutung gibt Patrick
J. Mahony, Der Schriftsteller Sigmund Freud, aus dem Englischen von J. Junker,
Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1989, bes. S. 119-141.

24 Johann Wolfgang v. Goethe, Faust I, 4. Szene (zit. n. TD 286).

25 Walter Benjamin, Zum Bilde Prousts, in: ders., Gesammelte Schriften, herausgegeben
von R. Tiedemann und H. Schweppenhiuser, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1980, Bd.
IL1,5:311:

26 In seinem Versuch iber die Metaphorik der Freudschen Traumtheorie hat David
Willbern den “Nabel des Traumes” als tropologische Durchgangsstelle zum miitterli-
chen Leib interpretiert und damit eine Repsychologisierung der Metapher vorgenom-
men: “Metaphorically, the unknown and the unknowable represent the maternal body,
and the dream and its navel become the mark of primary connection between the
mother and her heroic, riddle-solving son” (99). David Willbern, “Freud and the Inter-
Penetration of Dreams”, Diacritics, (The Tropology of Freud), 1979, Bd. 9/1, S. 98-
113. Der selbe Vorgang ist bei Patrick J. Mahony zu beobachten (a.a.0., S. 137).

oo



jeder Traumanalyse ist durch diesen substitutiven Charakter der Traum-
funktion bestimmt, durch den Grad an “Uberdeterminierung” ihrer Figu-
ren, die dem unbekannten Erinnerungspotential des Traumes “aufsitzt”
und mannigfaltige Verbindungen zum Gedichtnis schlagt.

Die Metaphorik eines solchen rhizomartigen Verkniipfungszusammen-
hanges haben Gilles Deleuze und Félix Guattari im Anti-Odipus ganz zu
Unrecht gegen die Freudsche Psychoanalyse ausgespielt, von der sie sag-
ten, sie wiirde die Sprache des Unbewussten zentralisieren und hierarchi-
sieren. In dem ihr eigenen Jargon wire gegen diese Kritik einzuwenden,
dass auch bei Freud die Metapher vom “Rhizom gerade diese Produktion
des Unbewussten” ist?’, — gilt doch die sprachliche Produktion nicht erst
seit Lacan als rhetorischer Modus des Unbewussten. Selbst nach Angaben
des “Vaters der Psychoanalyse” muss eine Deutung psychischer Phinome-
ne “ohne Abschluss bleiben und nach allen Seiten hin in die netzartige
Verstrickung unserer Gedankenwelt auslaufen. Aus einer dichteren Stelle
dieses Geflechts erhebt sich dann der Traumwunsch wie der Pilz aus
seinem Mycelium” (TD 503).

Verbleiben wir einen Moment bei dieser tropologischen Relation von
Gedankenwelt und Traumwunsch. Es fillt auf, dass der Fungus und dessen
schwammartiger Verknotungszusammenhang jeweils dort die Leitmetapho-
rik des Freudschen Diskurses bildet, wo von assoziativer Verkettung und
symptomatisch verdichteten Widerstinden die Rede ist. Freud verleiht
dabei der Deutung eine syntagmatische und eine paradigmatische Dimen-
sion — oder rhetorisch gesprochen: die Dimension einer metonymischen
Vernetzung der Gedankenwelt, die von einer metaphorisch zum Rhizom-
knoten verdichteten Stelle des Traumwunsches durchwachsen wird®. In
dieser Freudschen Denkfigur verhilt sich die Tropologie von Vernetzung
und Verdichtung genau wie die Assoziation zum Symptom. Die Stelle, an
der sich der Text zum Bild verdichtet, bildet den eigentlichen “Attraktor”
der psychoanalytischen Methode und zugleich den neuralgischen Punkt,
an dem die Kritik bis heute regelmassig einhakt, wenn sie die Willkiir der
psychoanalytischen Deutungsarbeit und deren Assoziationstechnik beméan-

27 Gilles Deleuze, Félix Guattari, Rhizom, aus dem Franzdsischen von D. Berger u. a.,
Berlin, Merve, 1977, S. 29.

28 Die metonymische und metaphorische Dimension der Traumstrukturen bei Freud hat
erstmals Roman Jakobson angesprochen, freilich ohne eingehende Analyse. Roman
Jakobson, Zwei Seiten der Sprache und zwei Typen aphatischer Storungen, in: ders.,
Aufsitze zur Linguistik und Poetik, herausgegeben von W. Raible, Miinchen,
Nymphenburger Verlagsbuchhandlung, 1974, S. 137f.

56



gelt. Freuds Verteidigung der psychoanalytischen Methode hat dieser Kri-
tik stets die sinnbildende Konstitution jenes symptomatischen Gewebes
entgegengehalten, das sich aus dem Wechselspiel von Gedankenwelt und
Traumwunsch ergibt. Es sei nachweislich unrichtig, so Freud, dass wir uns
bei der Traumdeutungsarbeit einem ziellosen Vorstellungsablauf hingeben
wiirden, wenn wir, dem iiblichen Appell des Analytikers folgend, “unser
Nachdenken fallen- und die ungewollten Vorstellungen auftauchen lassen”
(TD 505)*°. Denn der Widerstand des Symptoms bildet den charakteristi-
schen Anziehungspunkt der Assoziation und markiert exakt die neuralgi-
sche Stelle, an der die metonymische Kette der Gedanken zur symptomati-
schen Figur zusammenfillt. Nicht zuletzt die griechische Auffassung des
“Symptom”-Begriffs, das oup-nintelv, hat den Sachverhalt dessen, was
zusammenfiéllt und somit sich im wortlichen Sinne zu-fillig ereignet, zum
Kompositum vereint. Was an symptomatischer Stelle zusammenfillt ist
daher im Zusammenhang der Traumdeutungsarbeit gerade nicht zufillig
im Sinne des Arbitrdren, darauf hat Freud insistiert, denn dort, wo “die
Auslegung des Textes an den eingeschalteten Illustrationen einen Anhalt
findet” (TD 505), verdichtet sich auch das Symptom, dessen Beseitigung
ja erklirtes Ziel der psychoanalytischen Arbeit darstellt. Wo also “die
Richtigkeit des Verfahrens durch das Auftauchen und Schwinden der
Symptome zu ihrer Stelle gewihrleistet wird” (ebd.) — etwa in exemplari-
schen Fillen der Hysterie — operiert die psychoanalytische Deutung nach
Massgabe einer doppelten Denkfigur, die, wie Jacques Lacan in Das
Drdingen des Buchstabens im Unbewussten einschligig kommentiert hat,
sich auf jene elliptische oder katachretische Stelle einldsst, worin “das
Symptom eine Metapher” ist, die vom “Begehren[, das] eine Metonymie
ist”, durchkreuzt wird**. Nimmt man Freud mit Lacan beim Wort, so wire

29 Die These, dass sich ein Denken ohne Zielvorstellungen iiberhaupt nicht herstellen
lasse, hat Freud der zeitgendssischen Philosophie des Unbewussten, namentlich
Eduard von Hartmann und Karl Du Prel entnommen; die symptomatische Teleologie
von Denkfiguren diirfte indes eine Innovationsleistung der Freudschen Psychoanaly-
se darstellen, insofern sie dem *“Widerstand der Zensur” (TD 507) die eigentlich
orientierende Funktion des assoziativen Textes zuschreibt. Vgl. Eduard von Hart-
mann, Philosophie des Unbewussten, Leipzig, 1869; Karl Du Prel, Die Philosophie
der Mystik, Leipzig, 1885, vgl. deren Besprechung in TD 506.

30 “Deshalb muss ihnen zu Gehor gebracht werden, dass, wenn das Symptom eine
Metapher ist, es nicht eine Metapher ist, dies zu sagen, und auch nicht zu sagen, dass
das Begehren des Menschen eine Metonymie ist. Denn das Symptom ist eine Meta-
pher, ob man sich das nun eingestehen will oder nicht, wie das Begehren eine
Metonymie ist, selbst wenn der Mensch sich dariiber lustig macht.” Jacques Lacan,

57



es die Aufgabe der Therapie, die Metapher der Krankheit in ein
metonymisches Begehren zu iibertragen — genauer: sie zu defigurieren.
Doch wenden wir uns wieder dem Erwachen zu: Beim Erwachen ist
das Vergessen symptomatisch, zufillig, aber nicht ohne Fiigung. Erwa-
chend arbeitet der Sekundérvorgang, namentlich jene von Freud so genannte
“Redaktion des Wachens” (TD 493), am Gefiige der Traumerinnerung.
Die nachtrigliche Bearbeitung des Traumes durch den Sekundirvorgang
hat zur Folge, dass Erinnerungsbilder, die mit einer Unlusterfahrung be-
setzt sind, verdriangt, das heisst durch Bilder ersetzt werden, die ein
geringeres Unlustmoment hervorrufen. In solchen Bildern, so Freud, pri-
ge sich das Verdringte ab, “wie das gestickte Zeichen an Siegfrieds Ge-
wand” (TD 493 f.). Zwischen Erinnerung und Vergessen residiert das Sym-
ptom als Widerstand, der sich beim Erwachen kundtut. Dazu vermerkt
Freud, das Vergessen hinge “weit mehr vom Widerstand als von der
Fremdheit zwischen Wach- und Schlafzustand™ ab (TD 498). Bemessen
am Widerstand der Zensur wird nicht nur die Bilderwelt im Schlafzustand,
sondern auch das Erinnern im Zustand des Wachens zu einem Modus
bildlicher Erfahrung, der nach Ludwig Binswanger Traum und Existenz
morphologisch vermittelt®'. Das “ganze Denken ist nur ein Umweg”, stellt
Freud fest, und “Erinnerung”, so notiert er bereits in einem Brief an Fliess
vom Mai 1897, “ist nie ein Motiv, sondern nur ein Weg, ein Modus™?2.
Diesen Modus des Erinnerns hat unliangst Sarah Kofmann in ihrer /nter-
pretation der Freudschen Asthetik, als eine “origindr substitutive Kon-
struktion” erkannt, denn Gedichtnis, so Kofmann, ersetze immer schon
Gedachtes durch Imagination. Freilich hat Freud in der Bilderrede des
Gedaichtnisses erst die Methode erkannt, in dem wortlichen Sinne, dass die
Art und Weise des eingeschlagenen Denkweges ihr methodos ist. Dieses

Das Dréingen des Buchstabens im Unbewussten oder die Vernunft seit Freud, in:
ders., Schriften 11, herausgegeben von N. Haas, aus dem Franzdosischen von Ch. Creusot
u. a., Olten, Walter, 1975, S. 55. Nach Lacan bilden die sprachlichen Figuren “die
Kehrseite dessen, wovon die Mechanismen des Unbewussten die Vorderseite darstel-
len: Periphrase, Hyperbaton, Ellipse, Suspension, Antizipation, Retractatio, Vernei-
nung, Exkurs, Ironie sind Stilfiguren (Quintilians figurae sententiarum), Katachrese,
Litotes, Antonomasie, Hypotyposis die Tropen, die als Begriffe sich am besten dazu
eignen, diese Mechanismen zu bezeichnen. Geniigt es, in ihnen nur simple Redewei-
sen zu sehen, wo sie doch die Figuren darstellen, die in der Rhetorik des Diskurses
wirksam werden, der effektiv vom Analysierten gesprochen wird.” A.a.O., S. 47.

31 Vgl. Ludwig Binswanger, Traum und Existenz, mit einer Einleitung von Michel
Foucault, Bern, Gachnang und Springer, 1992.

32 Sigmund Freud, Briefe an Wilhelm Fliess 1887-1904, a.a.0., S. 268.

58



Denken des Weges und des Umwegs hat Freud in Analogie zum Verkehr
beschrieben:

Wie wenn ein allgemeines Verkehrshindemnis, z.B. eine Uberschwemmung, im
Gebirge die grossen und breiten Strassen unwegsam werden lisst; der Verkehr
wird dann auf unbequemen und steilen Fusspfaden aufrechterhalten, die sonst
nur der Jiger begangen hatte. (TD 508)

Freud begreift den Widerstand, der dem Sekundirvorgang begegnet, in
Form einer Denkfigur des Weges, der durch Hindernisse, die der Primir-
vorgang an symptomatischer Stelle hinterliess, unwegsam geworden ist.
In einem “tertidren Vorgang”*, so liesse sich mit André Green sagen,
erforscht nunmehr der psychoanalytische Diskurs den Prozess der Negati-
on (le travail du négatif) und sie tut dies in dem Masse, als ihre Methode,
den Weg der Traumarbeit in umgekehrter Richtung geht, um so wachend
den Traumgedanken gewissermassen auf Umwegen entgegenzuschreiten:

Wir machen ja beim Deuten im Wachen einen Weg, der von den Traumelementen
zu den Traumgedanken riicklduft. Die Traumarbeit hat den umgekehrten Weg
genommen, und es ist gar nicht wahrscheinlich, dass diese Wege in umgekehrter
Richtung iiberhaupt gangbar sind. Es erweist sich vielmehr, dass wir bei Tag liber
neue Gedankenverbindungen Schachte fithren, welche die Zwischengedanken
und die Traumgedanken bald an dieser, bald an jener Stelle treffen. (TD 509)

Erst mit Blick auf die Tropologie der psychoanalytischen Methode wird
deutlich, dass das Verhiltnis von Wachen und Traum dasjenige einer
Wendung, einer Umwendung und Umkehrung ist, und somit exakt die
Figur der Trope reflektiert. Schon Hegel hatte sich in seiner Enzyklopddie
der philosophischen Wissenschaften der Metapher vom “nichtlichen
Schachte der Intelligenz” bedient, um damit die “virtuelle” Bildlichkeit
der Traumerinnerung zu bezeichnen, die sich im Tagesbewusstsein zur
Auswendigkeit dialektisch umstiilpt**. Hegel wie Freud, darauf hat André

33 André Green, “Note sur les processus tertiaires”, Revue frangaise de Psychoanalyse,
Bd. 36, 1972, S. 407-410: “Par processus tertiaires, j'entends les processus qui
mettent en relation les processus primaires et les processus secondaires de telle fagon
que les processus primaires limitent la saturation des processus secondaires et les
processus secondaires celle des processus primaires.” (408) Vgl. dazu John E. Jackson,
De I'affect a la pensée. Introduction a I'euvre d’ André Green, Paris, Mercure de
France, 1991, S. 39.

34 Georg W. F. Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften 111, in: ders.,
Werke, herausgegeben v. E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a. Main,
Suhrkamp, 1986, Bd. 10, § 453 f, S. 259-262.

59



Green hingewiesen®, denken die Bewegung der Inversion als eine Denk-
figur sui generis, die zumal im Ubergang von Wachen und Traum die
Progression und Regression der gedanklichen Bewegung beschreibt.

Auch der heute zum terminus technicus instrumentalisierte Begriff der
“Regression” ist fiir Freud zunichst eine Trope: Er bezeichnet fiir den
Traumvorgang nichts anderes als den Krebsgang einer Progression zum
Wachzustand. So jedenfalls hat Freud die Tropologie des Begriffes in
Analogie zur prinzipiellen Umkehrbarkeit des psychischen Vorganges ent-
wickelt: “Heissen wir die Richtung, nach welcher sich der psychische
Vorgang aus dem Unbewussten im Wachen fortsetzt, die progrediente, so
diirfen wir vom Traum aussagen, er habe regredienten Charakter” (TD 518).
Tatséchlich denkt Freud den “Traumvorgang” als einen Riickgang, worin
eine Riickverwandlung einer Vorstellung in das ihr zugrundeliegende Bild
stattfindet: “Wir heissen es Regression, wenn sich im Traum die Vorstel-
lung in das sinnliche Bild riickverwandelt, aus dem sie irgendeinmal
hervorgegangen ist” (TD 519). Was die Regression des Traumes figurativ
darstellt, defiguriert demnach die Deutung beim Wachen in progressiver
Richtung. Aus solcher Umkehr der Denkrichtung hat Emnst Bloch das
“Ineinander néchtlicher und tidglicher Traumspiele” gesehen und daraus
die antizipierende Rolle des Tagtraums abgeleitet, jene Hoffnung der Bil-
der auf Kiinftiges, das sich zum “objektiv Mdglichen” vermittelt®. Freud
indes hat diese Hoffnung am Ende der Traumdeutung wieder entschieden
auf das verstehensbediirftige Bild des Vergangenen zuriickgewiesen
(TD 588).

Gewiss, der unendliche Regress auf die Poiesis der Gedanken ge-
schieht nicht allein im Traum, sondern in beschrinkter Form auch im
Wachzustand, wenn namlich in der Erinnerung auf Spuren zuriickgegrif-
fen wird, die der Vorgang des Verdringens zuriickliess: “Auch das absicht-
liche Erinnern und andere Teilvorginge unseres normalen Denkens”, so
schreibt Freud, “entsprechen einem Riickschreiten im psychischen Appa-
rat von irgendwelchem komplexen Vorstellungsakt auf das Rohmaterial
der Erinnerungsspuren, die ihm zugrunde liegen” (TD 518). Im Tagtraum
wie im figurativen Denken dichterischer Phantasie, dies hat Freud im

35 ““Ainsi, ce ne serait pas par une décision intentionelle de renversement, mais par le
simple procés de la progression de la conscience, que se formeraient spontanément les
figures de son propre renversement, la structure de la conscience étant prise entre elle-
méme et ses objets.” André Green, Le travail du négatif, Paris, Minuit, 1993, S. 30.

36 Emst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt a. Main, Suhrkamp, 1959, S. 111.

60



Aufsatz Der Dichter und das Phantasieren (1908) ausgefiihrt, schopft die
Poiesis der Gedanken aus diesem Regress in die virtuelle Wahrmehmung?’.

Freuds Lehre der “psychischen Systeme” ist eine virtuelle Realitit, die
raumlich in progredienter wie in regredienter Richtung begehbar scheint.
Diese Topologie hat Freud geflissentlich zur Tropologie des Mikroskopes
oder Teleoskopes erweitert, zu einer raumlich-visuellen Metaphorik des
“psychischen Apparates”, die er regelmissig vor der Gefahr zu schiitzen
sucht, ins Eigentliche, in das Nicht-Metaphorische abzugleiten und also
nicht die “psychische Lokalitét etwa anatomisch zu bestimmen” (TD 512):

Wir bleiben auf psychologischem Boden und gedenken nur der Aufforderung zu
folgen, dass wir uns das Instrument, welches den Seelenleistungen dient, vorstel-
len wie etwa ein zusammengesetztes Mikroskop, einen photographischen Appa-
rat u. dgl. Die psychische Lokalitét entspricht dann einem Orte innerhalb des
Apparats, an dem eine der Vorstufen des Bildes zustande kommt. Beim Mikro-
skop und Fernrohr sind dies bekanntlich zum Teil ideelle Ortlichkeiten, Gegen-
den, in denen kein greifbarer Bestandteil des Apparats gelegen ist. (TD 513)

Ausdriicklich mahnt Freud, dieses “Geriiste nicht fiir den Bau” zu halten
(ebd.) und das Ideelle dieser Topologie nicht zu vergessen. Freilich gilt es
auch hier zu bedenken, dass der “psychologische Boden”, auf dem “Bau”
und “Geriiste” stehen, ein metaphorisches Apriori ist. Wo immer die
Psychologie ihren tropologischen Boden verlisst, wird ein Missbrauch der
Darstellungsweise flagrant, denn sowohl der “Schauplatz des Traumes”
wie auch die Denkfigur der “psychischen Systeme”, so doppelt Freud
nach, miissen als “innere Wahrnehmung” stets “virtuell” bleiben:

Wir weichen jedem Missbrauch dieser Darstellungsweise aus, wenn wir uns
erinnern, dass Vorstellungen, Gedanken, psychische Gebilde im allgemeinen
iberhaupt nicht in organischen Elementen des Nervensystems lokalisiert werden
diirfen, sondern sozusagen zwischen ihnen, wo Widerstinde und Bahnungen das
ihnen entsprechende Korrelat bilden. Alles, was Gegenstand unserer inneren
Wahmehmung werden kann, ist virtuell, wie das durch den Gang der Lichtstrah-
len gegebene Bild im Fernrohr. Die Systeme aber, die selbst nichts Psychisches
sind und nie unserer psychischen Wahmehmung zuginglich werden, sind wir
berechtigt anzunehmen gleich den Linsen des Fernrohrs, die das Bild entwerfen.
In der Fortsetzung dieses Gleichnisses entspriche die Zensur zwischen zwei
Systemen der Strahlenbrechung beim Ubergang in ein neues Medium. (TD 579)

37 Das reziproke Verhiltnis von Traum und Dichtung findet zuerst in einer Notiz
Erwihnung, die Freud am 2. Mai 1897 W, Fliess zukommen liess. Vgl. Briefe an
Wilhelm Fliess 1887-1904, a.a.0., S. 257.

61



Freuds Darstellungsweise bietet eine Alternative zwischen dem “virtuel-
len” Gegenstand innerer Wahrnehmung und dem Gleichnis des psychi-
schen Systems nach Analogie einer Optik. Tatsdchlich stehen hier zwei
tropologische Systeme zur Wahl: einerseits das Bild im Fernrohr — das
Bild des Fernrohrs andererseits. Wihrend das Bild “im Fernrohr” die
“innere Wahrnehmung” substituiert, ist das Bild “des Fernrohrs™ eine
Metapher der psychischen Systeme. Entscheidend aber ist die beide beherr-
schende Relation von Blindheit und Einsicht: Jede Wahrmnehmung des
inneren Bildes, sei es nun in Form eines Traumes oder einer Halluzination,
ist blind fiir den psychischen Apparat, der sie theoretisch darstellbar macht:
Denn die Systeme, heisst es, werden “nie unserer psychischen Wahmeh-
mung zuganglich”. Umgekehrt sind diese Systeme “selbst nichts Psychi-
sches”, sondern die Metapher eines Modells, welches das innere Bild des
Traumes als intermedidre Lichtbrechung veranschaulicht, es nicht aber
sieht. Derart eroffnet das Freudsche Modell eine Einsicht in die Blindheit
fiir das Modell, oder anders: Durch die spezielle Darstellungsweise wird
die Blindheit des Durchschauten ihrerseits durchschaubar. Wie der Traum,
so muss offenbar auch das bewusste Denken auf Darstellbarkeit Riicksicht
nehmen, wenn es sich denn das “Psychische” eigens vorstellen soll. In
Freuds Denkfigur der “psychischen Systeme” verhalten sich Blindheit und
Einsicht gerade so zueinander wie der Traum zum Bewusstsein. Freilich
ist die dabei geforderte Einsicht in die tropologische Struktur des Traumes
selbst tropologisch durch und durch und deshalb so lange blind fiir das
“Psychische”, wie sie das, was Freud die “Bildsprache der Psychologie™
nennt, nicht durchschaut.

Nicht ohne Stolz hat Freud darauf hingewiesen, dass der Versuch, die
Vorginge des Erwachens auf dem Weg einer optischen Topologie der
@yw-Systeme zu analysieren, ein wissenschaftliches Novum darstelle:
“Der Versuch, die Zusammensetzung des seelischen Apparates aus solcher
Zerlegung zu erraten”, schreibt er in der Traumdeutung, “ist meines Wis-
sens noch nicht gewagt worden” (TD 513). Und noch in seinem letzten
Abriss der Psychoanalyse von 1938 hilt er daran fest, der konsequente
Ausbau einer solchen Modellvorstellung sei “ungeachtet gewisser bereits
versuchter Anniherungen eine wissenschaftliche Neuheit™®. Auch wenn
sich Freud iiber die Novitit dieses Versuches grundsitzlich tauschen sollte
und sich vielmehr eine Tradition dieser Denkfigur von den Techniken des

38 Sigmund Freud, Abriss der Psychoanalyse, a.a.0., S. 9.

62



“kiinstlichen Gedichtnisses” in der antiken Rhetorik, iiber die Memoria-
topographie der Renaissance, namentlich im rdumlichen Gedéchtnissystem
Robert Fludds und Giulio Camillos “Teatro della memoria” bis hin zu
Hegels dialektischer Konzeption der Erinnerung im “nachtlichen Schacht
der Intelligenz” und Bergsons “Kegelmetapher” in Matiére et mémoire
nachweisen liesse, eine Tradition®’, die ich hier nur andeuten kann und die
Gegenstand meiner weiteren Forschungen ist, so erweist sich Freud doch
als minuzidser Analytiker psychologischer Denkfiguren.

Freud hatte den alten “Gegensatz von Bewusstleben und Traumleben
durch die Einsetzung des unbewussten Psychischen” (TD 580) aufbrechen
wollen. Die dabei eingeschlagenen Wege haben ihn, wie er selbstkritisch
eingesteht, nur solange “ins Lichte, zur Aufkldrung und zum vollen Verstiand-
nis gefiihrt”, als sie eine unmittelbare Funktion des Erwachens waren
(TD 490). “Von dem Moment an, da wir in die seelischen Vorginge beim
Triaumen tiefer eindringen wollen”, so stellt er indessen fest, “werden alle
Pfade ins Dunkel miinden. Wir kénnen es unméglich dahin bringen, den
Traumals psychischen Vorgang aufzuklédren, dennerkliren heisstauf Bekann-
tes zuriickfithren, und es gibt derzeit keine psychologische Kenntnis, der
wir unterordnen konnten, was sich aus der psychologischen Priifung der
Triume als Erklirungsgrund erschliessen lisst” (ebd.). Diese Ausserung
charakterisiert die Konstitution der hermeneutischen Methode von Psycho-
analyse: Indem Sie die Grundlagen des Denkens erschliesst, geht ihre Her-
meneutik gerade nicht von einem Fundus der Erkenntnis aus, sondern er-
kundet die Art und Weise, wie sich das Denken aufs Unbekannte verschiebt
und ist darin genuin dsthetisch. Aus der Umkehrbarkeit des Weges vom
Lichten ins Dunkle, aus der analytischen Durchdringung von Widerstand
und Bahnung, erschliesst sie eine Logik der Denkfiguren, die den Traum
mit dem Bewusstsein dekonstruktiv verschréinkt. Diese Logik der Rhetorik
ist ihre eigentliche Denkfigur, zumal sie jene “figiirliche Synthesis”*

39 Die Erschliessung dieser Tradition verdankt sich vor allem Frances A. Yates’ Schrift:
Geddchinis und Erinnern. Mnemotechnik von Aristoteles bis Shakespeare (The Art of
Memory, London, 1966), Weinheim, 1990. Zur Erweiterung der Kenntnis antiker und
mittelalterlicher Gedéichtniskunst haben seither vor allem Jean-Philippe Antoine, Ars
memoriee — Image, espace, figure en Italie 1250-1450, Paris, 1989, Mary J. Carruthers,
The Book of Memory. A Study of Memory in Medieval Culture, Cambridge, University
Press, 1990 und Jane Coleman, Ancient and Medieval Memories. Studies in the
Reconstruction of the Past, Cambridge, 1992, beigetragen.

40 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, in: ders., Werke in sechs Bénden, heraus-
gegeben von W. Weischedel, Darmstadt, 1956, Bd. 2, S. 150 f.

63



realisiert, die bereits fiir Kant am Anfang der asthetischen Urteilskraft
gestanden hat. Traum und Bewusstsein sind in Denkfiguren funktional in
Beziehung gesetzt und konnen keine Eigentlichkeiten bilden, von denen
ausgegangen werden konnte. Es erweist sich vielmehr, dass die Denk-
figuren des Traumes in selbem Masse verstehensbediirftig sind wie dieje-
nigen des Bewusstseins. Freud hat darin die wissenschaftliche Herausfor-
derung erkannt, Traum und Bewusstsein als erkenntnistheoretisches Verstre-
bungsproblem zu verstehen: Bei wissenschaftlicher Arbeit sei es oft von
Vorteil, “wenn die Losung des einen Problems Schwierigkeiten bereitet,
ein zweites hinzuzunehmen, etwa wie man zwei Nisse leichter miteinan-
der als einzeln aufknackt” (TD 152). Wo der Traum ins Erwachen und das
Erwachen in die Traumerinnerung auswendig umschlégt, gilt es ein erkennt-
nistheoretisches Problem zu knacken, das den selbstreflexiven Charakter
psychoanalytischer Denkfiguren betrifft. Am Widerstand des Erwachens
spaltet sich dann die vermeintliche via regia der Traumdeutung (TD 577)
in all jene Umwege, die Freud bereits in den Briefen an Fliess — trivial —
mit dem griechischen Buchstaben ¥ bezeichnet: Diese Chiffre — als Rebus
genommen — weist seiner Methode den Weg vom dimmernden Bewusst-
sein zum erwachenden Traum.

Abstract

This article focusses on the figurative constitution of awakening in Sigmund Freud’s
Traumdeutung. It unfolds the process of Freud’s intellectual work on constructing
tropological systems in order to control the transfiguration from dream into consciousness.
Censorship and dissimulation, regression and detour, form the main movements of thought
within a psychic system that is conceived through visual metaphors of insight and blindness.
The persuasive power of Freud’s Traumdeutung can be understood as a function of figures
of thought which define the limits between dream and consciousness as well as the limits
of theory itself. The inconceivability of awakening turns out to be the productive symptom
of a resistance that forces any psychoanalytical theory to reflect upon the tropological
status of its own models of knowledge.

64



	Erwachen des Traumes - Freud

