
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 20

Artikel: De l'histoire fictive à la fiction historique : le cas de El Gran Duque de
Moscovia de Lope de Vega

Autor: Canonica, Elvezio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elvezio Canonica

DE L'HISTOIRE FICTIVE A LA FICTION HISTORIQUE

LE CAS DE EL GRAN DUQUE DE MOSCOVIA
DE LOPE DE VEGA

1. Introduction

La "comedia" de Lope de Vega El Gran Duque de Moscovia nous offre
une bonne opportunité pour analyser les rapports entre réalité historique et

fiction au XVIIe siècle. Plus concrètement, l'étude de cette pièce va nous

permettre de suivre pas à pas la production d'une "comedia" dans la
société espagnole (et plus particulièrement madrilène) du Siècle d'Or, très

friande, comme l'on sait, de ce genre de spectacles. Comme pour la

plupart de ses pièces à caractère historique, Lope de Vega s'est en effet
inspiré, pour l'élaboration de cette "comedia", d'un compte-rendu
contemporain des faits. Ce procédé, courant dans le genre de la "comedia
histôrica", offrait en effet plusieurs avantages à l'auteur dramatique:
l'intrigue était donnée d'avance et était généralement connue du public, ce

qui permettait au dramaturge de se concentrer exclusivement sur les

aspects proprement théâtraux. En outre, l'auteur pouvait travailler avec un

rythme soutenu, pressé comme il l'était par la demande toujours croissante
de pièces de la part des impresarios. Dans le cas de Lope, sa vitesse de

composition est demeurée légendaire, puisque l'on sait qu'il a écrit
plusieurs pièces en moins d'une semaine.

L'objectif principal de cet article est donc celui de comparer le point de

départ, c'est-à-dire les événements historiques tels qu'ils se sont réellement
passés, avec le point d'arrivée, c'est-à-dire la pièce de Lope. L'on se rend

compte facilement qu'un tel parcours est semé d'embûches, à commencer

par le récit des faits sur lequel s'est basé Lope, qui est loin de correspondre
à notre notion moderne d'objectivité historique, qui n 'en demeure pas moins

une chimère. Voici donc posé le premier filtre, que l'on pourrait nommer
"idéologique". Dans le cas présent, il faut ajouter un deuxième filtre,
puisque Lope ne s'est pas fondé directement sur ce récit, mais sur sa

traduction espagnole. Dans ce domaine également, la notion de "fidélité" à

97



l'original était loin d'être celle qui régit de nos jours, la liberté du traducteur
étant beaucoup plus large que la nôtre. Nous nous trouvons donc face à un
deuxième filtre, que l'on pourrait nommer "linguistique". Finalement, le

troisième écran qui s'interpose entre les événements historiques et leur
réception populaire réside dans l'intervention personnelle de Lope, qui
élabore à son gré, et surtout à celui de son public, la matière première que
lui fournit l'histoire. C'est ce que l'on pourrait définir le filtre "esthétique".
Chacun de ces trois écrans contribue à éloigner de plus en plus le point de

départ du point d'arrivée. Cependant, si ce demier n'est forcément qu'une
image distorsionnée du premier, il ne faut pas oublier que pour un auteur
dramatique du XVIIe siècle, l'histoire n'est qu'un "pré-texte" qui permet
l'accomplissement du "texte" littéraire. En d'autres mots, la vérité historique

lui importe peu, puisqu'il conçoit l'histoire comme une mère nourricière

qui satisfait à ses besoins les plus immédiats. Il est évident que cette
liberté est d'autant plus grande que le fond historique est éloigné du public,
comme dans le cas présent. Mais venons-en aux faits.

2. Les événements historiques

Comme dans plusieurs autres pièces à caractère historique, Lope a choisi

pour sa "comedia" El Gran Duque de Moscovia y emperador perseguido
un sujet d'actualité. En effet, les événements historiques sur lesquels est

basée la pièce venaient de se produire dans la lointaine Russie, et ils
n'étaient vraisemblablement pas encore clos au moment de la composition
de la "comedia". Bien qu'ils soient encore en partie entourés de mystère,
voici une relation succinte des faits qui sont généralement admis par la

majorité des historiens'. Le tsar Ivan IV, le Terrible, après avoir tué, dans

I La plus ample reconstruction historique en langue française de la figure du "faux"
Dimitri demeure celle de P. Pierling, La Russie et le Saint Siège, Paris, Pion, 1901,
t. III, ouvrage sur lequel je me fonde principalement. En plus de la traduction
française de l'ouvrage de référence de l'histoire russe, celui de N.M.Karamzin,
Histoire de l'Empire de Russie, trad, de St. Thomas et Jauffret, Paris, A. Belin, 1819-

1826, vol. XI, le lecteur francophone peut consulter l'ouvrage classique de P. Mérimée,

Episode de l'histoire de Russie. Le faux Démétrius, Paris, Michel-Lévy frères,
1853. De la première relation française de cet épisode, celle de J. Margeret, L'Estât
présent de l'Empire de Russie et Grand-Duché de Moscovie, avec ce qui s'y est passé
de plus mémorable et tragique pendant le règne de quatre empereurs: à sçavoir
depuis l'an 1590 jusque en l'an 1606, en septembre, Paris en 1609, il existe une

98



un accès de colère, son fils aîné Ivan, meurt en 1584 en laissant le pouvoir
dans les mains de son deuxième fils, Fëdor. Cependant, ce demier, maladif
et idiot, s'en remet pour l'excercice effectif du pouvoir à son beau-frère,
Boris Godunov, un parvenu ambitieux et sans scrupules. Fëdor avait un
demi-frère, Dimitri, qui était encore un enfant à la mort de son père. Celui-
ci, relégué dans le village d'Uglich en compagnie de sa mère, meurt
tragiquement à l'âge de dix ans, le 15 mai 1591. Selon la version officielle,
il se serait enfoncé un poignard dans la poitrine au cours d'une de ses
crises d'épilepsie. Toutefois, la plupart des historiens mettent en doute
cette version officielle, et penchent pour l'idée d'un complot dirigé par
Boris dans le but d'éliminer le demier obstacle qui lui barrait la route vers
le trône de Russie, sur lequel il monte effectivement en 1598, à la mort de
Fëdor. Vers 1603, alors que Boris excerce le pouvoir absolu d'une main de

fer, des rumeurs commencent à courir selon lesquelles le prince héritier
Dimitri serait en vie et se serait réfugié en Pologne. En effet, un jeune
homme d'une vingtaine d'années, qui servait comme page ou comme
cuisinier auprès d'un seigneur lituanien, révèle à son maître qu'il est le fils
cadet d'Ivan le Terrible. Selon ses dires, il aurait échappé par miracle à la
mort grâce à une méprise des sicaires, qui l'auraient confondu avec le fils
d'un valet, mis dans son lit à sa place par son protecteur. Il prouvait ses

affirmations par des objets personnels de grande valeur, et par des marques
physiques. Il était en plus très cultivé et très habile dans les activités

propres à la noblesse, comme l'escrime et l'équitation. Il n'en fallait pas
plus pour qu'il reçoive les faveurs de la noblesse polonaise et du roi
Sigismond III, depuis toujours hostiles à la Russie, qui finirent par le
reconnaître officiellement comme légitime "tsarévitch", et lui accordèrent
une armée pour combattre Boris, l'usurpateur du trône. Il reçut aussi les
faveurs du nonce du Saint-Siège, Mgr Claudio Rangone et des jésuites,
parce qu'il avait secrètement abjuré le schisme grec et s'était converti au
catholicisme. Avec son armée de Polonais (à laquelle s'étaient joints
nombre de Tatars et de Cosaques que Dimitri avait su gagner à sa cause)
inférieure en nombre mais mieux organisée que celle de Boris, le prétendant

parvint à ses fins: monter sur le trône de Russie. Il régna pendant une
année, mais les faveurs qu'il accorda aux étrangers, en particulier aux
Polonais, et son mariage avec une catholique, la fille du comte polonais

nouvelle édition d'A. Bennigsen, avec le titre de: Un mousquetaire à Moscou:
mémoires sur la première révolution russe 1604-1614, Paris, Maspero, 1983. Cf. aussi

C. Durand-Cheynet, Boris Godunov et le mystère Dimitri, Paris, Perrin, 1986.

99



Jerzy Mniszech, Maryna, finirent par lui attirer la haine du peuple, qui
dégénéra en insurrection, au cours de laquelle il fut assassiné le 27 mai
1606. Bien que le doute ne se soit jamais vraiment dissipé, selon la version

moderne la plus répandue parmi les historiens, ce personnage qui avait
réussi à se faire passer pour le "tsarévitch" Dimitri, serait en réalité un
moine apostat nommé Grigorij Otrepev, le "faux Dimitri".

3. Le filtre idéologique: la "Relazione" publiée par Barezzo Barezzi

A cette reconstitution "objective" des faits historiques vient s'interposer le

premier filtre qui commence à obscurcir l'image qui parviendra jusqu'au
public de Lope. Il s'agit de la version de ces événements qu'en donnèrent
les pères jésuites. Nous avons déjà remarqué qu'ils avaient embrassé

aussitôt la cause du prétendant au trône, dans l'espoir que sa conversion au

catholicisme aboutirait à la réunification des deux Eglises. L'une des

premières relation qui sortit de la plume du cercle des jésuites fut celle

publiée anonyme à Venise en 1605 par le célèbre éditeur et hispanisant
Barezzo Barezzi, qui tint le rôle de compilateur, comme l'indique le sous-
titre: "Raccolta da sincerissimi avvisi da Barezzo Barezzi"2. Il s'agit d'un
opuscule écrit en italien, intitulé: Relazione délia segnalata e come mira-
colosa conquista del paterno imperio conseguita dal serenissimo giovine
Demetrio, Gran Duca di Moscovia, in questo anno 1605. L'auteur présumé

n'est autre que le Père Antonio Possevino, excellent connaisseur de la

situation, puisque c'est lui qui avait été envoyé en Russie par le pape
Grégoire XIII sur demande d'Ivan le Terrible, comme médiateur entre la
Russie et la Pologne. Il s'agit, de toute évidence, d'une oeuvre de

propagande, basée sur les lettres que Possevino recevait régulièrement des

aumôniers polonais et destinée à faire connaître dans les pays occciden-
taux l'épopée du prétendu Dimitri et surtout sa conversion au catholicisme.

La date de composition et de publication indiquent clairement que le

contenu ne peut avoir trait qu'à la première partie, faste, de l'épopée du

futur tsar, celle qui va de son exile jusqu'à sa prise du pouvoir. En réalité,

2 Sur ce personnage cf. l'article très documenté de E. Aragone, "Barezzo Barezzi,

stampatore e ispanista del Seicento", dans: Rivisia di letterature Moderne e Compara-
te, XIV,4, 1961, pp. 284-312.

100



il est probable que le contenu de cette Relazione ne soit qu'une version
amplifiée du récit soi-disant autobiographique que le jeune homme avait
dicté au prince Adam Wisniowecki, auprès duquel il s'était réfugié, à la
demande du roi de Pologne Sigismond III. En effet, comme la parution de

la Relazione est à situer vers la fin de l'année 16053, sa source principale
pourrait être la lettre que le nonce Claudio Rangone envoya au pape
Paul V depuis Cracovie, le 2 juillet 1605, qui se veut une traduction littérale

de la version rédigée par le prince Wisniowecki, comme on peut le

déduire des propos initiaux par lesquels Rangone introduit le contenu de

sa lettre:

S.M. [i.e. le roi de Pologne] volendo certificarsi del tutto commando al duca
Visnovicz che facesse venire il Moscovita a sè, ma prima rimettesse particolare
informatione del caso et délia pretensione sua, la quale conforme alla propria
narrativa di Demetrio, di parola in parola,fu del tenor che segue4.

Il ne s'agit donc pas de la version "officielle" de la vie de Dimitri, mais
bien de celle fournie par le principal intéressé. En comparant la Relazione
du Père Possevino avec la lettre du nonce Rangone, on s'aperçoit que tous
les principaux éléments narratifs de la vie de Dimitri concordent, et se

retrouvent dans la "comedia" de Lope. Le filtre idéologique posé par les

jésuites n'est donc autre chose qu'un acte de foi, bonne ou mauvaise, dans
le récit d'un personnage qui se prétend l'héritier légitime du trône de

Russie et qui, de surcroît, se convertit au catholicisme. Voici donc posés
les deux pôles autour desquels gravite cette épopée: le "légitimisme" et le
"confessionalisme".

4. Le filtre linguistique: la traduction du Père Mosquera

Comme nous l'avons déjà indiqué, Lope ne s'est pas servi directement de

la Relazione de Possevino pour la composition de sa "comedia", mais
d'une traduction espagnole, une des nombreuses traductions de l'opuscule

3 La dédicace est du 8 décembre 1605. E. Taddeo, dans son introduction à une autre
version romanesque de l'époque, qui n'est toutefois pas basée sur le texte de Possevino,

celle de Maiolino Bisaccioni, Il Demetrio moscovita. Istoria tragica (Venezia,
1639), affirme que la relation publiée par Barezzo Barezzi "è stata scritta, o meglio
terminata, ai primi di ottobre del 1605", cf. op. cit., Florence, Olschki, 1992, p. XVIII.

4 Cette lettre est publiée en appendice de l'ouvrage de P. Pierling, cit., pp. 431-444.

101



de Possevino, qui avait connu un grand succès5. Il s'agit de la version du

Père jésuite espagnol Juan Mosquera, qui parut à Valladolid seulement une
année après la version originale, c'est-à-dire en 1606, avec ce titre: Relation

da la senalada y como milagrosa conquista del paterno imperio,
conseguida del serenîssimo Principe Juan Demetrio, Gran Duque de

Moscovia, en el ano de 1605. Juntamente con su coronation, y con lo que
ha hecho después que fue coronado, dende el ultimo del mes de julio,
hasta aora, recogido todo de varios y verdaderos avisos, venidos de

aquellas partes, en diversas vezes, traduzido de lengua Italiana en nuestro

vulgar Castellano6. Nous devons à Gertrud von Poehl la découverte de ce

document, qui peut être considéré à juste titre comme la véritable source
de la "comedia" de Lope. En comparant l'original italien avec la traduction

espagnole, von Poehl remarque que cette dernière introduit des variations

qui se retrouvent toutes, ou presque, dans la pièce de Lope: "el
traductor espanol introdujo varios detalles de su cosecha, que volvemos a

encontrar en El Gran Duque de Moscovia, lo que prueba que fue la
traducciôn lo que Lope tuvo a la vista"7.

Le jésuite espagnol ajoute par exemple de sa propre initiative la scène

de la première rencontre entre Dimitri et Boris, quand ce dernier se

trouvait dans un monastère. Lope non seulement reprend cette scène, mais

l'amplifie en y ajoutant une foule de détails sur la vie monastique du futur
tsar. Il en est de même pour l'épisode de l'attentat auquel Dimitri aurait

échappé grâce à la substitution avec un autre garçonnet de son âge:

Mosquera donne une touche supplémentaire de pathétisme en affirmant

que le précepteur aurait mis à la place de Dimitri son propre fils unique,
tandis que l'original ne parlait que de "un figliuolo dell'istessa età e

fattezze". Lope, bien évidemment, exploite cet élément, qui contient un

puissant effet dramatique.

5 Déjà en 1606 paraissait une deuxième édition italienne à Florence. Encore de cette
même année sont les traductions latine et allemande, à Graz, ainsi que la française,
qui parut à Arras et à Paris. Toujours de 1606, nous possédons une nouvelle version
allemande à Munich et à Prague, où est publiée aussi une traduction tchèque, alors

qu'à Genève voit le jour une autre version latine. Finalement, l'ouvrage de Mosquera,
publiée lui-aussi en 1606 à Valladolid et à Lisbonne, est traduit en latin en 1609

avec le titre: Jo. Mosquerae, De adeptione imperii paterni principis Demetrii, Ducis
Moscoviae, anno 1605, Matriti, 1609.

6 J'ai pu consulter l'exemplaire de la Biblioteca Nacional de Madrid (R 22.201).
7 Cf. G. von Poehl, "La fuente de «El Gran Duque de Moscovia» de Lope de Vega",

dans: Revista de Filologia Espanola, XIX, 1932, pp. 47-63 (cit., p. 48).

102



Dans la Relazione italienne, il n'est fait aucune mention de la personnalité

du protecteur du jeune prince, alors que le traducteur nous apprend

qu'il était "un cauallero Tudesco de naciôn, natural de un lugar cerca de

Colonia"8 (Lope dira seulement: "caballero tudesco"), et il en fait une

figure paternelle: "...Demetrio criado secretamente por su ayo, o por
mejor dezir, mâs que padre..."9. De cette petite phrase Lope en tire une
scène entière, où il fait intervenir aussi le jeune fils du protecteur, dans une
délicieuse scène de vie familiale, qui a la fonction d'accentuer le contraste
avec le terrible drame qui va se jouer immédiatement après.

Le chiffre de 5000 hommmes que donne l'original à propos du nombre
de soldats polonais accordés par le Roi de Pologne à Dimitri est multiplié
par mille dans la traduction: on retrouve le chiffre de 50'000 hommes dans

la pièce de Lope.
Comme on le voit, il ne s'agit au fond que de détails, qui n'altèrent en

rien le développement de l'intrigue, qui reste essentiellement celle fournie

par la Relazione de Possevino. Le filtre linguistique représenté par la

traduction, et à travers lequel passent les événements historiques, ne fait
qu'accentuer le caractère de fiction littéraire déjà présent dans l'original10.
Le filtre esthétique introduit par Lope ne fera que sublimer les potentialités

littéraires contenues dans cette histoire exemplaire, en lui donnant une
forme dramatique, en accord avec les exigences de son public. Lope est le

premier auteur qui exploite la qualité littéraire intrinsèque à cet épisode
historique, qui a produit un bon nombre d'oeuvres, non seulement littéraires,

comme en témoigne l'opéra de Modest Mussorsky Boris Godunov,
basée sur le roman de Pouchkine du même titre".

8 Op. cit., f. 5v.

9 Ibid., f. 6v.
10 A cette même conclusion arrive G. von Poehl, dans un autre travail, où elle affirme:

"Der trockenen Erzählung des Barezzo Barezzi steht ein literarisch frisiertes Werkchen

gegenüber, in dem besondere Sorgfalt auf Ausschmückung und fromme Zusätze

verwendet worden ist". Cf. "Quellenkundliches zur Geschichte des Ersten Falschen

Demetrius: Mosquera - Barezzo Barezzi", dans: Zeitschrift für osteuropäische
Geschichte, 1932, pp. 73-87 (cit. p. 75).

11 La première version dramatique française sur ce sujet est une comédie anonyme de

1668 intitulé Les Moscovites-, vers 1717, l'on joue même à Paris une "arlequinade" de

Boccabadati sur ce même thème, qui porte le titre: Arlequin Démétrius. Mais ce sont

surtout les romantiques, bien évidemment, qui s'emparent du sujet. Dans la littérature

russe il faut citer la pièce de A. Sumarokov Le faux Démétrius de 1771. En Allemagne,

Schiller laissa inachevé à sa mort le drame Demetrius (1805), alors que Hebbel

composa un fragment dramatique sur ce même sujet en 1863. En France, Prosper
Mérimée, après avoir donné un récit historique de l'épisode (cf. note 1), céda à la

103



5. Le filtre esthétique: la "comedia" de Lope

Nous arrivons finalement à l'aspect proprement littéraire de cet épisode

historique, qui se matérialise dans une pièce dramatique en trois actes et en

vers, c'est-à-dire une "comedia", écrite par celui qui est considéré
unanimement comme le fondateur du théâtre national espagnol.

5.1. L'oeuvre et l'homme

Né a Madrid en 1562, et mort dans cette même ville en 1635, la vie et la

production littéraire de Lope de Vega Carpio se caractérisent par l'excès.
Son oeuvre est gigantesque: on lui attribue à l'état actuel des connaissances,

un total de 450 "comedias"; une cinquantaine de "autos sacramen-
tales" (des pièces versifiées en un acte qui célèbrent le Saint-Sacrement de

l'Eucharistie); plusieurs poèmes épiques, des recueils de sonnets de thème

amoureux et sacré, pour un total de plusieurs dizaines de milliers de vers.
A cela s'ajoute sa production en prose, avec notamment de véritables
"nouvelles" et l'un de ses chefs-d'oeuvre, La Dorotea. Mais l'extension de

sa production a du être sûrement encore plus grande, à juger par le nombre
élevé de titres de pièces qui ne nous sont pas parvenues. Lui-même
affirmait, en exagérant peut-être, dans son Arte nuevo de hacer comedias,

publié en 1609, soit 26 ans avant sa mort, avoir composé à ce jour 483
"comedias". Il est évident que dans un tel mare magnum, son oeuvre
touche aux arguments les plus variés: de l'histoire classique aux fables

mythologiques, en passant par l'histoire nationale et internationale, du

genre hagiographique au récit biblique, pratiquement tout l'univers des

connaissances de l'époque passe sous sa plume. Comme on l'a déjà fait
remarquer, sa façon de travailler devait être, forcément, très rapide, surtout

pour la composition des "comedias", dont la vie était en général très brève.
En effet, dès que l'auteur dramatique avait vendu le texte de sa "comedia"
à l'imprésario, celle-ci pouvait subir toutes sortes de retouches et de

remaniements, car elle n'appartenait plus, légalement, à l'auteur. On peut

tentation livresque, et composa, en 1852, Les Débuts d'un aventurier, une pièce
dramatique faite pour la lecture. Un commentaire de quelques-unes de ces versions
littéraires, en relation avec la pièce de Lope, est fourni par E. Gigas, "Etudes sur
quelques comedias de Lope de Vega. IV. El Gran Duque de Moscovia y emperador
perseguido", dans: Revue Hispanique, 81, 1933, pp. 177-188.

104



se demander où il trouvait le temps pour écrire autant, puisque sa vie
privée n'était pas de tout repos. Issu d'un milieu modeste, il doit chercher
constamment la protection de mécènes pour survivre, en travaillant comme

leur secrétaire, confident, homme à tout faire. Il se fera d'ailleurs une

réputation comme compositeur de lettres galantes, auxquelles ses maîtres
n'avaient plus qu'à apposer leur signature pour mener à bien leur séduction.

Sa vie sentimentale est également un véritable tourbillon: en plus de

ses trois épouses légitimes, on lui compte plusieurs maîtresses et enfants
naturels. En 1614, à la mort de sa dernière épouse, il reçoit les ordres
sacrées et embrasse la vie ecclésiastique, ce qui ne l'empêche pas de

poursuivre ses "liaisons dangereuses" avec sa maîtresse du moment, de

laquelle il aura encore d'autres enfants. A sa mort il jouit d'une rénommée

immense, qui dépasse largement les frontières nationales.

5.2. El Gran Duque de Moscovia: dates de publication et de composition

C'est donc dans ce contexte, historique et humain, qu'il faut situer la
"comedia" qui nous intéresse, El Gran Duque de Moscovia y emperador
perseguidon. Elle fut publiée en 1617, dans le septième tome de ses

"comedias". Cependant, on sait que la publication des pièces des auteurs

dramatiques du XVIIe siècle était toujours de plusieurs années postérieure
à leur représentation, qui restait l'objectif principal de l'auteur. La critique
s'est donc penchée sur la date de composition de la pièce. Pour Lope, l'un
des critères habituellement retenu consiste en un examen de la versification.

D'après cette étude métrique, l'année de composition considérée

comme la plus probable est celle de 160613. Il y a d'autres arguments
internes qui confirment cette datation. En premier lieu: le dénouement de

l'intrigue. En effet, la "comedia" culmine avec l'ascension de Demetrio
sur le trône de Russie comme nouveau tsar. Au moment de composer sa

pièce, Lope n'avait donc vraisemblablement pas encore eu connaissance
de la fin tragique de son héros, survenue en mai 1606. L'examen des

12 L'unique édition moderne de la "comedia" de Lope reste celle de Menéndez Pelayo,
dans le t. 191 des Obras de Lope de Vega, Madrid, Atlas, Biblioteca de Autores

Espanoles, 1965, pp. 343-405.
13 Pour la datation, cf. Sylvanus Griswold Morley/Courtney Bruerton, Cronologîa de

las comedias de Lope de Vega, Madrid, Gredos, Biblioteca Românica Hispânica,
1968, p. 87.

105



sources, comme on l'a vu, concorde avec cette date ante quem, puisque la
traduction de Mosquera est précisément de 1606. La pièce a donc dû être

composée au plus tôt en 1606 et au plus tard en 1613, quand désormais la
chute tragique de Dimitri était largement connue en Europe occidentale.
En effet, le premier document publié en Espagne qui contient l'histoire
complète de Dimitri n'est que de 1613. Il s'agit de la Quarta parte de la
historia pontifical y Catôlica. Compuesta y ordenada por el Doctor Luis
de Bavia, Capellân del Rey nuestro Senor, en su Real Capilla de Granadal4.

On ne peut toutefois pas exclure que Lope ait eu connaissance des

événements sanglants avant cette date, puisque déjà en 1606 paraissait à

Amsterdam une Légende de la vie et de la mort de Demetrius, grand-duc
de Moscovie. Il ne faut pas oublier, en outre, l'importance des sources
orales, émanant de jésuites polonais ou bien d'Espagnols qui résidaient
dans les collèges polonais15. Il est toutefois plus probable que Lope ait
écrit la "comedia" à chaud, immédiatement après avoir pris connaissance
de la traduction de Mosquera. Connaissant sa rapidité d'exécution, il ne
serait pas étonnant qu'il soit parvenu à la conclure encore dans le courant
de l'année 1606.

5.3. L'intrigue

Le moment est venu de donner un bref résumé des événements historiques
tels que les a reconstruits Lope dans sa "comedia". Le grand-duc de

Moscovie, Basilio, est le grand-père de Demetrio: il a deux fils, Teodoro,
le père de Demetrio, et Juan, le cadet qui n'a pas d'enfants. Teodoro, de

par ses propos extravagants et pleins d'effets comiques, est présenté comme

le sot, tandis que Juan fait figure d'homme intelligent et apte à

l'excercice du pouvoir. L'on apprend que l'état mental de Teodoro n'est

pas congénital, mais est dû à un breuvage que son propre père lui aurait
fait avaler, dans le but de l'écarter de la succession au trône, sur lequel il
veut faire monter Juan, son fils cadet. La position du petit Demetrio,
également haï par son grand-père, devient donc délicate. C'est pour cette
raison que Cristina, la mère de Demetrio, décide de placer son enfant dans

14 Sur ce document et sa possible relation avec El Gran Duque de Moscovia, cf. J.A. van
Praag, "Mâs noticias sobre la fuente de «El Gran Duque de Moscovia» de Lope de

Vega", dans: Bulletin Hispanique, XXXIX, 1937, pp. 356-366.
15 Sur l'importance des sources orales, cf. J. Vernet, "Las fuentes de «El Gran Duque de

Moscovia»", dans: Cuadernos de literatura, V, 1949, pp. 17-36.

106



une maison bien gardée, où il sera élevé par un précepteur allemand,
Lamberto, qui a un enfant du même âge que Demetrio. Pendant ce temps,
Isabela, femme de Juan, croyant que son mari est stérile, décide, dans

l'espoir de lui donner un descendant, de séduire un gentilhomme de la

cour, Rodulfo. Voilà que Basilio les surprend et, fou de colère, donne une

gifle à Isabela juste au moment où Juan, le mari trompé, fait son entrée.
Isabela parvient à lui faire croire qu'il s'agissait en fait d'une tentative de

viol perpétrée par Basilio lui-même, qui l'aurait giflée parce qu'elle refusait

d'assouvir ses bas instincts. Juan se jette furieux contre son père, mais

ce demier lui assène un coup à la tête avec son sceptre et tue son fils
préféré. La succession est de ce fait remise en cause. C'est ici que fait son

apparition Boris Godunov, le frère de Cristina et l'oncle de Demetrio.
Alors que Basilio se meurt de chagrin, Cristina lui promet que son frère
Boris régnera jusqu'à ce que Demetrio ait atteint la majorité d'âge. Pendant

ce temps, Demetrio est accueilli dans la maison de Lamberto, qui
emploie un majordome espagnol, Rufino. C'est lui qui est envoyé secrètement

à la cour pour connaître les véritables intentions de Boris sur le

compte de Demetrio. Rufino découvre qu'elles sont meurtrières et
prévient aussitôt Lamberto. Au moment venu, ce demier met son propre fils
dans le lit de Demetrio, qui a la vie sauve grâce à ce sacrifice et à cette

preuve exceptionnelle de fidélité.
Entre le premier et le deuxième acte, dix ans se sont écoulés. Boris

règne en dictateur absolu et sanguinaire. Teodoro a été assassiné et Cristina

s'est retirée dans un monastère. A la mort de son précepteur Lamberto,
Demetrio entre comme moine dans un couvent, accompagné par le fidèle
Rufino. Un jour, Boris y fait une halte et remarque l'étrange ressemblance
du moine avec Demetrio. Comme il avait déjà eu vent des rumeurs selon

lesquelles Demetrio serait toujours en vie, il ordonne au prieur de tuer
celui qu'il tient pour son sosie en échange d'une belle église. Demetrio,
qui a tout entendu, parvient à s'échapper du monastère et demande asile
dans une maison de paysans. Il reste auprès d'eux, en travaillant dans les

champs avec Rufino. C'est ici qu'il fait la rencontre du comte Palatino, un

proche du roi de Pologne, qui fait une partie de chasse accompagné de sa

fille Margarita. Demetrio tombe amoureux d'elle, et parvient à se faire

engager auprès du comte comme cuisinier.
Le troisième acte s'ouvre avec la réception de Demetrio par le roi de

Pologne, Segismundo III. Celui-ci reconnaît en lui le légitime héritier au

trône de Russie, et lui promet une armée de 50'000 hommes pour
combattre les troupes de Boris, qui peut compter, lui, sur ÎOO'OOO soldats.

107



Malgré cette disparité, l'armée de Demetrio parvient à battre l'ennemi.
Boris se suicide avec toute sa famille. Demetrio se marie avec Margarita, il
nomme Rufino duc de Cracovie et marquis de "çaçuriso" (i.e. Zaporojïé,
le pays des Cosaques libres du Dniepr). Pour conclure, il promet au roi
Segismundo son aide pour combattre le roi Charles de Suède.

5.4. Principales différences entre la source et la "comedia"

On doit s'interroger maintenant sur l'attitude de Lope face aux événements

historiques dont il s'occupe. Si l'on admet que le texte de Mosquera
est sa source principale et presque exclusive, il s'agit de montrer les

principales différences qui existent entre la pièce dramatique et la source.
D'une manière générale, on peut affirmer que là où Lope se distance de la
source il le fait pour des raisons essentiellement dramatiques, de mise en
scène. Ainsi, par exemple, l'introduction d'un personnage espagnol dans

ces terres lointaines est un procédé courant, dont la fonction est celle de

s'attirer les sympathies du public, qui peut s'identifier avec ce compatriote
sur scène. Notons en plus que Rufino, par sa fidélité à son maître, par son
astuce et sa bonne humeur, est un personnage presque obligatoire dans les

"comedias" de cette époque, qui présentent d'une façon régulière le
tandem patron-serviteur, dans le but d'équilibrer le ton grave du premier acte

avec le ton plus frivole, gai et comique du deuxième, qui est appelé
précisément "gracioso" ("bouffon, pitre"). Quant à la confusion entre Basilio
et Ivan le Terrible, je crois qu'elle découle d'une lecture hâtive de la

source. Celle-ci, comme l'original, présente correctement Dimitri comme
petit-fils de Basilio, père d'Ivan le Terrible. Lope confond le grand-père
avec le père, et attribue au premier les faits et gestes du second. Ce qui
peut expliquer qu'il fasse de Teodoro (Fëdor) le père de Dimitri, alors

qu'en réalité il était son demi-frère. Dans la lettre du nonce Rangone, citée
plus haut, il est clairement établi que "Giovanni" (Ivan le Terrible) était

"figliuolo di Basilio" (le grand kniaz Vassiii III).
En général, à Lope peu de mots de la source suffisent pour en tirer un

épisode dramatique. Ainsi, la scène qui ouvre la pièce, où Basilio donne
libre cours à sa colère contre son fils Teodoro, le sot, coupable d'avoir mal

reçu l'émissaire du Pape, est une version libre du passage dans lequel
Mosquera attribue à la maladie mentale de Teodoro le fait que le Nonce
n'ait pas pu le rencontrer:

108



Por lo cual [i.e. ses troubles mentaux] el Padre Possevino, de la Companla, que el

papa Gregorio embié a Moscovia para tratar de las pazes y de la Religion, no le
fue permitido que le viesse ni menos que le diesse el Breve de su Santidad que le

ccriuia, como a hijo del Gran Duque16.

De la même manière, toute l'intrigue romanesque entre Isabela et Basilio,
qui se termine par la mort de Juan, procède de ce passage de Mosquera:

Dios nuestro Senor, por sus ocultos y secretos juyzios, permitiö que el padre,
rinendo un dia con Juan, su hijo mayor, por causa de su mujer, lo hirio malamen-
te de la quai herida muriö en breve17.

Cette petite précision suffit à Lope pour imaginer une scène d'infidélité et
de jalousie. Les humbles tâches que doit accomplir Demetrio dans les

cuisines du palais du roi de Pologne sont aussi probablement une amplification

d ' un passage de Mosquera, qui insiste sur le fait que c 'est précisément
dans les cuisines du palais que Demetrio avait appris le mécontentement du

peuple Moscovite face au tyran Boris, ce qui le décida à dévoiler sa vraie
identité au comte Palatin. D'autres motifs sont à attribuer aux préférences de

Lope pour certains types dramatiques. Ainsi par exemple, l'intelligence
précoce de l'enfant Demetrio, dont il n'est nullement fait mention dans la

source, est un motif assez fréquent dans les pièces de Lope, surtout celles à

caractère hagiographique. La même observation est valable pour la "folie"
de Teodoro, dont la manifestation a de fortes ressemblances avec celle que
l'on trouve dans d'autres personnages "fous" du théâtre de Lope. D'autres
scènes sont inventées de toutes pièces, et ce sont en général les plus

romanesques. Ainsi, le moyen pour apprendre l'heure et le lieu du crime

projeté par Boris, donne lieu à une scène très amusante dans laquelle Rufino
fait semblant d'être sourd-muet pour dissiper les soupçons de Boris qui
croyait qu'il avait tout entendu. Par contre, quant aux plans de Boris, Lope
a suivi littéralement sa source. Il en est de même pour la délicieuse scène

champêtre et très castillane des faucheurs de blé, qui chantent leurs airs

caractéristiques, et qui n'est pas sans rappeler celles du même type qui
apparaissent dans d'autres pièces, dont la célèbre Peribanezy comendador
de Ocana. La relation du père jésuite offrait à Lope, comme sur un plateau,
l'ingrédient indispensable pour le succès de toute "comedia": l'amour. En

réalité, Mosquera dit simplement que Demetrio s'était marié avec la fille du

comte Palatin de Sendomiria. Lope imagine donc quelques scènes galantes,

16 Op.cit., f. 5r.
17 Ibid.

109



quoique beaucoup moins nombreuses que dans d'autres pièces. Il faut dire

que Lope, même s'il n'avait pas trouvé cet élément dans sa source, l'aurait
introduit sans hésiter dans sa pièce. On pourrait multiplier les exemples de

correspondances entre la pièce et la source, mais je crois que cela peut suffir.

Lope a trouvé exactement ce dont il avait besoin: un argument romanesque,
avec un héros injustement chassé de son royaume légitime qui, en passant

par toutes sortes de péripéties, parvient à rétablir l'ordre légitime. A cette

trame de base, il n'a plus qu'à ajouter les ingrédients habituels qui lui
assurent le succès populaire, qui était son objectif principal: quelques
épisodes roses, quelques scènes champêtres et surtout l'invention d'un
personnage espagnol, avec lequel le public allait s'identifier. Maintenant que
nous connaissons les sources, on pourrait croire que Possevino et Mosquera
ont écrit comme s'ils voulaient fournir du matériel dramatique à Lope.

6. "Légitimisme" et "confessionalisme"

Comme on l'a déjà fait remarquer, si cette anecdote historique a connu tant
de succès à son époque, c'est sans doute parce qu'elle touchait deux points
sensibles de la conscience idéologique des Espagnols du XVIIe siècle.

D'un côté, le dilemme entre la légitimité du pouvoir transmise par le sang
et l'accès au pouvoir par l'entremise de l'argent; de l'autre côté, la dispute
théologique entre les défenseurs de la libérté de croyance et les grands

inquisiteurs, les "intégristes" de l'époque.
C'est dans ce contexte, je crois, que se situe l'écart le plus sensible

entre la pièce de Lope et ses sources. En effet, dans ces dernières, il ne fait
aucun doute que c'est le pôle du "confessionalisme" qui revêt la plus
grande importance. Pour les jésuites, cette histoire est édifiante, car elle
obéit à une conception providentielle de l'Histoire, comme l'indique
l'adjectif "miracolosa-milagrosa" qui apparaît dans le titre de leurs
versions. C'est la Providence qui dicte à Demetrio sa conduite morale et qui
aboutit à sa conversion au catholicisme, en ouvrant la voie à la réunification

des deux Eglises sous l'autorité souveraine du pape. Or, curieusement,
rien de tout ceci ne se retrouve dans la "comedia" de Lope: pas un mot sur
la conversion de Demetrio, qui est l'élément central pour les jésuites. En

fait, les allusions au contexte religieux et confessionnel des moscovites
sont presque inexistantes. Je n'irai tout de même pas jusqu'à affirmer,
comme le fait von Poehl, que "Lope da por supuesto que la acciôn tiene

110



lugar en pais catôlico"18. Ceci aurait été une erreur trop grossière, qui
serait en plus inexpliquable si l'on admet que le dramaturge s'est inspiré
d'une source émanant des jésuites, dans laquelle les demiers chapitres sont

précisément consacrés à l'exposition des principales "erreurs" de croyance
des schismatiques et aux efforts de Demetrio pour qu'ils adhèrent à la foi
catholique. D'ailleurs, les "preuves" que von Poehl apporte pour confirmer

son jugement sont plutôt faibles et ne peuvent justifier une conclusion
aussi nette. La définition du Saint-Père que Basilio donne à son fils
Teodoro ("i,No sabes / que es el que tiene las llaves / de Pedro, y Pedro de

Cristo?"), est certes très précise, mais n'implique pas une profession de foi
catholique. De même, le fait que Boris décide d'entreprendre une offensive

de charme auprès de l'empereur et du pape en se présentant comme
"Principe demente y catôlico", fustige uniquement sa naïveté et son
ignorance. A noter, à ce propos, que Lope opère un changement significatif du

passage correspondant de Mosquera. Le jésuite dit que Boris "escriuiô
cartas a Italia, y otras muchas partes de Europa, esparziendo fama de que
era Principe demente y magnânimo"]9. Comme l'on voit, le remplacement

de "magnânimo" par "catôlico" est une trouvaille géniale de Lope

pour ridiculiser Boris. Même l'invocation topique à la Sainte-Vierge dans

la bouche de Demetrio au moment de se lancer dans la bataille finale ne

peut être considérée comme une preuve de sa foi catholique, puisque la

Vierge est également vénérée par les orthodoxes.
Il me semble donc plus correct d'affirmer qu'à aucun moment Lope ne

laisse apparaître que l'action se déroule dans un pays non-catholique. De

toute évidence, l'aspect confessionnel de cette histoire ne l'intéresse pas.
Ceci est dû en partie au fait que Lope dispose, pour traiter le thème

religieux et confessionnel, d'un autre registre dramatique, celui de la
"comedia de santos", à caractère hagiographique. S'il a décidé de traiter ce

sujet dans une "comedia histôrica", ceci signifie que ce qui l'intéresse
avant tout ce sont précisément les événements historiques.

L'absence du thème confessionnel ne peut donc pas être considérée

non plus comme une preuve de son hostilité à l'égard de la politique
catholique, comme le prétend Balaschow20. Le cas des "comedias" de

18 Cf. art. cit., p. 52.
19 Cf. op.cil., f. 8v.

20 Cf. N.I. Balaschow, "Lope de Vega und das slawische Thema im spanischen Drama
des 17. Jahrhunderts", dans: Beiträge zur romanischen Philologie, IV, 1965, Heft 1-2,

pp. 16-33. L'auteur affirme que Lope "der katholischen Politik fremd und ablehnend

gegenüberstand" (p. 22).

111



Lope qui ont trait à la conquête des Indes Occidentales et des Iles Canaries,

citées par Balaschow pour appuyer sa théorie, est bien différent. Le

jugement de Lope sur le comportement des conquistadors est certes très

sévère, mais jamais il ne remet en doute le bien-fondé de l'évangélisation,
en se situant dans la ligne de pensée du père Bartolomé de Las Casas. Or,
le fait que Lope se désintéresse du thème confessionnel dans cette pièce ne

veut pas dire qu'il soit hostile à l'idée de la nécessité de l'expansion du
crédo catholique dans tous les pays non-catholiques. N'oublions pas qu'il
avait pris part, dans sa jeunesse, à l'expédition contre les protestants
anglais, qui s'était soldée par la cuisante défaite de la "Invencible Armada"

espagnole en 1588. Je suis convaincu que, s'il avait été un peu plus
âgé, il aurait pris part avec ferveur à la bataille de Lépante de 1571 et,

comme Cervantès, aurait été fier de sa blessure. Il suffit d'ailleurs de lire
quelques-unes de ses pièces qui ont trait à la "Reconquista" espagnole
contre les musulmans pour se rendre compte du mépris avec lequel Lope
considère les infidèles et de sa profonde aversion contre la religion
islamique.

Pour en revenir à notre pièce, il me semble plus judicieux d'affirmer
que Lope a dû opérer un choix, pour des raisons purement techniques,
entre l'un ou l'autre des deux pôles. S'il a choisi le premier, c'est-à-dire
celui de la légitimité naturelle du pouvoir, c'est sans doute parce qu'il le

trouvait plus attrayant pour son public et plus actuel. En effet, une des

conséquences de la conquête des territoires indiens d'outre-mer fut
l'apparition d'une classe sociale de riches parvenus, qui aspirait aux titres
nobiliaires grâce à son argent, et souvent les obtenait. Lope a toujours
montré son profond dégoût pour ces personnages, qu'il ridiculise souvent
sur scène, et dont Boris Godunov est le paradigme dans cette pièce. Tous

ses efforts vont donc se concentrer à réaffirmer le droit du sang face au
droit de l'argent, et ce à travers la figure exemplaire de Demetrio, telle que
ses sources la lui présentaient. Dans son héros, qui était sans doute déjà
mort quand le public madrilène applaudissait son parcours exemplaire,
Lope voit un modèle de ce droit naturel, transmis par le patrimoine
génétique, qui, à ses yeux, représentait le seul véritable droit au pouvoir.
D'ailleurs, la noblesse cachée et qui s'impose tout naturellement par le

comportement, est l'un des thèmes favoris et constants de son théâtre. Et
c'est sur ce point qu'il rejoint la conception providentielle de l'Histoire
des jésuites, mais en insistant tout spécialement sur le pôle du "légitimis-
me": c'est la Providence qui a guidé les pas du jeune prince légitime sur le
chemin du trône.

112



7. El rey sin reino: suite et fin de l'histoire de Demetrio?

Marcelino Menéndez Pelayo avait attiré l'attention sur les ressemblances

entre El Gran Duque de Moscovia et une autre pièce de Lope, El rey sin
reino21. Balaschow reprend cette observation et se dit convaincu que cette
dernière "comedia" constitue la suite de l'histoire de Demetrio, une fois

que Lope a pris connaissance de la fin tragique de son héros22. Il me
semble donc qu'il vaut la peine de se pencher sur cette pièce, afin de

prendre position sur la théorie de Balaschow. El rey sin reino a été publiée
en 1625, dans la vingtième partie des "comedias" de Lope. Quant à sa

composition, l'étude métrique indique une date antérieure à 161223, c'est-
à-dire à une époque où l'on peut raisonnablement supposer que la mort
tragique de Dimitri était désormais connue en Espagne. Dans cette autre
"comedia histörica", Lope s'occupe de l'histoire hongroise en puisant,
probablement, dans une encyclopédie historique de l'époque parmi les

plus répandues, celle de Pero Mexia: Historia imperial y cesârea (1545),
notamment dans le chapitre III, qui présente la figure de l'empereur
Frédéric III. Dans les deux premiers actes, il expose les avatars de la
succession au royaume de Hongrie suite à la mort du roi Albert d'Autriche
en 1457, qui décède alors que son épouse est enceinte. Le roi de Pologne
oblige la future mère à se remarier avec lui, en lui promettant que, si

l'enfant qui doit naître est un garçon, il sera sacré roi de Hongrie. Mais en

réalité, il est évident qu'il pense de s'en débarasser le plus vite possible. La
reine d'Hongrie donne effectivement naissance à un garçon, qui passera à

la postérité comme Ladislas le Posthume. Par mesure de sécurité, elle le

place chez l'empereur Frédéric, son oncle. Les Hongrois alliés au régent
essayent par tous les moyens d'éliminer l'enfant mais n'y parviennent pas.
Quand il apprend que l'empereur lui-même compte entrer en possession
du royaume de Hongrie, le jeune homme s'enfuit de la cour impériale en

compagnie de son précepteur espagnol, se cache chez des bergers et, à la

mort du régent, revient en Hongrie en tant que roi légitime. Jusqu'ici la

liaison avec l'histoire de Dimitri, telle que Lope l'a exposé dans les trois
actes de sa "comedia", est asséz frappante. Or, dans le troisième acte de El
rey sin reino, Lope donne la suite des événements. Le roi légitime Ladislas

21 Cf. "Estudio preliminar", dans: Obras de Lope de Vega, Biblioteca de Autores

Espanoles, Madrid, Atlas, 1965, t. 188, p. 325. La "comedia" El rey sin reino est

publié dans le tome 191 de la même collection, pp. 281-343.
22 Cf. art. cit., pp. 31-33.
23 Cf. Morley/Bruerton, op. cit., pp. 389-90.

113



de Hongrie n'a que quinze ans quand il doit élire les gouverneurs de ses

provinces, ce qui provoque des jalousies. Les fils de Jean Hunyadès, le

héros de la guerre contre les Turcs, apprennent que l'oncle du roi, assoiffé
de pouvoir, a monté un complot pour les tuer. Au cours d'une rencontre
fortuite, ce demier est abattu par l'un d'entre eux. Le roi, qui n'était pas au

courant de ce complot, promet à la mère des Hunyadès le pardon envers
ses fils, mais il en fait secrètement exécuter un. A la vue de sa tête

tranchée, il se repentit et ne se considère plus digne de vivre: il meurt dans

des circonstances peu claires (suicide? meurtre par empoisonnement?) en

invoquant le pardon de Dieu.
Si l'on veut interpréter cette pièce, et notamment le troisième acte,

comme la suite de la vie de Demetrio, ce qui est toujours risqué s'agissant
d'une autre histoire nationale, je crois que cela ne ferait qu'appuyer la thèse
de la légitimité du pouvoir transmise par le sang. En effet, je ne crois pas que
l'on puisse affirmer, comme le fait Balaschow, que Lope passe de la

sympathie pour Dimitri à l'antipathie, voire la haine, pour Ladislas de

Hongrie24. Ce demier est, certes, un assassin, mais il est poussé à agir ainsi

par son manque d'expérience (il n'a que quinze ans) et parce qu'il est

manipulé par ses ennemis, qui lui cachent la vérité. En plus, la vue du sang
qu'il a fait répandre le plonge dans une telle amertume qu'il invoque la

mort, qui vient comme par enchantement. On dirait plutôt que Lope, dès

qu
' il a appris quel avait été le comportement de Dimitri une fois au pouvoir,

fait tout ce qu'il peut pour lui donner, par l'entremise de Ladislas, une fin
digne de l'estime qu'il avait eue pour lui, et qui restait liée à l'image d'un
jeune prince, souverain légitime et injustement pourchassé de son royaume.

8. Conclusions

L'étude d'une pièce à caractère historique écrite par un auteur dramatique
espagnol du XVIIe siècle nous a permis de mieux comprendre les rapports
entre Histoire et Fiction à l'époque "maniériste". A partir d'un "fait
divers" de l'histoire russe, qui n'a pas encore été clairement élucidé, une
série de trois filtres obscurcissent et déforment l'image de l'Histoire que
reçoivent les Espagnols du XVIIe siècle. L'oeuvre littéraire n'est, dans ce

cas, que l'un de ces trois filtres, certainement le plus puissant pour le

24 Cf. art. cit., p. 32.

114



public populaire, qui était celui de la "comedia". Bien entendu, la fonction
"didactique" n'était pas la plus importante de la "comedia", et elle restait
soumise à celle de divertir. Dans ce contexte, on peut comprendre que pour
Lope de Vega la vérité historique importât relativement peu: ce qui comptait

avant tout c'était le succès populaire. Lope se sert de la version des

jésuites, mais la façonne à sa manière, en inversant les priorités. Au lieu
d'insister sur l'aspect confessionnel, il se concentre sur le problème de la

légitimité du pouvoir, alors que dans sa source celui-ci était subordonné au

premier. Ce choix fait apparaître la préoccupation primordiale de Lope,
celle de mettre le doigt sur la plaie qu'il voyait s'agrandir de jour en jour
autour de lui: la déchéance des anciennes valeurs sur lesquelles était
fondée la société espagnole depuis des siècles, remplacées de plus en plus
par de nouvelles valeurs matérielles, qu'il jugeait méprisables. Il n'est pas
exclu que ses origines modestes soient à la base de cette aversion pour les

parvenus. En effet, ceux-ci, issus de la même classe sociale que lui,
pouvaient obtenir grâce à leur argent ce qui lui avait toujours été refusé à

cause de son appartenance à une classe inférieure. Mais il y a fort à parier
que Lope, au fait, était plus envieux que réactionnaire.

Zusammenfassung

Der Artikel behandelt die komplexen Beziehungen zwischen Geschichte und Fiktion in
der manieristischen Epoche an einem Beispiel der im Spanien des Goldenen Zeitalters
besonders populären "comedia histörica", El Gran Duque de Moscovia von Lope de Vega,
dem madrilenischen Meister des Genres. Schritt für Schritt wird verfolgt, wie hier Historie
in Fiktion verwandelt wird. Eine Episode der russischen Geschichte, die Vorgänge um
Dmitrij, den vorgeblichen Sohn Ivans des Schrecklichen, wird durch drei Filter geschickt
und kommt schließlich als verschlüsseltes und verformtes Bild beim spanischen Publikum
der "comedia" an. Lope geht aus von einem Bericht über die Episode, dessen Urheber
stark in die Affäre impliziert sind (ideologischer Filter) und der überdies eine Übersetzung

aus dem Italienischen in das Spanische ist (sprachlicher Filter). Hieraus konstruiert er -
durch Hervorhebung bestimmter Elemente seiner Vorlage und durch Aussparung anderer
Elemente - eine für sein Publikum maßgeschneiderte Intrige (ästhetischer Filter). Ein
historisches Ereignis, dessen Verwirrungen bis heute nicht völlig gelöst sind, wird auf
diese Weise für die Spanier des 17. Jahrhunderts zur Exemplarischen Geschichte. Der
russische historische Kontext ist dabei auf die konkrete Situation des zeitgenössischen
Spaniens bezogen: Der den russischen Helden betreffende dramatische Konflikt ist nichts
als ein "Prä-Text" und legt in Tat und Wahrheit den Finger auf die Konflikte der damaligen
spanischen Gesellschaft.

115




	De l'histoire fictive à la fiction historique : le cas de El Gran Duque de Moscovia de Lope de Vega

