Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1994)
Heft: 20
Artikel: Ars ultima : Bemerkungen zur Kunsttheorie des Manierismus
Autor: Stoichita, Victor I.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Victor 1. Stoichita

ARS ULTIMA.
BEMERKUNGEN ZUR KUNSTTHEORIE DES MANIERISMUS.

Fiir Vasari beginnt die Geschichte der Kunst mit Cimabue und endet mit
Michelangelo. Unter den Kunsttheoretikern der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts, die sich unweigerlich mit Vasaris Auffassung auseinandersetzen
mubBten, ist Gian Paolo Lomazzo derjenige, der ihm die kiihnste Erwiderung
entgegenzusetzen versucht. Lomazzo, Verfasser des umfangreichen Trattato
dell’ arte della pittura (Mailand, 1584)' und der hermetischen Schrift: Idea
del Tempio della Pittura (Mailand, 1590)?, findet nimlich, daB die Kunst
eigentlich erst mit Michelangelo und dessen Generation beginnt. Das
Wissen um die Gestaltung von Bildern — behauptet Lomazzo —, deren
Geheimnis die Kiinstler der Antike kannten, sei fiir lange Zeit in Vergessen-
heit geraten und erst von einigen ‘modernen’ Kiinstlern wiederentdeckt:

é stata gran tempo perduta e ritornata a nascere in alcuni pochi moderni, si come

in Leonardo, nel Buonarroto, in Raffaello e in Gaudenzio®.

Und:

...da allora in qua [das heiBt seit der Zeit Konstantins des GroBen] sino al tempo
di Michel Angelo Buonarroti, tutte le arti giacquero come sepolte’®.

Oder:

... I’arte della pittura [...] giacque estinta e come sepolta dal tempo del Magno
Constantino imperatore, sino ai tempi de Massimiliano e di Carlo Quinto
imperatores.

1 G.P. Lomazzo, Tratatto dell’arte della pittura (1584), in Scritti sulle arti, hrsg. R.P.
Ciardi, Florenz, 1974, Bd. IL.

2 Zu dieser Arbeit wurde die von R. Klein betreute Ausgabe benutzt: G.P. Lomazzo,

Idea del Tempio della Pittura, Florenz, 1974 (1. Bd. Text, II. Bd. Kommentar).

G. P. Lomazzo, Idea del Tempio...., Kap. 33.

Ebenda, Kap. 4.

Ebenda, Kap. 9.

wv bW

71



Das Paradoxon dieser Behauptungen und zugleich ihre wahre Bedeutung
haben bisher zu wenig Beachtung gefunden. Wenn Lomazzo mit iiber
zwei Jahrhunderten kiinstlerischer Entwicklung (also der ganzen Renais-
sance vor Michelangelo) rabula rasa macht®, beweist dies, daB sein beson-
deres Interesse nicht wie Vasaris dem geschichtlichen Vorgang gilt. Vasaris
Vite konnen als Geschichte der Angleichung der Kunst an das naturhaft
Gegebene’ gelesen werden. Lomazzos Augenmerk richtet sich nicht auf
die Geschichte der Kunst als EntwicklungsprozeB, ihn interessiert nicht
die Kunstgeschichte, sondern die Kunst. Deshalb kann den oben angefiihr-
ten Aussagen keinesfalls die Vermutung entnommen werden, daB fiir ihn
die Geschichte der Kunst erst mit Michelangelo beginne, so wie fiir Vasari
mit Cimabue. Nach Lomazzos Auffassung kann von Kunst iiberhaupt erst
dann die Rede sein, wenn die kiinstlerische Sprache von der ‘Natur’
unabhingig und eigenstiandig geworden ist®*

Das Paradigma der Antike erhilt bei Lomazzo eine ganz eigentiimli-
che Deutung: die Antike — schreibt er® — war das goldene Zeitalter, in dem
Maler und Bildhauer die Kunst verstanden, di comporre nella mente ed
idea cio che disegnavano di fare. Deshalb kann Gleichwertiges nur in
einem neuen goldenen Zeitalter entstehen, als welches Lomazzo das Cin-
quecento betrachtet, eine Epoche, in der die Kunst vor allem cosa mentale,
concetto, idea war.

In der Einleitung zu seinem Trattato wird die Ablehnung einer histori-
sierenden Denkweise deutlich ausgesprochen:

6 Die Bemerkung ist nur berechtigt, insofern sie sich auf /dea del Tempio della Pittura
bezieht. Lomazzo mangelt es nicht vollig an Interesse fiir die frilhere Kunst. In
Trattato, Rime und in Libro dei sogni werden Kiinstler wie Cimabue, Giotto, Andrino
di Edesia, Ambrogio Lorenzetti, Masaccio, als Emeuerer der Kunst erwihnt. Vgl.
Trattato, S. 40; Libro dei Sogni, in Scritti sulle arti, Bd. 1, S. 88, 98f; Rime di G.Paolo
Lomazzo con la vita dell’ autore descritta da lui in rime sciolte, Milano, 1587, S. 424.
Seine Ansicht iiber Michelangelo als Emneuerer befindet sich ebenfalls in Libro dei
Sogni, S. 157.

7 Vgl. ). Rouchette, La Renaissance que nous a léguée Vasari, Paris, 1959, S. 73 ff, und
H. Belting, “Vasari und die Folgen. Die Geschichte der Kunst als ProzeB?”, in Das
Ende der Kunstgeschichte?, Miinchen, 1983, S. 63ff.

8 Vasari vermerkt, daB bei den Vertretern der ‘dritten Manier’ die Natur durch die Kunst
‘liberwunden’ wird. Vgl. Le vite dei piu eccellenti pittori, scultori et architettori
italiani, hrsg. G. Milanesi, Florenz, 1878-85, Bd. IV, S. 10 (Leonardo), 12 (Raffael),
3125 (Raffael, Michelangelo) und Bd. VII, S. 270 (Michelangelo), S. 448 (Tizian).
Anscheinend hat dieser Abschnitt der kiinstlerischen Entwicklung Lomazzos Auf-
merksamkeit am meisten gefesselt.

9 G.P Lomazzo, Trattato, S. 414.

72



...non deve !’inteletto nostro cominciare ad intendere le cose con I’ordine de la
natura, poiché non pud comprendere tutti i particolari i quali sono infiniti, ma
deve cominciare con I’ordine della dottrina, del quale lo inteletto nostro € capace
perche quest’ordine procede de le cose universali a le particolari [...]; per questo
io seguiro il precetto di Orazio che ci ammonisce a non cominciare 1’historia de
la guerra di Troia con le due uova di Leda '°.

Der diachronischen Betrachtungsweise Vasaris (!'ordine de la natura)
setzt Lomazzo eine ausdriicklich synchronistische entgegen (ordine de la
dottrina). Dies ist aber nur im Rahmen einer Geschichtsphilosophie mog-
lich, die auch den Glauben einschlieBt, da3 die Zeit dazu erfillt sei.

Die Kunst starb ab, meint Lomazzo, sobald Konstantin der GroBe'!
den Mittelpunkt des Reiches aus dem Abendland weg nach Osten verlegte,
und sie feiert ihre Auferstehung mit der renovatio Imperii durch Maximili-
an I. und Karl V. Mit Kaiser Konstantin ging ein goldenes Zeitalter zu
Ende, mit Karl V. beginnt ein neues. Die Idee vom Weltreich, ohne die der
Sinn des von Lomazzo ersonnenen ‘Tempels der Malerei’ nicht erfaBBt
werden kann, ist zugleich auch eine eschatologische Idee. Der weltweite
Friede, die Vereinheitlichung der Sprachen, die zur Ubereinstimmung
gelangten Religionen, all dies gehort zum geistigen Ambiente, in dem der
Gedanke des bevorstehenden ‘Reiches’ aufkommen und sich entfalten
konnte. Kaiser Karl V. wird als neuer Karl der GroBe betrachtet, der das
Tausendjihrige Reich begriindet, und demgemiB in Versen von apokalyp-
tischer Inspiration verherrlicht (E vuol che sotto a quest’ imperatore | Solo
un ovile sia, solo un pastore)'* oder im Stile Vergils besungen wird
(Augustus Caesar Genus Aurea Condit Saecula)".

Egidio da Viterbo, der die Deutung der Geschichte und der Kabbala
miteinander verflicht, sieht in Karl V. einen ‘princeps missus a caelo’ und
einen neuen David, einen neuen Salomon und Cyrus'4. Damit befinden wir

10 Ebenda, S. 22f.

11 “...il nobil Constantino | Lassando afflitta I'Italia e diserta | Porto a Bizanzio de
I'impero il scagno” (G.P. Lomazzo, Rime, S. 213). Ein auch von Vasari ausgedriickter
Gedanke, doch erst in der Ausgabe im Jahre 1568 der Vire (Vorwort zum ersten Teil).

12 Ariosto, Orlando furioso, XV, 25-26. Vgl. dazu auch den Kommentar von F.A. Yates,
Astraea: The Imperial Theme in the Sixteenth Century, London, 1975, S. 26.

13 Vergil, Aneis, VI, 793. Vgl. auch Th. Puttfarken: “The Golden Age and Justice in
Sixteenth Century Florentine Political Thought and Imagery: Observations on the
pictures by Jacopo Zucchi”, in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 43,
1980, S. 139ff.

14 Zu dem geschichtlichen Denken des Egidio da Viterbo s. insbesondere J.W. O’Malley,
Giles of Viterbo on Church Reform: A Study in Renaissance Thought, Leiden, 1968
und ders., Rome and Renaissance. Studies in Culture and Religions, London, 1981.

73



uns nicht mehr in einer Zeit der Erwartung, sondern in einer der Gewil3-
heit. Das goldene Zeitalter hat begonnen'®. Seine drei Hauptmerkmale
sind: plenitudo temporis, plenitudo gentium und — ein Aspekt, fiir den
Lomazzo empfinglich sein muBte — plenitudo doctrinae'®. Es ist also nicht
erstaunlich, daB Lomazzo selbst in seinem Gedichtband (Rime, Mailand,
1587) die Epoche Karls V. folgendermaBen erwéhnt:

[...] Iistessa eta dolce presente
Ne la qual Carlo Quinto da Clemente
Fu coronato [...]"".

Die groBBe Abhandlung Trattato dell’arte della pittura (1584) ist dem
Fiirsten Emmanuel von Savoyen gewidmet. Idea del Tempio della Pittura,
eine Schrift von viel geringerem Umfang, wahrscheinlich im Jahre 1583
entworfen'®,docherst 1590 veroffentlicht, tragt eine Widmung an Philipp I1.

15 Schechina, Titel des wichtigsten Traktates mystischer Geschichtsphilosophie im 16.
Jh. (von Egidius da Viterbo), ist ein aus der Kabbala iibernommener Terminus, der
etwa ‘Gegenwart des Reiches Gottes’ bedeutet. Vgl. dazu Fr. Secret, “Le symbolisme
de la kabbale chrétienne dans la ‘Schechina’ de Egidio da Viterbo”, in Umanesimo e
Simbolismo, Padua, 1958, S. 131-154 (insbesondere S. 139-142) und G. Scholem,
“Schechina, das passivweibliche Moment in der Gottheit”, jetzt in Von der mystischen
Gestalt der Gottheit, Frankfurt a.M., 1977, S. 135-191. Zum Thema der ‘GewiBheit’,
die zu einem gegebenen Zeitpunkt die ‘Erwartung’ des goldenen Zeitalters ersetzt, s.
E. Garin, “L’attesa dell’eta nuova e la Renovatio’, in L’attesa dell’ eta nuova nella
spiritualita della fine del Medioevo, Todi, 1962, S. 139-142.

16 Egidio da Viterbo, Schechina, 1. 183.

17 G.P. Lomazzo, Rime, S. 301. Andere, dem Kaiser gewidmete Gedichte befinden sich
auf den S. 287 und 418. Die Kaiseridee erscheint mit all ihren auf das ‘Millenium’
bezogenen Implikationen auch in Rime degli Academici Occulti con le loro imprese e
discorsi, Brescia, 1568, S. 38. Wie sich die prophetische und eschatologische Stim-
mung konkret auf das geschichtliche Geschehen ausgewirkt hat, zeigt M. Reeves,
“Joachimist Influence on the Idea of the Last World Emperor”, in Traditio, XVII
(1961), S. 323-370 (zu Maximilian 1. S. 342-344; zu Karl V. S. 353.357).

18 Vgl. R. Klein (wie Anm. 1), Bd. II, S. 477ff. Im Kontext der prophetischen und
eschatologischen Strémung gewinnen das Datum der Abfassung von /dea... und das
der Veroffentlichung des Tratrato eine besondere Bedeutung. Im Jahr 1583 (1584)
fand, den Voraussagen gemiB, eine Konjunktion zwischen Saturn und Jupiter im
Zeichen des Widders statt: Ein entscheidendes Jahr der Wende, die von den Ereignis-
sen des beginnenden Jahrhunderts bereits vorbereitet seien (vgl. G. Postel, Le Trésor
des prophéties de I’ univers, hrsg. Fr. Secret, Den Haag, 1969, S. 39, 56, 57). Guy Le
Févre de La Boderie, ein Schiiler Postels, meint: “selon les meilleures chronologies,
nous sommes au sixiéme millénaire. Il ne manque que quatre cents ans pour le
parfaire, et c’est en 1583 que se fera la septi¢éme grande conjonction. Aussi voyons-
nous I’Esprit de Dieu se répandre sur ses servants et ses servantes: arts et disciplines
ont atteint leur sommet, nous avons appris toutes les langues étrangéres, et ce n’est

74



von Spanien. Das umgekehrte Verhdltnis zwischen dem Umfang der Werke
und dem Rang derer, denen sie gewidmet sind, kann zu Uberlegungen
anregen. Eine aufmerksame Lektiire der Texte 148t aber deutlich erkennen,
da3 die eschatologische und esoterische Thematik, die im Traktat nur
angedeutet ist, in Idea del Tempio eine Erweiterung und Verdichtung
erfahrt'®. Dieser Tempel der Malerei, den Lomazzo sich ausdachte, ist ein
Gebiude, das nur in einem goldenen Zeitalter vorstellbar ist, und fiir ein
solches biirgte nur Philipp II., Nachfolger Karls V.,

Der Tempel ist ein Bild des Kosmos: er ruht auf sieben Séulen in
quella guisa che questo mondo é retto e governato da sette pianeti *'. Jede
Sdule personifiziert einen groBen Kiinstler, dem der Titel governatore
dell’ arte gebiihrt: Michelangelo, Gaudenzio Ferrari, Polidoro da Caravag-
gio, Leonardo, Raffael, Mantegna, Tizian. Jedem governatore entspricht
ein Planet (dem Michelangelo Saturn, dem Ferrari Jupiter, dem Polidoro
Mars, dem Leonardo die Sonne, Raffael Venus, Mantegna Merkur, Tizian
der Mond)?, je ein Metall (Blei, Bronze, Eisen, Gold, Kupfer, Quecksil-

pas en vain que le Roi trés chrétien vient d’instituer I’ordre du Saint-Esprit.” Ich
iibernehme das Zitat von Fr. Secret, L’'Esotérisme de Guy Le Févre de la Boderie,
Genf, 1967, S. 61. Zu den mutmaBlichen Kontakten zwischen Lomazzo und Postels
Denken sowie den Postelschen Kreisen s. weiter unten, Anm. 79.

19 Zu dem Verhiltnis zwischen den zwei Schriften Lomazzos vgl. R. Klein, La Forme et
Uintelligible, Paris, 1970 (und freilich auch seinen Kommentar zu der Ausgabe von
1974 der Idea...); G.M. Ackermann, “Lomazzos Treatise on Painting”, in The Art
Bulletin, XLIX (1967) S. 317ff. und The Structure of Lomazzo’s Treatise on Painting,
(Ph.Diss.), Michigan, 1968, S. 254 ff; R.P. Ciardi, “Struttura e significato delle opere
teoriche del Lomazzo”, in Critica d’arte, XII (1965) S. 20ff und XIII (1966) S. 37 ff;
sowie ders., Introduzione zu Lomazzo, Scritti..., S. LXff.

20 In Idea..., Kap. III greift Lomazzo das vasarische Motiv des Zusammenhangs zwi-
schen der Vervollkommnung der Kunst und ihrer Dekadenz wieder auf. DaB dieser
‘pessimistische’ Passus in dem Kapitel steht, in dem Lomazzo sich mit der discrezione
befaBt, einer Eigenschaft, deren Betonung so charakteristisch fiir ihn ist, und der er
die Fihigkeit zuschreibt, die Elemente der traditionellen figurativen Grammatik der
Malerei zu vereinen und in Einklang zu bringen, ist eine Tatsache, die bezeugt, daB er
die Konstruktion seines ‘Tempels’ als eine Gewihr fiir die ‘Rettung’ der Kunst
betrachtete.

21 Die Beschreibung des Tempels ist in /dea..., IX zu finden.

22 Durch Mantegnas Einreihen unter die sieben, ‘Herrscher’ erhoben sich ohne Zweifel
Probleme. Er war der einzige unter den sieben der nicht zur Generation ‘der dritten
Manier’ gehorte. Entscheidend fiir die Verleihung dieses Ranges unter den Kiinstlern
war vermutlich die Lehre der planetarischen Eigenschaften als solche. Lomazzo
benotigte einen Kiinstler, der den merkurischen Charakter (das Hermetische, dem bei
Mantegna die Vorliebe fiir Archéologie entspricht) mit dem Wissen um die perspekti-
vische Zeichnung vereint.

75



ber, Silber) und je ein symbolisches Wesen (Drache, Adler, Pferd, Lowe,
Mensch, Schlange, Stier), auBerdem je ein Weiser und Kiinstler der Antike
und je ein Dichter. Die sieben Herrscher verkorpern die Vollkommenheit
eines Teilaspektes oder Bestandteiles der Kunst: Michelangelo die Propor-
tion, Ferrari die Bewegung, Polidoro die Form (im Sinne von ikono-
graphischer Gestaltgebung), Leonardo das Licht, Raffael die Komposi-
tion, Tizian die Farbe, Mantegna die Perspektive. Diese Elemente der
Kunst und die ihnen untergeordneten Kategorien, in die sie sich gliedern
lassen, bilden die Mauern und das Gewdlbe des Tempels. Den FuBboden
stellt die discrezione dar, worunter man Urteilsfahigkeit, Einsicht, etwa
auch MiBigung und Gespiir fiir das Richtige zu verstehen hat, eine Eigen-
schaft, die die Vereinheitlichung und Harmonie aller ‘Bestandteile’ ge-
wihrleisten soll. Die Laterne, durch welche das Licht in den ganzen
Tempel eindringt, ist der Sitz der ‘Idee’. Lomazzo versdumt nicht zu
erwihnen, daB es sich um ein imaginires Gebédude handelt, um ein inneres
Bild, nur fiir Auserwihlte sichtbar:

[...] se ben cosi chiaro e luminoso, non pud esser veduto, se non se da chi ¢
dotato di quel dono divino che accompagna solo quelli che sono nati con
quest’arte, cioe che non I’hanno co’l studio solo acquistata, ma che ne furono
dalla istessa natura segnalatamente privilegiati23.

Ohne Zweifel konnte man weitldufig iiber die Quellen dieser Tempel-
architektur diskutieren; in Betracht zu ziehen sind hauptséchlich der enzy-
klopéadische Geist des Mittelalters, das Motiv der ‘sieben freien Kiinste’,
die sieben Kardinaltugenden, die sieben Gaben des Heiligen Geistes, die
sieben Sdulen des Domus Sapientiae in den Spriichen Salomonis (9. Kap.
1), das klassische Motiv der Reihe groBer Minner (die viri illustres), die
Lehre vom hermetischen Ursprung der sieben Herrscher (Planeten), wel-
che die Kohision des Universums sichern, all dies diirfte wohl einiges zu
der Konzeption des Tempels beigetragen haben. Lomazzo gibt aber nur
eine einzige Quelle an: Idea del Teatro von Giulio Camillo:

imitaro in ¢i0 Giulio Camillo nella idea del suo teatro, ancora che troppo umile e
rozza sia questa mia fabrica®*,

Giulio Camillos ‘Theater’ war eine weitldufige mnemotechnische Kon-
struktion, zu deren Gestaltung die Kabbala, hermetische Lehren, die von

23 G.P. Lomazzo, Idea..., IX.
24 Ebenda.

76



Raimundus Lullus stammende ars inveniendi und die ars memoriae der
Rhetorik miteinander verflochten worden waren. Der Verfasser kniipft an
die traditionelle Vorliebe der Renaissance fiir Zusammenfassungen de
omni scibili an, in der Absicht, einen Schliissel zur ‘wahren Weisheit’
(vera sapientia) darzubieten. Wesentlich in dem Gefiige seines ‘Theaters’
ist die Neuordnung der Wirklichkeit in Ubereinstimmung mit den herme-
tisch-kabbalistischen Prinzipien. Zur Erlduterung seines Gebédudes bedient
sich Camillo der Metapher des Waldes, den man vor lauter Baumen nicht
sieht. Nur wenn man aus dem Wald heraustritt (il bosco é questo nostro
mondo inferiore) und ihn von einer Anhohe herab betrachtet (il colle é il
supra-celeste mondo), kann man den Sinn der Wirklichkeit erfassen?.
Schon der Titel der Schrift, in der Camillo seine Erfindung beschreibt,
mufB der damals noch empfundenen Etymologie gemiB gedeutet werden.
Das Wort Idea wurde in dem Sinne gebraucht, den Vitruv ihm verlieh,
namlich species dispositionis quae grece dicuntur ideai *, somit war Idee
soviel wie ‘Schema’, ‘Muster’, ‘Modell’, ‘Urbild’. ‘Theater’ aber war fiir
das ganze 16. Jahrhundert und das folgende soviel wie ‘Welt’, das Schau-
spiel des Universums. Idea del Teatro konnte also durch ‘Vorbildliches
Modell des kosmischen Schauspiels’® wiedergegeben werden. Ein Zeit-
genosse, der das aus Holz angefertigte Modell des Theaters gesehen hat,
nennt es ‘einen kiinstlichen Verstand’?%. Das Modell war fiir K6nig Franz 1.
von Frankreich bestimmt, wurde aber nie fertig. Es ist durchaus denkbar,
daB die Auffassung Camillos pro-dynastische Akzente erkennen lieB (so
wie das spiter auch bei Lomazzo der Fall sein sollte). Als Instrument zur
Ergriindung der Geheimnisse der Welt mufite das ‘Theater’ einem Konig
zur Verfiigung gestellt werden?”. Nachdem es Camillo milungen war,
Franz I. fiir sein Projekt zu gewinnen, bietet er seine Erfindung Alfonso
d’Avalos, dem spanischen Statthalter von Mailand, an.

25 G. Camillo, Idea del Teatro, Florenz, 1550, S. 11f.

26 Vitruv, I, 2.

27 Vgl. G. Stabile, “Giulio Camillo, detto Delminio”, in Dizionario biografico degli
Italiani, Roma, 1974, S. 226ff.

28 V. Zwichern in einem Brief an Erasmus. Vgl. Fr. A. Yates, The Art of Memory,
London, 1966, S. 123.

29 Die Zeitgenossen bezeichneten es als Theatrum Regium (so Flaminius: De imitatione,
IT 31, zitiert von G.G. Liruti, Notizie delle vite ed opere [...] da letterari del Friuli,
Venedig, 1760, Bd. IIT S. 125). Den dynastenfreundlichen Charakter von Camillos
Erfindung unterstreicht auch R. Benheimer, “Theatrum Mundi”, in The Art Bulletin,
XXVIII (1956) S. 228ff.

77



Wie Salomonis ‘Haus der Weisheit’ stiitzte sich auch Camillos Gebéu-
de auf sieben Sdulen und bestand aus sieben stufenférmig ansteigenden
Fliachen (wie die Sitzreihen eines Amphitheaters), die von sieben strahlen-
formig angelegten Korridoren durchschnitten wurden; diese entsprachen
den Planeten. Der Platz des Zuschauers war nicht im Saal, sondern auf der
Biihne, von wo aus er das Gebiude iiberblicken konnte, um das Schauspiel
der Welt zu beobachten. Darin kreuzten sich die Ordnung einer astra-
len Symbolik, — die Korridore —, und die Ordnung einer mythologischen
Symbolik, — die Stufen. Das allmédhliche Zusammentreffen der astrologi-
schen Motive mit den verschiedenartigen Folgen von Sinnbildern und
Figuren zeitigte immer neue kombinatorische Variationen. Dieser symbo-
lische Mikrokosmos sollte alle mdglichen Erscheinungen der wirklichen
Welt enthalten, die hier in einer vollkommen geordneten Darstellung
vereint waren. Es war eine Welt von Zeichen, die idealiter ein Spiegelbild
der Welt der Dinge sein wollte. Wichtig ist aber, dal Camillos Mikrokos-
mos in Wirklichkeit eine Welt von Bildern war. Durch sein Verfahren
erhob er eigentlich das mnemotechnische System der Rhetorik per lochi et
immagini zur n-ten Potenz. Die Kunsttheorie machte sich Camillos ‘Erfin-
dung’ unverziiglich zu eigen, zumindest teilweise. Ubrigens sollte er selbst
den Malern und Bildhauern dazu raten, ein in sieben Teile gegliedertes
Traktat der bildenden Kiinste zu verfassen’. Nicht nur Lomazzos Trattato
dell’Arte della Pittura, diviso in VII libri, ne quali si contiene tutta la
Teoria e la Prattica d’essa Pittura, sondern auch die sieben Biicher iiber
Architektur von Sebastiano Serlio haben vermutlich hierin ihren Aus-
gangspunkt®'.

Giulio Camillo zeigt auf, welchen Sinn und Zweck solche Traktate
haben:

[...] nessuna di queste [arti] giunse alla sua sommitd, perché alcun Pittore e
Scultore del suo ingegno si contentasse, o perché volendo lasciare alcuna opera
perfetta, esso pigliasse la similitudine solamente di alcune particolari persone,
perché i cieli non diedero mai ad alcun individuo tutte le perfezioni®.

Sieht man in dieser Aufforderung Camillos den Ursprung von Lomazzos
Unterfangen, so kann man in ihr auch eine Erklirung dafiir finden, daB die
Grundlage, auf der Lomazzo sein theoretisches Baugeriist errichtet, anders
geartet ist als die von Vasaris Vite.

30 G. Camillo, Opere, Venedig, 1584, S. 223ff.

31 Vgl L. Olivato, “Per il Serlio a Venezia: documenti nuovi e documenti rivisitati”, in
Arte Veneta, XXV (1971) S. 284f.

32 Opere, S.218.

78



Fiir Vasari ist die geschichtliche Entwicklung der Kiinste ein Fort-
schreiten zur Vollkommenheit*’. Die drei ‘ Altersstufen der Kiinste’, denen
‘drei Manieren’ entsprechen, sind Stufen der Vervollkommnung:

[...] nella prima e piu antica si sia veduto queste tre arti essere state molto
lontane da la loro perfezione [...]. Nella seconda poi si veggono manifesto esser
le cose migliorate assai [...]. Ma chi ardira di dire in quel tempo esser si trovato
uno in ogni cosa perfetta? Questa lode, certo ¢, tocca alla terza eta, nella qual mi
par poter dir sicuramente che 1’arte abbia fatto quello che ad una imitatrice della
natura ¢ lecito poter fare, e che ella sia salita tanto in alto, che pil presto si abbia
a temere del calare abasso che sperare oggimai piu augumento>*.

Michelangelo, der sowohl die Natur als auch die Antike iberfliigelte, hat
eine schwindelerregende Hohe erreicht®®. Laut Vasari ist die in der ‘dritten
Manier’ erreichte Vollkommenheit groBtenteils einem ProzeB der selectio
und combinatio zu verdanken, wie Zeuxis sie praktizierte; einer von
Plinius®® niedergeschriebenen und dann von fast allen Theoretikern der
Renaissance®” immer wieder aufgetischten Anekdote gemal habe dieser
fiinf verschiedene Modelle betrachtet, um Teile von ihnen zu einem voll-
kommenen Bildnis zusammenzustellen:

La maniera venne poi la piu bella dall’aver messo in uso il frequente ritrarre le
cose piu belle, e da quel piu belle, o mani o teste o corpi o gambe, aggiungerle

insieme e fare una figura di tutte quelle bellezze che si poteva, e metterla in uso
38

in ogni opera per tutte le figure, che per questo si dice esser bella maniera™".
Lommazzos Ansicht nach brauchen diese selectio und combinatio sich
nicht auf den Gegenstand der Darstellung, das Modell, zu beziehen. Er
geht vom ersten Teil der Behauptung Camillos aus:

nessuna di queste [arti] giunse alla sua sommita, perché alcun pittore o scultore
del suo ingegno si contentasse...

Die ‘Auswahl’ und die ‘Kombination’ wiren somit Probleme, die sich
ausschlieBlich auf die Ausdrucksweise der Kunst beziehen. Lomazzo wird

33 Vgl. H. Belting, “Vasari und die Folgen...”, S. 68ff.

34 Proemio zum zweiten Teil der Vire.

35 Ebenda.

36 Nat. Hist., XXXV, 36,4.

37 Vgl. E. Panofsky, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der dlteren Kunsttheorie,
Leipzig-Berlin, 1924, S. 33ff.

38 Proemio zum dritten Teil der Vire.

79



sich aber sogleich der Gefahr bewuft, die eine solche Auffassung in sich
birgt, ndmlich die des Eklektizismus, und so warnt er davor:

non fare come certi pittori, che rubano una mano del Mosé¢ di Michelangelo, un
panno d’una stampa, un piede d’Apolline, una testa di Venere, cose impossibili
che convengano tutte insieme...%.

Seine eigene Kombinatorik ist eine Umkehrung des Topos von Zeuxis’
Jungfrauen (den Vasari noch akzeptierte). Der Vorgang der Selektion und
Kombination betrifft die verschiedenen Elemente der kiinstlerischen Spra-
che. Lomazzos Interesse gilt nicht der ‘Ordnung der Natur’, sondern der
‘Ordnung der Lehre’ (I’ordine della dottrina). Die Synthese, die er vor-
schligt, folgt der Theorie der electiones, wie sie im hermetisch angehauch-
ten Platonismus zu finden ist.

Keiner der sieben ‘Herrscher’ der Malerei weist nur eine einzige
Ausdrucksweise vor. Mit andern Worten: Michelangelos Kunst besteht
ebenso wenig ganz aus Proportion wie die Leonardos génzlich aus Licht.
Es handelt sich um vorherrschende Eigenschaften, die dem vorherrschen-
den EinfluB eines Planeten entsprechen, mit allen Konsequenzen, die sich
daraus ergeben. Lomazzo triumt von einem vollkommenen Maler, der jede
Manier beherrscht und die verschiedenen Malweisen, vielfach kombiniert,
je nach den vom Sujet gestellten Anforderungen anzuwenden vermag:

Se ben ciascuno dei governatori ha la sua propria maniera che corrisponde alla
natura del pianeta al quale 1’abbiamo paragonato e sottoposto, tutta via ha
partecipato anco della maniera dell’altro, chi pio e chi meno [...] accioche si
sappia come tanti generi si hanno da ritirare ad uno solo, e chi in questo consiste
tutta la somma dell’opera®.

Das ‘Gesamtkunstwerk’, von dem Lomazzo traumt, schwebt ihm in zwei
Hypothesen vor. Die eine bleibt einer ziemlich traditionellen Auffassung
treu; es handelt sich um ein vollkommenes Gemailde, Adam und Eva vor-
stellend, das in der Zeichnung die Vorziige Michelangelos und Raffaels, in
der Farbgebung die Tizians und Coreggios kumulieren wiirde*'. Und das

39 G.P. Lomazzo, Trattato..., S. 249.

40 G. P. Lomazzo, Idea.., X.

41 Inseinem Dialogo di Pittura, Venedig, 1548, spricht Paolo Pino bereits vom vollkom-
menen Kiinstler, einem ‘wahren Gott der Malerei’, der Michelangelos Zeichenkunst
mit Tizians Farbgebung vereinen wiirde. Die ideale Malerei, wie Lomazzo sie vor-
stellte, wurde im akademischen Milieu des folgenden Jahrhunderts zu einem vieldis-
kutierten Thema. Dazu und zum Problem des Eklektizismus im allgemeinen, das wir

80



wire freilich nicht alles. Ein solches Gemaélde wire die Folge einer Kon-
junktion von Saturn mit Venus und dem Mond, somit eines Zusammenwir-
kens der Sternzeichen Drache, Mensch und Stier, der Einfliisse von Blei,
Kupfer und Silber. Es wire also eine Art ‘Legierung’, welche, dem Glau-
ben gemiB, daB ein Kunstwerk in der Art eines Talismans wirksam ist*,
die vereinten Krifte der Sternzeichen, unter deren Einwirkung es zustande
kam, in sich enthalten wiirde®.

Die zweite Erscheinungsform des ‘totalen Kunstwerkes’ hat in
Lomazzos Vorstellung vielféltige Implikationen und ist von weit groBerer
Komplexitit. Im Vorwort zum Trattato versichert er, dal in questi sei libri,
si contenga tutta la perfezione dell’ arte*. Eine Behauptung, die man als
beildufig und unbedeutend betrachten konnte, wenn sie in Idea del Tempio
della Pittura nicht wiederaufgenommen und mit groBerem Nachdruck
formuliert worden wire:

Trattandosi in quest’opera [d.h. im Trartato] di tutte le parti che sono necessarie
convenientemente a queste due arti [Malerei und Bildhauerei] e quelle che hanno
dipendenza da loro, a ragion ella si pud chiamar una figura che contiene in sé
tutte le figure e una pittura delle pitture“.

Diese ‘Malerei der Malereien’ ist das Traktat selbst.

In diesem Sinne konnte die viel diskutierte Beziehung zwischen Trattato
und /dea* mit groBerer Klarheit bestimmt werden: so wie in Camillos Idea

hier nur fliichtig erwdhnen konnen, vgl. D. Mahon, Studies in Seicento Art Theory,
London, 1947, S. 120fft; ders., “Ecclecticism and the Caracci; Further Reflections on
the Validity of a Label”, in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, XVI
(1953) S. 303-341 und R. Klein in seinem Kommentar zu /dea., Bd. I, S. 690ff. Siche
auch: M. Kemp, The Science of Art. Optical Themes in Western Art from Brunelleschi
to Seurat, New Haven/London, 1990, S. 269-272.

42 Auf diese Frage werden wir andernorts zuriickkommen.

43 Es soll nicht wundernehmen, daB in diesem Beispiel nicht alle sieben ‘Herrscher der
Kunst’ in die ‘Kombination’ einbezogen werden. Nach dem zur Renaissance-Zeit
meistverbreiteten Lehrbuch der talismanischen Magie, dem sogenannten Picatrix,
wiirde das Zusammenwirken von vier Zeichen hinreichen, um eine ‘vollkommene
Natur’ hervorzubringen. Vgl. Picatrix, Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti,
Hrsg. H. Ritter und M. Plessner, London, 1962, S. 202.

44 G.P. Lomazzo, Trattato, S.24. Es ist bedeutungsvoll, daB gerade das siebente, von
Ikonographie handelnde Buch des Traktates als eine Art Anhang betrachtet wird (s.
Ebenda).

45 G.P.Lomazzo,ldea...,V.Zu diesem Passus s. auch Kommentar Bd. II, S. 483 und 644.

46 S. weiter oben, Anm. 19.

81



del Teatro, muf} auch hier L’idea im Geiste Vitruvs wiedergegeben wer-
den, also sollte der Titel in der Ubersetzung ‘Modell des Tempels der
Malerei’ lauten. Der Tempel der Malerei ist das einzige — freilich rein
innerliche — Bild, in dem alle sieben ‘Herrscher der Kunst’ mit allen
Punkten der oben erwihnten Disposition verkniipft erscheinen, so daB} alle
Kombinationsmdéglichkeiten erschopft werden; es geht eigentlich um ein
Super-Gemiilde, das iibrigens einige der Konnotationen jener figura mundi,
die Ficino in De Vita coelitus comparanda® beschreibt iibernimmt. Als
Gegenstand der Meditation ist das Bild nur den Erwéhlten zuganglich.
Lomazzo wird nicht miide, dies wiederholt zu betonen:

a questi soli, e non ad altri, sara concesso nel contemplare quest’idea del mio
tempio I’intendere perfettamente tutta 1’arte [...]*.

Es wire vielleicht angebracht, diesen Punkt etwas eingehender zu behan-
deln, und zu beschreiben, wie diese ‘Figur der Figuren’ gestaltet ist. Das
Tempelgebiude, das auf den sieben Saulen der ‘Herrscher’ ruht, umfaB3t
alle ‘Bestandteile der Malerei’. Lomazzos Gliederung geht bis ins Einzel-
ne, er verfolgt die Verdstelungen in allen Nuancen mit fast manischer
Sorgfalt; so kann die Proportion ‘gerade, ungerade, gebrochen, vielfiltig’
sein, die vielfiltige zerfillt wiederum in eine doppelte, dreifache, vierfa-
che...®. Jede Abteilung hat ihre Unterabteilungen. Das Ganze dhnelt dem
mittelalterlichen Baum der Wissenschaften, einer riesenhaften Topik — es
ist eine Grammatik der Malerei. Was uns hier insbesondere interessiert, ist
die Bedeutung, die Lomazzos imagindres Bauwerk im Kontext der Epo-
che gewinnt.

Der Zweck seines ‘Tempels’ ist zu zeigen come possano i pittori
rappresentare tutte le cose®®, so wie Giulio Camillos ‘Theater’ den Zweck
verfolgte, aufzuzeigen wie

per lochi e immagini dovevan essere disposti tutti quei luoghi che possano
bastare a tenere a mente e ministrar tutti gli umani concetti, tutte le cose che sono
in tutto il mondo®'.

47 M. Ficino, Opera omnia, Basel, 1576, S. 555. Vgl. auch A. Chastel, Marsil Ficin et
I’art, Genéve-Lille, 1954, S. 95 und Fr. A. Yates, Giordano Bruno and the Hermetic
Tradition, London-Chicago, 1964, S. 89ff.

48 G.P. Lomazzo, Idea ..., XVII.

49 G.P. Lomazzo, ldea..., XIX.

50 G.P.Lomazzo, Ildea ..., V.

51 G. Camillo, Opere, 11, S. 212.

82



Es ist aufschluBreich zu erforschen, was Lomazzo unter tutte le cose —
diesen — einstweilig — allgemeinen Gegenstand der Darstellung, verstand.
Wenn man seine Schriften durchliest, wird man gewahr, dal er nicht
imstande ist, eine genaue Definition des Objektes, sei sie auch nur traditio-
neller Art, zu formulieren. Deshalb nimmt er seine Zuflucht zu mehr oder
weniger kohdrenten Aufzdhlungen. In dem Kapitel Della via generale di
formare cio che vuole il pittore zum Beispiel erklart er:

Ho proposto in questo capitolo di passar dalla particolare alla generale via che si
ha da tenere per intendere e sapere dar forma, o figura, e tutto quello che la mente
umana pu0 capire per li tre mondi, e Dio et angeli e falsi dei, e stelle et imagini et
imprese e provincie e cittd e fiumi e fonti e monstri et arti, e finalmente
qualunque cose si vuole®2.

Diese Unfahigkeit, die Wirklichkeit anders zu bestimmen als durch endlo-
se Nomenklaturen, ist ein wesentliches Merkmal der Abhandlung tiber die
Kunst in der Spitrenaissance®, es zeugt von einer Welt, in der der ‘Flucht-
punkt’ sich verfliichtigt hatte. In seiner I/dea della Pittura (1607) versucht
Federico Zuccaro, den Gegenstand der Malerei in einer auf Antithesen
beruhenden Definition zu erfassen, doch auch diese zerflieBt schlielich
und wird zu einer Aufzihlung von Beispielen:

In somma la Pittura rappresenta ogni bellezza, ed ogni brutezza [ein antitheti-
sches Begriffspaar, dessen Auftauchen zu diesem Zeitpunkt bemerkenswert ist],
il chiaro del giomo, I’oscuro della notte, una tempesta di mare, un lampeggiar
dell’aria, un fulminar del cielo, un incendio d’una citta, una pugna d’un esercito,
una caccia pastorale, un’impresa amorosa, un’armata marittima, un edificio
sontuoso, & per conchiuderla pud mostrar Cielo, Terra, Mare, Monti, Selve,
Prati, Giardini, Fiumi, Fonti, Citta ¢ Campagne, & tutto cid che vuole*,

Auch Gregorio Comanini findet in seinem I/ Figino, ovvero del fine della
Pittura (1591) offensichtlich Gefallen an der Benennung der Elemente,
die den Stoff zu einem Landschaftsbild abgeben kénnten:

Questa terra vestita d’erbe, alte, basse, aspre, molli, acute, ritonde, pungenti,
feconde, sterili, dolci, amare, odorifere, sorgenti, serpeggianti; ornata di tanti
fiori, bianchi, persi, vermigli, gialli, cilestri, pallidi, oscuri, macchiati, ranci; di

52 G.P. Lomazzo, Idea ..., XXXIL

53 Vgl. C. Ossola, Autunno del Rinascimento. ‘Idea Del Tempio’ dell’ arte nell’ ultimo
Cingquecento, Florenz, 1971 S. 146ff.

54 F. Zuccaro, Scritti d’ Arte, Hrsg. D. Heikamp, Florenz, 1961, S. 111; siche auch S. 237.

83



tant’ alberi nodosi, eguali, forti, deboli, sempre verdi, a tempo ignudi, fruttiferi,

infruttiferi, lanuti, ramosi, di pochi rami, amatori di campagne, di colli, d'acque55.

Wenn das die Natur, wenn das die Wirklichkeit ist, so kann ein Bild von
der Natur oder Wirklichkeit im allgemeinen nur mit Hilfe einer Nomen-
klatur, die zugleich ihr Spiegelbild ist, zustandekommen; man greift zu
einer vielfach gegliederten Tabelle, die so beschaffen sein soll, daf sie
unzéhlige Artikulationen der Welt vorsieht. In weite Ferne geriickt ist nun
die Zeit, in der die Malerei einfach als Schnittfliche der ‘optischen Pyra-
mide’ definiert werden konnte (Alberti).

Lomazzo stellt sich einen Raum der Malkunst vor, in dem die Perspek-
tive abgeschafft wurde:

...posto il caso che I’aria fosse infinita et nel mezzo non si trovasse alcuno
impedimento, allora quelle spezie, secondo questa opinione, si verebbero in tutte
le parti di quest’aer infinita, e conseguentemente le spezie d’un uomo si
stenderebbero infinitamente per quel’aer infinito>.

Der Glaube der Renaissance an eine mathesis universalis®’ hat seine Wirk-
samkeit verloren. Bruchteile der Welt schweben im leeren Raum umbher
und gehorchen den bis dahin unbekannten Gesetzen der Anziehung und
AbstoBung. War das fundamentale Verhiltnis in der Renaissance-Darstel-
lung dasjenige zwischen Einheit und Vielfalt, so ist nun das Problem, mit
dem sich die Malerei auseinanderzusetzen hat, das Verhéltnis zwischen
Vielfalt und Vielfalt. In den Kunsttraktaten wird die Frage der perspektivi-
schen Anordnung durch die der tabellarischen Einordnung ersetzt.

Zuccaro betont wiederholt, da es notwendig sei, eine gewisse Ordnung
(certo ordine)®® zu beachten, und Lomazzo beginnt sein Vorwort zu Idea
del Tempio mit folgenden Worten:

55 G. Comanini, Il Figino, ovvero del fine della pittura, in Paola Barocchi, Trattati
d’arte del Cinquecento, fra Manierismo e Controriforma, Bd. III, Bari, 1962, S. 343,

56 Tratato, S. 218. Lomazzos Stellungnahme zur Frage der gédnzlichen Abschaffung der
Perspektive ist jedoch kritisch. Wichtig scheint uns aber, daB er sich dies — ob prekir
oder nicht — vorstellen kann. Zuccaro verfaBt ein kiinstlerisches Glaubensbekenntnis,
in dem er sich als entschiedener Antimathematiker duBert (F. Zuccaro, Scritti...,
S. 2491f). Lomazzo ist viel maBvoller (vgl. Idea..., VIII).

57 Zur Beschreibung dieser forma mentis s. M. Foucault, Les Mots et les Choses. Une
archéologie des sciences humaines, Paris, 1966, S. 84ff.

58 F Zuccaro, Scritti..., S. 237.

84



o ho deliberato di trattar in queste carte della nobilissima arte della pittura, et

andar formando di lei come un tempio, in cui le parti di essa si vedranno

distintemente e con ordine disposteSg.

Und zum SchluB der Einleitung zum Trattato steht folgende Erklirung:

Io sono stato il primo che con qualche artifizio e metodo ne ho comminciato a

scrivere [della pittura] et ho agevolato la strada per la quale si potra piu

espeditamente caminar per 1’avvenire®.

Merkwiirdiger Anspruch, der da erhoben wird! Wenn man aber Begriffe
wie artificio und metodo richtig bedenkt, so wird es einleuchtend, daB er
gewissermaBen berechtigt war. Sein Traktat unterbreitet eine neue ordine
de la dottrina, oder, mit einem andern, damals so wichtigen Wort ausge-
driickt, eine neue Methode®'.

Die Methode war eine Anordnung der Begriffe zum Zweck der Er-
griindung der Wirklichkeit. Die Gegeniiberstellung von hortus sapientiae
(methodus) und Silva (‘Dschungel’ der Begriffe, Urwald der Wirklich-
keit)®?> war damals in Umlauf; eine Antithese, die sich auch in Giulio
Camillos ‘Theater’ als wirksam erweist.

Doch ‘die Methode’, so wie das 16. Jahrhundert sie auffaBte, zielte
nicht nur darauf ab, die Natur neu zu ordnen, sondern auch die Geschich-
tes>. Uber der Wirklichkeit, sei sie Natur oder Geschichte, schwebt das
Gespenst der Tabelle®.

Nun ist in der ganzen Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts Lomazzo der
wichtigste Vertreter dieser Stromung. Chaos, Unordnung, entfesselte Viel-
falt sind Motive, die in seinen Schriften immer wieder auftauchen, insbe-
sondere in Rime und in Libro di Sogni:

59 G.P. Lomazzo, Idea, Proemio, S. 13.

60 G.P. Lomazzo, Trattato, S. 24.

61 Dies ist die Stelle, an der der vieldiskutierte Begriff discrezione auftritt (Idea ..., III).
Er wird als preparazione et ordinazione di lei (d.h. der Malerei) in tutto definiert.

62 Vgl. C. Vasoli, “Jean Bodin e il problema cinquecentesco della methodus e la sua
applicazione alla conoscenza storica”, jetzt in: Profezia e Ragione, Studi sulla cultura
del Cinque e del Seicento, Napoli, 1974, S. 595-648 (ob. Zit. S. 617).

63 Vgl. C. Vasoli, ebenda, S. 632.

64 Vasari ist sich anscheinend dieser Gefahr bewuBlt: ““Quando io presi primieramente
a descrivere queste vite, non fu mia la intenzione fare una nota alli artefici ed uno
inventario, diro cosi, dell’opere loro [...] questo io I’arei potuto fare con una semplice
tavola, senza interporre in parte alcuna il giudizio mio.” (Proemio zum II. Teil der
Vite).

85



Un immenso chaos riposto e ascoso

Ne I'intimo de i nostri cor soggiorna®.

Als Chaos kann ihm die reale Welt, aber auch die der Kunst erscheinen.
Ordnung wird zum Inbegriff des Wesentlichen:

Non pud senz’ordine cosa alcuna al mondo
Durar [...]%.

Wie die Wiederherstellung der Harmonie sowohl in der wirklichen Welt
als auch in der der Kunst erfolgen soll, zeigt Lomazzo in seiner Theorie
der sieben Herrscher, der sieben Planetensymbole, deren harmonisches
Zusammenwirken einen vollkommen und dauerhaften Einklang hervor-
bringen konne. Im ‘Tempel der Malerei’ gestaltet sich das Wissen um die
Kunst zum Mikrokosmos. DaB sich Camillos ‘Theater’ bei Lomazzo in
einen ‘Tempel’ verwandelt, kann kein reiner Zufall sein. Als Sakralbau
weist der Tempel darauf hin, daB die ‘Methode’ nun durch ihn ‘geheiligt’
ist, sie wird von ihm mit dem Himmel in Einklang gebracht. Ebenfalls
einer Antithese gemaB, die zwar im Mittelalter den Hohepunkt ihrer Ver-
breitung und Wirksamkeit erreicht hatte, aber immer noch funktionierte,
stand der Tempel in Gegensatz zum Turm von Babel:

Quando del mondo la fiera disgratia
Nacque in tutte le lingue in Babilonia
Dove il gigante la sua voglia erronia
Penso in la Torre contra il cielo far fatia®’.

Im Unterschied zum Turm von Babel befindet sich der Tempel in Harmo-
nie mit dem Himmel. Thm ist die Rolle zugedacht, die ‘einzige Sprache’
wiederherzustellen. In dem sogenannten Picatrix, der Schrift Das Ziel der
Weisen, die Lomazzo ohne Zweifel — direkt oder indirekt — kannte, herr-
schen die Planeten nicht nur iiber die Welt der Metalle, Tiere und Pflanzen,
sondern auch iiber die Sprachen. Dem Saturn untersteht das Agyptische
(Koptische) und Hebrdische, dem Jupiter das Griechische, dem Mars das

65 G.P. Lomazzo, Rime, S. 279.

66 Ebenda, S. 47. S. Raggionamento Secondo, in Libro dei Sogni, in Scritti sulle arti, 1.
S. 35 ff, wo im Geiste des Agrippa von Nettesheim die von Dichtern erdachte Welt als
inkohérent, chaotisch, babylonisch beschrieben wird.

67 G.P. Lomazzo, Rime, S. 307 (zum Motiv des Turms von Babel s.auch S. 317 und G.P.
Lomazzo, Libro dei Sogni, S. 54).

86



Persische usw.%, In gleicher Weise fithrt Lomazzo an deren Stelle eine
Reihe der kiinstlerischen Ausdrucksmoglichkeiten wie Proportion, Bewe-
gung, Form usw. in seine synoptische Tabelle ein. Lomazzos Super-Ge-
madlde ist eine figurative Darstellung der Vereinigung aller ‘Sprachen der
Malkunst’, es ist eine im kiinstlerischen Bereich angesiedelte Entspre-
chung des Traumes von einer ‘Universalsprache’, mit dessen Verwirk-
lichungsmoglichkeiten die philosophische und philologische Kultur jener
Epoche sich wiederholt befassen sollte®.

* ok ok

Idea del Tempo della Pittura bildet das Ende eines Kapitels der Kunst-
literatur, das mit Cenninis I/ libro dell’arte begonnen hatte. Giotto —
schreibt Cennini — rimuto I’arte del dipingere dal greco al latino e ridusse
al moderno™. Eine Geschichte der Sprachmetapher in der Kunsttheorie
der Renaissance steht noch aus’'. Immerhin konnen wir schon vermerken,
daB die Frage der Sprache fiir die Autoren des Cinquecento eine grof3e
Bedeutung gewinnt. Auch Vasari befafit sich mit dem Problem der ‘Ur-
sprache’, er ist geneigt, diese schlieBlich im Etruskischen zu erblicken, in
I"Jbereinstimmung mit dem Mythos der Etrusker, wie er in Giambullaris
Philologie niedergelegt ist’.

Im geistigen Klima der Gegenreformation entstehen erwihnenswerte
Versuche, dieses Problem zu losen. Das alte Thema der ‘Malerei als
Schrift’ wird von Paleotti in einer originellen Art aufgegriffen. Bilder
seien friither entstanden als die Schrift; also miisse die wahre Ursprache,
somit auch die wahre Universalsprache, die der Bilder sein:

68 Vgl. Picatrix..., S. 157-163.

69 Dieses ist ein bei den utopischen Denkern héufig auftretendes Motiv. In Campanellas
Sonnenstaat (zwischen ihm und Lomazzos Tempel gibt es gewisse Beriihrungspunk-
te) kennt Magister SOL alle Sprachen. Zu dem &hnlichen Motiv bei Morus siche:
E. Pons, “Les langues imaginaires dans le voyage utopique. Un précurseur: Thomas
More”, in Revue de littérature comparée, X (1930), S. 589-607.

70 C. Cennini, Il libro dell’arte, edizione riveduta e corretta sui codici per cura di R.
Simi, Lanciano, 1933, S. 18.

71 Auf diese Frage beabsichtige ich gelegentlich zuriickzukommen.

72 Vgl. E. Garin, “Il tema della rinascita in Giorgio Vasari”, in Rinascita e rivoluzioni.
Movimenti culturali dal XIV al XVIII secolo, 11. Ausg., Roma-Bari, 1978, S. 39-47.
Siehe neulich auch: V.I. Stoichita, “Pontormo und die ‘Araméer’: neue Betrachtungen
zur Ikonographie der zerstérten Fresken im Chor von San Lorenzo in Florenz”, in
Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, XXXII (1988), S. 127-144.

87



... per sodisfare piu universalmente a questo desiderio e necessitd commune di
significare a ciascuno i concetti altrui, fu ritrovata I’arte del formare le imagini
che, vedute, subito si riconoscono indifferamente e servono per favella commune
a tutte le nazioni’>.

Um eine Kommunikation herzustellen, braucht das Bild einen Schliissel.
Als solchen betrachtet Paleotti freilich noch die ikonographische Gliede-
rung. Fiir Lomazzo ist die Ikonographie nur ein Zusatz zur Malerei’®. Das
Problem, das er zu losen versucht, ist die Erfindung eines allgemeinen
Kode, der die verschiedenen Ausdrucksweisen der Malerei in eine einzige
iiberhistorische Sprache verwandeln soll.

Das Problem der Ursprache und das der Universalsprache sind sym-
metrisch. Der Ursprung, die Diversifizierung und Entwicklung der Spra-
chen interessieren Lomazzo weniger als ihre Vereinheitlichung’. Mehr
noch; es taucht bei ihm die MutmaBung auf, daB8 die Vielfalt der Sprachen
die Folge einer Verdammung sei.

Diese Ideen wurden im 16. Jahrhundert kriftig diskutiert’: Luther und
Calvin, Cardanus und Postel, die Mitglieder des Collegium Trilinguium in
Paris und die Befiirworter der polyglotten Bibeln, die christlichen Kabba-
listen und die Propheten der weltweiten Eintracht — concordia mundi —

73 G. Paleotti, Discorso intorno alle imagini sacre e profane..., Bologna, 1582, in:
P. Barocchi, Trattati..., Bd. 11, S. 140.

74 S.o.Anm. 44.

75 Die Sprachproblematik ist in Lomazzos theoretischen Schriften nicht ausdriicklich
vorhanden. In Rime sind die Themen ‘adamische Sprache’, ‘Babylonische Sprach-
verwirrung’, sowie das Thema ‘Malkunst als Sprache’ jedoch des 6fteren anzutreffen
(vgl. Rime, S. 103, 310, 361, 486, 530 u.a.). Die Accademia del Val di Bregno, wo
Lomazzo als Abt fungierte, war ein duBerst giinstiges Milieu fiir solcherlei Spekulatio-
nen (s. dazu J.B. Lynch, “Lomazzo and the Accademia della Valle di Bregno”, in The
Art Bulletin, XLIII (1966), S. 210ff; s. auch die Bemerkungen von R. Klein, /dea,
Bd. II, S. 462ff). Die Frucht seiner Beteiligung am Gedankenaustausch in der Atmo-
sphire dieser Akademie ist der Gedichtband: Rabissch dr Academiglia dor compa
Zavargna, Nabod dra Vall d’Bregn, ed tuch i sui fidigh soghit, con ra ricenciglia dra
Valada,Mailand, ohne Datum (1589). Erbedient sich hier eines Gemischs von Mundart,
Gelehrtenidiom und esoterischer Sprache. Deswegen blieb mir der Inhalt unzugénglich.

76 Vgl. insbesondere P. Rossi, Clavis Universalis. Arti mnemoniche e logica combinatoria
da Lullo a Leibniz, Milano-Napoli, 1960, S. 102ff und 202ff; C.G. Dubois, Mythe et
Langage au XVI siécle, Bordeaux, 1970; J. Céard: “De Babel a la Pentecéte: La
transformation du mythe de la confusion des langues au XVI¢ siécle”, in Bibliothéque
d’'Humanisme et Renaissance, XLII (1980), S. 577-594). Ich habe hier das vor
Kurzem erschienene Buch von U. Eco, La ricerca della lingua perfetta, Bari, 1993,
nicht beriicksichtigen konnen.

88



begegnen einander darin. Es begann sich der Gedanke zu verbreiten, daB
die ‘Universalsprache’ ein Thesaurus aller Sprachen der Welt sei. Aus
ithrer Kombination konne man die ‘adamische’ vorbabylonische Sprache
ableiten.

Es gibt zahlreiche Quellen, von denen Lomazzo einige nachweislich,
andere wahrscheinlich kannte: sein Freund Cardanus”, Agrippa von Nettes-
heim’®, Postel, dessen Schriften auch Giulio Camillo beeinfluBt haben und
thm manchmal zugeschrieben wurden’, sodann Camillo selbst®’. Doch all
diese mutmaBlichen Einfliisse und Kontakte iiberragend, gab es die Schrift,
deren Autoritidt unangefochten dastand: Die erste Epistel des heiligen
Paulus an die Korinther, die sich auf die Gaben des Heiligen Geistes und
das Sprechen ‘in Zungen’ bezieht, und den Passus der Apostelgeschichte
iiber Pfingsten. In der Zueignung seines Traktates scheint Lomazzo fest
davon iiberzeugt zu sein, daB sich die Harmonie — [I’armonia procedente
dal proprio fiato dello spirito Santo — iiber die Erde ergossen habe.

Das Herabsteigen des Heiligen Geistes und das Pfingstwunder bilden
eine umgekehrte Replik des Geschehens um den Turm von Babel. Die
prophetischen Stromungen der Renaissance schenkten dieser Frage eine
besondere Beachtung. ‘Die Gabe, in Zungen zu reden’, galt als ein Vorzei-
chen des kommenden Tausendjihrigen Reiches, denn am Tage seines
Eintretens wiirden alle Schranken fallen, die die Menschheit teilten, und

77 Cardanus stellte Lomazzos Horoskop und sagte ihm seine bevorstehende Erblindung
voraus.

78 Das Problem der Sprache taucht bei Agrippa von Nettesheim, dessen Schrift De
occulta philosophia LLomazzos Lieblingslektiire war, insbesondere in Liber de triplici
Ratione Dei, V, auf (dazu Kommentar von P. Zambelli, jetzt in Testi umanistici
sull’ ermetismo, Rom, 1955, bes. S. 154-158).

79 Damals wurde Postels // Candelabro di Mosé Camillo zugeschrieben (eine moderne
Ausgabe besorgte Fr. Secret: Guillaume Postel et son interprétation du candélabre de
Moise, hébreu, latin, italien et frangais, Nieuwkoop, 1966). Etwaige Einfliisse Postels
konnten so manche noch dunklen Punkte in Lomazzos Denken erkldren. Hier muB ich
mich damit begniigen, auf ein vermutliches Verbindungsglied zwischen ihnen hinzu-
deuten (abgesehen von Camillo, der ebenfalls die Rolle eines Ubermittlers gespielt
haben koénnte). Ein solcher diirfte Filippo Archinto gewesen sein, sozusagen ‘Schutz-
engel’ des docte et fol Postel, dann Protektor des Cardanus und ab 1556 Bischof von
Mailand (vgl. E Secret, “F. Archinto, G. Cardano e G. Postel”, in Studi Francesi,
XXVII (1969), S. 73ff).

80 Zur Frage der Universalsprache bei Camillo s. insbesondere Fr. Secret, “Les
cheminements de la Kabbale a la Renaissance: Le Théatre du Monde de Giulio
Camillo”, in Rivista critica di storia della filosofia, XIV (1959), S. 418-436, haupt-
sdchlich S. 422ff und L. Bolzoni, “Eloquenza e alchimia in un teatro inedito di Giulio
Camillo”, in Rinascimento, XIV (1974), S. 243-264.

89



diese wiirde ihre verlorene Einheit wiederfinden. Die Kommentatoren
beharrten darauf, das pfingstliche Geschehen als einen vereinheitlichenden
Vorgang zu deuten. Die Gabe der Rede ‘in Zungen’ wurde nicht als
Fihigkeit, sich in allen Sprachen der Welt zu verstindigen, interpretiert. Es
sei die Gabe gewesen, eine einzige, einheitliche Sprache zu gebrauchen, die
aber — und eben hierin liege das Wunder — von allen verstanden wurde?®'.

Die sieben Herrscher und Stiitzen von Lomazzos Tempel sind dem auf
sieben Sdulen ruhenden Domus Sapientiae entlehnt, dem Ort der Erleuch-
tung®2, DaB Giulio Camillos ‘Theater’ die Rolle eines Modells spielte,
muB abermals betont werden, um so mehr, als dieses Werk eine wichtige
Quelle aller italienischen, franzésischen und deutschen Propheten der Ver-
einheitlichung aller Sprachen war. Camillo selbst erklirt:

I1 pensiero mio adunque ¢é [...] di faticarmi in questo che ciascun loco del Teatro
mio abbia ad essere loco in qualunque nostro concetto di materia, di arte, di
lingua®,

81 Vgl. C. de Bouvelles, De differentia vulgarium linguarum, (1533), hrsg. C. Dumont-
Demaziére, Amiens, 1972, S. 125. S. auch den Kommentar von J. Céard, a.a.O.,
S. 580ff.

82 Die These, daB der EinfluB der Sterne auch die Verschiedenartigkeit der Sprachen
bewirkt habe, ist in zahlreichen Schriften der Epoche vertreten (vgl. C. de Bouvelles,
a.a.0., S. 77).

83 Tutte le opere, Venedig, 1568, 11, S. 2. Die Art, in der Giulio Camillos Werk von den
Zeitgenossen aufgenommen wurde, zeugt davon, daB er als ein maestro di lingua
betrachtet wurde (vgl. Liruti, a.a.0., S. 90 und 121). Eine weitere, besonders von den
franzdsischen Kabbalisten oft erérterte Frage, die aber auch Camillo stellt und die zum
Verstehen Lomazzos iiberaus wichtig ist, betrifft die Moglichkeit, zwischen den
Mechanismen der auditiven und der visuellen Kombination Analogien zu finden und
Entsprechungen herzustellen. (Dies ist von zentraler Bedeutung in der Kabbala; s. dazu
G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt a.M., 1967,
S. 144ff; ders., Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a.M., 1981, S. 33ff;
P. Zambelli, De auditu kabbalistico e la tradizione lulliana nel Rinascimento, Florenz
(1965)). Ein Guillaume de Salluste seigneur Du Bartas (Oeuvres, Ausgabe 1611,
S. 199ff) schreibt z.B.: “[... ] ’eschole rabbine: Trouve sans 1’alphabet de la langue
divine / Tout ce qu’on voit de I’oeil, tout ce qu’on croit par foy / Et que tous arts encore
sont compris dans la loy.” Diese Idee wird von Duret iibemommen. Die Entsprechung
zwischen dem Auditiven und dem Visuellen wird mit neuplatonischen Motiven ver-
quickt. Die schon von R. Wittkover, Architectural Principles in the Age of Humanism,
London, 1962, IV, 4 notierte Tatsache, daB “Lomazzo stindig von riumlichen Verhilt-
nissen so spricht, als ob es sich um eine akustische Erfahrung handelte”, ist, glaube ich,
eine Folge der Kombination neuplatonischer und kabbalistischer Uberlieferungen. (So
sieht es auch Ciardi, Introduzione, S. XXIX ff). Durch diese Art von forma mentis bei
Lomazzo ergab sich eine vielfache Ubereinstimmung zwischen ihm und dem Umkreis

90



Der patristischen Uberlieferung gemiB® ist die Zahl der Sprachen der
Welt 72. Alle, die sich im 16. Jahrhundert mit dieser Frage befassen,
akzeptieren diese Zahl®. Ein Beispiel:

Dessus septante et deux gouverneurs ou guides
Qui dessus I’Eternel en septante et deux parts
Langues et nations sont par le monde espars.
L]

Et ramener enfin toute diversité

Des langues et des gens au poinct de 1’unité
Dessus un méme Dieu et une langue mesme
Un Roy et une Loy, une Foy, un Baptesme®.

Dieses Beispiel illustriert die Verbreitung des Wissens um die symboli-
schen Zahlen, im Kontext der Epoche erscheint also die Anzahl der ‘Bau-
steine’, aus denen Lomazzos Tempel errichtet ist, nicht mehr als Ergebnis
einer willkiirlichen Aufteilung der Kunst in ihre ‘Bestandteile’, sondern
als Folge einer symbolischen Mechanik, in der die Zahl 72 ihre genau fest-
gelegte Bedeutung hat®’. Die von Lomazzo verkiindete Universalsprache
der Malerei ist eine Kumulation all dieser ‘Arten und Gattungen’:

84

85

86

87

der franzésischen Akademie des Du Baif, auch mit der Poetik der ‘Pléiade’ im allge-
meinen, fiir deren Vertreter das richtige Verhaltnis zwischen Wort, Musik und Malerei
als Gewiihr fiir die ‘ Vollkommenheit der Kiinste’ galt, also auch als Abglanz der ‘Voll-
kommenheit des Sdkulums’ (vgl. Fr.A. Yates, French Academies in the XVIth Century,
London, 1947, S. 23, 36, 141f und 198f). Lomazzo versdumte es aber nicht zu prizi-
sieren: di gran lunga piu che per udire si muove I’'uomo per vedere (Trattato, S. 106).
Vgl. M.S. Troiano, “L’Episodio della Torre di Babele (Gen. 11, 1-9) e la questione
della pluralita delle lingue presso alcuni padri”, in Studi storico religiosi, V (1981) 1,
S. 69-84.

Um nur die Lomazzo nichstliegende Quelle zu nennen, erwéhne ich hier Agrippa von
Nettesheim, De Occulta Philosophia, 11, 15.

Guy Le Fevre de la Boderie, Galliade ou révolution des arts et des sciences, zitiert
von Fr. Secret, L’Esotérisme..., S.130. Siehe auch Secrets Reflexionen iiber die
Bedeutung der Zahl 72 bei Postel und seinen Nachfolgern.

An dieser Stelle muB unbedingt ein Problem erwihnt werden, das aber viel zu
schwierig und zu heikel ist, um im Rahmen dieser Studie auch nur fliichtig behandelt
werden zu konnen, nimlich die Frage, die eine gewisse Ubereinstimmung zwischen
Lomazzos ‘Tempelgebidude’ und der imaginidren Architektonik des Graal-Tempels
aufwirft (auch dieser hat eine auf Siebenfiltigkeit gegriindete Struktur und in manchen
Varianten hat er 72 Kapellen). Es soll hier nur auf die diesbeziiglich maBgeblichsten
Studien verwiesen werden: L.I. Ringbom, Graltempel und Paradies. Beziehungen
zwischen Iran und Europa im Mittelalter, Stockholm, 1951, S. 26ff; Gudula Trendelen-
burg, Studien zum Gralraum im ‘Jiingeren Titurel’, Géttingen, 1972, S. 40, 52ff, 59,
90f,193ff; H. Corbin, Temple et contemplation, Paris, 1980, S. 386ff.

91



Tutte queste specie e parti sue vengono a formare, cosi per teorica, come per
prattica, tutte le invenzioni dell’arte della pitturags.

Der Begriff invenzione wird hier von Lomazzo nicht im traditionellen
Sinne gebraucht, so wie er der antiken Rhetorik entstammt und dann von
den Theoretikern der Kunst iibernommen wurde. Alle im ‘Tempel der
Malerei’ potentiell vorhandenen ‘Inventionen’ sind keine Erfindungen,
vielmehr alle moglichen Kombinationen der Sprachelemente der Malerei.
Die Gestaltung der Bilder, bei Lomazzo ohne Zweifel ein innerer Vorgang,
erscheint als ProzeB, der alle von den Traditionen der Malkunst bereits
kodifizierten Elemente wiederbelebt und neu artikuliert. Sein Tempel ist
eine Konstruktion fiir das Gedéchtnis, zugleich aber auch eine riesenhafte
Maschine zum Erzeugen erfinderischer Vorstellungen. Der Mechanismus
der Auswahl und die Kombination von Bildern gehorchten einem Gesetz
sui generis: es ist kein Zufall, daB Lomazzo auch ein Traumbuch (Libro di
Sogni) verfaBBt hat und daB er einer der ersten Anhédnger und Verteidiger
von Arcimboldo® war. Als ein Buch mit Gedéchtnis-Funktion kann auch
Vasaris Vite... gelesen werden. Doch ist es ohne Zweifel wie ein natiir-
liches Gedichtnis. Lomazzos Schriften beanspruchen, eine Summe des
kiinstlichen Gedichtnisses zu sein. Diese beiden Erscheinungen sind
gewil} antithetisch, aber auch komplementir: beide zeugen von dem Wil-
len, oder der Tendenz, eine Systematik des Bildhaften zu schaffen, ein
Charakteristikum der Endphasen einer Ara. Dieses duBert sich bei Vasari
darin, daf3 seine geschichtliche (‘natiirliche’) Anordnung den Schematis-
mus des Museums® aufweist, nach dem Prinzip da Cimabue in qua aufge-
faBt, dem auch heute noch geltenden Prinzip der musealen Ordnung.
Dagegen ist Lomazzos kombinatorische Ordnung, die auf der sympathia
et antipathia rerum griindet, nach dem Prinzip der ‘Wunderkammer’

88 G.P. Lomazzo, ldea..., XVIII.

89 Die onirische Verkettung der Bilder in Lomazzos Gliederung erfordert eine besondere
Beachtung. Ein direkter EinfluB von Cardanus kann nicht ausgeschlossen werden
(vgl. Aline Browne, “Sixteenth Century Reliefs on Dreams, with Special Reference to
Girolamo Cardano’s Somniurum Synesium Libri IIII”, in Bibliothéque d’ Humanisme
et Renaissance, XLI (1979), S. 123-135. Einige niitzliche Bemerkungen bei D.
Arasse, “Ars Memoriae et symboles visuels: la critique de I’imagination et la fin de la
Renaissance”, in Symboles de la Renaissance, Paris, 19807, S. 157-178 (insbesondere
S. 66) und Fr. Gandolfo, ! ‘Dolce Tempo’. Mistica, Ermetismo e Sogno nel Cinque-
cento, Rom, 1978, S. 279-288.

90 Vgl H. Belting, a.a.0., S. 77f.

92



aufgebaut’'. Auch dann, wenn er sein Augenmerk darauf richtet, ob ein
Bild seinem ‘Ort’ angemessen ist, tauchen unverziiglich die Implikationen
einer solchen nach einer spezifischen Topik ausgerichteten Anordnung
auf’2. In Lomazzos Vorstellung gibt es saturnische Orte (etwa Friedhofe,
Krypten), sonnenhafte (fiirstliche Paléste, Prachtbauten), jupiterhafte (Kir-
chen, Tempel) usw. Es ist zu erwidhnen, dal im Rahmen dieser astralen
Kategorien das Sakrale und Profane vermischt auftreten. Wenn Lomazzo
gezwungen ist, sich mit einem Raum zu befassen, dessen Angemessenheit
fiir eine gewisse Art von Bildern bereits von der Tradition (der Kirche)
kodifiziert worden war, so ist das von ihm empfohlene Einordnungsprinzip
der Bilder von einer Art, die jeden Getreuen der Gegenreformation und
ihrer Gesinnung zutiefst entriisten mufte:

Ne i templi chiari e levati sopra terra si richieggono istorie allegre piene di
maesta et di maraviglia, come sono miracoli di santi e lor fatti grandissimi, ciog,
per esempio, S. Giovanni che predica, S. Paolo che converte, Christo che giudica,
I’ Apocalisse, la cena, I’adultera et altri simili fatti gloriosi di Cristo®>.

So muBte Lomazzo unweigerlich mit dem andern groBen ‘Bildersystem’
in Konflikt geraten, das auf uralte Traditionen zuriickblicken konnte und
seit dem Konzil von Trient in voller Offensive begriffen war: mit der
Ikonographie. Nicht etwa dadurch, daB3 er einer sakralen Ikonographie
eine profane entgegengestellt hitte, sondern durch die Unbekiimmertheit
um jede Gliederung nach ikonographischen Gesichtspunkten. Lomazzos
kombinatorische Kunst erlaubte Umstellungen und Substitutionen, lauter
Fragen der kiinstlerischen Grammatik, unabhingig vom dargestellten In-
halt. Die Gegeniiberstellung von Lomazzos Schriften und den Gemélden,
die eine Allegorie der Malerei und des Sehens darstellen, so wie auch
solchen, die Kunstkabinette von Liebhabern oder Sammlemn zeigen, kénn-
te zu interessanten Ergebnissen fiihren®*.

In der Gliederung seines Bildersystems verfolgt Lomazzo weder die
Regeln der historischen, musealen Anordnung noch die der erzahlerischen

91 Dariiber neuerdings: H. Bredekamp, Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die
Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte, Berlin, 1993
(insbesondere S. 63-75).

92 Entlehnt von Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia, 1, 40: Sunt & locorum
mirandae virtutes, aut a rebus locatis aut ab influxibus stellarii... u.w.

93 G.P. Lomazzo, Trattato, S. 295f.

94 Siehe dazu: V.. Stoichita, L’Instauration du Tableau. Métapeinture a I’aube des
Temps Modernes, Paris, 1993, S. 120-164.

93



Einteilung in ikonographische Zyklen®. Das Lob, das er im letzten Kapitel

von Idea del Tempio der Sammlung Philipps II. von Spanien spendet, ist
diesbeziiglich besonders beredt:

Ha dunque questo gran re, oltre il suo museo celebratissimo per le opere di
pittura e scultura, gioie, libri et arme in tanta copia, che soltanto a mirarli la
mente nostra si confonde spezialmente contemplando appesi sopra le porte, di
Tiziano et altri uomini famosi, il grandissimo tempio dedicato a S. Lorenzo nel
Scurial [...]. Il quale s’edifica et adorna con tanta magnificenza et arte e con
spesa incredibile, che ben si pud paragonar d’ogni parte a quel tempio che fece
edificare in Ierusalemme il re Salomone®®.

Doch der wahre Ort ‘aller Erfindungen’ bleibt der ‘Tempel der Malerei’, ein
Domus Sapientiae, der sich in einen Domus Inventionis verwandelt hat.
Lomazzo ist nur einer unter vielen Verfassern von Kunsttraktaten, bei denen
das Thema einer endgiiltigen Synthese auftaucht. Er ist aber vielleicht der-
jenige, der die groBte Komplexitit und die vielseitigste Bildung aufweist.

Einige Jahre spiter sollte zum Beispiel Zuccaro sich auch mit Vasari
auseinandersetzen, aber von einem ganz andern Standpunkt aus als Lo-
mazzo. Was er an den Lebensgeschichten der Maler, Bildhauer und Bau-
meister hauptséichlich auszusetzen hat, ist, daB sie eine Geschichte der
‘4uBeren Darstellung’, der ‘Manier verschiedener Kiinstler’ ergeben?®’.
Folgerichtig hétte nun Zuccaro dem Werke Vasaris eine Geschichte der
‘inneren Darstellung’ entgegensetzen miissen. Dies geschah aber nicht.
Der Grund dazu ist offensichtlich: die ‘innere Darstellung’ hat keine Ge-
schichte, sie ist atemporal, sie ist reine Synchronie. Ist sie in die Zeitlich-
keit ‘gefallen’, so ist es unvermeidlich, daB sie zur ‘duBeren Darstellung’

95 Die Art und Weise, wie Bilder nebeneinandergereiht und gruppiert werden sollen,
bildet ein wichtiges Diskussionsthema in den Abhandlungen iiber Kunst zu Beginn
des 17. Jahrhunderts. Giulio Mancini zum Beispiel, unterscheidet in Considerazioni
sulla Pittura (etwa 1614-1621), hrsg. L. Salerno, Rom, 1956, S. 5, drei Gesichtspunk-
te, nach denen die Sammler (gl/i uomini di diletto) ihre Gemilde gruppieren kénnen
(collocare le pitture ai loro luoghi): “Secondo i tempi ne quali sono state fatte, le
materie che rappresentano, ed lumi che I’artefice gl’ha data nel fare”.

96 G.P. Lomazzo, I/dea..., XXXVIII. Es folgen dann kurze Beschreibungen der Samm-
lungen Maximilians I., Cosimos de Medici, Emmanueles da Savoia. Zu den Bezie-
hungen zwischen Lomazzo und Rudolf II. siche H. Trevor-Roper, Princes and Artists.
Patronage and Ideology at Four Habsburg Courts 1517-1633, London, 1976, S. 132.
Zu den Maildndischen Quellen der Ansichten Lomazzos iiber Kunstsammlungen s.
P. Morigia, La Nobilita di Milano descritta (1595)...Aggiuntovi il supplimento... del
Sig. G. Borsieri, Milano, 1619, S. 67f.

97 F Zuccaro, Scritti d’arte, S. 200.

94



wird. Deshalb kann Zuccaro diesbeziiglich nichts anderes tun, als eine
Metapher zu bieten, die immerhin duBerst prignant ist:

Io dico, che se si pone uno specchio di finissimo cristallo, che sia grande in una
sala ornata di pitture eccelenti, e di statue maravigliose, chiara cosa €, che
fissando io I’occhio in quello non pure egli & termine del mio vedere; ma ancor
oggetto rappresentante chiaramente, e distintamente tutte quelle pitture, e statue
a gli occhi miei; e pure in quello non sono quelle pitture, e quelle statue secondo
la materia, e sostanza loro; ma solo in lui rilucono col mezzo delle lor forme
spirituali. Cosi devono filosofar quelli, che vogliono intendere, che cose sia
Disegno in generale®®.

Hinter die kaum wahrnehmbare Wand des Spiegels verbannt, oder jenseits
der Schwelle zum Tempel der Malerei untergebracht, wird die Kunst nun
auBerhalb des Lebensraumes abgestellt, so wie sie von Vasari aus der
existentiellen Zeit hinausgestellt worden war: in die Geschichte.

Die Renaissance war zu Ende.

Résumé

L'article considére la théorie de 1’art en Italie autour de 1600, vue comme réflexion sur la
“fin de I’art”. Le théoricien le plus important dans le cadre de ce courant de pensées est le
Milanais Gian Paolo Lomazzo (1538-1600). Ses écrits, considérés dans leur ensemble, ne
sont qu’une récupération de la théorie artistique de |’ancienne ars memorativa et
combinatoria, qui vivait au XVI°siécle sa grande et définitive éclosion. Ils sont aussi le
symptome d’une crise de I’art se manifestant, cette fois-ci, sur le plan de la tentation
théorique, systématisante et totalisante.

Le but de Lomazzo est d’offrir aux peintres un grand appareil imaginatif, permettant
de combiner les solutions artistiques les plus valables en vue de créer I’oeuvre parfaite.
Cette quéte de la perfection ne devient compréhensible qu’intégrée a une vision de
I’histoire, dont les pensées utopiques et eschatologiques constituent une partie importante.
Pour Lomazzo, I’art ancien est mort avec le déplacement du centre de I’Empire par
Constantin le Grand et renait avec la Restauration de Maximilien I*" et de Charles Quint. A
I’instar des humanistes et des prophétes, qui voyaient dans la figure de Charles Quint un
nouveau Charlemagne ouvrant le Reégne Millénaire, fondé sur la paix universelle,
'unification des langues, la concorde des religions, Lomazzo semble avoir congu son
imaginaire Temple de la Peinture (1590) comme un édifice de la concorde universelle,
réalisable uniquement dans ce qu’il appelle “le doux dge éternellement présent”.

98 Ebenda, S. 154.

935






	Ars ultima : Bemerkungen zur Kunsttheorie des Manierismus

