
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 20

Artikel: Ars ultima : Bemerkungen zur Kunsttheorie des Manierismus

Autor: Stoichita, Victor I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Victor I. Stoichita

ARS ULTIMA.

BEMERKUNGEN ZUR KUNSTTHEORIE DES MANIERISMUS.

Für Vasari beginnt die Geschichte der Kunst mit Cimabue und endet mit
Michelangelo. Unter den Kunsttheoretikem der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts, die sich unweigerlich mit Vasaris Auffassung auseinandersetzen

mußten, ist Gian Paolo Lomazzo derjenige, der ihm die kühnste Erwiderung
entgegenzusetzen versucht. Lomazzo, Verfasser des umfangreichen Trattato
dell'arte dellapittura (Mailand, 1584)' und der hermetischen Schrift: Idea
del Tempio della Pittura (Mailand, 1590)2, findet nämlich, daß die Kunst
eigentlich erst mit Michelangelo und dessen Generation beginnt. Das
Wissen um die Gestaltung von Bildern - behauptet Lomazzo -, deren

Geheimnis die Künstler der Antike kannten, sei für lange Zeit in Vergessenheit

geraten und erst von einigen 'modernen' Künstlern wiederentdeckt:

è stata gran tempo perduta e ritornata a nascere in alcuni pochi moderni, si come
in Leonardo, nel Buonarroto, in Raffaello e in Gaudenzio3.

Und:

.da allora in qua [das heißt seit der Zeit Konstantins des Großen] sino al tempo
di Michel Angelo Buonarroti, tutte le arti giacquero come sepolte'4.

Oder:

l'arte della pittura [...] giacque estinta e come sepolta dal tempo del Magno
Constantino imperatore, sino ai tempi de Massimiliano e di Carlo Quinto
imperatore5.

1 G.P. Lomazzo, Tratalto dell'arte della pittura (1584), in Scritti sulle arti, hrsg. R.P.

Ciardi, Florenz, 1974, Bd. II.
2 Zu dieser Arbeit wurde die von R. Klein betreute Ausgabe benutzt: G.P. Lomazzo,

Idea del Tempio della Pittura, Florenz, 1974 (I. Bd. Text, II. Bd. Kommentar).
3 G. P. Lomazzo, Idea del Tempio.Kap. 33.

4 Ebenda, Kap. 4.

5 Ebenda, Kap. 9.

71



Das Paradoxon dieser Behauptungen und zugleich ihre wahre Bedeutung
haben bisher zu wenig Beachtung gefunden. Wenn Lomazzo mit über
zwei Jahrhunderten künstlerischer Entwicklung (also der ganzen Renaissance

vor Michelangelo) tabula rasa macht6, beweist dies, daß sein besonderes

Interesse nicht wie Vasaris dem geschichtlichen Vorgang gilt. Vasaris

Vite können als Geschichte der Angleichung der Kunst an das naturhaft
Gegebene7 gelesen werden. Lomazzos Augenmerk richtet sich nicht auf
die Geschichte der Kunst als Entwicklungsprozeß, ihn interessiert nicht
die Kunstgeschichte, sondern die Kunst. Deshalb kann den oben angeführten

Aussagen keinesfalls die Vermutung entnommen werden, daß für ihn
die Geschichte der Kunst erst mit Michelangelo beginne, so wie für Vasari

mit Cimabue. Nach Lomazzos Auffassung kann von Kunst überhaupt erst
dann die Rede sein, wenn die künstlerische Sprache von der 'Natur'
unabhängig und eigenständig geworden ist8

Das Paradigma der Antike erhält bei Lomazzo eine ganz eigentümliche

Deutung: die Antike - schreibt er9 - war das goldene Zeitalter, in dem
Maler und Bildhauer die Kunst verstanden, di comporre nella mente ed

idea cid che disegnavano di fare. Deshalb kann Gleichwertiges nur in
einem neuen goldenen Zeitalter entstehen, als welches Lomazzo das

Cinquecento betrachtet, eine Epoche, in der die Kunst vor allem cosa mentale,

concetto, idea war.
In der Einleitung zu seinem Trattato wird die Ablehnung einer

historisierenden Denkweise deutlich ausgesprochen:

6 Die Bemerkung ist nur berechtigt, insofern sie sich auf Idea del Tempio délia Pittura
bezieht. Lomazzo mangelt es nicht völlig an Interesse für die frühere Kunst. In
Trattato, Rime und in Libro dei sogni werden Künstler wie Cimabue, Giotto, Andrino
di Edesia, Ambrogio Lorenzetti, Masaccio, als Erneuerer der Kunst erwähnt. Vgl.
Trattato, S. 40; Libro dei Sogni, in Scritti sulle arti, Bd. I, S. 88, 98f; Rime di G.Paolo
Lomazzo con la vita dell'autore descritta da lui in rime sciolte, Milano, 1587, S. 424.
Seine Ansicht über Michelangelo als Erneuerer befindet sich ebenfalls in Libro dei
Sogni, S. 157.

7 Vgl. J. Rouchette, La Renaissance que nous a léguée Vasari, Paris, 1959, S. 73 ff, und
H. Belting, "Vasari und die Folgen. Die Geschichte der Kunst als Prozeß?", in Das
Ende der Kunstgeschichte?, München, 1983, S. 63ff.

8 Vasari vermerkt, daß bei den Vertretern der 'dritten Manier' die Natur durch die Kunst
'überwunden' wird. Vgl. Le vite dei più eccellenti pittori, scultori et architettori
italiani, hrsg. G. Milanesi, Florenz, 1878-85, Bd. IV, S. 10 (Leonardo), 12 (Raffael),
3125 (Raffael, Michelangelo) und Bd. VII, S. 270 (Michelangelo), S. 448 (Tizian).
Anscheinend hat dieser Abschnitt der künstlerischen Entwicklung Lomazzos
Aufmerksamkeit am meisten gefesselt.

9 G. P. Lomazzo, Trattato, S. 414.

72



...non deve l'inteletto nostro cominciare ad intendere le cose con l'ordine de la

natura, poiché non puô comprendere tutti i particolari i quali sono infiniti, ma
deve cominciare con l'ordine délia dottrina, del quale lo inteletto nostro è capace
perché quest'ordine procédé de le cose universali a le particolari [...]; per questo
io seguirô il precetto di Orazio che ci ammonisce a non cominciare l'historia de

la guerra di Troia con le due uova di Leda 10.

Der diachronischen Betrachtungsweise Vasaris (l'ordine de la natura)
setzt Lomazzo eine ausdrücklich synchronistische entgegen (ordine de la
dottrina). Dies ist aber nur im Rahmen einer Geschichtsphilosophie möglich,

die auch den Glauben einschließt, daß die Zeit dazu erfüllt sei.

Die Kunst starb ab, meint Lomazzo, sobald Konstantin der Große"
den Mittelpunkt des Reiches aus dem Abendland weg nach Osten verlegte,
und sie feiert ihre Auferstehung mit der renovatio Imperii durch Maximilian

I. und Karl V. Mit Kaiser Konstantin ging ein goldenes Zeitalter zu
Ende, mit Karl V. beginnt ein neues. Die Idee vom Weltreich, ohne die der
Sinn des von Lomazzo ersonnenen 'Tempels der Malerei' nicht erfaßt
werden kann, ist zugleich auch eine eschatologische Idee. Der weltweite
Friede, die Vereinheitlichung der Sprachen, die zur Ubereinstimmung
gelangten Religionen, all dies gehört zum geistigen Ambiente, in dem der
Gedanke des bevorstehenden 'Reiches' aufkommen und sich entfalten
konnte. Kaiser Karl V. wird als neuer Karl der Große betrachtet, der das

Tausendjährige Reich begründet, und demgemäß in Versen von apokalyptischer

Inspiration verherrlicht (E vuol che sotto a quest'imperatore / Solo

un ovile sia, solo un pastore)]2 oder im Stile Vergils besungen wird
(Augustus Caesar Genus Aurea Condit Saecula)]3.

Egidio da Viterbo, der die Deutung der Geschichte und der Kabbala
miteinander verflicht, sieht in Karl V. einen 'princeps missus a caelo' und
einen neuen David, einen neuen Salomon und Cyrus14. Damit befinden wir

10 Ebenda, S. 22f.
11 "...il nobil Constantino / Lassando afflitta iItalia e diserta / Portö à Bizanzio de

l'impero il scagno" (G.P. Lomazzo, Rime, S. 213). Ein auch von Vasari ausgedrückter
Gedanke, doch erst in der Ausgabe im Jahre 1568 der Vite (Vorwort zum ersten Teil).

12 Ariosto, Orlando furioso, XV, 25-26. Vgl. dazu auch den Kommentar von F.A. Yates,

Astraea: The Imperial Theme in the Sixteenth Century, London, 1975, S. 26.
13 Vergil, Äneis, VI, 793. Vgl. auch Th. Puttfarken: "The Golden Age and Justice in

Sixteenth Century Florentine Political Thought and Imagery: Observations on the

pictures by Jacopo Zucchi", in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 43,

1980, S. 139ff.
14 Zu dem geschichtlichen Denken des Egidio da Viterbo s. insbesondere J.W. O'Malley,

Giles of Viterbo on Church Reform: A Study in Renaissance Thought, Leiden, 1968

und ders., Rome and Renaissance. Studies in Culture and Religions, London, 1981.

73



uns nicht mehr in einer Zeit der Erwartung, sondern in einer der Gewißheit.

Das goldene Zeitalter hat begonnen15. Seine drei Hauptmerkmale
sind: plenitudo temporis, plenitudo gentium und - ein Aspekt, für den

Lomazzo empfänglich sein mußte -plenitudo doctrinae16. Es ist also nicht
erstaunlich, daß Lomazzo selbst in seinem Gedichtband {Rime, Mailand,
1587) die Epoche Karls V. folgendermaßen erwähnt:

[...] l'istessa età dolce présente
Ne la quai Carlo Quinto da demente
Fù coronato [...]17.

Die große Abhandlung Trattato dell'arte délia pittura (1584) ist dem
Fürsten Emmanuel von Savoyen gewidmet. Idea del Tempio délia Pittura,
eine Schrift von viel geringerem Umfang, wahrscheinlich im Jahre 1583

entworfen18, doch erst 1590 veröffentlicht, trägt eine Widmung an Philipp II.

15 Schechina, Titel des wichtigsten Traktates mystischer Geschichtsphilosophie im 16.

Jh. (von Egidius da Viterbo), ist ein aus der Kabbala übernommener Terminus, der
etwa 'Gegenwart des Reiches Gottes' bedeutet. Vgl. dazu Fr. Secret, "Le symbolisme
de la kabbale chrétienne dans la 'Schechina' de Egidio da Viterbo", in Umanesimo e

Simbolismo, Padua, 1958, S. 131-154 (insbesondere S. 139-142) und G. Scholem,
"Schechina, das passivweibliche Moment in der Gottheit", jetzt in Von der mystischen
Gestalt der Gottheit, Frankfurt a.M., 1977, S. 135-191. Zum Thema der 'Gewißheit',
die zu einem gegebenen Zeitpunkt die 'Erwartung' des goldenen Zeitalters ersetzt, s.

E. Garin, "L'attesa dell'età nuova e la Renovatio', in L'attesa dell'età nuova nella
spiritualità della fine del Medioevo, Todi, 1962, S. 139-142.

16 Egidio da Viterbo, Schechina, I. 183.

17 G.P. Lomazzo, Rime, S. 301. Andere, dem Kaiser gewidmete Gedichte befinden sich
auf den S. 287 und 418. Die Kaiseridee erscheint mit all ihren auf das 'Millenium'
bezogenen Implikationen auch in Rime degli Academici Occulti con le loro imprese e

discorsi, Brescia, 1568, S. 38. Wie sich die prophetische und eschatologische
Stimmung konkret auf das geschichtliche Geschehen ausgewirkt hat, zeigt M. Reeves,
"Joachimist Influence on the Idea of the Last World Emperor", in Traditio, XVII
(1961), S. 323-370 (zu Maximilian I. S. 342-344; zu Karl V. S. 353.357).

18 Vgl. R. Klein (wie Anm. 1), Bd. II, S. 477ff. Im Kontext der prophetischen und

eschatologischen Strömung gewinnen das Datum der Abfassung von Idea... und das

der Veröffentlichung des Trattato eine besondere Bedeutung. Im Jahr 1583 (1584)
fand, den Voraussagen gemäß, eine Konjunktion zwischen Satum und Jupiter im
Zeichen des Widders statt: Ein entscheidendes Jahr der Wende, die von den Ereignissen

des beginnenden Jahrhunderts bereits vorbereitet seien (vgl. G. Postel, Le Trésor
des prophéties de l'univers, hrsg. Fr. Secret, Den Haag, 1969, S. 39, 56, 57). Guy Le
Fèvre de La Boderie, ein Schüler Posteis, meint: "selon les meilleures chronologies,
nous sommes au sixième millénaire. Il ne manque que quatre cents ans pour le

parfaire, et c'est en 1583 que se fera la septième grande conjonction. Aussi voyons-
nous l'Esprit de Dieu se répandre sur ses servants et ses servantes: arts et disciplines
ont atteint leur sommet, nous avons appris toutes les langues étrangères, et ce n'est

74



von Spanien. Das umgekehrte Verhältnis zwischen dem Umfang der Werke
und dem Rang derer, denen sie gewidmet sind, kann zu Überlegungen

anregen. Eine aufmerksame Lektüre der Texte läßt aber deutlich erkennen,
daß die eschatologische und esoterische Thematik, die im Traktat nur
angedeutet ist, in Idea del Tempio eine Erweiterung und Verdichtung
erfährt19. Dieser Tempel der Malerei, den Lomazzo sich ausdachte, ist ein
Gebäude, das nur in einem goldenen Zeitalter vorstellbar ist, und für ein
solches bürgte nur Philipp II., Nachfolger Karls V.20.

Der Tempel ist ein Bild des Kosmos: er ruht auf sieben Säulen in
quella guisa che questo mondo è retto e governato da sette pianeti21. Jede

Säule personifiziert einen großen Künstler, dem der Titel governatore
dell'arte gebührt: Michelangelo, Gaudenzio Ferrari, Polidoro da Caravag-
gio, Leonardo, Raffael, Mantegna, Tizian. Jedem governatore entspricht
ein Planet (dem Michelangelo Saturn, dem Ferrari Jupiter, dem Polidoro
Mars, dem Leonardo die Sonne, Raffael Venus, Mantegna Merkur, Tizian
der Mond)22, je ein Metall (Blei, Bronze, Eisen, Gold, Kupfer, Quecksil-

pas en vain que le Roi très chrétien vient d'instituer l'ordre du Saint-Esprit." Ich
übernehme das Zitat von Fr. Secret, L'Esotérisme de Guy Le Fèvre de la Boderie,
Genf, 1967, S. 61. Zu den mutmaßlichen Kontakten zwischen Lomazzo und Posteis
Denken sowie den Postelschen Kreisen s. weiter unten, Anm. 79.

19 Zu dem Verhältnis zwischen den zwei Schriften Lomazzos vgl. R. Klein, La Forme et

l'intelligible, Paris, 1970 (und freilich auch seinen Kommentar zu der Ausgabe von
1974 der Idea...)-, G.M. Ackermann, "Lomazzos Treatise on Painting", in The Art
Bulletin, XLIX (1967) S. 317ff. und The Structure ofLomazzo's Treatise on Painting,
(Ph.Diss.), Michigan, 1968, S. 254 ff; R.P. Ciardi, "Struttura e significato delle opere
teoriche del Lomazzo", in Critica d'arte, XII (1965) S. 20ff und XIII (1966) S. 37 ff;
sowie ders., Introduzione zu Lomazzo, Scritti..., S. LXff.

20 In Idea..., Kap. III greift Lomazzo das vasarische Motiv des Zusammenhangs zwi¬
schen der Vervollkommnung der Kunst und ihrer Dekadenz wieder auf. Daß dieser

'pessimistische' Passus in dem Kapitel steht, in dem Lomazzo sich mit der discrezione
befaßt, einer Eigenschaft, deren Betonung so charakteristisch für ihn ist, und der er
die Fähigkeit zuschreibt, die Elemente der traditionellen figurativen Grammatik der
Malerei zu vereinen und in Einklang zu bringen, ist eine Tatsache, die bezeugt, daß er
die Konstruktion seines 'Tempels' als eine Gewähr für die 'Rettung' der Kunst
betrachtete.

21 Die Beschreibung des Tempels ist in Idea..., IX zu finden.
22 Durch Mantegnas Einreihen unter die sieben, 'Herrscher' erhoben sich ohne Zweifel

Probleme. Er war der einzige unter den sieben der nicht zur Generation 'der dritten
Manier' gehörte. Entscheidend für die Verleihung dieses Ranges unter den Künstlern
war vermutlich die Lehre der planetarischen Eigenschaften als solche. Lomazzo
benötigte einen Künstler, der den merkurischen Charakter (das Hermetische, dem bei

Mantegna die Vorliebe für Archäologie entspricht) mit dem Wissen um die perspektivische

Zeichnung vereint.

75



ber, Silber) und je ein symbolisches Wesen (Drache, Adler, Pferd, Löwe,
Mensch, Schlange, Stier), außerdem je ein Weiser und Künstler der Antike
und je ein Dichter. Die sieben Herrscher verkörpern die Vollkommenheit
eines Teilaspektes oder Bestandteiles der Kunst: Michelangelo die Proportion,

Ferrari die Bewegung, Polidoro die Form (im Sinne von ikono-
graphischer Gestaltgebung), Leonardo das Licht, Raffael die Komposition,

Tizian die Farbe, Mantegna die Perspektive. Diese Elemente der
Kunst und die ihnen untergeordneten Kategorien, in die sie sich gliedern
lassen, bilden die Mauern und das Gewölbe des Tempels. Den Fußboden
stellt die discrezione dar, worunter man Urteilsfähigkeit, Einsicht, etwa
auch Mäßigung und Gespür für das Richtige zu verstehen hat, eine Eigenschaft,

die die Vereinheitlichung und Harmonie aller 'Bestandteile'
gewährleisten soll. Die Laterne, durch welche das Licht in den ganzen
Tempel eindringt, ist der Sitz der 'Idee'. Lomazzo versäumt nicht zu

erwähnen, daß es sich um ein imaginäres Gebäude handelt, um ein inneres

Bild, nur für Auserwählte sichtbar:

[...] se ben cosi chiaro e luminoso, non puô esser veduto, se non se da chi è

dotato di quel dono divino che accompagna solo quelli che sono nati con
quest'arte, cioè che non l'hanno co'l studio solo acquistata, ma che ne furono
dalla istessa natura segnalatamente privilegiati23.

Ohne Zweifel könnte man weitläufig über die Quellen dieser
Tempelarchitektur diskutieren; in Betracht zu ziehen sind hauptsächlich der
enzyklopädische Geist des Mittelalters, das Motiv der 'sieben freien Künste',
die sieben Kardinaltugenden, die sieben Gaben des Heiligen Geistes, die
sieben Säulen des Domus Sapientiae in den Sprüchen Salomonis (9. Kap.
1 das klassische Motiv der Reihe großer Männer (die viri illustres), die
Lehre vom hermetischen Ursprung der sieben Herrscher (Planeten), welche

die Kohäsion des Universums sichern, all dies dürfte wohl einiges zu
der Konzeption des Tempels beigetragen haben. Lomazzo gibt aber nur
eine einzige Quelle an: Idea del Teatro von Giulio Camillo:

imitarô in ciô Giulio Camillo nella idea del suo teatro, ancora che troppo umile e

rozza sia questa mia fabrica24.

Giulio Camillos 'Theater' war eine weitläufige mnemotechnische
Konstruktion, zu deren Gestaltung die Kabbala, hermetische Lehren, die von

23 G.P. Lomazzo, Idea..., IX.
24 Ebenda.

76



Raimundus Lullus stammende ars inveniendi und die ars memoriae der
Rhetorik miteinander verflochten worden waren. Der Verfasser knüpft an
die traditionelle Vorliebe der Renaissance für Zusammenfassungen de

omni scibili an, in der Absicht, einen Schlüssel zur 'wahren Weisheit'
{vera sapientia) darzubieten. Wesentlich in dem Gefüge seines 'Theaters'
ist die Neuordnung der Wirklichkeit in Ubereinstimmung mit den
hermetisch-kabbalistischen Prinzipien. Zur Erläuterung seines Gebäudes bedient
sich Camillo der Metapher des Waldes, den man vor lauter Bäumen nicht
sieht. Nur wenn man aus dem Wald heraustritt {il bosco è questo nostro
mondo inferiore) und ihn von einer Anhöhe herab betrachtet {il colle è il
supra-celeste mondo), kann man den Sinn der Wirklichkeit erfassen25.

Schon der Titel der Schrift, in der Camillo seine Erfindung beschreibt,
muß der damals noch empfundenen Etymologie gemäß gedeutet werden.
Das Wort Idea wurde in dem Sinne gebraucht, den Vitruv ihm verlieh,
nämlich species dispositionis quae grece dicuntur ideai26, somit war Idee
soviel wie 'Schema', 'Muster', 'Modell', 'Urbild'. 'Theater' aber war für
das ganze 16. Jahrhundert und das folgende soviel wie 'Welt', das Schauspiel

des Universums. Idea del Teatro könnte also durch 'Vorbildliches
Modell des kosmischen Schauspiels'27 wiedergegeben werden. Ein
Zeitgenosse, der das aus Holz angefertigte Modell des Theaters gesehen hat,
nennt es 'einen künstlichen Verstand'28. Das Modell war für König Franz I.
von Frankreich bestimmt, wurde aber nie fertig. Es ist durchaus denkbar,
daß die Auffassung Camillos pro-dynastische Akzente erkennen ließ (so
wie das später auch bei Lomazzo der Fall sein sollte). Als Instrument zur
Ergründung der Geheimnisse der Welt mußte das 'Theater' einem König
zur Verfügung gestellt werden29. Nachdem es Camillo mißlungen war,
Franz I. für sein Projekt zu gewinnen, bietet er seine Erfindung Alfonso
d'Avalos, dem spanischen Statthalter von Mailand, an.

25 G. Camillo, Idea del Teatro, Florenz, 1550, S. 1 lf.
26 Vitruv, 1,2.
27 Vgl. G. Stabile, "Giulio Camillo, detto Delminio", in Dizionario biografico degli

Italiani, Roma, 1974, S. 226ff.
28 V. Zwichern in einem Brief an Erasmus. Vgl. Fr. A. Yates, The Art of Memory,

London, 1966, S. 123.

29 Die Zeitgenossen bezeichneten es als Theatrum Regium (so Flaminius: De imitatione,
II 31, zitiert von G.G. Liruti, Notizie delle vite ed opere [...] da letterari del Friuli,
Venedig, 1760, Bd. III S. 125). Den dynastenfreundlichen Charakter von Camillos
Erfindung unterstreicht auch R. Bernheimer, "Theatrum Mundi", in The Art Bulletin,
XXVIII (1956) S. 228ff.

77



Wie Salomonis 'Haus der Weisheit' stützte sich auch Camillos Gebäude

auf sieben Säulen und bestand aus sieben stufenförmig ansteigenden
Flächen (wie die Sitzreihen eines Amphitheaters), die von sieben strahlenförmig

angelegten Korridoren durchschnitten wurden; diese entsprachen
den Planeten. Der Platz des Zuschauers war nicht im Saal, sondern auf der

Bühne, von wo aus er das Gebäude überblicken konnte, um das Schauspiel
der Welt zu beobachten. Darin kreuzten sich die Ordnung einer astralen

Symbolik, - die Korridore -, und die Ordnung einer mythologischen
Symbolik, - die Stufen. Das allmähliche Zusammentreffen der astrologischen

Motive mit den verschiedenartigen Folgen von Sinnbildern und

Figuren zeitigte immer neue kombinatorische Variationen. Dieser symbolische

Mikrokosmos sollte alle möglichen Erscheinungen der wirklichen
Welt enthalten, die hier in einer vollkommen geordneten Darstellung
vereint waren. Es war eine Welt von Zeichen, die idealiter ein Spiegelbild
der Welt der Dinge sein wollte. Wichtig ist aber, daß Camillos Mikrokosmos

in Wirklichkeit eine Welt von Bildern war. Durch sein Verfahren
erhob er eigentlich das mnemotechnische System der Rhetorik per lochi et

immagini zur n-ten Potenz. Die Kunsttheorie machte sich Camillos 'Erfindung'

unverzüglich zu eigen, zumindest teilweise. Übrigens sollte er selbst
den Malern und Bildhauern dazu raten, ein in sieben Teile gegliedertes
Traktat der bildenden Künste zu verfassen30. Nicht nur Lomazzos Trattato
dell'Arte della Pittura, diviso in VII libri, ne quali si contiene tutta la
Teoria e la Prattica d'essa Pittura, sondern auch die sieben Bücher über
Architektur von Sebastiano Serlio haben vermutlich hierin ihren
Ausgangspunkt31.

Giulio Camillo zeigt auf, welchen Sinn und Zweck solche Traktate
haben:

[...] nessuna di queste [arti] giunse alla sua sommità, perché alcun Pittore e

Scultore del suo ingegno si contentasse, o perché volendo lasciare alcuna opera
perfetta, esso pigliasse la similitudine solamente di alcune particolari persone,
perché i cieli non diedero mai ad alcun individuo tutte le perfezioni32.

Sieht man in dieser Aufforderung Camillos den Ursprung von Lomazzos

Unterfangen, so kann man in ihr auch eine Erklärung dafür finden, daß die

Grundlage, auf der Lomazzo sein theoretisches Baugerüst errichtet, anders

geartet ist als die von Vasaris Vite.

30 G. Camillo, Opere, Venedig, 1584, S. 223ff.
31 Vgl. L. Olivato, "Per il Serlio a Venezia: documenti nuovi e documenti rivisitati", in

Arte Veneta, XXV 1971 S. 284f.
32 Opere, S. 218.

78



Für Vasari ist die geschichtliche Entwicklung der Künste ein
Fortschreiten zur Vollkommenheit33. Die drei 'Altersstufen der Künste', denen

'drei Manieren' entsprechen, sind Stufen der Vervollkommnung:

[...] nella prima e più antica si sia veduto queste tre arti essere state molto
lontane da la loro perfezione [...]. Nella seconda poi si veggono manifesto esser
le eose migliorate assai [...]. Ma ehi ardirà di dire in quel tempo esser si trovato
uno in ogni eosa perfetta? Questa lode, certo è, tocca alla terza età, nella qual mi

par poter dir sicuramente che l'arte abbia fatto quello che ad una imitatrice délia
natura è lecito poter fare, e che ella sia salita tanto in alto, che più presto si abbia

a temere del calare abasso che sperare oggimai più augumento34.

Michelangelo, der sowohl die Natur als auch die Antike überflügelte, hat
eine schwindelerregende Höhe erreicht35. Laut Vasari ist die in der 'dritten
Manier' erreichte Vollkommenheit größtenteils einem Prozeß der selectio
und combinatio zu verdanken, wie Zeuxis sie praktizierte; einer von
Plinius36 niedergeschriebenen und dann von fast allen Theoretikern der
Renaissance37 immer wieder aufgetischten Anekdote gemäß habe dieser
fünf verschiedene Modelle betrachtet, um Teile von ihnen zu einem
vollkommenen Bildnis zusammenzustellen:

La maniera venne poi la più bella dall'aver messo in uso il fréquente ritrarre le

cose più belle, e da quel più belle, o mani o teste o corpi o gambe, aggiungerle
insieme e fare una figura di tutte quelle bellezze che si poteva, e metterla in uso
in ogni opera per tutte le figure, che per questo si dice esser bella maniera38.

Lommazzos Ansicht nach brauchen diese selectio und combinatio sich
nicht auf den Gegenstand der Darstellung, das Modell, zu beziehen. Er
geht vom ersten Teil der Behauptung Camillos aus:

nessuna di queste [arti] giunse alla sua sommità, perché alcun pittore o scultore
del suo ingegno si contentasse...

Die 'Auswahl' und die 'Kombination' wären somit Probleme, die sich
ausschließlich auf die Ausdrucksweise der Kunst beziehen. Lomazzo wird

33 Vgl. H. Belting, "Vasari und die Folgen...", S. 68ff.
34 Proemio zum zweiten Teil der Vite.
35 Ebenda.
36 Nat. Hist., XXXV, 36,4.
37 Vgl. E. Panofsky, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie,

Leipzig-Berlin, 1924, S. 33ff.
38 Proemio zum dritten Teil der Vite.

79



sich aber sogleich der Gefahr bewußt, die eine solche Auffassung in sich

birgt, nämlich die des Eklektizismus, und so warnt er davor:

non fare come certi pittori, che rubano una mano del Mosè di Michelangelo, un

panno d'una stampa, un piede d'Apolline, una testa di Venere, cose impossibili
che convengano tutte insieme...39.

Seine eigene Kombinatorik ist eine Umkehrung des Topos von Zeuxis'
Jungfrauen (den Vasari noch akzeptierte). Der Vorgang der Selektion und
Kombination betrifft die verschiedenen Elemente der künstlerischen Sprache.

Lomazzos Interesse gilt nicht der 'Ordnung der Natur', sondern der

'Ordnung der Lehre' (l'ordine della dottrina). Die Synthese, die er
vorschlägt, folgt der Theorie der electiones, wie sie im hermetisch angehauchten

Piatonismus zu finden ist.
Keiner der sieben 'Herrscher' der Malerei weist nur eine einzige

Ausdrucksweise vor. Mit andern Worten: Michelangelos Kunst besteht
ebenso wenig ganz aus Proportion wie die Leonardos gänzlich aus Licht.
Es handelt sich um vorherrschende Eigenschaften, die dem vorherrschenden

Einfluß eines Planeten entsprechen, mit allen Konsequenzen, die sich
daraus ergeben. Lomazzo träumt von einem vollkommenen Maler, der jede
Manier beherrscht und die verschiedenen Malweisen, vielfach kombiniert,
je nach den vom Sujet gestellten Anforderungen anzuwenden vermag:

Se ben ciascuno dei governatori ha la sua propria maniera che corrisponde alla
natura del pianeta al quale l'abbiamo paragonato e sottoposto, tutta via ha

partecipato anco della maniera dell'altro, chi più e chi meno [...] acciochè si

sappia corne tanti generi si hanno da ritirare ad uno solo, e chi in questo consiste
tutta la somma dell'opera40.

Das 'Gesamtkunstwerk', von dem Lomazzo träumt, schwebt ihm in zwei
Hypothesen vor. Die eine bleibt einer ziemlich traditionellen Auffassung
treu; es handelt sich um ein vollkommenes Gemälde, Adam und Eva
vorstellend, das in der Zeichnung die Vorzüge Michelangelos und Raffaels, in
der Farbgebung die Tizians und Coreggios kumulieren würde41. Und das

39 G. P. Lomazzo, Trattato..., S. 249.
40 G. P. Lomazzo, Idea.., X.
41 In seinem Dialogo di Pittura, Venedig, 1548, spricht Paolo Pino bereits vom vollkom¬

menen Künstler, einem 'wahren Gott der Malerei', der Michelangelos Zeichenkunst
mit Tizians Farbgebung vereinen würde. Die ideale Malerei, wie Lomazzo sie

vorstellte, wurde im akademischen Milieu des folgenden Jahrhunderts zu einem
vieldiskutierten Thema. Dazu und zum Problem des Eklektizismus im allgemeinen, das wir

80



wäre freilich nicht alles. Ein solches Gemälde wäre die Folge einer
Konjunktion von Saturn mit Venus und dem Mond, somit eines Zusammenwirkens

der Stemzeichen Drache, Mensch und Stier, der Einflüsse von Blei,
Kupfer und Silber. Es wäre also eine Art 'Legierung', welche, dem Glauben

gemäß, daß ein Kunstwerk in der Art eines Talismans wirksam ist42,

die vereinten Kräfte der Stemzeichen, unter deren Einwirkung es zustande

kam, in sich enthalten würde43.

Die zweite Erscheinungsform des 'totalen Kunstwerkes' hat in
Lomazzos Vorstellung vielfältige Implikationen und ist von weit größerer
Komplexität. Im Vorwort zum Trattato versichert er, daß in questi sei libri,
si contenga tutta la perfezione deII'arte44. Eine Behauptung, die man als

beiläufig und unbedeutend betrachten könnte, wenn sie in Idea del Tempio
délia Pittura nicht wiederaufgenommen und mit größerem Nachdruck
formuliert worden wäre:

Trattandosi in quest'opera [d.h. im Trattato] di tutte le parti che sono necessarie

convenientemente a queste due arti [Malerei und Bildhauerei] e quelle che hanno

dipendenza da loro, a ragion ella si puö chiamar una figura che contiene in sé

tutte le figure e una pittura delle pitture45.

Diese 'Malerei der Malereien' ist das Traktat selbst.

In diesem Sinne könnte die viel diskutierte Beziehung zwischen Trattato
und Idea46 mit größerer Klarheit bestimmt werden: so wie in Camillos Idea

hier nur flüchtig erwähnen können, vgl. D. Mahon, Studies in Seicento Art Theory,
London, 1947, S. 120ff; ders., "Ecclecticism and the Caracci; Further Reflections on
the Validity of a Label", in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, XVI
(1953) S. 303-341 und R. Klein in seinem Kommentar zu Idea., Bd. II, S. 690ff. Siehe

auch: M. Kemp, The Science ofArt. Optical Themes in Western Art from Brunelleschi
to Seurat, New Häven/London, 1990, S. 269-272.

42 Auf diese Frage werden wir andernorts zurückkommen.
43 Es soll nicht wundernehmen, daß in diesem Beispiel nicht alle sieben 'Herrscher der

Kunst' in die 'Kombination' einbezogen werden. Nach dem zur Renaissance-Zeit
meistverbreiteten Lehrbuch der talismanischen Magie, dem sogenannten Picatrix,
würde das Zusammenwirken von vier Zeichen hinreichen, um eine 'vollkommene
Natur' hervorzubringen. Vgl. Picatrix, Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti,
Hrsg. H. Ritter und M. Plessner, London, 1962, S. 202.

44 G.R Lomazzo, Trattato, S.24. Es ist bedeutungsvoll, daß gerade das siebente, von

Ikonographie handelnde Buch des Traktates als eine Art Anhang betrachtet wird (s.

Ebenda).
45 G.R Lomazzo, Idea..., V. Zu diesem Passus s. auch Kommentar Bd. II, S. 483 und 644.

46 S. weiter oben, Anm. 19.

81



del Teatro, muß auch hier L'idea im Geiste Vitruvs wiedergegeben werden,

also sollte der Titel in der Ubersetzung 'Modell des Tempels der
Malerei' lauten. Der Tempel der Malerei ist das einzige - freilich rein
innerliche - Bild, in dem alle sieben 'Herrscher der Kunst' mit allen
Punkten der oben erwähnten Disposition verknüpft erscheinen, so daß alle

Kombinationsmöglichkeiten erschöpft werden; es geht eigentlich um ein

Super-Gemälde, das übrigens einige der Konnotationen jenerfigura mundi,
die Ficino in De Vita coelitus comparanda47 beschreibt übernimmt. Als
Gegenstand der Meditation ist das Bild nur den Erwählten zugänglich.
Lomazzo wird nicht müde, dies wiederholt zu betonen:

a questi soli, e non ad altri, sarà concesso nel contemplare quest'idea del mio
tempio l'intendere perfettamente tutta 1'arte [...]48.

Es wäre vielleicht angebracht, diesen Punkt etwas eingehender zu behandeln,

und zu beschreiben, wie diese 'Figur der Figuren' gestaltet ist. Das

Tempelgebäude, das auf den sieben Säulen der 'Herrscher' ruht, umfaßt
alle 'Bestandteile der Malerei'. Lomazzos Gliederung geht bis ins Einzelne,

er verfolgt die Verästelungen in allen Nuancen mit fast manischer

Sorgfalt; so kann die Proportion 'gerade, ungerade, gebrochen, vielfältig'
sein, die vielfältige zerfällt wiederum in eine doppelte, dreifache,
vierfache...49. Jede Abteilung hat ihre Unterabteilungen. Das Ganze ähnelt dem

mittelalterlichen Baum der Wissenschaften, einer riesenhaften Topik - es

ist eine Grammatik der Malerei. Was uns hier insbesondere interessiert, ist
die Bedeutung, die Lomazzos imaginäres Bauwerk im Kontext der Epoche

gewinnt.
Der Zweck seines 'Tempels' ist zu zeigen come possano i pittori

rappresentare tutte le cose50, so wie Giulio Camillos 'Theater' den Zweck
verfolgte, aufzuzeigen wie

per lochi e immagini dovevan essere disposti tutti quei luoghi che possano
bastare a tenere a mente e ministrar tutti gli umani concetti, tutte le cose che sono
in tutto il mondo51.

47 M. Ficino, Opera omnia, Basel, 1576, S. 555. Vgl. auch A. Chastel, Marsil Ficin et

l'art, Genève-Lille, 1954, S. 95 und Fr. A. Yates, Giordano Bruno and the Hermetic
Tradition, London-Chicago, 1964, S. 89ff.

48 G.P. Lomazzo, Idea XVII.
49 G.P. Lomazzo, Idea..., XIX.
50 G.P. Lomazzo, Idea V.

51 G. Camillo, Opere, II, S. 212.

82



Es ist aufschlußreich zu erforschen, was Lomazzo unter tutte le cose -
diesen - einstweilig - allgemeinen Gegenstand der Darstellung, verstand.
Wenn man seine Schriften durchliest, wird man gewahr, daß er nicht
imstande ist, eine genaue Definition des Objektes, sei sie auch nur traditioneller

Art, zu formulieren. Deshalb nimmt er seine Zuflucht zu mehr oder

weniger kohärenten Aufzählungen. In dem Kapitel Deila via generale di
formare cid che vuole il pittore zum Beispiel erklärt er:

Ho proposto in questo capitolo di passar dalla particolare alla generale via che si

ha da tenere per intendere e sapere dar forma, o figura, e tutto quello che la mente

umana puô capire per Ii tre mondi, e Dio et angeli e falsi dei, e stelle et imagini et

imprese e provincie e città e fiumi e fonti e monstri et arti, e finalmente
qualunque cose si vuole52.

Diese Unfähigkeit, die Wirklichkeit anders zu bestimmen als durch endlose

Nomenklaturen, ist ein wesentliches Merkmal der Abhandlung über die
Kunst in der Spätrenaissance53, es zeugt von einer Welt, in der der 'Fluchtpunkt'

sich verflüchtigt hatte. In seiner Idea della Pittura (1607) versucht
Federico Zuccaro, den Gegenstand der Malerei in einer auf Antithesen
beruhenden Definition zu erfassen, doch auch diese zerfließt schließlich
und wird zu einer Aufzählung von Beispielen:

In somma la Pittura rappresenta ogni bellezza, ed ogni brutezza [ein antithetisches

Begriffspaar, dessen Auftauchen zu diesem Zeitpunkt bemerkenswert ist],
il chiaro del giorno, l'oscuro della notte, una tempesta di mare, un lampeggiar
deU'aria, un fulminar del cielo, un incendio d'una città, una pugna d'un esercito,
una caccia pastorale, un'impresa amorosa, un'armata marittima, un edificio
sontuoso, & per conchiuderla pub mostrar Cielo, Terra, Mare, Monti, Selve,

Prati, Giardini, Fiumi, Fonti, Città e Campagne, & tutto cib che vuole54.

Auch Gregorio Comanini findet in seinem II Figino, ovvero del fine della
Pittura (1591) offensichtlich Gefallen an der Benennung der Elemente,
die den Stoff zu einem Landschaftsbild abgeben könnten:

Questa terra vestita d'erbe, alte, basse, aspre, molli, acute, ritonde, pungenti,
feconde, sterili, dolci, amare, odorifere, sorgenti, serpeggianti; ornata di tanti

fiori, bianchi, persi, vermigli, gialli, cilestri, pallidi, oscuri, macchiati, ranci; di

52 G.P. Lomazzo, Idea XXXII.
53 Vgl. C. Ossola, Autunno del Rinascimento. 'Idea Del Tempio' dell'arte nell'ultimo

Cinquecento, Florenz, 1971 S. 146ff.
54 F. Zuccaro, Scritti d'Arte, Hrsg. D. Heikamp, Florenz, 1961, S. 111 ; siehe auch S. 237.

83



tant' alberi nodosi, eguali, forti, deboli, sempre verdi, a tempo ignudi, fruttiferi,
infruttiferi, lanuti, ramosi, di pochi rami, amatori di campagne, di colli, d'acque55.

Wenn das die Natur, wenn das die Wirklichkeit ist, so kann ein Bild von
der Natur oder Wirklichkeit im allgemeinen nur mit Hilfe einer Nomenklatur,

die zugleich ihr Spiegelbild ist, Zustandekommen; man greift zu
einer vielfach gegliederten Tabelle, die so beschaffen sein soll, daß sie

unzählige Artikulationen der Welt vorsieht. In weite Feme gerückt ist nun
die Zeit, in der die Malerei einfach als Schnittfläche der 'optischen
Pyramide' definiert werden konnte (Alberti).

Lomazzo stellt sich einen Raum der Malkunst vor, in dem die Perspektive

abgeschafft wurde:

...posto il caso che l'aria fosse infinita et nel mezzo non si trovasse alcuno

impedimento, allora quelle spezie, secondo questa opinione, si verebbero in tutte
le parti di quest'aer infinita, e conseguentemente le spezie d'un uomo si

stenderebbero infinitamente per quel'aer infinito56.

Der Glaube der Renaissance an eine mathesis universalis51 hat seine
Wirksamkeit verloren. Bruchteile der Welt schweben im leeren Raum umher
und gehorchen den bis dahin unbekannten Gesetzen der Anziehung und

Abstoßung. War das fundamentale Verhältnis in der Renaissance-Darstellung

dasjenige zwischen Einheit und Vielfalt, so ist nun das Problem, mit
dem sich die Malerei auseinanderzusetzen hat, das Verhältnis zwischen
Vielfalt und Vielfalt. In den Kunsttraktaten wird die Frage der perspektivischen

Anordnung durch die der tabellarischen Einordnung ersetzt.

Zuccaro betont wiederholt, daß es notwendig sei, eine gewisse Ordnung
(certo ordine)ss zu beachten, und Lomazzo beginnt sein Vorwort zu Idea
del Tempio mit folgenden Worten:

55 G. Comanini, II Figino, ovvero del fine della pittura, in Paola Barocchi, Trattati
d'arte del Cinquecento, fra Manierismo e Controriforma, Bd. III, Bari, 1962, S. 343.

56 Trattalo, S. 218. Lomazzos Stellungnahme zur Frage der gänzlichen Abschaffung der

Perspektive ist jedoch kritisch. Wichtig scheint uns aber, daß er sich dies - ob prekär
oder nicht - vorstellen kann. Zuccaro verfaßt ein künstlerisches Glaubensbekenntnis,
in dem er sich als entschiedener Antimathematiker äußert (F. Zuccaro, Scritti...,
S. 249ff). Lomazzo ist viel maßvoller (vgl. Idea..., VIII).

57 Zur Beschreibung dieser forma mentis s. M. Foucault, Les Mots et les Choses. Une

archéologie des sciences humaines, Paris, 1966, S. 84ff.
58 F. Zuccaro, Scritti..., S. 237.

84



o ho deliberato di trattar in queste carte della nobilissima arte délia pittura, et
andar formando di lei come un tempio, in cui le parti di essa si vedranno
distintemente e con ordine disposte59.

Und zum Schluß der Einleitung zum Trattato steht folgende Erklärung:

Io sono stato il primo che con qualche artifizio e metodo ne ho comminciato a

scrivere [della pittura] et ho agevolato la strada per la quale si potrà più
espeditamente caminar per l'avvenire60.

Merkwürdiger Anspruch, der da erhoben wird! Wenn man aber Begriffe
wie artificio und metodo richtig bedenkt, so wird es einleuchtend, daß er
gewissermaßen berechtigt war. Sein Traktat unterbreitet eine neue ordine
de la dottrina, oder, mit einem andern, damals so wichtigen Wort
ausgedrückt, eine neue Methode61.

Die Methode war eine Anordnung der Begriffe zum Zweck der Er-

gründung der Wirklichkeit. Die Gegenüberstellung von hortus sapientiae
(methodus) und Silva ('Dschungel' der Begriffe, Urwald der Wirklichkeit)62

war damals in Umlauf; eine Antithese, die sich auch in Giulio
Camillos 'Theater' als wirksam erweist.

Doch 'die Methode', so wie das 16. Jahrhundert sie auffaßte, zielte
nicht nur darauf ab, die Natur neu zu ordnen, sondern auch die Geschichte63.

Über der Wirklichkeit, sei sie Natur oder Geschichte, schwebt das

Gespenst der Tabelle64.

Nun ist in der ganzen Kunsttheorie des 16. Jahrhunderts Lomazzo der

wichtigste Vertreter dieser Strömung. Chaos, Unordnung, entfesselte Vielfalt

sind Motive, die in seinen Schriften immer wieder auftauchen,
insbesondere in Rime und in Libro di Sogni:

59 G.P. Lomazzo, Idea, Proemio, S. 13.

60 G.P. Lomazzo, Trattato, S. 24.
61 Dies ist die Stelle, an der der vieldiskutierte Begriff discrezione auftritt (Idea III).

Er wird als preparazione et ordinazione di lei (d.h. der Malerei) in tutto definiert.
62 Vgl. C. Vasoli, "Jean Bodin e il problema cinquecentesco della methodus e la sua

applicazione alla conoscenza storica", jetzt in: Profezia e Ragione, Studi sulla cultura
del Cinque e del Seicento, Napoli, 1974, S. 595-648 (ob. Zit. S. 617).

63 Vgl. C. Vasoli, ebenda, S. 632.

64 Vasari ist sich anscheinend dieser Gefahr bewußt: "Quando io presi primieramente
a descrivere queste vite, non fu mia la intenzione fare una nota alii artefici ed uno
inventario, dirô cosi, dell'opere loro [...] questo io l'arei potuto fare con una semplice
tavola, senza interporre in parte alcuna il giudizio mio." (Proemio zum II. Teil der

Vite).

85



Un immenso chaos riposto e ascoso
Ne l'intimo de i nostri cor soggioma65.

Als Chaos kann ihm die reale Welt, aber auch die der Kunst erscheinen.

Ordnung wird zum Inbegriff des Wesentlichen:

Non puô senz'ordine cosa alcuna al mondo
Durarl...]66.

Wie die Wiederherstellung der Harmonie sowohl in der wirklichen Welt
als auch in der der Kunst erfolgen soll, zeigt Lomazzo in seiner Theorie
der sieben Herrscher, der sieben Planetensymbole, deren harmonisches
Zusammenwirken einen vollkommen und dauerhaften Einklang
hervorbringen könne. Im 'Tempel der Malerei' gestaltet sich das Wissen um die
Kunst zum Mikrokosmos. Daß sich Camillos 'Theater' bei Lomazzo in
einen 'Tempel' verwandelt, kann kein reiner Zufall sein. Als Sakralbau
weist der Tempel daraufhin, daß die 'Methode' nun durch ihn 'geheiligt'
ist, sie wird von ihm mit dem Himmel in Einklang gebracht. Ebenfalls
einer Antithese gemäß, die zwar im Mittelalter den Höhepunkt ihrer
Verbreitung und Wirksamkeit erreicht hatte, aber immer noch funktionierte,
stand der Tempel in Gegensatz zum Turm von Babel:

Quando del mondo la fiera disgratia
Nacque in tutte le lingue in Babilonia
Dove il gigante la sua voglia erronia
Penso in la Torre contra il cielo far fatia67.

Im Unterschied zum Turm von Babel befindet sich der Tempel in Harmonie

mit dem Himmel. Ihm ist die Rolle zugedacht, die 'einzige Sprache'
wiederherzustellen. In dem sogenannten Picatrix, der Schrift Das Ziel der
Weisen, die Lomazzo ohne Zweifel - direkt oder indirekt - kannte,
herrschen die Planeten nicht nur über die Welt der Metalle, Tiere und Pflanzen,
sondern auch über die Sprachen. Dem Saturn untersteht das Ägyptische
(Koptische) und Hebräische, dem Jupiter das Griechische, dem Mars das

65 G.P. Lomazzo, Rime, S. 279.
66 Ebenda, S. 47. S. Raggionamento Secondo, in Libro dei Sogni, in Scritti sulle arti, I.

S. 35 ff, wo im Geiste des Agrippa von Nettesheim die von Dichtem erdachte Welt als

inkohärent, chaotisch, babylonisch beschrieben wird.
67 G.P. Lomazzo, Rime, S. 307 (zum Motiv des Turms von Babel s.auch S. 317 und G.P.

Lomazzo, Libro dei Sogni, S. 54).

86



Persische usw.68. In gleicher Weise führt Lomazzo an deren Stelle eine
Reihe der künstlerischen Ausdrucksmöglichkeiten wie Proportion, Bewegung,

Form usw. in seine synoptische Tabelle ein. Lomazzos Super-Gemälde

ist eine figurative Darstellung der Vereinigung aller 'Sprachen der
Malkunst', es ist eine im künstlerischen Bereich angesiedelte Entsprechung

des Traumes von einer 'Universalspräche', mit dessen

Verwirklichungsmöglichkeiten die philosophische und philologische Kultur jener
Epoche sich wiederholt befassen sollte69.

* * *

Idea del Tempo della Pittura bildet das Ende eines Kapitels der
Kunstliteratur, das mit Cenninis II libro dell'arte begonnen hatte. Giotto -
schreibt Cennini - rimutô l'arte del dipingere dal greco al latino e ridusse
al moderno10. Eine Geschichte der Sprachmetapher in der Kunsttheorie
der Renaissance steht noch aus71. Immerhin können wir schon vermerken,
daß die Frage der Sprache für die Autoren des Cinquecento eine große
Bedeutung gewinnt. Auch Vasari befaßt sich mit dem Problem der

'Ursprache', er ist geneigt, diese schließlich im Etruskischen zu erblicken, in
Ubereinstimmung mit dem Mythos der Etrusker, wie er in Giambullaris
Philologie niedergelegt ist72.

Im geistigen Klima der Gegenreformation entstehen erwähnenswerte
Versuche, dieses Problem zu lösen. Das alte Thema der 'Malerei als

Schrift' wird von Paleotti in einer originellen Art aufgegriffen. Bilder
seien früher entstanden als die Schrift; also müsse die wahre Ursprache,
somit auch die wahre Universalspruche, die der Bilder sein:

68 Vgl. Picatrix...,S. 157-163.
69 Dieses ist ein bei den utopischen Denkern häufig auftretendes Motiv. In Campanellas

Sonnenstaat (zwischen ihm und Lomazzos Tempel gibt es gewisse Berührungspunkte)
kennt Magister SOL alle Sprachen. Zu dem ähnlichen Motiv bei Morus siehe:

E. Pons, "Les langues imaginaires dans le voyage utopique. Un précurseur Thomas

More", in Revue de littérature comparée, X (1930), S. 589-607.
70 C. Cennini, Il libro dell'arte, edizione riveduta e corretta sui codici per cura di R.

Simi, Lanciano, 1933, S. 18.

71 Auf diese Frage beabsichtige ich gelegentlich zurückzukommen.
72 Vgl. E. Garin, "II tema della rinascita in Giorgio Vasari", in Rinascita e rivoluzioni.

Movimenti culturali dal XIV al XVIII secolo, II. Ausg., Roma-Bari, 1978, S. 39-47.
Siehe neulich auch: V.l. Stoichita, "Pontormo und die ' Aramäer': neue Betrachtungen
zur Ikonographie der zerstörten Fresken im Chor von San Lorenzo in Florenz", in

Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, XXXII (1988), S. 127-144.

87



per sodisfare più universalmente a questo desiderio e nécessité commune di

significare a ciascuno i concetti altrui, fu ritrovata l'arte del formare le imagini
che, vedute, subito si riconoscono indifferamente e servono per favella commune
a tutte le nazioni73.

Um eine Kommunikation herzustellen, braucht das Bild einen Schlüssel.

Als solchen betrachtet Paleotti freilich noch die ikonographische Gliederung.

Für Lomazzo ist die Ikonographie nur ein Zusatz zur Malerei74. Das

Problem, das er zu lösen versucht, ist die Erfindung eines allgemeinen
Kode, der die verschiedenen Ausdrucksweisen der Malerei in eine einzige
überhistorische Sprache verwandeln soll.

Das Problem der Ursprache und das der Universalsprache sind
symmetrisch. Der Ursprung, die Diversifizierung und Entwicklung der Sprachen

interessieren Lomazzo weniger als ihre Vereinheitlichung75. Mehr
noch; es taucht bei ihm die Mutmaßung auf, daß die Vielfalt der Sprachen
die Folge einer Verdammung sei.

Diese Ideen wurden im 16. Jahrhundert kräftig diskutiert76: Luther und

Calvin, Cardanus und Postel, die Mitglieder des Collegium Trilinguium in
Paris und die Befürworter der polyglotten Bibeln, die christlichen Kabba-
listen und die Propheten der weltweiten Eintracht - concordia mundi -
73 G. Paleotti, Discorso intorno alle imagini sacre e profane..., Bologna, 1582, in:

P. Barocchi, Trattati..., Bd. II, S. 140.

74 S.o. Anm. 44.
75 Die Sprachproblematik ist in Lomazzos theoretischen Schriften nicht ausdrücklich

vorhanden. In Rime sind die Themen 'adamische Sprache', 'Babylonische
Sprachverwirrung', sowie das Thema 'Malkunst als Sprache'jedoch des öfteren anzutreffen

(vgl. Rime, S. 103, 310, 361, 486, 530 u.a.). Die Accademia del Val di Bregno, wo
Lomazzo als Abt fungierte, war ein äußerst günstiges Milieu für solcherlei Spekulationen

(s. dazu J.B. Lynch, "Lomazzo and the Accademia della Valle di Bregno", in The

Art Bulletin, XLIII (1966), S. 21 Off; s. auch die Bemerkungen von R. Klein, Idea,
Bd. II, S. 462ff). Die Frucht seiner Beteiligung am Gedankenaustausch in der
Atmosphäre dieser Akademie ist der Gedichtband: Rabissch dr Academiglia dor compà
Zavargna, Nabod dra Vail d'Bregn, ed tuch i sui fidigh soghit, con ra ricenciglia dra
Valada, Mailand, ohne Datum 1589). Erbedient sich hiereines Gemischs von Mundart,
Gelehrtenidiom und esoterischer Sprache. Deswegen blieb mir der Inhalt unzugänglich.

76 Vgl. insbesondere P. Rossi, Clavis Universalis. Arti mnemoniche e logica combinatoria
da Lullo a Leibniz, Milano-Napoli, 1960, S. 102ff und 202ff; C.G. Dubois, Mythe et

Langage au XVIe siècle, Bordeaux, 1970; J. Céard: "De Babel à la Pentecôte: La
transformation du mythe de la confusion des langues au XVIe siècle", in Bibliothèque
d'Humanisme et Renaissance, XLII (1980), S. 577-594). Ich habe hier das vor
Kurzem erschienene Buch von U. Eco, La ricerca della lingua perfetta, Bari, 1993,
nicht berücksichtigen können.

88



begegnen einander darin. Es begann sich der Gedanke zu verbreiten, daß

die 'Universalsprache' ein Thesaurus aller Sprachen der Welt sei. Aus
ihrer Kombination könne man die 'adamische' vorbabylonische Sprache
ableiten.

Es gibt zahlreiche Quellen, von denen Lomazzo einige nachweislich,
andere wahrscheinlich kannte: sein Freund Cardanus77, Agrippa von
Nettesheim78, Postel, dessen Schriften auch Giulio Camillo beeinflußt haben und
ihm manchmal zugeschrieben wurden79, sodann Camillo selbst80. Doch all
diese mutmaßlichen Einflüsse und Kontakte überragend, gab es die Schrift,
deren Autorität unangefochten dastand: Die erste Epistel des heiligen
Paulus an die Korinther, die sich auf die Gaben des Heiligen Geistes und
das Sprechen 'in Zungen' bezieht, und den Passus der Apostelgeschichte
über Pfingsten. In der Zueignung seines Traktates scheint Lomazzo fest
davon überzeugt zu sein, daß sich die Harmonie - /'armonia procedente
dal proprio fiato dello spirito Santo - über die Erde ergossen habe.

Das Herabsteigen des Heiligen Geistes und das Pfingstwunder bilden
eine umgekehrte Replik des Geschehens um den Turm von Babel. Die
prophetischen Strömungen der Renaissance schenkten dieser Frage eine
besondere Beachtung. 'Die Gabe, in Zungen zu reden', galt als ein Vorzeichen

des kommenden Tausendjährigen Reiches, denn am Tage seines

Eintretens würden alle Schranken fallen, die die Menschheit teilten, und

77 Cardanus stellte Lomazzos Horoskop und sagte ihm seine bevorstehende Erblindung
voraus.

78 Das Problem der Sprache taucht bei Agrippa von Nettesheim, dessen Schrift De
occulta philosophia Lomazzos Lieblingslektüre war, insbesondere in Liber de triplici
Ratione Dei, V, auf (dazu Kommentar von P. Zambelli, jetzt in Testi umanistici
sull'ermetismo, Rom, 1955, bes. S. 154-158).

79 Damals wurde Posteis II Candelabro di Mosè Camillo zugeschrieben (eine moderne

Ausgabe besorgte Fr. Secret: Guillaume Postel et son interprétation du candélabre de

Moïse, hébreu, latin, italien et français, Nieuwkoop, 1966). Etwaige Einflüsse Posteis

könnten so manche noch dunklen Punkte in Lomazzos Denken erklären. Hier muß ich
mich damit begnügen, auf ein vermutliches Verbindungsglied zwischen ihnen
hinzudeuten (abgesehen von Camillo, der ebenfalls die Rolle eines Übermittlers gespielt
haben könnte). Ein solcher dürfte Filippo Archinto gewesen sein, sozusagen 'Schutzengel'

des docte et fol Postel, dann Protektor des Cardanus und ab 1556 Bischof von
Mailand (vgl. F. Secret, "F. Archinto, G. Cardano e G. Postel", in Studi Francesi,
XXVII (1969), S. 73ff).

80 Zur Frage der Universalsprache bei Camillo s. insbesondere Fr. Secret, "Les
cheminements de la Kabbale à la Renaissance: Le Théâtre du Monde de Giulio
Camillo", in Rivista critica di storia délia fîlosofia, XIV (1959), S. 418-436,
hauptsächlich S. 422ff und L. Bolzoni, "Eloquenza e alchimia in un teatro inedito di Giulio
Camillo", in Rinascimento, XIV (1974), S. 243-264.

89



diese würde ihre verlorene Einheit wiederfinden. Die Kommentatoren
beharrten darauf, das pfingstliche Geschehen als einen vereinheitlichenden

Vorgang zu deuten. Die Gabe der Rede 'in Zungen' wurde nicht als

Fähigkeit, sich in allen Sprachen der Welt zu verständigen, interpretiert. Es

sei die Gabe gewesen, eine einzige, einheitliche Sprache zu gebrauchen, die
aber - und eben hierin liege das Wunder - von allen verstanden wurde81.

Die sieben Herrscher und Stützen von Lomazzos Tempel sind dem auf
sieben Säulen ruhenden Domus Sapientiae entlehnt, dem Ort der Erleuchtung82.

Daß Giulio Camillos 'Theater' die Rolle eines Modells spielte,
muß abermals betont werden, um so mehr, als dieses Werk eine wichtige
Quelle aller italienischen, französischen und deutschen Propheten der

Vereinheitlichung aller Sprachen war. Camillo selbst erklärt:

Il pensiero mio adunque è [...] di faticarmi in questo che ciascun loco del Teatro
mio abbia ad essere loco in qualunque nostra concetto di materia, di arte, di
lingua83.

81 Vgl. C. de Bouvelles, De differentia vulgarium linguarum, (1533), hrsg. C. Dumont-
Demazière, Amiens, 1972, S. 125. S. auch den Kommentar von J. Céard, a.a.O.,
S. 580ff.

82 Die These, daß der Einfluß der Sterne auch die Verschiedenartigkeit der Sprachen
bewirkt habe, ist in zahlreichen Schriften der Epoche vertreten (vgl. C. de Bouvelles,
a.a.O., S. 77).

83 Tutte le opere, Venedig, 1568, II, S. 2. Die Art, in der Giulio Camillos Werk von den

Zeitgenossen aufgenommen wurde, zeugt davon, daß er als ein maestro di lingua
betrachtet wurde (vgl. Liruti, a.a.O., S. 90 und 121). Eine weitere, besonders von den
französischen Kabbalisten oft erörterte Frage, die aber auch Camillo stellt und die zum
Verstehen Lomazzos überaus wichtig ist, betrifft die Möglichkeit, zwischen den
Mechanismen der auditiven und der visuellen Kombination Analogien zu finden und

Entsprechungen herzustellen. (Dies ist von zentraler Bedeutung in der Kabbala; s. dazu
G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt a.M., 1967,
S. 144ff; ders., Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Frankfurt a.M., 1981, S. 33ff;
P. Zambelli, De auditu kabbalistico e la tradizione lulliana nel Rinascimento, Florenz
(1965)). Ein Guillaume de Salluste seigneur Du Bartas (Oeuvres, Ausgabe 1611,
S. 199ff) schreibt z.B.: "[... ] l'eschole rabbine: Trouve sans l'alphabet de la langue
divine / Tout ce qu'on voit de l'oeil, tout ce qu'on croit par foy / Et que tous arts encore
sont compris dans la loy." Diese Idee wird von Duret übernommen. Die Entsprechung
zwischen dem Auditiven und dem Visuellen wird mit neuplatonischen Motiven
verquickt. Die schon von R. Wittkover, Architectural Principles in the Age ofHumanism,
London, 1962, IV, 4 notierte Tatsache, daß "Lomazzo ständig von räumlichen Verhältnissen

so spricht, als ob es sich um eine akustische Erfahrung handelte", ist, glaube ich,
eine Folge der Kombination neuplatonischer und kabbalistischer Überlieferungen. (So
sieht es auch Ciardi, Introduzione, S. XXIX ff). Durch diese Art von forma mentis bei
Lomazzo ergab sich eine vielfache Übereinstimmung zwischen ihm und dem Umkreis

90



Der patristischen Überlieferung gemäß84 ist die Zahl der Sprachen der
Welt 72. Alle, die sich im 16. Jahrhundert mit dieser Frage befassen,

akzeptieren diese Zahl85. Ein Beispiel:

Dessus septante et deux gouverneurs ou guides
Qui dessus l'Eternel en septante et deux parts
Langues et nations sont par le monde espars.
[•••]
Et ramener enfin toute diversité
Des langues et des gens au poinct de l'unité
Dessus un même Dieu et une langue mesme
Un Roy et une Loy, une Foy, un Baptesme86.

Dieses Beispiel illustriert die Verbreitung des Wissens um die symbolischen

Zahlen, im Kontext der Epoche erscheint also die Anzahl der
'Bausteine', aus denen Lomazzos Tempel errichtet ist, nicht mehr als Ergebnis
einer willkürlichen Aufteilung der Kunst in ihre 'Bestandteile', sondern
als Folge einer symbolischen Mechanik, in der die Zahl 72 ihre genau
festgelegte Bedeutung hat87. Die von Lomazzo verkündete Universalsprache
der Malerei ist eine Kumulation all dieser 'Arten und Gattungen':

der französischen Akademie des Du Baïf, auch mit der Poetik der 'Pléiade' im
allgemeinen, für deren Vertreter das richtige Verhältnis zwischen Wort, Musik und Malerei
als Gewähr für die 'Vollkommenheit der Künste' galt, also auch als Abglanz der
'Vollkommenheit des Säkulums' (vgl. Fr.A. Yates, French Academies in the XVIth Century,
London, 1947, S. 23, 36, 141 f und 1980- Lomazzo versäumte es aber nicht zu
präzisieren: di gran lunga più che per udire si muove l'uomo per vedere (Trattato, S. 106).

84 Vgl. M.S. Troiano, "L'Episodio della Torre di Babele (Gen. 11, 1-9) e la questione
délia pluralité delle lingue presso alcuni padri", in Studi storico religiosi, V (1981) 1,

S. 69-84.
85 Um nur die Lomazzo nächstliegende Quelle zu nennen, erwähne ich hier Agrippa von

Nettesheim, De Occulta Philosophia, II, 15.

86 Guy Le Fèvre de la Boderie, Galliade ou révolution des arts et des sciences, zitiert
von Fr. Secret, L'Esotérisme..., S. 130. Siehe auch Secrets Reflexionen über die

Bedeutung der Zahl 72 bei Postel und seinen Nachfolgern.
87 An dieser Stelle muß unbedingt ein Problem erwähnt werden, das aber viel zu

schwierig und zu heikel ist, um im Rahmen dieser Studie auch nur flüchtig behandelt
werden zu können, nämlich die Frage, die eine gewisse Übereinstimmung zwischen
Lomazzos 'Tempelgebäude' und der imaginären Architektonik des Graal-Tempels
aufwirft (auch dieser hat eine auf Siebenfältigkeit gegründete Struktur und in manchen
Varianten hat er 72 Kapellen). Es soll hier nur auf die diesbezüglich maßgeblichsten
Studien verwiesen werden: L.I. Ringbom, Graltempel und Paradies. Beziehungen
zwischen Iran und Europa im Mittelalter, Stockholm, 1951, S. 26ff; Gudula Trendelenburg,

Studien zum Gralraum im 'Jüngeren Titurel', Göttingen, 1972, S. 40, 52ff, 59,

90f,193ff; H. Corbin, Temple et contemplation, Paris, 1980, S. 386ff.

91



Tutte queste specie e parti sue vengono a formare, cosi per teorica, come per
prattica, tutte le invenzioni dell'arte della pittura88.

Der Begriff invenzione wird hier von Lomazzo nicht im traditionellen
Sinne gebraucht, so wie er der antiken Rhetorik entstammt und dann von
den Theoretikern der Kunst übernommen wurde. Alle im 'Tempel der
Malerei' potentiell vorhandenen 'Inventionen' sind keine Erfindungen,
vielmehr alle möglichen Kombinationen der Sprachelemente der Malerei.
Die Gestaltung der Bilder, bei Lomazzo ohne Zweifel ein innerer Vorgang,
erscheint als Prozeß, der alle von den Traditionen der Malkunst bereits
kodifizierten Elemente wiederbelebt und neu artikuliert. Sein Tempel ist
eine Konstruktion für das Gedächtnis, zugleich aber auch eine riesenhafte
Maschine zum Erzeugen erfinderischer Vorstellungen. Der Mechanismus
der Auswahl und die Kombination von Bildern gehorchten einem Gesetz
sui generis: es ist kein Zufall, daß Lomazzo auch ein Traumbuch (Libro di
Sogni) verfaßt hat und daß er einer der ersten Anhänger und Verteidiger
von Arcimboldo89 war. Als ein Buch mit Gedächtnis-Funktion kann auch
Vasaris Vite... gelesen werden. Doch ist es ohne Zweifel wie ein natürliches

Gedächtnis. Lomazzos Schriften beanspruchen, eine Summe des

künstlichen Gedächtnisses zu sein. Diese beiden Erscheinungen sind

gewiß antithetisch, aber auch komplementär: beide zeugen von dem Willen,

oder der Tendenz, eine Systematik des Bildhaften zu schaffen, ein
Charakteristikum der Endphasen einer Ära. Dieses äußert sich bei Vasari

darin, daß seine geschichtliche ('natürliche') Anordnung den Schematismus

des Museums90 aufweist, nach dem Prinzip da Cimabue in qua aufgefaßt,

dem auch heute noch geltenden Prinzip der musealen Ordnung.
Dagegen ist Lomazzos kombinatorische Ordnung, die auf der sympathia
et antipathia rerum gründet, nach dem Prinzip der 'Wunderkammer'

88 G.P. Lomazzo, Idea..., XVIII.
89 Die onirische Verkettung der Bilder in Lomazzos Gliederung erfordert eine besondere

Beachtung. Ein direkter Einfluß von Cardanus kann nicht ausgeschlossen werden

(vgl. Aline Browne, "Sixteenth Century Reliefs on Dreams, with Special Reference to
Girolamo Cardano's Somniurum Synesium Libri IUI", in Bibliothèque d'Humanisme
et Renaissance, XLI (1979), S. 123-135. Einige nützliche Bemerkungen bei D.

Arasse, "Ars Memoriae et symboles visuels: la critique de l'imagination et la fin de la
Renaissance", in Symboles de la Renaissance, Paris, 19802, S. 157-178 (insbesondere
S. 66) und Fr. Gandolfo, Il 'Dolce Tempo'. Mistica, Ermetismo e Sogno nel Cinque-
cento, Rom, 1978, S. 279-288.

90 Vgl. H. Belting, a.a.O., S. 77f.

92



aufgebaut91. Auch dann, wenn er sein Augenmerk darauf richtet, ob ein
Bild seinem 'Ort' angemessen ist, tauchen unverzüglich die Implikationen
einer solchen nach einer spezifischen Topik ausgerichteten Anordnung
auf2. In Lomazzos Vorstellung gibt es saturnische Orte (etwa Friedhöfe,
Krypten), sonnenhafte (fürstliche Paläste, Prachtbauten), jupiterhafte
(Kirchen, Tempel) usw. Es ist zu erwähnen, daß im Rahmen dieser astralen

Kategorien das Sakrale und Profane vermischt auftreten. Wenn Lomazzo

gezwungen ist, sich mit einem Raum zu befassen, dessen Angemessenheit
für eine gewisse Art von Bildern bereits von der Tradition (der Kirche)
kodifiziert worden war, so ist das von ihm empfohlene Einordnungsprinzip
der Bilder von einer Art, die jeden Getreuen der Gegenreformation und

ihrer Gesinnung zutiefst entrüsten mußte:

Ne i templi chiari e levati sopra terra si richieggono istorie allegre piene di
maestà et di maraviglia, come sono miracoli di santi e lor fatti grandissimi, cioè,

per esempio, S. Giovanni che predica, S. Paolo che converte, Christo che giudica,
l'Apocalisse, la cena, l'adultera et altri simili fatti gloriosi di Cristo93.

So mußte Lomazzo unweigerlich mit dem andern großen 'Bildersystem'
in Konflikt geraten, das auf uralte Traditionen zurückblicken konnte und
seit dem Konzil von Trient in voller Offensive begriffen war: mit der

Ikonographie. Nicht etwa dadurch, daß er einer sakralen Ikonographie
eine profane entgegengestellt hätte, sondern durch die Unbekümmertheit
um jede Gliederung nach ikonographischen Gesichtspunkten. Lomazzos
kombinatorische Kunst erlaubte Umstellungen und Substitutionen, lauter

Fragen der künstlerischen Grammatik, unabhängig vom dargestellten
Inhalt. Die Gegenüberstellung von Lomazzos Schriften und den Gemälden,
die eine Allegorie der Malerei und des Sehens darstellen, so wie auch

solchen, die Kunstkabinette von Liebhabern oder Sammlern zeigen, könnte

zu interessanten Ergebnissen führen94.

In der Gliederung seines Bildersystems verfolgt Lomazzo weder die

Regeln der historischen, musealen Anordnung noch die der erzählerischen

91 Darüber neuerdings: H. Bredekamp, Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die
Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte, Berlin, 1993

(insbesondere S. 63-75).
92 Entlehnt von Agrippa von Nettesheim, De occulta philosophia, I, 40: Sunt & locorum

mirandae virtutes, aut a rebus localis aut ab inßuxibus stellarii... u.w.
93 G.P. Lomazzo, Trattato, S. 295f.
94 Siehe dazu: V.l. Stoichita, L'Instauration du Tableau. Métapeinture à l'aube des

Temps Modernes, Paris, 1993, S. 120-164.

93



Einteilung in ikonographische Zyklen95. Das Lob, das er im letzten Kapitel
von Idea del Tempio der Sammlung Philipps II. von Spanien spendet, ist

diesbezüglich besonders beredt:

Ha dunque questo gran re, oltre il suo museo celebratissimo per le opere di

pittura e scultura, gioie, libri et arme in tanta copia, che soltanto a mirarli la
mente nostra si confonde spezialmente contemplando appesi sopra le porte, di
Tiziano et altri uomini famosi, il grandissimo tempio dedicato a S. Lorenzo nel
Scurial [...]. Il quale s'edifica et adorna con tanta magnificenza et arte e con
spesa incredibile, che ben si puô paragonar d'ogni parte a quel tempio che fece
edificare in Ierusalemme il re Salomone96.

Doch der wahre Ort 'aller Erfindungen' bleibt der 'Tempel der Malerei', ein
Domus Sapientiae, der sich in einen Domus Inventionis verwandelt hat.
Lomazzo ist nur einer unter vielen Verfassern von Kunsttraktaten, bei denen
das Thema einer endgültigen Synthese auftaucht. Er ist aber vielleicht
derjenige, der die größte Komplexität und die vielseitigste Bildung aufweist.

Einige Jahre später sollte zum Beispiel Zuccaro sich auch mit Vasari

auseinandersetzen, aber von einem ganz andern Standpunkt aus als

Lomazzo. Was er an den Lebensgeschichten der Maler, Bildhauer und
Baumeister hauptsächlich auszusetzen hat, ist, daß sie eine Geschichte der
'äußeren Darstellung', der 'Manier verschiedener Künstler' ergeben97.

Folgerichtig hätte nun Zuccaro dem Werke Vasaris eine Geschichte der
'inneren Darstellung' entgegensetzen müssen. Dies geschah aber nicht.
Der Grund dazu ist offensichtlich: die 'innere Darstellung' hat keine
Geschichte, sie ist atemporal, sie ist reine Synchronie. Ist sie in die Zeitlichkeit

'gefallen', so ist es unvermeidlich, daß sie zur 'äußeren Darstellung'

95 Die Art und Weise, wie Bilder nebeneinandergereiht und gruppiert werden sollen,
bildet ein wichtiges Diskussionsthema in den Abhandlungen über Kunst zu Beginn
des 17. Jahrhunderts. Giulio Mancini zum Beispiel, unterscheidet in Considerazioni
sulla Pittura (etwa 1614-1621), hrsg. L. Salerno, Rom, 1956, S. 5, drei Gesichtspunkte,

nach denen die Sammler (gli uomini di diletto) ihre Gemälde gruppieren können
(collocare le pitture ai loro luoghi): "Secondo i tempi ne quali sono state fatte, le

materie che rappresentano, ed lumi che l'artefice gl'ha data nel fare".
96 G.R Lomazzo, Idea..., XXXVIII. Es folgen dann kurze Beschreibungen der Samm¬

lungen Maximilians I., Cosimos de Medici, Emmanueles da Savoia. Zu den
Beziehungen zwischen Lomazzo und Rudolf II. siehe H. Trevor-Roper, Princes andArtists.
Patronage and Ideology at Four Habsburg Courts 1517-1633, London, 1976, S. 132.

Zu den Mailändischen Quellen der Ansichten Lomazzos über Kunstsammlungen s.

R Morigia, La Nobilità di Milano descritta (!595)...Aggiuntovi il supplimento... del
Sig. G. Borsieri, Milano, 1619, S. 67f.

97 F. Zuccaro, Scritti d'arte, S. 200.

94



wird. Deshalb kann Zuccaro diesbezüglich nichts anderes tun, als eine

Metapher zu bieten, die immerhin äußerst prägnant ist:

Io dico, che se si pone uno specchio di finissimo cristallo, che sia grande in una
sala ornata di pitture eccelenti, e di statue maravigliose, chiara cosa è, che
fissando io l'occhio in quello non pure egli è termine del mio vedere; ma ancor
oggetto rappresentante chiaramente, e distintamente tutte quelle pitture, e statue
a gli occhi miei; e pure in quello non sono quelle pitture, e quelle Statue secondo
la materia, e sostanza loro; ma solo in lui rilucono col mezzo delle lor forme
spirituali. Cosi devono filosofar quelli, che vogliono intendere, che cose sia

Disegno in generale98.

Hinter die kaum wahrnehmbare Wand des Spiegels verbannt, oder jenseits
der Schwelle zum Tempel der Malerei untergebracht, wird die Kunst nun
außerhalb des Lebensraumes abgestellt, so wie sie von Vasari aus der
existentiellen Zeit hinausgestellt worden war: in die Geschichte.

Die Renaissance war zu Ende.

Résumé

L'article considère la théorie de l'art en Italie autour de 1600, vue comme réflexion sur la

"fin de l'art". Le théoricien le plus important dans le cadre de ce courant de pensées est le

Milanais Gian Paolo Lomazzo (1538-1600). Ses écrits, considérés dans leur ensemble, ne

sont qu'une récupération de la théorie artistique de l'ancienne ars memorativa et
combinatoria, qui vivait au XVIe siècle sa grande et définitive éclosion. Ils sont aussi le

symptôme d'une crise de l'art se manifestant, cette fois-ci, sur le plan de la tentation
théorique, systématisante et totalisante.

Le but de Lomazzo est d'offrir aux peintres un grand appareil imaginatif, permettant
de combiner les solutions artistiques les plus valables en vue de créer l'oeuvre parfaite.
Cette quête de la perfection ne devient compréhensible qu'intégrée à une vision de

l'histoire, dont les pensées utopiques et eschatologiques constituent une partie importante.
Pour Lomazzo, l'art ancien est mort avec le déplacement du centre de l'Empire par
Constantin le Grand et renaît avec la Restauration de Maximilien Ier et de Charles Quint. A
l'instar des humanistes et des prophètes, qui voyaient dans la figure de Charles Quint un

nouveau Charlemagne ouvrant le Règne Millénaire, fondé sur la paix universelle,
l'unification des langues, la concorde des religions, Lomazzo semble avoir conçu son

imaginaire Temple de la Peinture (1590) comme un édifice de la concorde universelle,
réalisable uniquement dans ce qu'il appelle "le doux âge éternellement présent".

98 Ebenda, S. 154.

95




	Ars ultima : Bemerkungen zur Kunsttheorie des Manierismus

