
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 19

Artikel: Transsubstantiation und Theater

Autor: Baschera, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Baschera

TRANSSUBSTANTIATION UND THEATER

"N'oublie pas que tu es le noyau d'une rupture."

(E. Jabès)

Transsubstantiation und Theater miteinander in Beziehung zu setzen, hat

etwas Ungewöhnliches an sich. So käme etwa die Aussage, die
Transsubstantiation sei ein Theater, auf den ersten Blick einem Sakrileg gleich.
Das Wunder der Verwandlung Christi würde zum bloßen Spektakel und
verlöre dadurch seine transzendente Bedeutung. Umgekehrt riskiert das

Theater durch eine Annäherung an religiöse Formen der Verwandlung zu
einem sakral-mystischen Bereich zu werden, wie etwa die liturgischen
Spiele des Mittelalters.

Was mich an dieser Beziehung interessiert, ist das Gemeinsame, das

unter Bewahrung der radikalen Verschiedenheit der beiden Bereiche zum
Vorschein kommt. Ihm möchte ich im vorliegenden Text meine
Aufmerksamkeit widmen.

Beide Bereiche entspringen ritualisierten Opferhandlungen. Das Theater

erinnert in Wortbildungen wie "theasthai" oder "theörein" an die

Trennung von Zuschauerraum und szenischem Geschehen. Theatron
bezeichnet im Griechischen den Zuschauerraum, der durch die Orchestra

von der Skene getrennt war. Diese Trennung löste den Gläubigen in der
Gestalt des Zuschauers aus dem religiös-kultischen Geschehen heraus,

an welches aber die Wörter Tragödie und Komödie immer noch erinnern.

"Trâgos" (der Bock) bezeichnet das Opfertier, das dem Gewinner der

Tragödienwettkämpfe jeweils als Preis zukam1. Das Wort Komödie geht

1 Ich folge hiermit der Deutung W. Burkerts, wie er sie in seinem Aufsatz "Greek

Tragedy and Sacrificial Ritual" vorlegte (in: Greek, Roman and Byzantine Studies, 7,

1966, S. 87-121; siehe auch die deutsche Fassung "Griechische Tragödie und

Opferritual", in: W. Burkert, Wilder Ursprung, Wagenbach, 1990, S. 13-39). Zur Kritik an

dieser Deutung und zur Interpretation von "Tragodla" als "Gesang in Bockgestalt",
siehe J. Latacz, Einführung in die griechische Tragödie, UTB, 1993, S. 53-64.

89



zurück auf die "Kômos", die ausgelassenen Scharen, die bei Dionysosfesten

singend und Wein trinkend übers Land zogen. Bei den Komödien-
wettkämpfen wurde Geld als Preis angesetzt. Aber auch das griechische
Geld entspringt dem Umkreis der rituellen Opferhandlungen. "Obelos"
bedeutet der Fleischspieß und "drakhme" eine Handvoll, genauer, sechs

Fleischspieße2.
Trotz der Ablösung des Theaters von den Opferritualen ist ihm seine

ursprüngliche Beziehung zu mythologischen Mischwesen wie dem Satyr,
dem Silen, dem Kentauer und den Gorgonen in Form einer grundlegenden

Ambivalenz geblieben3. Die Gedoppeltheit alles auf der Bühne
Erscheinenden ist konstitutiv fürs Theater.

Auch in der Eucharistiefeier wird geopfert und gegessen. Es wird
auch eine Gottheit angerufen, die aber nicht durch Masken repräsentiert
wird, sondern die mit Leib und Blut anwesend ist. Christus erscheint
nicht nur, sondern ist realiter da. Was erscheint, ist die Hostie und der
Wein als Symbole seiner realen Präsenz: "symballein" - das Aufeinandertreffen

zweier Teile, eines göttlichen und eines irdischen. Was nach der
Transsubstantiation erscheint, ist nicht mehr Brot und Wein, sondern
Leib und Blut Christi: "Hoc est corpus meum". Aber wie treffen die
beiden Teile des theologischen Symbols aufeinander? Als eine Vereinigung

von Göttlichem und Irdischem, wie Luther es sah, d.h. als eine
Consubstantiation? Oder sind das Brot und der Wein gar bloße äußere

Zeichen für den verinnerlichten Glauben, wie Zwingli es verstand?

Gemäß dem Konzil von Trient handelt es sich bei der Transsubstantiation

um einen Vorgang, bei welchem die Substanzen von Brot und
Wein durch die Wandlungsworte in diejenigen von Leib und Blut Christi
übergehen, ohne daß sich am Erscheinungsbild von Brot und Wein etwas
ändert.

Die Interpretation dieses kirchlichen Dogmas hat eine bewegte, bald

zweitausendjährige Geschichte hinter sich, auf die ich hier nicht einmal

andeutungsweise eingehen kann. Ich möchte vielmehr die Aufmerksamkeit

auf einen interessanten Zusammenhang zwischen Transsubstantiation
und Theater lenken.

Die Verneinung der Realpräsenz Christi war immer von einer Ablehnung,

ja Unterdrückung des Theaters begleitet. Je mehr die Leute dazu auf-

2 Vgl. Jesper Svenbro, "La découpe du poème", in: Poétique, 58, 1984, S. 218, und

Anmerkung 57.
3 Vgl. A. David Napier, Masks, Transformation and Paradox, University of California

Press, 1986, S. 45-125.

90



riefen, nur den inneren, geglaubten Sinn der Worte Christi zu suchen und
die stark sinnliche Komponente der römisch-katholischen Liturgie verwarfen,

d.h. je mehr sie das Äußerliche, das Sinnlich-Materielle des Zeichens

zugunsten seines abstrakt gegebenen, unveränderlichen Sinns abwerteten,
umso radikaler bekämpften sie das Theater. Die Reformatoren nannten die
Transsubstantiation eine Maskerade, die Hostie einen Fetisch und die
Priester Schauspieler. Sie fühlten sich dazu bestimmt, die Entmythologi-
sierung der Religion, zu welcher der christliche Glaube bei seiner Entstehung

aufgerufen hatte, an der christlichen Kirche nochmals zu vollziehen.
Die römisch-katholische Kirche hatte das Theater an sich nie abgelehnt.

Dazu nur ein paar Hinweise: Der Kampf der ersten Kirchenväter

gegen das Theater richtete sich gegen den um sich greifenden Sittenzerfall
auf den spätrömischen Bühnen sowie gegen die Gladiatorenkämpfe. Auch
läßt sich ihre Ablehnung aus der Auseinandersetzung mit heidnischen
Traditionen, mit den Idolen, verstehen. Augustinus bezeugte ein großes
Interesse am Theater4.

Die liturgischen Spiele des Mittelalters, die im 15. Jahrhundert zu

eigentlichen Volksfesten anwuchsen, die bis zu zwei Wochen dauerten,

belegen ebenfalls die enge Beziehung von Kirche und Theater. Vom
Jahre 1500 an hatte der Papst in Rom sein eigenes Theater. Und
vielleicht als letztes Beweisstück für das Verständnis, das die römisch-katholische

Kirche für theatralische Belange aufbrachte, der Hinweis darauf,
daß Molière seinen Tartuffe dem päpstlichen Legaten in Paris vorgelesen
und dieser nichts daran auszusetzen hatte5.

Bevor ich von einem ganz bestimmten Moment in der zweitausendjährigen

Geschichte der Beziehung von Theater und der christlichen Kirche

handle, nämlich vom 17. Jahrhundert in Frankreich und genauer vom
Dom Juan von Molière, möchte ich auf das Verhältnis von Theater und
Transsubstantiation, auf mögliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede
näher eingehen.

Ich beginne mit der Frage nach dem Zuschauer. Beim liturgischen
Geschehen gibt es per definitionem keine passiven Zuschauer. Gerade
das Herzstück der Messe, die Wandlung, bereitet die Kommunion vor, in

4 Vgl. Jonas Barish, The Antitheatrical Prejudice, University of California Press,

1981, S. 52-57.
5 Siehe zur Beziehung von Kirche und Theater M. Barras, The stage controversy in

France from Corneille to Rousseau, Publications of the Institute of French Studies,
N.Y., 1933, S. 14-38 sowie J. Barish, op.cit., S. 38-220.

91



welcher der Gläubige den Leib Christi einnimmt und dadurch in
Gemeinschaft mit Christus und den Teilnehmern am eucharistischen
Opfermahl, aber auch allen lebenden und verstorbenen Christen, kurzum
der ganzen Kirche tritt. "Translatus est Christus ad Ecclesiam" heißt ein
Grundsatz der christlichen Lehre, der seinerseits der Lehre vom "corpus
mysticum" entspringt6.

Das "corpus mysticum" umfaßt drei Körper Christi: das "corpus
proprium et verum", d.h. den historischen, von Maria zur Welt gebrachten

Körper Christi, dann das eigentliche "corpus mysticum", das in der
Eucharistie präsent ist, und zuletzt die gesamte Kirche. Wie von Emst
Kantorowicz in seinem Buch The King's two Bodies1 gezeigt, hatte diese

Konstruktion ungeheure Folgen auch im juristisch-politischen Bereich.
Ich werde im Zusammenhang mit dem französischen Absolutismus nochmals

darauf zurückkommen.
Die Eucharistie kennt also keine Zuschauer. Sie bezieht alle Gläubigen

in die kultische Tätigkeit ein. Im Theater jedoch sitzt der Zuschauer
einer in sich autonomen Szene gegenüber, auf welcher sich ein fiktives
Geschehen abspielt, in das der Zuschauer nicht einzugreifen hat. Er gibt
sich der gespielten Illusion teilweise, aber nie ganz hin; d.h. er darf nie

vergessen, daß er nur Zuschauer ist8.

Diese Schwebe zwischen Identifikation und Distanznahme ist Teil
der grundlegenden Gedoppeltheit allen szenischen Geschehens. Jede auf
der Bühne gezeigte Handlung, jedes Wort, jeder Eid, jeder Vertrag, aber
auch jeder Betrug ist nur gespielt. Dadurch wird dem Zuschauer vor
Augen geführt, wie selbst das Ehrenwerteste, das Intimste und Heiligste
auf der Bühne zitier- und rezitierbar wird. Das war mitunter auch ein
Grund dafür, daß die Reformatoren die liturgischen Spiele und das religiöse

Theater bekämpften. Sie fürchteten die mögliche Verdoppelung der
Worte durch die vorgeführte Rezitierbarkeit derselben. Dadurch würde
ihr Festhalten an dem einen innem, unveränderlichen, rein geistigen Sinn
oder Idee in Frage gestellt. Es geht mit andern Worten um das Performative

6 Vgl. Henri de Lubac, Corpus mysticum, Aubier, 1954, S. 19-137.
7 Ernst Kantorowicz, The King's two Bodies, Princeton University Press, 1957.

8 Siehe auch die Definition des Rituals von A.J. Greimas und J. Courtés: "Un rituel
est un faire programmé qui vise sa propre signification: l'installation d'un observateur

(du public, p.ex.) le pervertit non seulement parce qu'il le transforme en spectacle,
mais aussi parce que le comportement de l'observé devient équivoque et se dédouble."

(Algirdas J. Greimas, Joseph Courtés, Sémiotique, Dictionnaire raisonné de la théorie
du langage, Hachette, 1979, p. 48).

92



des theatralischen Wortes, welches parasitär jeden beliebigen Diskurs
imitieren und ihm dadurch einen ganz andern Sinn geben kann. Die
selben Worte - ein ganz anderer Sinn. Das ist der Schrecken, der jeder
antitheatralischen Tendenz zutiefst in den Knochen steckt. Aber genau
dieser Schrecken liegt auch der Ablehnung der Transsubstantiation zu
Grunde. Der ostentative Charakter der Eucharistie, die Monstranzen, die
feierlichen Gewänder der Priester, der Weihrauch und vor allem die
Tatsache, daß da einer in Stellvertretung Christi durch das Aussprechen der

Wandlungsworte den Leib des Herrn in den Händen hält und ihn in Form
von Brot bricht, dieser ganze Realismus erinnerte die Reformatoren
allzusehr ans Theater9.

Es gibt eine eindrückliche Stelle zu dieser Frage in einem Brief von
Pierre Nicole, der beileibe kein Protestant, aber trotzdem ein entschiedener

Gegner alles Theatralischen war. Der Brief steht in seinen 1665

erschienenen Essais de Morale und ist betitelt mit "De la Philosophie
Eucharistique". Zum Problem des Aussprechens der eucharistischen
Einsetzungsworte sagt Nicole das Folgende:

C'est que la foi ne consistant pas dans le son des syllabes, mais dans le sens et
dans les idées des mots, la foi du mystère de l'Eucharistie ne peut consister à

dire comme l'Eglise que le corps de Jésus-Christ y est présent, si l'on n'a pas la

même idée de ces termes10.

Der philosophisch inspirierte Nicole versucht, den Klang ("le son") der
Worte gegenüber deren Idee ("le sens, l'idée") abzuwerten. Ihn stört das

Festhalten der Kirche am Präsentischen der Transsubstantiation, die sich
erst durch das Aussprechen der Wandlungsworte vollzieht. Jedes erneute

Aussprechen des für Nicole festgefügten, geglaubten Sinns verzerrt und
beschmutzt in seinen Augen unnötig die Reinheit und Identität dieser
Idee ("la même idée de ces termes").

Obwohl in der römisch-katholischen Eucharistiefeier keine Zuschauer,

sondern nur Gläubige vorgesehen sind, scheint sie doch in der
Vorstellung der Präsenz des "corpus mysticum", des Akts, durchaus theatralische

Züge zu tragen11. Das Problem der gedoppelten Rede des Schau-

9 Kernstück dieses Realismus ist die Oralität, die Wichtigkeit des Mundraumes, der

zum Sprechen und Essen dient. Immerhin trägt die Transsubstantiation entfernt

Züge von Kannibalismus. Christus ist ein Wesen, das sich selber isst und sich selber

opfernd den andern zur Speise und zum Trank hingibt.
10 Pierre Nicole, Essais de Morale, Paris, 1665, t. VII, 1, S. 215.
11 Eine solche Interpretation klingt an in der Homonymie von "scène" und "cène".

93



spielers, der sowohl als Schauspieler als auch als Figur spricht und
dadurch nicht mehr als einheitliches Subjekt für seine Rede verantwortlich
gemacht werden kann und der als Konsequenz daraus jeden beliebigen
Diskurs imitierend verändern und parodieren kann, stellt sich der Kirche
nur in abgeschwächter Form. Erstens, weil sie durch die Priesterweihe
die Möglichkeit von Imitation der Eucharistie einschränkt. Nur ein
geweihter Priester kann die Transsubstantiation vollziehen. Und zweitens,
weil sie eben selbst eine ganz bestimmte Form von Theater darstellt.

Mallarmé spricht von einem "Drame divin". In den Variations sur un
sujet, unter dem Titel "Catholicisme", schreibt er von der Transsubstantiation:

"Mystère, autre que représentatif et que, je dirai, grec, Pièce,
office"12. Daß sie ein Mysterium ist, besagt unter anderem, daß es für sie,

entgegen der Meinung eines Descartes, Arnauld oder Nicole, keine
philosophische, vernünftige Erklärung geben kann13. Außer, man verändere,
wie das F. Ponge vorschlägt, das Wort "raison" in das gleichlautende
"réson" und meine damit eine Art des Redens, die nicht von einem schon

gegebenen, durch logisches Denken kontrollierbaren Sinn der Wörter
ausgeht, sondern von Sinnmöglichkeiten, die sich beim Reden und beim
Achten auf Klangbeziehungen zwischen den Wörtern und Wortteilen,
immer prekär, erst aktualisieren.

Keine Repräsentationslogik liegt diesem "göttlichen Drama" zugrunde.

Keine Idee des Leibs Christi ist vor dem Vollzug gegeben. Noch viel
weniger handelt es sich um ein bloßes Zeichen für die Wiedervergegen-
wärtigung eines vergangenen Ereignisses, weil die Transsubstantiation

von der katholischen Kirche - so vor allem durch das Konzil von Trient

- erstens, als Erinnerung an den Kreuzestod Christi, zweitens, als
Vorwegnahme der Vollendung der Heilsgeschichte sowie drittens, als leibliche
Präsenz Christi verstanden wird. Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart,

die ganze Heilsgeschichte in einem Moment - mit andern Worten,
ein zeitliches Differential im Akt selbst. Was dabei zur Darstellung
gelangt, ist aber gerade das Nicht-Darstellbare.

Am Schluß des genannten Zitats spricht Mallarmé im Zusammenhang

mit der Transsubstantiation von "office" - Dienst. Im mit "De
même" überschriebenen Abschnitt - ebenfalls in Variations sur un sujet

- kommt er nochmals auf dieses Wort zurück. Er schreibt:

12 Mallarmé, Variations sur un sujet, in: Oeuvres complètes, Pléiade, 1945, S. 393.
13 Dieses Verständnis Mallarmés deckt sich mit der offiziellen Ansicht der Kirche, die

am Konzil von Trient von "mirabilem et singularem conversionem" sprach.
(Dictionnaire de Théologie Catholique, t. V, 1349).

94



Quoique le prêtre céans, n'ait qualité d'acteur, mais officie - désigne et recule
la présence mythique avec quoi on vient se confondre; loin de l'obstruer du

même intermédiaire que le comédien, qui arrête la pensée à son encombrant
personnage14.

Der Priester dient, erfüllt eine sakrale Funktion, ohne sich dabei, wie der

Schauspieler, zwischen den Zuschauer und die von ihm dargestellte
Figur zu stellen. Mallarmé spricht weiter oben vom Priester als einem
"acteur effacé"15. "E-facer" heißt eigentlich das Gesicht wegnehmen. Vor
dem zweiten Vatikanischen Konzil (1965) kehrte der Priester jeweils der
Gemeinde bei der Wandlung den Rücken zu. Ein Minimum an
Eigenaktivität von Seiten des Priesters also, der die Einsetzungsworte spricht,
um dann als Sprecher der gedoppelten Rede - er spricht ja in
Stellvertretung Christi - vor der leiblichen Präsenz Christi zu verstummen
und zu verschwinden16.

Ich werde nun kurz die Situation schildern, in welcher Molière seine

Komödien, insbesondere den Dom Juan schrieb. Hierauf werde ich auf
die Theaterkritik von P. Nicole kurz eingehen, um dann abschließend am
Dom Juan das, was ich die Theatralität nenne und was in erstaunliche
Nähe zum "Drame divin" der Transsubstantiation rückt, aufzuzeigen.

Seit 1658 befindet sich die Truppe Molières unter dem Schutz des

jungen Königs Louis XIV, bzw. seines Bruders. In der Ecole des femmes
baute Molière zum ersten Mal religionskritische Elemente in seine Ko-

14 Mallarmé, op.cit., S. 396.
15 Mallarmé, op.cit., S. 394.
16 Dadurch hebt er die mythische Präsenz auf, die in einer Verschmelzung von Priester

und göttlichem Symbol (die vom Priester getragene Maske Gottes) besteht. Der
römisch-katholische Priester deutet wohl die Möglichkeit einer solchen Präsenz an,
verbindet doch die Eucharistie das Opfermahl mit Maskenriten. Diese mythische
Verbindung wird jedoch entscheidend zurückgebunden durch die Auslegung der

Vereinigung als Transsubstantiation, d.h. als Trennung von Erscheinung (Brot und

Wein) als Spezies und Substanz (Leib und Blut Christi). Der Priester verschwindet
also nicht als Träger hinter der Maske, um die mythische Präsenz der Gottheit zu

ermöglichen, sondern seine gedoppelte Präsenz (Priester und Stellvertreter Gottes

zugleich) tritt in den Hintergrund gegenüber der Realpräsenz Christi. Der Priester
"handelt unabhängig von seiner persönlichen Würdigkeit in persona Christi durch
das Sprechen der Wandlungsworte. Dabei bleibt Christus selbst Priester und

Opfergabe." (Lexikon für Theologie und Kirche, Band VII, S. 344). Die Überwindung

des heidnischen Opferrituals ist bekanntlich eine Leistung der jüdischen
Religion, die bei der Ausbildung des Monotheismus und der Unterwerfung unter Gottes
Gesetz eine entscheidende Rolle gespielt hat.

95



mödien ein, so etwa, in amüsanter Weise, als Agnès, die im Kloster

erzogen wurde, meint, Kinder würden durchs Ohr gezeugt - eine alte

Vorstellung für die Unbefleckte Empfängnis Marias. Das Stück rief einige

Kritiker aus dem religiösen Lager auf den Plan. Der König unterstützte

jedoch die Komödie. Er befand sich in jener Zeit in intensiver
Auseinandersetzung mit verschiedenen kirchlich-religiösen Kreisen, die
allesamt den Komödien Molières sehr kritisch gegenüberstanden.

1660 verbot Louis XIV die "Compagnie du Saint-Sacrement", eine

konservative, einflußreiche Geheimgesellschaft, die einen theologischen
Rigorismus vertrat. Sie setzte sich vor allem aus oppositionellen
Hochadeligen zusammen. Sie wurden beim Tartuffe sehr aktiv und erreichten
1664 und 1669 ein Aufführungsverbot.

Eine andere, viel bekanntere, auch religiös inspirierte Gruppe, die
Jansenisten von Port-Royal, deren Schulen ebenfalls 1660 geschlossen
wurden, waren erklärte Gegner jeglicher Form von Unterhaltung und vor
allem der Komödie. Die offizielle französische Kirche, die Eglise gallicane,
kämpfte für mehr Unabhängigkeit von Rom und war dem Theater ebenfalls

stark abgeneigt.
Solange es dem König gelang, all diese kirchlichen und religiösen

Gruppierungen, hinter denen sich z.T. starke politische Strömungen
verbargen, in Schach zu halten, mußte Molière um seine Stellung am Hof
nicht bangen. Diese Situation änderte sich schlagartig Mitte der sechziger
Jahre. Bei der Bekämpfung des Jansenismus benötigte der König die

Unterstützung der gallikanischen Kirche sowie der "Compagnie du Saint-
Sacrement". Er mußte diesen religiösen Kreisen auch Konzessionen
machen, so z.B. das Aufführungsverbot für den Tartuffe'7.

In dieser angespannten Lage schrieb Molière den Dom Juan und
führte ihn am 15. Februar 1665 mit großem Erfolg auf. Das Stück löste
durch seine Religionskritik einen Sturm der Entrüstung aus. Die religiösen

Kreise verstärkten ihren Druck auf den König. Der Dom Juan wurde

17 Die Gefährlichkeit dieses Stücks für die konservativ-religiösen Kreise bestand in der
Ambivalenz der Figur des "Tartuffe", welche die Unterscheidung zwischen dem

Scheinheiligen und dem fromm Ergebenen unterwandert. Im Dekret des Erzbischofs
Hardoui de Péréfixe vom 11.8.1667, welches die Aufführung des Tartuffe (damals
unter dem Titel L'Imposteur) verbietet, heisst es von diesem Theaterstück: "[...] une
comédie, très dangeureuse et qui est d'autant plus capable de nuire à la Religion,
que sous prétexte de condamner l'hypocrisie, ou la fausse dévotion, elle donne lieu
d'en accuser indifféremment tous ceux qui font profession de la plus solide piété et
les expose par ce moyen aux railleries et aux calomnies continuelles des Libertins."
(Herrmann P. Salomon, Tartuffe devant l'opinion française, PUF, 1962, S. 55f.).

96



zum letzten Mal zu Lebzeiten Molières am 20. März 1665 aufgeführt.
Bis ins 19. Jh. gelangte das Stück nur noch in einer stark verstümmelten

Versbearbeitung von Thomas Corneille zur Aufführung.
Die Frage stellt sich, wieso Louis XIV, als "Rex Christianissimus", ein

Stück wie den Dom Juan akzeptierte, in welchem das Treiben eines alle
Normen überschreitenden Freigeistes Darstellung findet. Es können hierfür
verschiedene soziologische und politische Erklärungen gegeben werden:
so z.B. der empirisch-pragmatische Rationalismus, den der König vertrat,
seine starke Opposition gegen jeglichen religiösen Rigorismus18 und vor
allem, für unseren Zusammenhang hier entscheidend, sein starkes Interesse

an einem möglichst pompösen, theatralischen Repräsentationssystem.
Der Hof von Versailles war ein großes sozio-politisches Theater. In
seinem Buch Le portrait du roi zeigt L. Marin sehr eindrücklich, wie dieses
absolutistische Repräsentationssystem auf der Transsubstantiation, d.h.
auf der Vorstellung der realen Präsenz Christi aufbaute und in Sätzen wie
"L'Etat, c'est moi" oder "le portrait du César est César" machtpolitisch
konkretisierte19.

18 Vgl. Hartmut Stenzel, Molière und der Funktionswandel der Komödie im 17. Jh.,
Wilhelm Fink, 1987, S. 149-216.

19 Louis Marin, Le Portrait du roi, Minuit, 1981. L. Marin verfolgt in diesem Buch die
Auswirkungen der mittelalterlichen Lehre von den zwei Körpern des Königs (Kreatur
und Würdenträger) auf die Zeit des französischen Absolutismus. Dabei stellt er die
grundlegende Schwierigkeit des absolutistischen Repräsentationssystems dar: die
exzentrische Spannung zwischen dem Anspruch, der höchste Punkt einer staatlichen
Pyramide zu sein und der notwendigen Verdoppelung, die jede Repräsentation mit
sich bringt. Das Problem ist mitunter die Präsenz des Königs, die sich nicht auf die
blosse Anwesenheit seines historischen und sterblichen Körpers beschränken kann.
Er muss überall gleichzeitig sein können. Neben dem historischen und dem

politisch-juristischen Körper des Königs macht L. Marin, in Anlehnung an die Studie
The King's two Bodies von E. Kantorovicz, noch einen symbolischen Körper, die

Effigie (die Medaille, das Porträt) des Königs aus, in welcher, säkularisiert, der
sakramentelle Gehalt der Hostie wiederkehrt: "Le roi [...] est un portrait du roi
contemplé avec une admiration respectueuse par un peuple unanime" (L. Marin,
op.cit., S. 286). Dieses ganze Repräsentationssystem gipfelt in den Festlichkeiten
am Hof, in den "Fêtes du roi", deren Leitung verschiedentlich Molière übertragen
wurde und in deren Verlauf er seine Komödien, so z.B. 1664 die erste Fassung des

Tartuffe, aufführte. Der König pflegte bei solchen Anlässen auch als Tänzer
aufzutreten. Zur Beziehung zwischen dem gedoppelten Körper des Königs und
demjenigen des Schauspielers siehe Marco Baschera, "Théorie théâtrale dans L'Impromptu
de Versailles", in: Actes du colloque Esthétique baroque et Imagination créatrice,
éd. par M. Kronegger et J.-C. Vuillemin, Cerisy-la-Salle, Ed. InterUniversitaires,
1994.

97



1669 veröffentlichte P. Nicole eine Schmähschrift gegen das Theater
De la comédie. In ihr kritisiert Nicole die Schauspieler, weil sie
Leidenschaften darstellen und dadurch wiederum Leidenschaften beim Zuschauer

wecken. Nicole sagt:

Ils les expriment le plus naturellement et le plus vivement qu'il leur est possible;
et ils ne le sauraient faire s'ils ne les excitent en quelque sorte en eux-mêmes,
et si leur âme ne se les impriment, pour les exprimer extérieurement par les

gestes et les paroles. Il faut donc que ceux qui représentent une passion d'amour
en soient en quelque sorte touchés pendant qu'ils la représentent20.

Um mit Diderot und seinem "Paradoxe sur le comédien" zu reden, schlägt
sich Nicole auf die Seite des "comédien sensible", der die Leidenschaften,

die er spielt auch mitempfindet, im Gegensatz zum "comédien non
sensible", der sich gefühlsmäßig seiner Rolle gegenüber völlig indifferent,
sozusagen technisch kühl verhält und dadurch, gemäß Diderot, die Rolle
besser interpretiert21. Eine solche Konzeption wäre für Nicole die absolute

moralische und religiöse Katastrophe. Dagegen schreibt er eigentlich
an. Im zitierten Textabschnitt von Nicole ist die Trennung Innen-Außen
ein dominierendes Element. Nicole macht sich zum Hüter auf der Schwelle
zwischen diesen beiden Bereichen, zum Zollbeamten, bei dem man auf
der Grenze zwischen "son" und "sens" den gemeinten Sinn des Wortklangs
vor der Grenzüberschreitung festlegen und deklarieren muß. Nicht
Obszönitäten, antiklerikale Sprüche auf der Bühne allein stören Nicole,
sondern grundsätzlicher: Mit seiner Kritik am Theater will er den Schauspieler

behaften auf das, was er sagt. Er versucht, dem Schauspieler die
Maske aufs Gesicht zu kleben, ihn als Träger einer Maske zur Verantwortung

zu ziehen, um die Ambivalenz und Unbestimmtheit der auf der
Bühne gesprochenen Worte aufzuheben.

Der Dom Juan ist eine eindrückliche Antwort auf ein solches

Unterfangen, denn das Stück bringt genau den Typus des 'nichtsensiblen'
Schauspielers auf die Bühne22. Der Libertin, der "ni Dieu, ni père, ni
maître" anerkennt, der sich den "manteau de la religion"23 umwirft, führt

20 Pierre Nicole, Oeuvres philosophiques et morales, Georg Olms, 1970, S. 437.
21 Siehe zu dieser Trennung Marco Baschera, Das dramatische Denken, Carl Winter,

1989.

22 Die folgenden Bemerkungen zum Dom Juan haben einen summarischen Charakter,
der in Einzelanalysen belegt werden müsste, was aber den Rahmen dieser Präsentation

bei weitem sprengen würde.
23 Molière, Dom Juan, in: Oeuvres complètes. Pléiade, 1971, t. 2, S. 81.

98



eindrücklich vor Augen, wie der sprachliche Ausdruck, die Geste und

Mimik nichts mit dem Innern, mit den Absichten eines Menschen zu tun
haben müssen. Gerade der Glaube an den Ausdruck eines Innern bildet
für Dom Juan die Voraussetzung für seine Eroberungen und seine Streiche.

Die Figur des Dom Juan stellt auf der Bühne die Ambivalenz jeglichen
Zeichens der zwischenmenschlichen Kommunikation dar24. Er höhlt diese

lebendigen Zeichen von innen her aus und zeigt dadurch deren

Maskenartigkeit auf. Dom Juan erinnert insofern an den 'nichtsensiblen'
Schauspieler, als die Art und Weise, wie er das Maskenhafte aus den

mitteilenden Zeichen heraustreibt, auf ein subtiles Kalkül und Wissen um
die Effekte des Glaubens an die Mitteilbarkeit einer Idee oder eines

Gefühls schließen läßt. Ihm haften seine Masken gerade nicht am
Gesicht, denn problemlos wechselt er sie alle aus. Das Respektlose dieser

Figur besteht also nicht nur in dem, was er bezüglich des Himmels, der
Liebe usw. sagt, sondern vor allem in der Art und Weise, wie er den

Glauben an diese Werte instrumentalisiert, alle Anzeichen des Gläubigen,
des Liebenden aufweist, ohne jedoch Gläubiger zu sein oder etwa nach
einer Eroberung Liebender zu bleiben. Dom Juan zeigt auf der Bühne,
daß Sprache in der sozialen Praxis durchaus als ein funktionierendes
Zeichensystem verstanden werden kann. Aber was da funktioniert, trägt
unheimliche Züge an sich. Denn jedesmal, wenn das System funktioniert,

d.h., wenn sich die Vorstellung einer Referenz, eines durch die

Sprache bezeichneten Gegenstandes einstellt, bricht die Kommunikation
ab. Der Verführer hat sein Ziel erreicht und läßt von seinem Opfer ab. Er
spielt den Glauben an die Möglichkeit der zwischenmenschlichen
Kommunikation und damit aber auch von deren Unmöglichkeit und Abbruch.
Als eine Art von 'nichtsensiblem' Schauspieler führt er leere Masken

vor, die bei seinen Gegenspielern den Glauben an das Funktionieren der

Sprache jeweils hervorrufen.
Die Verbindung von bloßer Erscheinung und Glauben an die

Mitteilbarkeit von Gefühlen und Ideen erinnert seinerseits stark an das
Problem der Transsubstantiation. Ebenso wie die Hostie eine an sich leere

24 Diese Ambivalenz verfehlte ihre Wirkung bei den Gegnern Molières nicht. So heisst

es in den, 1665 erschienenen, sehr polemischen Observations sur une comédie de

Molière: "[...] Molière [...] habillé en Sganarelle, qui se moque de Dieu et du

Diable, qui joue le Ciel et l'Enfer, qui souffle le chaud et le froid, qui confond la

vertu et le vice, qui croit et ne croit pas, qui pleure et qui rit, qui reprend et qui

approuve [...] qui est homme et démon tout ensemble [...]." (Molière, op.cit.,
S. 1204).

99



Erscheinung ist, hinter der sich nichts verbirgt, bei deren Weihung aber
durch den Glauben, daß sie der wahrhafte Leib Christi sei, gerade dieser
Glaube und die Glaubensgemeinschaft sich immer wieder erneuern,
vermögen auch die leeren Masken Dom Juans innerhalb der Theaterfiktion
den Glauben an das Funktionieren der Sprache als Kommunikationsmittel
immer wieder hervorzubringen. Nur daß bei Dom Juan der Glaube, wird
er erneuert, gleich wieder abbricht. Seine Verwandlungen haben einen
desakralisierenden Charakter25. Während in der Eucharistie sich ein Gott
für die Menschen, d.h. für deren Erlösung von den Sünden opfert, realisiert

durch einen sehr ähnlichen Vorgang auf der Bühne ein souveränes
Individuum, aller Konventionen ungeachtet, seine Triebe und Begierden.
Die moralische Verurteilung eines solchen Verhaltens greift nicht, weil
sie einen Wertkatalog voraussetzt, der gerade durch dieses Verhalten an

Bedeutung verliert. Während die ganze christliche Schuld-, Sühne-, und

Erlösungsproblematik in der Transsubstantiation eingebunden ist, zeugt
der Typus des 'nichtsensiblen' Schauspielers gerade vom Aussetzen
jeglicher Art von Moralität.

Dadurch, daß der Dom Juan gerade diesen Typus auf die Bühne
bringt, ohne ihn jedoch als Schauspieler, d.h. metatheatralisch (als 'Theater

im Theater') darzustellen, sondern indem er ihn in der Darstellung
des sozialen Spiels der Masken zeigt, eröffnet sich eine Ebene der
Reflexion auf die Möglichkeit des theatralischen Diskurses an sich, d.h. auf
die grundlegende Möglichkeit spielerischer Verdoppelung menschlicher
Handlungen und Worte26.

25 Die desakralisierende Nähe der Figur des Dom Juan zur Transsubstantiation kommt
im Don Giovanni von Mozart/da Ponte auf eine andere Weise ebenfalls zum
Ausdruck. Im zweiten Akt lädt Don Giovanni den Commendatore zum Essen ein ("a
cenar meco"). Im Finale kommt der Commendatore nochmals auf diese Einladung
zurück, macht aber eine Unterscheidung zwischen "himmlischer" Speise ("cibo
celeste") und "irdischer" Speise ("cibo mortale"), die genau die Problematik der
Transsubstantiation bezeichnet: "Non si pasce di cibo mortale, chi si pasce di cibo
celeste". Wer die Hostie als Brot isst, hat nicht teil am "himmlischen" Mahl. Don
Giovanni ist aber selbst bereit, seinen Körper dieser Verwandlung von "cibo mortale"
in "cibo celeste" zu unterwerfen - er gibt dem Commendatore die Hand, um mit
ihm an diesem "himmlischen" Mahl teilzunehmen ("Non ho timor"), zerbricht aber
dabei als Figur und fährt theatralisch zur Hölle.

26 Was dabei "menschlich" heisst, bleibt wohl offen, weil das Mimetische und Theatra¬
lische auf die Selbstbestimmung des Menschen entscheidend einwirken. Zur Frage,
wie eine solche "theatralische" Reflexion aussehen könnte, siehe M. Baschera, "La
critique en acte", in: Furor, 22, 1991, S. 25-44.

100



Die weiter oben erwähnte Aushöhlung der 'lebendigen' Zeichen der
menschlichen Rede und seiner Handlungen kann als ein Heraustreiben

von deren inneren Schriftlichkeit verstanden werden. Einer Partitur
vergleichbar, schreibt sich der 'nichtsensible' Schauspieler diese Schriftlichkeit

in seine Rede, Gestik und Mimik ein27. Diese Schrift der Stimme und
der Handlungen ist nicht einfach mit den Didaskalien des Theatertextes

gleichzusetzen, obwohl letztere als ein Teil dieser Schrift verstanden werden

können. Sie liegt nicht in Buchstaben vor, sondern spielt sich in der

Intonation, im Sprechrhythmus, im Gestischen ab, in Bereichen also, die
sich kraft ihrer Zitierbarkeit gerade ihrer scheinbaren Einmaligkeit und
Authentizität entledigen. Das Insgesamt dieser Schriftlichkeit der lebendigen

Rede ist die 'Maske', die sich ein Schauspieler für die Dauer einer

Aufführung aufsetzt. Seine persönliche, natürliche und spontane Art zu
reden und zu handeln hat er durch diese Schriftlichkeit hindurch
herausgefiltert.

Dieser Sachverhalt tritt wiederum in Verbindung mit dem "acteur
effacé" der Transsubstantiation. Der 'nichtsensible' Schauspieler bricht
auf der Bühne mit der Vorstellung von der unverwechselbaren Individualität

eines jeden Menschen. Seine Unverwechselbarkeit tritt gerade im
Abbruch dieser Vorstellung zutage. Der Träger der Maske schreibt
dadurch der Maske die Distanznahme von sich selbst als spontanem Subjekt
ein. Dadurch verbirgt die Maske des 'nichtsensiblen' Schauspielers nichts
mehr. Sie trägt sozusagen die Tiefe, das Verborgene, auf welches jede
Maske verweist, in die Maske als Oberfläche hinein. Den Einbezug dieser

Form von Schriftlichkeit ins Theater, aber auch in den Theatertext,
nenne ich Theatralität. Was den beiden Bereichen zu Grunde liegt, ist
eine abgründige Erfahrung im Umgang mit der leeren Erscheinung, deren

Leere aber keinen Mangel (an Selbst, Sein, Bewußtsein usw.),
sondern, im Falle der Transsubstantiation, höchste Präsenz und bei Dom
Juan größte Vitalität anzeigt28. Das Brot ist nicht Brot, sondern erscheint

nur als solches, und der Gefühlsausdruck des 'nichtsensiblen' Schauspielers

ist nicht der Ausdruck seiner Gefühle.
Da in der leeren Erscheinung nichts erscheint, ist ihre Präsenz etwas

höchst Unstabiles, Exzentrisches. Sie repräsentiert nichts und doch zeigt

27 Siehe zur Frage dieser Partitur M. Baschera, Das dramatische Denken, cit., S. 58-64.
28 Die Schwierigkeit, diese Nähe von Leere und Präsenz in ein dogmatisches Glaubens¬

gebäude einzubauen, erklärt für den Fall der Hostie die immense Interpretationsarbeit,
die über zwei Jahrtausende sich an dem einen Satz "Hoc est corpus meum" entzündet

hat.

101



sie eine unsichtbare Präsenz an. Sie läßt sich nicht zum handlichen
Zeichen stabilisieren29.

Im religiösen Bereich kommt diese Exzentrik beim Letzten Abendmahl

zum Ausdruck, in jenem Moment, als Christus, Brot in den Händen

haltend, von seinem menschlichen Körper sprach und sagte: "Dies ist
mein Leib", das Brot, d.h. seinen Leib brach und ihn seinen Jüngern zum
Essen reichte. Diese Worte erinnern an das Aufbrechen der Vorstellung
von der authentischen Einheit des sprechenden Subjekts.

Diese grundlegende Erfahrung, dass im mitteilenden Reden immer
auch etwas letztlich Unkontrollierbares mitspricht, ist fürs Theater konstitutiv.

Der Schauspieler spricht den Text eines andern. Durch seine

Ursprünge aus den antiken Opferritualen erinnert das Theater aber zugleich
an den Versuch, sich diesem Unkontrollierbaren durch das mimetische
Spiel anders denn begrifflich zu nähern.

Daraus wird ersichtlich, daß die Transsubstantiation nicht etwa als

ein Grundmodell für bestimmte Formen des abendländischen Theaters
verstanden werden kann, sondern, daß beiden, sozusagen kontrapunktisch,
eine gemeinsame Erfahrung im Umgang mit dem sprechend-schreiben-
den Körper, mit der Theatralität, zugrundeliegt30.

29 Der Versuch, die Hostie und die Transsubstantiation zeichentheoretisch zu erfassen,
wurde von Arnauld und Nicole in der zweiten Ausgabe der Logique de Port-Royal
(1683) unternommen. 1683 hatten sich die beiden in eine Polemik mit calvinistischen
Ministem eingelassen, die die Hostie als blosses Zeichen deuteten. In dieser
sprachphilosophisch-linguistischen Auseinandersetzung zeigt sich die Transsubstantiation
in ihrer ganzen Komplexität als ein Knoten, in welchem die Fragen nach der Präsenz
des sprachlichen Zeichens, des Worts und des gegenständlichen Dings unentwirrbar
ineinander verwoben sind. In La critique du discours erläutert L. Marin, wie Arnauld
und Nicole, indem sie die Transsubstantiation als Beispiel für ihre Sprachtheorie
wählten, sich Fragestellungen einhandelten, die ihren rationalistisch-kartesianischen
Ansatz an der Basis angreifen (Louis Marin, La critique du discours, Minuit, 1975).

30 Nach der Abfassung dieses Vortrags, stiess ich auf einen Aufsatz von Olivier Pot "La
question de l'obscénité à l'âge classique", in: XVIIe siècle, 173, 1991, S. 403-436,
der in erstaunlicher Weise die hier vorgetragene Beziehung von Transsubstantiation
und Theater bestätigt, sie aber auch ergänzt. Dabei interessiert sich O. Pot vor allem
für die Beziehung zwischen dem Obszönen der Szene 5, des 2. Aktes von Molières
Ecole des femmes und dem Problem der Transsubstantiation, wie es in der Logique
de Port-Royal sowie in späteren Texten von Arnauld, dargestellt wird. Pointiert fragt
O. Pot am Schluss seines Aufsatzes, Bezug nehmend auf die Stelle mit der
Zweideutigkeit des "le" (v. 572) in L'Ecole des femmes: "Au jeu du 'corbillon', le 'le'
d'Agnès ne pouvait-il pas - selon le tour énonciatif donné en cours de discours à la

proposition - transformer un 'ruban' en 'quelque autre chose' aussi légitimement que
le 'ceci' se métamorphose, dans la Cène eucharistique, en corps divin?" (S. 425).

102



Résumé

Après une courte présentation de la problématique ici engagée, à savoir la relation entre
la transsubstantiation et le théâtre, l'auteur procède à une mise en rapport des deux
domaines du point de vue du spectateur. A l'inclusion rituelle du croyant dans l'Eucharistie
s'oppose le jeu oscillatoire d'identification et de prise de distance pour le spectateur de

théâtre. Par la suite se montre pourtant, par voie négative, un premier point commun
entre les deux domaines, puisque, très souvent, au cours de l'histoire, les prises de

position antithéâtrales furent accompagnées d'un refus de l'idée de la transsubstantiation.
La qualité performative inhérente aux deux domaines - le fait que les paroles de la
consécration doivent être proférées pour qu'il y ait transsubstantiation et l'ambiguïté
résultant de l'instantanéité scindée de tout acte sur scène - était la cause de ce refus. A
l'aide d'une citation de Mallarmé, se révèle et se précise ensuite le côté théâtral de la

transsubstantiation. S'ajoute à cela une lecture du Dom Juan de Molière qui interprète le

personnage central comme une mise en scène du comédien 'non sensible', d'un masque
vide, qui permet ensuite de repérer dans le discours théâtral un élément très proche du

mystère de la transsubstantiation. Le moment sacré de la transsubstantiation et l'élément
profane du théâtre se détachent tous deux, chacun à sa manière, d'une interprétation
magique du monde. Ils ont en commun une expérience excentrique de la pure
phénoménalité des choses.

103




	Transsubstantiation und Theater

