Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1994)
Heft: 19
Artikel: Transsubstantiation und Theater
Autor: Baschera, Marco
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marco Baschera

TRANSSUBSTANTIATION UND THEATER

“N’oublie pas que tu es le noyau d’une rupture.”

(E. Jabés)

Transsubstantiation und Theater miteinander in Beziehung zu setzen, hat
etwas Ungewdohnliches an sich. So kdme etwa die Aussage, die Trans-
substantiation sei ein Theater, auf den ersten Blick einem Sakrileg gleich.
Das Wunder der Verwandlung Christi wiirde zum bloBen Spektakel und
verlore dadurch seine transzendente Bedeutung. Umgekehrt riskiert das
Theater durch eine Anndherung an religiose Formen der Verwandlung zu
einem sakral-mystischen Bereich zu werden, wie etwa die liturgischen
Spiele des Mittelalters.

Was mich an dieser Beziehung interessiert, ist das Gemeinsame, das
unter Bewahrung der radikalen Verschiedenheit der beiden Bereiche zum
Vorschein kommt. Thm mochte ich im vorliegenden Text meine Auf-
merksamkeit widmen.

Beide Bereiche entspringen ritualisierten Opferhandlungen. Das Thea-
ter erinnert in Wortbildungen wie “theasthai” oder “thedrein” an die
Trennung von Zuschauerraum und szenischem Geschehen. Theatron be-
zeichnet im Griechischen den Zuschauerraum, der durch die Orchestra
von der Skene getrennt war. Diese Trennung 16ste den Gldubigen in der
Gestalt des Zuschauers aus dem religios-kultischen Geschehen heraus,
an welches aber die Worter Tragédie und Komodie immer noch erinnern.

“Tragos” (der Bock) bezeichnet das Opfertier, das dem Gewinner der
Tragodienwettkimpfe jeweils als Preis zukam'. Das Wort Komddie geht

1 Ich folge hiermit der Deutung W. Burkerts, wie er sie in seinem Aufsatz “Greek
Tragedy and Sacrificial Ritual” vorlegte (in: Greek, Roman and Byzantine Studies, 7,
1966, S. 87-121; siehe auch die deutsche Fassung “Griechische Tragodie und Opfer-
ritual”, in: W. Burkert, Wilder Ursprung, Wagenbach, 1990, S. 13-39). Zur Kritik an
dieser Deutung und zur Interpretation von “Tragodia” als “Gesang in Bockgestalt”,
siehe J. Latacz, Einfiihrung in die griechische Tragodie, UTB, 1993, S. 53-64.

89



zuriick auf die “K6mos”, die ausgelassenen Scharen, die bei Dionysos-
festen singend und Wein trinkend iibers Land zogen. Bei den Komddien-
wettkdmpfen wurde Geld als Preis angesetzt. Aber auch das griechische
Geld entspringt dem Umkreis der rituellen Opferhandlungen. “Obelos”
bedeutet der FleischspieB und “drakhme” eine Handvoll, genauer, sechs
Fleischspiefe?.

Trotz der Ablosung des Theaters von den Opferritualen ist ihm seine
urspriingliche Beziehung zu mythologischen Mischwesen wie dem Satyr,
dem Silen, dem Kentauer und den Gorgonen in Form einer grundlegen-
den Ambivalenz geblieben’. Die Gedoppeltheit alles auf der Biihne Er-
scheinenden ist konstitutiv fiirs Theater.

Auch in der Eucharistiefeier wird geopfert und gegessen. Es wird
auch eine Gottheit angerufen, die aber nicht durch Masken représentiert
wird, sondern die mit Leib und Blut anwesend ist. Christus erscheint
nicht nur, sondern ist realiter da. Was erscheint, ist die Hostie und der
Wein als Symbole seiner realen Prasenz: “symballein” — das Aufeinander-
treffen zweier Teile, eines gaottlichen und eines irdischen. Was nach der
Transsubstantiation erscheint, ist nicht mehr Brot und Wein, sondem
Leib und Blut Christi: “Hoc est corpus meum”. Aber wie treffen die
beiden Teile des theologischen Symbols aufeinander? Als eine Vereini-
gung von Gottlichem und Irdischem, wie Luther es sah, d.h. als eine
Consubstantiation? Oder sind das Brot und der Wein gar bloBe duBlere
Zeichen fiir den verinnerlichten Glauben, wie Zwingli es verstand?

GemiB dem Konzil von Trient handelt es sich bei der Transsubstan-
tiation um einen Vorgang, bei welchem die Substanzen von Brot und
Wein durch die Wandlungsworte in diejenigen von Leib und Blut Christi
iibergehen, ohne daB sich am Erscheinungsbild von Brot und Wein etwas
andert.

Die Interpretation dieses kirchlichen Dogmas hat eine bewegte, bald
zweitausendjihrige Geschichte hinter sich, auf die ich hier nicht einmal
andeutungsweise eingehen kann. Ich mochte vielmehr die Aufmerksam-
keit auf einen interessanten Zusammenhang zwischen Transsubstantiation
und Theater lenken.

Die Verneinung der Realprisenz Christi war immer von einer Ableh-
nung, ja Unterdriickung des Theaters begleitet. Je mehr die Leute dazu auf-

2 Vgl. Jesper Svenbro, “La découpe du poéme”, in: Poétique, 58, 1984, S. 218, und
Anmerkung 57.

3 Vgl. A. David Napier, Masks, Transformation and Paradox, University of California
Press, 1986, S. 45-125.

90



riefen, nur den inneren, geglaubten Sinn der Worte Christi zu suchen und
die stark sinnliche Komponente der romisch-katholischen Liturgie verwar-
fen, d.h. je mehr sie das AuBerliche, das Sinnlich-Materielle des Zeichens
zugunsten seines abstrakt gegebenen, unveridnderlichen Sinns abwerteten,
umso radikaler bekdmpften sie das Theater. Die Reformatoren nannten die
Transsubstantiation eine Maskerade, die Hostie einen Fetisch und die
Priester Schauspieler. Sie fiihlten sich dazu bestimmt, die Entmythologi-
sierung der Religion, zu welcher der christliche Glaube bei seiner Entste-
hung aufgerufen hatte, an der christlichen Kirche nochmals zu vollziehen.

Die romisch-katholische Kirche hatte das Theater an sich nie abge-
lehnt. Dazu nur ein paar Hinweise: Der Kampf der ersten Kirchenviter
gegen das Theater richtete sich gegen den um sich greifenden Sittenzerfall
auf den spéatromischen Biihnen sowie gegen die Gladiatorenkdmpfe. Auch
1aBt sich ihre Ablehnung aus der Auseinandersetzung mit heidnischen
Traditionen, mit den Idolen, verstehen. Augustinus bezeugte ein grofBes
Interesse am Theater*.

Die liturgischen Spiele des Mittelalters, die im 15. Jahrhundert zu
eigentlichen Volksfesten anwuchsen, die bis zu zwei Wochen dauerten,
belegen ebenfalls die enge Beziehung von Kirche und Theater. Vom
Jahre 1500 an hatte der Papst in Rom sein eigenes Theater. Und viel-
leicht als letztes Beweisstiick fiir das Verstindnis, das die romisch-katho-
lische Kirche fiir theatralische Belange aufbrachte, der Hinweis darauf,
daB Moliére seinen Tartuffe dem pépstlichen Legaten in Paris vorgelesen
und dieser nichts daran auszusetzen hatte’.

Bevor ich von einem ganz bestimmten Moment in der zweitausend-
jéhrigen Geschichte der Beziehung von Theater und der christlichen Kir-
che handle, niamlich vom 17. Jahrhundert in Frankreich und genauer vom
Dom Juan von Moliére, mochte ich auf das Verhiltnis von Theater und
Transsubstantiation, auf mogliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede
niher eingehen.

Ich beginne mit der Frage nach dem Zuschauer. Beim liturgischen
Geschehen gibt es per definitionem keine passiven Zuschauer. Gerade
das Herzstiick der Messe, die Wandlung, bereitet die Kommunion vor, in

4 Vgl. Jonas Barish, The Antitheatrical Prejudice, University of California Press,
1981, S. 52-57.

5 Siehe zur Beziehung von Kirche und Theater M. Barras, The stage controversy in
France from Corneille to Rousseau, Publications of the Institute of French Studies,
N.Y., 1933, S. 14-38 sowie J. Barish, op.cit., S. 38-220.

91



welcher der Gldubige den Leib Christi einnimmt und dadurch in Ge-
meinschaft mit Christus und den Teilnehmern am eucharistischen
Opfermahl, aber auch allen lebenden und verstorbenen Christen, kurzum
der ganzen Kirche tritt. “Translatus est Christus ad Ecclesiam” heift ein
Grundsatz der christlichen Lehre, der seinerseits der Lehre vom “corpus
mysticum” entspringt®.

Das “corpus mysticum” umfait drei Korper Christi: das “corpus
proprium et verum”, d.h. den historischen, von Maria zur Welt gebrach-
ten Korper Christi, dann das eigentliche “corpus mysticum”, das in der
Eucharistie présent ist, und zuletzt die gesamte Kirche. Wie von Ernst
Kantorowicz in seinem Buch The King’s two Bodies’ gezeigt, hatte diese
Konstruktion ungeheure Folgen auch im juristisch-politischen Bereich.
Ich werde im Zusammenhang mit dem franzosischen Absolutismus noch-
mals darauf zuriickkommen.

Die Eucharistie kennt also keine Zuschauer. Sie bezieht alle Glaubi-
gen in die kultische Tétigkeit ein. Im Theater jedoch sitzt der Zuschauer
einer in sich autonomen Szene gegeniiber, auf welcher sich ein fiktives
Geschehen abspielt, in das der Zuschauer nicht einzugreifen hat. Er gibt
sich der gespielten Illusion teilweise, aber nie ganz hin; d.h. er darf nie
vergessen, daB er nur Zuschauer ist®.

Diese Schwebe zwischen Identifikation und Distanznahme ist Teil
der grundlegenden Gedoppeltheit allen szenischen Geschehens. Jede auf
der Bithne gezeigte Handlung, jedes Wort, jeder Eid, jeder Vertrag, aber
auch jeder Betrug ist nur gespielt. Dadurch wird dem Zuschauer vor
Augen gefiihrt, wie selbst das Ehrenwerteste, das Intimste und Heiligste
auf der Biihne zitier- und rezitierbar wird. Das war mitunter auch ein
Grund dafiir, daB die Reformatoren die liturgischen Spiele und das religi-
Ose Theater bekdmpften. Sie fiirchteten die mégliche Verdoppelung der
Worte durch die vorgefiihrte Rezitierbarkeit derselben. Dadurch wiirde
ihr Festhalten an dem einen innern, unverinderlichen, rein geistigen Sinn
oder Idee in Frage gestellt. Es geht mit andern Worten um das Performative

6 Vgl. Henri de Lubac, Corpus mysticum, Aubier, 1954, S. 19-137.

7 Emst Kantorowicz, The King’s two Bodies, Princeton University Press, 1957.

8 Siehe auch die Definition des Rituals von A.J. Greimas und J. Courtés: “Un rituel
est un faire programmé qui vise sa propre signification: 1’installation d’un observateur
(du public, p.ex.) le pervertit non seulement parce qu’il le transforme en spectacle,
mais aussi parce que le comportement de 1’observé devient équivoque et se dédouble.”
(Algirdas J. Greimas, Joseph Courtés, Sémiotique, Dictionnaire raisonné de la théorie
du langage, Hachette, 1979, p. 43).

92



des theatralischen Wortes, welches parasitir jeden beliebigen Diskurs
imitieren und ihm dadurch einen ganz andern Sinn geben kann. Die
selben Worte — ein ganz anderer Sinn. Das ist der Schrecken, der jeder
antitheatralischen Tendenz zutiefst in den Knochen steckt. Aber genau
dieser Schrecken liegt auch der Ablehnung der Transsubstantiation zu
Grunde. Der ostentative Charakter der Eucharistie, die Monstranzen, die
feierlichen Gewinder der Priester, der Weihrauch und vor allem die Tat-
sache, daB da einer in Stellvertretung Christi durch das Aussprechen der
Wandlungsworte den Leib des Herrn in den Hénden hélt und ihn in Form
von Brot bricht, dieser ganze Realismus erinnerte die Reformatoren
allzusehr ans Theater®.

Es gibt eine eindriickliche Stelle zu dieser Frage in einem Brief von
Pierre Nicole, der beileibe kein Protestant, aber trotzdem ein entschiede-
ner Gegner alles Theatralischen war. Der Brief steht in seinen 1665
erschienenen Essais de Morale und ist betitelt mit “De la Philosophie
Eucharistique”. Zum Problem des Aussprechens der eucharistischen
Einsetzungsworte sagt Nicole das Folgende:

C’est que la foi ne consistant pas dans le son des syllabes, mais dans le sens et
dans les idées des mots, la foi du mystére de 1’Eucharistie ne peut consister a
dire comme I’Eglise que le corps de Jésus-Christ y est présent, si I’on n’a pas la
méme idée de ces termes'”.

Der philosophisch inspirierte Nicole versucht, den Klang (“le son”) der
Worte gegeniiber deren Idee (“le sens, I’idée””) abzuwerten. Thn stort das
Festhalten der Kirche am Présentischen der Transsubstantiation, die sich
erst durch das Aussprechen der Wandlungsworte vollzieht. Jedes erneute
Aussprechen des fiir Nicole festgefiigten, geglaubten Sinns verzerrt und
beschmutzt in seinen Augen unndétig die Reinheit und Identitdt dieser
Idee (“la méme idée de ces termes”™).

Obwohl in der romisch-katholischen Eucharistiefeier keine Zuschau-
er, sondern nur Glaubige vorgesehen sind, scheint sie doch in der Vor-
stellung der Prdsenz des “corpus mysticum”, des Akts, durchaus theatra-

lische Ziige zu tragen''. Das Problem der gedoppelten Rede des Schau-

9 Kemstiick dieses Realismus ist die Oralitdt, die Wichtigkeit des Mundraumes, der
zum Sprechen und Essen dient. Immerhin trigt die Transsubstantiation entfernt
Ziige von Kannibalismus. Christus ist ein Wesen, das sich selber isst und sich selber
opfernd den andern zur Speise und zum Trank hingibt.

10 Pierre Nicole, Essais de Morale, Paris, 1665, t. VII, 1, S. 215.
11 Eine solche Interpretation klingt an in der Homonymie von “scéne” und “céne”.

93



spielers, der sowohl als Schauspieler als auch als Figur spricht und da-
durch nicht mehr als einheitliches Subjekt fiir seine Rede verantwortlich
gemacht werden kann und der als Konsequenz daraus jeden beliebigen
Diskurs imitierend verdndern und parodieren kann, stellt sich der Kirche
nur in abgeschwichter Form. Erstens, weil sie durch die Priesterweihe
die Moglichkeit von Imitation der Eucharistie einschrinkt. Nur ein ge-
weihter Priester kann die Transsubstantiation vollziehen. Und zweitens,
weil sie eben selbst eine ganz bestimmte Form von Theater darstelit.

Mallarmé spricht von einem ‘‘Drame divin™. In den Variations sur un
sujet, unter dem Titel “Catholicisme”, schreibt er von der Transsubstan-
tiation: “Mystére, autre que représentatif et que, je dirai, grec, Piéce,
office”'?, DaB sie ein Mysterium ist, besagt unter anderem, daB es fiir sie,
entgegen der Meinung eines Descartes, Arnauld oder Nicole, keine phi-
losophische, verniinftige Erkldrung geben kann'?. AuBer, man verindere,
wie das F. Ponge vorschligt, das Wort “raison” in das gleichlautende
“réson” und meine damit eine Art des Redens, die nicht von einem schon
gegebenen, durch logisches Denken kontrollierbaren Sinn der Worter
ausgeht, sondern von Sinnméglichkeiten, die sich beim Reden und beim
Achten auf Klangbeziehungen zwischen den Wortern und Wortteilen,
immer prekdr, erst aktualisieren.

Keine Reprisentationslogik liegt diesem “gottlichen Drama” zugrun-
de. Keine Idee des Leibs Christi ist vor dem Vollzug gegeben. Noch viel
weniger handelt es sich um ein bloes Zeichen fiir die Wiedervergegen-
wartigung eines vergangenen Ereignisses, weil die Transsubstantiation
von der katholischen Kirche — so vor allem durch das Konzil von Trient
— erstens, als Erinnerung an den Kreuzestod Christi, zweitens, als Vor-
wegnahme der Vollendung der Heilsgeschichte sowie drittens, als leibliche
Prisenz Christi verstanden wird. Vergangenheit, Zukunft und Gegen-
wart, die ganze Heilsgeschichte in einem Moment — mit andern Worten,
ein zeitliches Differential im Akt selbst. Was dabei zur Darstellung ge-
langt, ist aber gerade das Nicht-Darstellbare.

Am SchluB des genannten Zitats spricht Mallarmé im Zusammen-
hang mit der Transsubstantiation von “office” — Dienst. Im mit “De
méme” liberschriebenen Abschnitt — ebenfalls in Variations sur un sujet
— kommt er nochmals auf dieses Wort zuriick. Er schreibt:

12 Mallarmé, Variations sur un sujet, in: Oeuvres complétes, Pléiade, 1945, S. 393,

13 Dieses Verstindnis Mallarmés deckt sich mit der offiziellen Ansicht der Kirche, die
am Konzil von Trient von “mirabilem et singularem conversionem” sprach.
(Dictionnaire de Théologie Catholique, t. V, 1349).

94



Quoique le prétre céans, n’ait qualité d’acteur, mais officie — désigne et recule
la présence mythique avec quoi on vient se confondre; loin de 1’obstruer du

méme intermédiaire que le comédien, qui arréte la pensée a son encombrant

personnage'“.

Der Priester dient, erfiillt eine sakrale Funktion, ohne sich dabei, wie der
Schauspieler, zwischen den Zuschauer und die von ihm dargestellte
Figur zu steilen. Mallarmé spricht weiter oben vom Priester als einem
“acteur effacé”'. “E-facer” heiBt eigentlich das Gesicht wegnehmen. Vor
dem zweiten Vatikanischen Konzil (1965) kehrte der Priester jeweils der
Gemeinde bei der Wandlung den Riicken zu. Ein Minimum an Eigen-
aktivitit von seiten des Priesters also, der die Einsetzungsworte spricht,
um dann als Sprecher der gedoppelten Rede — er spricht ja in Stell-
vertretung Christi — vor der leiblichen Prisenz Christi zu verstummen
und zu verschwinden'®.

Ich werde nun kurz die Situation schildern, in welcher Moliére seine
Komodien, insbesondere den Dom Juan schrieb. Hierauf werde ich auf
die Theaterkritik von P. Nicole kurz eingehen, um dann abschlieBend am
Dom Juan das, was ich die Theatralitit nenne und was in erstaunliche
Nihe zum “Drame divin” der Transsubstantiation riickt, aufzuzeigen.
Seit 1658 befindet sich die Truppe Moliéres unter dem Schutz des
jungen Konigs Louis XIV, bzw. seines Bruders. In der Ecole des femmes
baute Molieére zum ersten Mal religionskritische Elemente in seine Ko-

14 Mallarmé, op.cit., S. 396.

15 Mallarmé, op.cit., S. 394.

16 Dadurch hebt er die mythische Prisenz auf, die in einer Verschmelzung von Priester
und gottlichem Symbol (die vom Priester getragene Maske Gottes) besteht. Der
romisch-katholische Priester deutet wohl die Moglichkeit einer solchen Prisenz an,
verbindet doch die Eucharistie das Opfermahl mit Maskenriten. Diese mythische
Verbindung wird jedoch entscheidend zuriickgebunden durch die Auslegung der
Vereinigung als Transsubstantiation, d.h. als Trennung von Erscheinung (Brot und
Wein) als Spezies und Substanz (Leib und Blut Christi). Der Priester verschwindet
also nicht als Tréger hinter der Maske, um die mythische Prisenz der Gottheit zu
ermoglichen, sondern seine gedoppelte Prisenz (Priester und Stellvertreter Gottes
zugleich) tritt in den Hintergrund gegeniiber der Realpriasenz Christi. Der Priester
“handelt unabhéngig von seiner personlichen Wiirdigkeit in persona Christi durch
das Sprechen der Wandlungsworte. Dabei bleibt Christus selbst Priester und
Opfergabe.” (Lexikon fiir Theologie und Kirche, Band VII, S. 344). Die Uberwin-
dung des heidnischen Opferrituals ist bekanntlich eine Leistung der jiidischen Reli-
gion, die bei der Ausbildung des Monotheismus und der Unterwerfung unter Gottes
Gesetz eine entscheidende Rolle gespielt hat.

95



modien ein, so etwa, in amiisanter Weise, als Agnées, die im Kloster
erzogen wurde, meint, Kinder wiirden durchs Ohr gezeugt — eine alte
Vorstellung fiir die Unbefleckte Empféngnis Marias. Das Stiick rief eini-
ge Kiritiker aus dem religiosen Lager auf den Plan. Der Ko6nig unterstiitz-
te jedoch die Komddie. Er befand sich in jener Zeit in intensiver Ausein-
andersetzung mit verschiedenen kirchlich-religiosen Kreisen, die alle-
samt den Komoddien Moliéres sehr kritisch gegeniiberstanden.

1660 verbot Louis XIV die “Compagnie du Saint-Sacrement”, eine
konservative, einfluBreiche Geheimgesellschaft, die einen theologischen
Rigorismus vertrat. Sie setzte sich vor allem aus oppositionellen Hoch-
adeligen zusammen. Sie wurden beim Zartuffe sehr aktiv und erreichten
1664 und 1669 ein Auffithrungsverbot.

Eine andere, viel bekanntere, auch religios inspirierte Gruppe, die
Jansenisten von Port-Royal, deren Schulen ebenfalls 1660 geschlossen
wurden, waren erkladrte Gegner jeglicher Form von Unterhaltung und vor
allem der Komddie. Die offizielle franzdsische Kirche, die Eglise gallicane,
kdmpfte fiir mehr Unabhingigkeit von Rom und war dem Theater eben-
falls stark abgeneigt.

Solange es dem Konig gelang, all diese kirchlichen und religiésen
Gruppierungen, hinter denen sich z.T. starke politische Stromungen ver-
bargen, in Schach zu halten, mufite Moliére um seine Stellung am Hof
nicht bangen. Diese Situation dnderte sich schlagartig Mitte der sechziger
Jahre. Bei der Bekdmpfung des Jansenismus benétigte der Konig die
Unterstiitzung der gallikanischen Kirche sowie der “Compagnie du Saint-
Sacrement”. Er muBlte diesen religiosen Kreisen auch Konzessionen ma-
chen, so z.B. das Auffithrungsverbot fiir den Tartuffe'’.

In dieser angespannten Lage schrieb Moliére den Dom Juan und
fithrte ihn am 15. Februar 1665 mit groBem Erfolg auf. Das Stiick 1oste
durch seine Religionskritik einen Sturm der Entriistung aus. Die religio-
sen Kreise verstirkten ihren Druck auf den Koénig. Der Dom Juan wurde

17 Die Geféhrlichkeit dieses Stiicks fiir die konservativ-religiosen Kreise bestand in der
Ambivalenz der Figur des “Tartuffe”, welche die Unterscheidung zwischen dem
Scheinheiligen und dem fromm Ergebenen unterwandert. Im Dekret des Erzbischofs
Hardoui de Péréfixe vom 11.8.1667, welches die Auffiihrung des Tartuffe (damals
unter dem Titel L’ Imposteur) verbietet, heisst es von diesem Theaterstiick: “[...] une
comédie, trés dangeureuse et qui est d’autant plus capable de nuire a la Religion,
que sous prétexte de condamner 1’hypocrisie, ou la fausse dévotion, elle donne lieu
d’en accuser indifféremment tous ceux qui font profession de la plus solide piété et
les expose par ce moyen aux railleries et aux calomnies continuelles des Libertins.”
(Herrmann P. Salomon, Tartuffe devant I’ opinion frangaise, PUF, 1962, S. 55f.).

96



zum letzten Mal zu Lebzeiten Moliéres am 20. Mirz 1665 aufgefiihrt.
Bis ins 19. Jh. gelangte das Stiick nur noch in einer stark verstiimmelten
Versbearbeitung von Thomas Corneille zur Auffithrung.

Die Frage stellt sich, wieso Louis XIV, als “Rex Christianissimus”, ein
Stiick wie den Dom Juan akzeptierte, in welchem das Treiben eines alle
Normen iiberschreitenden Freigeistes Darstellung findet. Es konnen hierfiir
verschiedene soziologische und politische Erkldrungen gegeben werden:
so z.B. der empirisch-pragmatische Rationalismus, den der Konig vertrat,
seine starke Opposition gegen jeglichen religidsen Rigorismus'® und vor
allem, fiir unseren Zusammenhang hier entscheidend, sein starkes Interes-
se an einem mdglichst pomposen, theatralischen Reprisentationssystem.
Der Hof von Versailles war ein groBes sozio-politisches Theater. In sei-
nem Buch Le portrait du roi zeigt L. Marin sehr eindriicklich, wie dieses
absolutistische Reprisentationssystem auf der Transsubstantiation, d.h.
auf der Vorstellung der realen Prisenz Christi aufbaute und in Sétzen wie
“L’Etat, c’est moi” oder “le portrait du César est César” machtpolitisch
konkretisierte'®.

18 Vgl. Hartmut Stenzel, Moliére und der Funktionswandel der Komédie im 17. Jh.,
Wilhelm Fink, 1987, S. 149-216.

19 Louis Marin, Le Portrait du roi, Minuit, 1981, L. Marin verfolgt in diesem Buch die
Auswirkungen der mittelalterlichen Lehre von den zwei Kérpern des Kénigs (Kreatur
und Wiirdentréiger) auf die Zeit des franzosischen Absolutismus. Dabei stellt er die
grundlegende Schwierigkeit des absolutistischen Reprisentationssystems dar: die
exzentrische Spannung zwischen dem Anspruch, der héchste Punkt einer staatlichen
Pyramide zu sein und der notwendigen Verdoppelung, die jede Reprisentation mit
sich bringt. Das Problem ist mitunter die Prisenz des Konigs, die sich nicht auf die
blosse Anwesenheit seines historischen und sterblichen Korpers beschrinken kann.
Er muss iiberall gleichzeitig sein kdnnen. Neben dem historischen und dem poli-
tisch-juristischen Korper des Konigs macht L. Marin, in Anlehnung an die Studie
The King's two Bodies von E. Kantorovicz, noch einen symbolischen Korper, die
Effigie (die Medaille, das Portrit) des Konigs aus, in welcher, sikularisiert, der
sakramentelle Gehalt der Hostie wiederkehrt: “Le roi [...] est un portrait du roi
contemplé avec une admiration respectueuse par un peuple unanime” (L. Marin,
op.cit., S. 286). Dieses ganze Reprisentationssystem gipfelt in den Festlichkeiten
am Hof, in den “Fétes du roi”, deren Leitung verschiedentlich Moliére iibertragen
wurde und in deren Verlauf er seine Komédien, so z.B. 1664 die erste Fassung des
Tartuffe, auffiihrte. Der Konig pflegte bei solchen Anlidssen auch als Tinzer auf-
zutreten. Zur Beziehung zwischen dem gedoppelten Korper des Koénigs und dem-
jenigen des Schauspielers siche Marco Baschera, “Théorie théatrale dans L’ Impromptu
de Versailles”, in: Actes du colloque Esthétique baroque et Imagination créatrice,
éd. par M. Kronegger et J.-C. Vuillemin, Cerisy-la-Salle, Ed. InterUniversitaires,
1994.

97



1669 veroffentlichte P. Nicole eine Schmahschrift gegen das Theater
De la comédie. In ihr kritisiert Nicole die Schauspieler, weil sie Leiden-
schaften darstellen und dadurch wiederum Leidenschaften beim Zuschau-
er wecken. Nicole sagt:

Ils les expriment le plus naturellement et le plus vivement qu’il leur est possible;
et ils ne le sauraient faire s’ils ne les excitent en quelque sorte en eux-mémes,
et si leur 4&me ne se les impriment, pour les exprimer extérieurement par les
gestes et les paroles. Il faut donc que ceux qui représentent une passion d’amour
en soient en quelque sorte touchés pendant qu’ils la représentent?.

Um mit Diderot und seinem “Paradoxe sur le comédien” zu reden, schligt
sich Nicole auf die Seite des “comédien sensible”, der die Leidenschaf-
ten, die er spielt auch mitempfindet, im Gegensatz zum “comédien non
sensible”, der sich gefiihlsmiBig seiner Rolle gegeniiber vollig indifferent,
sozusagen technisch kiihl verhilt und dadurch, gemiB Diderot, die Rolle
besser interpretiert?. Eine solche Konzeption wire fiir Nicole die absolu-
te moralische und religiése Katastrophe. Dagegen schreibt er eigentlich
an. Im zitierten Textabschnitt von Nicole ist die Trennung Innen-AuBen
ein dominierendes Element. Nicole macht sich zum Hiiter auf der Schwelle
zwischen diesen beiden Bereichen, zum Zollbeamten, bei dem man auf
der Grenze zwischen “son” und “sens” den gemeinten Sinn des Wortklangs
vor der Grenziiberschreitung festlegen und deklarieren muB. Nicht Obszo-
nititen, antiklerikale Spriiche auf der Biihne allein stéren Nicole, son-
dern grundsitzlicher: Mit seiner Kritik am Theater will er den Schauspie-
ler behaften auf das, was er sagt. Er versucht, dem Schauspieler die
Maske aufs Gesicht zu kleben, ihn als Triger einer Maske zur Verantwor-
tung zu ziehen, um die Ambivalenz und Unbestimmtheit der auf der
Biihne gesprochenen Worte aufzuheben.

Der Dom Juan ist eine eindriickliche Antwort auf ein solches
Unterfangen, denn das Stiick bringt genau den Typus des ‘nichtsensiblen’
Schauspielers auf die Biihne?’. Der Libertin, der “ni Dieu, ni pére, ni
maitre” anerkennt, der sich den “manteau de la religion”? umwirft, fiihrt

20 Pierre Nicole, Oeuvres philosophiques et morales, Georg Olms, 1970, S. 437.

21 Siehe zu dieser Trennung Marco Baschera, Das dramatische Denken, Carl Winter,
1989.

22 Die folgenden Bemerkungen zum Dom Juan haben einen summarischen Charakter,
der in Einzelanalysen belegt werden miisste, was aber den Rahmen dieser Prisenta-
tion bei weitem sprengen wiirde.

23 Moliere, Dom Juan, in: Oeuvres complétes, Pléiade, 1971, t. 2, S. 81.

98



eindriicklich vor Augen, wie der sprachliche Ausdruck, die Geste und
Mimik nichts mit dem Innern, mit den Absichten eines Menschen zu tun
haben miissen. Gerade der Glaube an den Ausdruck eines Innern bildet
fiir Dom Juan die Voraussetzung fiir seine Eroberungen und seine Strei-
che. Die Figur des Dom Juan stellt auf der Bithne die Ambivalenz jeglichen
Zeichens der zwischenmenschlichen Kommunikation dar?*. Er héhlt die-
se lebendigen Zeichen von innen her aus und zeigt dadurch deren
Maskenartigkeit auf. Dom Juan erinnert insofern an den ‘nichtsensiblen’
Schauspieler, als die Art und Weise, wie er das Maskenhafte aus den
mitteilenden Zeichen heraustreibt, auf ein subtiles Kalkiil und Wissen um
die Effekte des Glaubens an die Mitteilbarkeit einer Idee oder eines
Gefiihls schlieBen 14B8t. Thm haften seine Masken gerade nicht am Ge-
sicht, denn problemlos wechselt er sie alle aus. Das Respektlose dieser
Figur besteht also nicht nur in dem, was er beziiglich des Himmels, der
Liebe usw. sagt, sondern vor allem in der Art und Weise, wie er den
Glauben an diese Werte instrumentalisiert, alle Anzeichen des Glaubigen,
des Liebenden aufweist, ohne jedoch Glaubiger zu sein oder etwa nach
einer Eroberung Liebender zu bleiben. Dom Juan zeigt auf der Biihne,
daB Sprache in der sozialen Praxis durchaus als ein funktionierendes
Zeichensystem verstanden werden kann. Aber was da funktioniert, tragt
unheimliche Ziige an sich. Denn jedesmal, wenn das System funktio-
niert, d.h., wenn sich die Vorstellung einer Referenz, eines durch die
Sprache bezeichneten Gegenstandes einstellt, bricht die Kommunikation
ab. Der Verfiihrer hat sein Ziel erreicht und 1aB8t von seinem Opfer ab. Er
spielt den Glauben an die Moglichkeit der zwischenmenschlichen Kom-
munikation und damit aber auch von deren Unméglichkeit und Abbruch.
Als eine Art von ‘nichtsensiblem’ Schauspieler fiihrt er leere Masken
vor, die bei seinen Gegenspielern den Glauben an das Funktionieren der
Sprache jeweils hervorrufen.

Die Verbindung von bloBer Erscheinung und Glauben an die Mit-
teilbarkeit von Gefiihlen und Ideen erinnert seinerseits stark an das Pro-
blem der Transsubstantiation. Ebenso wie die Hostie eine an sich leere

24 Diese Ambivalenz verfehlte ihre Wirkung bei den Gegnern Moliéres nicht. So heisst
es in den, 1665 erschienenen, sehr polemischen Observations sur une comédie de
Moliére: *[...] Moliére [...] habillé en Sganarelle, qui se moque de Dieu et du
Diable, qui joue le Ciel et I’Enfer, qui souffle le chaud et le froid, qui confond la
vertu et le vice, qui croit et ne croit pas, qui pleure et qui rit, qui reprend et qui
approuve [...] qui est homme et démon tout ensemble [...].” (Moli¢re, op.cit.,
S. 1204).

@



Erscheinung ist, hinter der sich nichts verbirgt, bei deren Weihung aber
durch den Glauben, daB sie der wahrhafte Leib Christi sei, gerade dieser
Glaube und die Glaubensgemeinschaft sich immer wieder erneuern, ver-
mogen auch die leeren Masken Dom Juans innerhalb der Theaterfiktion
den Glauben an das Funktionieren der Sprache als Kommunikationsmittel
immer wieder hervorzubringen. Nur daB bei Dom Juan der Glaube, wird
er erneuert, gleich wieder abbricht. Seine Verwandlungen haben einen
desakralisierenden Charakter”. Wihrend in der Eucharistie sich ein Gott
fiir die Menschen, d.h. fiir deren Erlosung von den Siinden opfert, reali-
siert durch einen sehr dhnlichen Vorgang auf der Biihne ein souverines
Individuum, aller Konventionen ungeachtet, seine Triebe und Begierden.
Die moralische Verurteilung eines solchen Verhaltens greift nicht, weil
sie einen Wertkatalog voraussetzt, der gerade durch dieses Verhalten an
Bedeutung verliert. Wihrend die ganze christliche Schuld-, Siihne-, und
Erlésungsproblematik in der Transsubstantiation eingebunden ist, zeugt
der Typus des ‘nichtsensiblen’ Schauspielers gerade vom Aussetzen
jeglicher Art von Moralitit.

Dadurch, daB8 der Dom Juan gerade diesen Typus auf die Biihne
bringt, ohne ihn jedoch als Schauspieler, d.h. metatheatralisch (als ‘Thea-
ter im Theater’) darzustellen, sondern indem er ihn in der Darstellung
des sozialen Spiels der Masken zeigt, eroffnet sich eine Ebene der Re-
flexion auf die Moglichkeit des theatralischen Diskurses an sich, d.h. auf
die grundlegende Mdoglichkeit spielerischer Verdoppelung menschlicher
Handlungen und Worte?®.

25 Die desakralisierende Nihe der Figur des Dom Juan zur Transsubstantiation kommt
im Don Giovanni von Mozart/da Ponte auf eine andere Weise ebenfalls zum Aus-
druck. Im zweiten Akt lddt Don Giovanni den Commendatore zum Essen ein (“a
cenar meco”). Im Finale kommt der Commendatore nochmals auf diese Einladung
zuriick, macht aber eine Unterscheidung zwischen “himmlischer” Speise (“cibo
celeste”) und “irdischer” Speise (‘“cibo mortale”), die genau die Problematik der
Transsubstantiation bezeichnet: “Non si pasce di cibo mortale, chi si pasce di cibo
celeste”. Wer die Hostie als Brot isst, hat nicht teil am “himmlischen” Mahl. Don
Giovanni ist aber selbst bereit, seinen Korper dieser Verwandlung von “cibo mortale”
in “cibo celeste” zu unterwerfen — er gibt dem Commendatore die Hand, um mit
ihm an diesem “himmlischen” Mahl teilzunehmen (“Non ho timor”), zerbricht aber
dabei als Figur und fihrt theatralisch zur Holle.

26 Was dabei “menschlich” heisst, bleibt wohl offen, weil das Mimetische und Theatra-
lische auf die Selbstbestimmung des Menschen entscheidend einwirken. Zur Frage,
wie eine solche “theatralische” Reflexion aussehen konnte, siche M. Baschera, “La
critique en acte”, in: Furor, 22, 1991, S. 25-44.

100



Die weiter oben erwihnte Aushohlung der ‘lebendigen’ Zeichen der
menschlichen Rede und seiner Handlungen kann als ein Heraustreiben
von deren inneren Schriftlichkeit verstanden werden. Einer Partitur ver-
gleichbar, schreibt sich der ‘nichtsensible’ Schauspieler diese Schriftlich-
keit in seine Rede, Gestik und Mimik ein?’. Diese Schrift der Stimme und
der Handlungen ist nicht einfach mit den Didaskalien des Theatertextes
gleichzusetzen, obwohl letztere als ein Teil dieser Schrift verstanden wer-
den konnen. Sie liegt nicht in Buchstaben vor, sondern spielt sich in der
Intonation, im Sprechrhythmus, im Gestischen ab, in Bereichen also, die
sich kraft ihrer Zitierbarkeit gerade ihrer scheinbaren Einmaligkeit und
Authentizitit entledigen. Das Insgesamt dieser Schriftlichkeit der leben-
digen Rede ist die ‘Maske’, die sich ein Schauspieler fiir die Dauer einer
Auffithrung aufsetzt. Seine personliche, natiirliche und spontane Art zu
reden und zu handeln hat er durch diese Schriftlichkeit hindurch heraus-
gefiltert.

Dieser Sachverhalt tritt wiederum in Verbindung mit dem “acteur
effacé” der Transsubstantiation. Der ‘nichtsensible’ Schauspieler bricht
auf der Bithne mit der Vorstellung von der unverwechselbaren Individua-
litidt eines jeden Menschen. Seine Unverwechselbarkeit tritt gerade im
Abbruch dieser Vorstellung zutage. Der Triger der Maske schreibt da-
durch der Maske die Distanznahme von sich selbst als spontanem Subjekt
ein. Dadurch verbirgt die Maske des ‘nichtsensiblen’ Schauspielers nichts
mehr. Sie trigt sozusagen die Tiefe, das Verborgene, auf welches jede
Maske verweist, in die Maske als Oberfliche hinein. Den Einbezug die-
ser Form von Schriftlichkeit ins Theater, aber auch in den Theatertext,
nenne ich Theatralitdt. Was den beiden Bereichen zu Grunde liegt, ist
eine abgriindige Erfahrung im Umgang mit der leeren Erscheinung, de-
ren Leere aber keinen Mangel (an Selbst, Sein, BewuBtsein usw.), son-
dern, im Falle der Transsubstantiation, hochste Priasenz und bei Dom
Juan groBte Vitalitdt anzeigt®®. Das Brot ist nicht Brot, sondern erscheint
nur als solches, und der Gefiihlsausdruck des ‘nichtsensiblen’ Schauspie-
lers ist nicht der Ausdruck seiner Gefiihle.

Da in der leeren Erscheinung nichts erscheint, ist ihre Prasenz etwas
hochst Unstabiles, Exzentrisches. Sie reprisentiert nichts und doch zeigt

27 Siehe zur Frage dieser Partitur M. Baschera, Das dramatische Denken, cit., S. 58-64.

28 Die Schwierigkeit, diese Néhe von Leere und Prisenz in ein dogmatisches Glaubens-
gebidude einzubauen, erklirt fiir den Fall der Hostie die immense Interpretationsarbeit,
die iiber zwei Jahrtausende sich an dem einen Satz “Hoc est corpus meum” entziin-
det hat.

101



sie eine unsichtbare Prisenz an. Sie 148t sich nicht zum handlichen Zei-
chen stabilisieren®.

Im religiosen Bereich kommt diese Exzentrik beim Letzten Abend-
mahl zum Ausdruck, in jenem Moment, als Christus, Brot in den Hénden
haltend, von seinem menschlichen Korper sprach und sagte: “Dies ist
mein Leib”, das Brot, d.h. seinen Leib brach und ihn seinen Jiingern zum
Essen reichte. Diese Worte erinnern an das Aufbrechen der Vorstellung
von der authentischen Einheit des sprechenden Subjekts.

Diese grundlegende Erfahrung, dass im mitteilenden Reden immer
auch etwas letztlich Unkontrollierbares mitspricht, ist fiirs Theater konsti-
tutiv. Der Schauspieler spricht den Text eines andern. Durch seine Ur-
spriinge aus den antiken Opferritualen erinnert das Theater aber zugleich
an den Versuch, sich diesem Unkontrollierbaren durch das mimetische
Spiel anders denn begrifflich zu nihern.

Daraus wird ersichtlich, daB3 die Transsubstantiation nicht etwa als
ein Grundmodell fiir bestimmte Formen des abendlindischen Theaters
verstanden werden kann, sondern, daB3 beiden, sozusagen kontrapunktisch,
eine gemeinsame Erfahrung im Umgang mit dem sprechend-schreiben-
den Korper, mit der Theatralitit, zugrundeliegt®.

29 Der Versuch, die Hostie und die Transsubstantiation zeichentheoretisch zu erfassen,
wurde von Arnauld und Nicole in der zweiten Ausgabe der Logique de Port-Royal
(1683) unternommen. 1683 hatten sich die beiden in eine Polemik mit calvinistischen
Ministern eingelassen, die die Hostie als blosses Zeichen deuteten. In dieser sprach-
philosophisch-linguistischen Auseinandersetzung zeigt sich die Transsubstantiation
in ihrer ganzen Komplexitit als ein Knoten, in welchem die Fragen nach der Prisenz
des sprachlichen Zeichens, des Worts und des gegenstindlichen Dings unentwirrbar
ineinander verwoben sind. In La critiqgue du discours erldutert L. Marin, wie Amauld
und Nicole, indem sie die Transsubstantiation als Beispiel fiir ihre Sprachtheorie
wihlten, sich Fragestellungen einhandelten, die ihren rationalistisch-kartesianischen
Ansatz an der Basis angreifen (Louis Marin, La critique du discours, Minuit, 1975).

30 Nach der Abfassung dieses Vortrags, stiess ich auf einen Aufsatz von Olivier Pot “La
question de 1’obscénité a 1’dge classique”, in: XVII¢ siécle, 173, 1991, S. 403-436,
der in erstaunlicher Weise die hier vorgetragene Beziehung von Transsubstantiation
und Theater bestétigt, sie aber auch ergéinzt. Dabei interessiert sich O. Pot vor allem
fiir die Beziehung zwischen dem Obszonen der Szene 5, des 2. Aktes von Moliéres
Ecole des femmes und dem Problem der Transsubstantiation, wie es in der Logique
de Port-Royal sowie in spiteren Texten von Amauld, dargestellt wird. Pointiert fragt
O. Pot am Schluss seines Aufsatzes, Bezug nehmend auf die Stelle mit der Zwei-
deutigkeit des “le” (v. 572) in L’Ecole des femmes: “Au jeu du ‘corbillon’, le ‘le’
d’Agnés ne pouvait-il pas — selon le tour énonciatif donné en cours de discours a la
proposition — transformer un ‘ruban’ en ‘quelque autre chose’ aussi légitimement que
le ‘ceci’ se métamorphose, dans la Céne eucharistique, en corps divin?” (S. 425).

102



Résumé

Apreés une courte présentation de la problématique ici engagée, a savoir la relation entre
la transsubstantiation et le théaitre, 1’auteur procéde a une mise en rapport des deux
domaines du point de vue du spectateur. A I’inclusion rituelle du croyant dans 1’Eucharistie
s’oppose le jeu oscillatoire d’identification et de prise de distance pour le spectateur de
théatre. Par la suite se montre pourtant, par voie négative, un premier point commun
entre les deux domaines, puisque, trés souvent, au cours de I’histoire, les prises de
position antithéatrales furent accompagnées d’un refus de I’idée de la transsubstantiation.
La qualité performative inhérente aux deux domaines — le fait que les paroles de la
consécration doivent étre proférées pour qu’il y ait transsubstantiation et 1’ambiguité
résultant de I’instantanéité scindée de tout acte sur scéne — était la cause de ce refus. A
I’aide d’une citation de Mallarmé, se révele et se précise ensuite le c6té théitral de la
transsubstantiation. S’ajoute a cela une lecture du Dom Juan de Moliére qui interpréte le
personnage central comme une mise en scéne du comédien ‘non sensible’, d’un masque
vide, qui permet ensuite de repérer dans le discours théatral un élément trés proche du
mystére de la transsubstantiation. Le moment sacré de la transsubstantiation et I’élément
profane du théitre se détachent tous deux, chacun a sa maniére, d’une interprétation
magique du monde. Ils ont en commun une expérience excentrique de la pure
phénoménalité des choses.

103






	Transsubstantiation und Theater

