Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1994)
Heft: 19
Artikel: Familie, Mythos, Drama am Beispiel des Oedipus
Autor: Flashar, Hellmut
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hellmut Flashar

FAMILIE, MYTHOS, DRAMA AM BEISPIEL DES OEDIPUS

Ich mochte versuchen, das Thema der Tagung: Familie, Mythos, Drama
am Beispiel des Oedipus zu behandeln. Dabei wird sich zeigen, da8 diese
drei Bereiche ineinandergreifen und nicht immer klar gegeneinander
abgrenzbar sind, aber doch unterschieden werden miissen. Vor einigen
Jahren hat Jean Bollack einen Aufsatz mit dem Titel: “Das Schicksal des
Odipus, ein Familienschicksal” veréffentlicht'. Aber was heiBt: Familie?
Diirfen wir unbesehen unseren Begriff von Familie auf die antiken Verhilt-
nisse iibertragen? August Wilhelm Schlegel ging in seiner Geschichte der
klassischen Literatur (den beriihmten Berliner Vorlesungen von 1802-3)
sogar so weit, die Elektra des Euripides “ein Familiengemilde in der
modemen Bedeutung des Wortes” zu nennen. Und Hegel, der vor genau
200 Jahren hier in Bern eine Hauslehrerstelle angetreten hat, suchte die
Tragik der Antigone bekanntlich in einem Konflikt der beiden in ihren
Anspriichen gleichberechtigten Sphéren Staat und Familie. Aber die Grie-
chen kannten den erst romischen Begriff der Familie nicht, erst recht nicht
dessen neuzeitliche Ausprigung. Fiir das, was wir “Familie” nennen,
hatten die Griechen in unterschiedlicher Akzentuierung die Worte YEVOG
und oikog zur Verfiigung. T'évog meint das “Geschlecht” in der vertikalen
Abfolge der Generationen von einem Anfang — bei den heroischen Ge-
schlechtern ist es oft ein Gott oder ein Halbgott — iiber die jeweils ménnli-
chen Vertreter bis zu einem Ende, so wie z.B. mit dem gegenseitigen Mord
der Sohne des Oedipus, Eteokles und Polyneikes ein Geschlecht aus-
geloscht ist. Natiirlich kann gelegentlich die horizontale Ebene hervortreten,
dann auffallenderweise gerade bei den Frauengestalten (Antigone, Elektra).
Unser Familienbegriff deckt sich damit nur teilweise, am ehesten ist etwa
an die Familienstammbaume der Adelsgeschlechter zu denken.

Das Wort oikog heiBt: “Haus”, meint aber nicht nur das Gebiude,
sondern die Hausgemeinschaft nicht nur der Verwandten, sondern auch

1 In: Poetica, 1987, 149-168.

51



der im Haus lebenden Diener (Sklaven). Es meint ferner, zumal in der
friihen Zeit, die 6ffentliche Funktion eben dieses Hauses. Dazu gehort
zunichst ein Haus als solches — das ja selbst heutzutage keineswegs alle
Familien ihr eigen nennen — mit dem “Minnersaal” (av8p®dv) und den
dazugehorigen Gelagen und Symposien. Betont war die — unseren Fami-
lien heute fremder gewordene — Zusammengehorigkeit der Generatio-
nen, die Rollenverteilung von Mann und Frau, die Bindung der Frau an
das Haus und die Zweckbestimmung der Ehe im Hinblick auf die Nach-
kommenschaft. Es gab in der archaischen Zeit keine politische Instanz
oberhalb des Oikos. Zwar konnten sich mehrere “Héuser” zu gemeinsa-
men Unternehmungen zusammenschlieBen, wie z.B. zum Zug gegen Troja,
aber sie blieben doch prinzipiell unabhingig. Im Zeitalter der Polis ver-
lor das “Haus” diese autarke Stellung, blieb aber ein ganz gewichtiger
Faktor in einer Gesellschaft, die nun aber auch iiber ‘politische’ Institu-
tionen anderer Art verfiigte.

Diese Verhiltnisse mu3 man im Blick haben, wenn man iiber Oedipus
als Familienschicksal spricht. Nun hat Bollack mit stupendem Scharfsinn
ein Oedipus-Szenario entworfen, das innerhalb der Grenzen von Haus,
Geschlecht und damit der Familie (im griechischen Sinne) sich bewegt.
Es basiert auf der Devise: Né damné? (“Geboren — schon verurteilt”) und
bringt die einzelnen Stationen des Oedipus-Mythos in einen kausalen
Zusammenhang.

Das Geschlecht der Labdakiden sollte sich nicht fortsetzen. Oedipus
hitte nicht geboren werden sollen. Aber er ist geboren. Mit der Aus-
setzung ist die Trennung vom “Haus” und von der Polis vollzogen. Oedi-
pus aber kommt durch, ist im Verhéltnis zum “Haus” des Vaters ein
Fremder mit falscher Identitit, wird von Hand zu Hand gereicht, schlieB3-
lich zu einem zweiten Konigskind, gleichsam neu geboren, im kénigli-
chen Glanz einer fiktiven Abstammung, in ungetriibtem Gliick, bis das
im Gelage hingeworfene Wort dem Frieden in Korinth ein Ende setzt.
Unterdessen regiert Laios ohne Thronfolger und befragt den Gott in
Delphi, wie es weitergehen soll. Dann die T6tung am Dreiweg, Uberwin-
dung der Sphinx, die in das Machtvakuum in Theben getreten war. Oedipus
dringt mit den Kriften des AuBen als eine Art Uberlaios ein und perpetuiert
nach der Heirat der Jokaste gegen den Willen des Gottes das Geschlecht.
“Dem Anschein nach war alles wie einst, vor dem Bruch” (Bollack 158).
Dann die Pest, mit der bekannten Folge, daB3 Oedipus als Herrscher schei-

2 So der Titel eines Aufsatzes von Bollack in: Thédtre/Public, 70/71, 1986, 17-22.

52



tert, seiner Autontét verlustig geht, Richter und Angeklagter, Konigsmorder
und Koénig zugleich wird. Mit dem Fluch gegen sich selbst zerbricht die
Abfolge der Generationen, die Herrschaft wird durch die Selbstverstiim-
melung zunichte gemacht. Oedipus hatte sich an die Stelle des Laios
gesetzt; der Erzeugte an die Stelle des Erzeugers. Der Wille nach Per-
petuierung des Geschlechts “verschlingt das Geschlecht, das nur durch
Sukzession leben kann” (Bollack 167).

Dies ist, kurz gefaBt, die kompliziert dargelegte Deutung von Bollack.
Sie schiebt die im 19. Jahrhundert so heftig diskutierte Schuldproblematik
ganz beiseite und betont dabei um so mehr die schicksalhafte Notwen-
digkeit. Sie beldBt das tragische Geschehen ganz in den Grenzen des
Hauses und des Geschlechts, eben als ein “Familienschicksal”. Aber es
fragt sich, ob damit die Tragddie des Sophokles voll erklirt ist.

Nun ist es ganz unbezweifelbar, da der Aspekt der Familie bzw. des
Hauses und des Geschlechts in die Tragddie des Sophokles hineinragt, ja
diese sogar umrahmt. Das erste Wort der Tragddie heiBt: “Kinder”, ge-
meint sind die Thebaner (auch wir kénnen ja das Wort “Kinder” in
metaphorischer Bedeutung gebrauchen); der Zusatz im Text: “des alten
Kadmos neues Geschlecht” betont die Dimension des Familidren. Und
am SchluB der Tragédie steht die Sorge um die leiblichen Kinder des
Oedipus. Aber dieser ganze Komplex von “Haus” und “Geschlecht” ist
doch nun in den Raum der Polis gestellt und dadurch gegeniiber den
archaischen Verhiltnissen relativiert. Die Tragodie des Sophokles ist eine
Angelegenheit der Polis und sie reflektiert auch die Bedingungen der
zeitgenossischen Polisgesellschaft in der Fiktion der mythischen, also
vergangenen Handlung. Grob eingeteilt: die Frage nach dem Morder des
Laios ist bei Sophokles eine politische Frage, die Frage nach der Identi-
tit des Oedipus, eine zugleich personlich-private, aber beides ist nicht
trennbar.

Ich komme jetzt zur zweiten Ebene der Untersuchung, zum Mythos.
Nun kann ich unmdoglich im Rahmen dieses Vortrages die gerade neuer-
dings sehr lebhafte, aber auch verwickelte Mythos-Diskussion ausbrei-
ten. Ich kann nur einige, fiir die griechische Tragodie wichtige Aspekte
hervorheben. Zunichst gibt es den Mythos als solchen iiberhaupt nicht.
Mythos ist, um Hans Blumenberg zu zitieren, stindig “in Arbeit™. Er
wird stindig weiterentwickelt und abgewandelt; er ist an Uberlieferungs-
triger gebunden, durch die er prisentiert wird in Dichtung, bildender

3 H. Blumenberg, Frankfurt a.M. 1979.

35



Kunst und wohl auch in miindlicher Tradition. Allenfalls kann man, wie
es neuerdings vorgeschlagen wurde, aus der Perspektive der Rezeption
von einem “Grundmythos” sprechen®. Gemeint ist damit diejenige
Ausformung, durch die uns in dem mehr oder weniger zufillig iiberlie-
ferten Ausschnitt der Mythos im wesentlichen verfiigbar ist. Das wire im
Falle des Oedipus-Mythos die Tragddie des Sophokles. Aber wir miissen
bedenken, daB uns weniger als 10 % der griechischen Tragddie nur des
5. Jhdts. erhalten sind. Wire zufillig der Oedipus des Sophokles verloren
und dafiir derjenige des Aischylos oder gar der des Euripides erhalten, in
dem Oedipus von den Dienern des Laios geblendet wird, bevor iiber-
haupt seine wahre Identitit ans Licht gekommen ist, — dann wire unsere
Vorstellung vom Oedipus-Mythos eine andere.

Die Tragddie ist also eine individuelle und singulire Ausgestaltung
des Mythos. Dies wird oft nicht geniigend in Rechnung gestellt. Nament-
lich die franzésische Forschung stiirzt sich sogleich auf den Mythos und
hilt die Tragddie fiir dessen eher zufillige Ausprigung. Dies hdngt mit
dem Interesse am mythischen Denken, an der Struktur des Mythos, an
der vergleichenden Mythenforschung auch in ethnologischem Kontext
zusammen. So beruht aber auch fiir Sigmund Freud die auBerordentliche
Wirkung gerade des Konig Oedipus nicht etwa auf der Gestaltung der
Tragodie des Sophokles, sondern auf dem “geheimen Sinn und Inhalt der
Sage™. Die Wahrheit des Mythos iiberlebt in der dramatischen Ver-
kleidung. Es ist dies ein tiefes MiBverstindnis der Tragddie, das nur
dadurch aufkommen konnte, daB man ausschlieBlich auf der Basis des
uns gerade Uberlieferten argumentiert.

Will man aber die Tragodie des Sophokles verstehen, muf3 man die
Entwicklung des Mythos bis zu Sophokles hin skizzieren, um so den
Erwartungshorizont des Publikums der ersten Auffithrung zu rekonstru-
ieren. Das ist angesichts der Liickenhaftigkeit der Uberlieferung schwie-
rig. Erst danach kann in der Abwandlung des Mythos durch den Dichter
die Eigenart der Tragddie erkennbar werden.

Uber die Entstehung des Oedipus-Mythos und seine urspriingliche
Form wissen wir nichts zuverldssig. Die Forschung der letzten hundert
Jahre bietet fiir die Gestalt des Oedipus verschiedene Alternativen an: er

4 So Chr. Zimmermann, “Der Antigone-Mythos in der antiken Literatur und Kunst”,
in: Classica Monacensia, 5, 1993, 27.

5 Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse (1917), in: S.F., Gesammelte Wer-
ke, in 18 Binden, 1940-1968, Bd. 11, 343.

54



sei ein alter chthonischer Gott, ein Jahresgott gewesen (so Carl Robert)®,
oder eine historische Personlichkeit oder ein reiner Mirchenheld’. Ande-
re halten den Mythos iiberhaupt fiir ungriechisch (so Franz Dirlmeier)?,
wihrend George Steiner den Oedipus-Mythos in seine Hypothese iiber
die Entstehung des griechischen Mythos aus der Ausbildung der gram-
matischen Kategorien einbezieht’. Danach stiinde Oedipus fiir das “Ich”
der 1. Person (Antigone fiir die Negation), so dafl die Ichfindung des
Menschen schon im Ursprung dieses Mythos angelegt sei. Das alles ist
sehr unwahrscheinlich und bleibt hypothetisch.

Auch der Name Oedipus bringt kein Licht in das Dunkel des An-
fangs. Soll es einen Held oder gar einen Gott mit Abnormitéten am Fuf3
von Anfang an gegeben haben? Immerhin konnte man auf Hephaistos
verweisen und auf den GroBvater des Oedipus, Labdakos, was wortlich
“der Hinkende” heiBt. Andere leiten den ersten Teil des Namens von o130
ab; aber was der “FuBkundige” bedeuten soll, vermag erst recht niemand
Zu sagen.

Etwas weiter kommt man, wenn man die frithesten Erwéhnungen des
Oedipus im homerischen Epos betrachtet. Denn Oedipus wird bereits in
der Ilias' erwihnt und zwar ganz beildufig, anléBlich der Leichenspiele
fiir den gefallenen Patroklos. Man erfihrt, da8 Oedipus im Kampf gefal-
len ist und in Theben zu seinen Ehren Leichenspiele verantstaltet wur-
den. Oedipus ist demnach ein adliger Held wie andere auch. Kimpfe um
Theben werden mit denjenigen vor Troja in Parallele gesetzt. Die Blendung
oder Selbstblendung jedenfalls ist als sekundires Mythem noch nicht
bekannt und unvereinbar mit der Version vom Tod im Kampf um Theben.
Das bedeutet, daB als Ausgangspunkt der Heldensage Theben eine dhn-
liche Rolle spielt wie die mykenischen Burgen und die Sitze der nach
Troja gezogenen Helden. Das wird durch archdologische Funde bestitigt.
In mykenischer Zeit stand auf der Kadmeia, der Akropolis von Theben,
ein groBer Palast, der um 1300 zerstért wurde. Die Kidmpfe um das
“siebentorige Theben” (schon Homer kennt diese Bezeichnung) gehen
dann — wie die Kampfe um Troja — in die Heldensage und die epische

6 Oedipus, 2 Bde., Berlin, 1915; wegen des Materialreichtums nach wie vor unent-
behrlich.
7 Niheres bei W. Potscher, “Die Oedipus-Gestalt”, in: Hellas und Rom, Hildesheim,
1988, 237-272.
8 Der Mythos von Konig Oedipus, Mainz, 1948, 19642,
9 Die Antigonen, Miinchen, 1988, 172 ff.
10 [lias, 23, 677-680.

55



Uberlieferung ein, wobei historische Vorginge (die uns im einzelnen
unbekannt sind) transformiert werden in Familienkonflikte, wie denn
tiberhaupt die Verarbeitung historischer Wirklichkeit in der Heldendichtung
zahlreicher Volker eine private Dimension bekommt''; beim troischen
Krieg ist es die Entfilhrung der Helena.

Nach der Zerstorung von Theben setzte die zundchst miindliche
Heldendichtung ein, die schon bei Homer vorausgesetzt ist. Spater horen
wir dann von einer Oedipodeia und einer Thebais, regelrechten Epen, die
dann stark auf die Tragédie gewirkt haben. In der Oedipodeia ist das
Schicksal des Oedipus besungen worden, wie es in den Hauptstationen
bereits in der Odyssee reflektiert ist: die Erschlagung des Vater, die Hei-
rat der Mutter (die hier Epikaste heiBt), die Herrschaft in Theben. Dann
haben die Gotter die Tat aufgedeckt (also das, was bei Sophokles Oedipus
selbst tut), Epikaste, die wegen der Heirat mit ihrem Sohn als “unver-
stindig” bezeichnet wird, begeht Selbstmord und hinterldBt Oedipus “viele
Schmerzen™'?. Welcher Art diese Schmerzen sind, erfahren wir nicht.
Auch hier kein Wort von der Blendung, auch nicht von Kindern und
auch nicht von der Sphinx und von den Griinden fiir das Schicksal des
Oedipus. Aus Hesiod (Erga 163) wird deutlich, daB es bei dem Kampf
um Theben, in dem Oedipus fiel, um dessen Rinderherden ging. Die
Kiampfe um Theben werden bei Hesiod mit dem troischen Krieg als
Ereignisse des heroischen Zeitalters auf eine Stufe gestellt; sie gehen
zeitlich dem troischen Krieg voran.

Dies alles ist epische Uberlieferung, die Homer und Hesiod geliufig
war. Dabei sind folgende Motive innerlich miteinander verbunden und
fiir die erste zusammenhingende Darstellung der Geschichte als gegeben
anzusehen: Warnung, ein Kind zu zeugen, Ubertretung der Warnung,
Kindesaussetzung, Vatermord, Uberwindung eines Ungeheuers, Erlangung
der Herrschaft, Ehe mit der Mutter, Entdeckung von Mord und Inzest.

Es bedarf aber noch einer Motivierung fiir das ganze Geschehen.
Warum Laios und Iokaste Oedipus aussetzten, muB ja einen Grund ha-
ben. Er liegt in einer Weissagung, wonach Laios, falls er einen Sohn
zeugen sollte, von diesem getdtet werde oder urspriinglich wohl nur in
der Warnung, ein Kind zu zeugen. Bei Sophokles ist diese Weissagung
ein Seherspruch, und zwar aus Delphi. Fiir die alte epische Uberlieferung

11 Vgl. dazu I. Nolting-Hauff, “Zur Psychoanalyse der Heldendichtung: Das Rolandslied
und die einfache Form ‘Sage’”, in: Poetica, 10, 1978, 429-468.
12 Odyssee, 11, 271-280.

56



kann dies nicht angenommen werden, da in der friihen Zeit Delphi diese
iiberragende Stellung noch nicht hatte. Also wird es der in der alten Epik
fest verwurzelte Seher Teiresias gewesen sein, der die Weissagung ausge-
sprochen hat, vielleicht als Deutung eines Traumes, den lokaste ihm
berichtet hatte. Aber warum sollte Oedipus nicht geboren werden, warum
sollte das Geschlecht an dieser Stelle abbrechen? Hier spielt die Ge-
schichte von Chrysippos herein. Laios, zunichst aus Theben vertrieben,
findet bei Konig Pelops in der Peloponnes gastliche Aufnahme, miB-
braucht aber die Gastfreundschaft, indem er den Sohn des Pelops,
Chrysippos, verfiihrt und entfiihrt, der sich dann aus Verzweiflung selbst
den Tod gibt. Darauf sei Hera als Goéttin der Ehe erziirnt und habe ihren
Zorn gegen Laios gerichtet. Diese Geschichte ist erst bei spateren Mytho-
graphen bezeugt, aber der Titel Chrysippos einer verlorenen Tragddie
des Euripides zeigt, daB sie jedenfalls im 5. Jhdt. lebendig war, von
Sophokles also absichtlich unterdriickt ist. Wie sich dieser Vorgang zur
Sphinx verhilt, bleibt unklar. Schwerlich kann das Wiiten der Sphinx die
Rache der Hera gewesen sein; sie miifte ja nach der Aussetzung des
Oedipus noch mindestens 17 Jahre gewiitet und in dieser Zeit bei — wie
berichtet wird — tiglich einem Todesopfer 6280 Thebaner von ihrem Fels
herabgestiirzt haben. Die Sphinx wird also erst spiter aufgetreten sein,
wann, warum und ob in irgendeinem Zusammenhang mit der Verfehlung
des Laios, wissen wir nicht.

ﬂberhaupt ist die Frage schwer zu beantworten, was es mit der Sphinx
auf sich hat. Bisher war man davon ausgegangen, dafl die Sphinx von
Oedipus urspriinglich im Kampf besiegt wurde (wie in der Regel Helden
Ungeheuer besiegen) und daB3 der bloBe Kampf spéter sublimiert wird
zur Losung des Ritsels. Als Beleg dafiir diente bisher eine in Boston
aufbewahrte rotfigurige Lekythos (ein kleines SelbgefdBl), die man auf
ca. 480 datierte. Die beriihmte, vielfach abgebildete Darstellung zeigt
Oedipus (kenntlich durch die Beischrift: OIAIIIOYZ), wie er mit geziicktem
Schwert auf die Sphinx losgeht. Aber nach den neuesten archidologischen
Erkenntnissen ist zwar nicht das GefaB, aber die Bemalung eine Fil-
schung'’. Trifft dies zu, dann glbt es weder ein archdologisches noch ein
literarisches Zeugnis fiir die Uberwindung der Sphinx durch Oedipus im
Kampf. Fiir die Besiegung der Sphinx durch die Losung des Ritsels
reichen die archidologischen Zeugnisse bis ca. 530, also bis in die
2. Hilfte des 6. Jhdts., hinauf. Was vorher war, 148t sich mit letzter

13 Vgl. J.M. Moret, Oedipe, le Sphinx et les Thébains, 2 Bde., Rom, 1984.

>/



Sicherheit nicht ermitteln. Zwar gibt es sphinxdhnliche Gestalten verein-
zelt schon auf Darstellungen in mykenischer Zeit und dann vom begin-
nenden 7. Jahrhundert an'4, aber wir wissen nicht genau, ob diese Gestal-
ten wirklich Sphinx hieBen. Hesiod bezeichnet in seiner Theogonie ein
halbtierisches Fabelwesen mit dem Namen ®E als “fiir die Kadmeer”
(also fiir Theben) verderblich. Dieses unheimliche Wesen (vielleicht zu-
sammenhingend mit dem Gebirge ®ix10v im Nordwesten Thebens und
dann urspriinglich ein alter Bergddmon) hat Oedipus in den frithen
Sagenfassungen besiegt. Ob dieses Wesen schon eine allgemein bekannte
Sphinx war, wissen wir nicht'>. Denkbar ist, daB mit der erst im 6. Jhdt.
endgiiltig vollzogenen Einbiirgerung der Sphinx in die griechische Kunst
die zunidchst nur lokal bedeutende Sphix durch die inzwischen iiberall
verbreitete und bekannte Sphinx ersetzt worden ist. Der Name Zuyg ist
zuerst Mitte des 6. Jhdts. als Aufschrift in einer Schale belegt; der erste
literarische Beleg findet sich erst im 5. Jhdt. Ob die Einfithrung der
Ritselversion in einem Zuge mit der Orientierung an der nun Sphinx
genannten Gestalt erfolgte, wissen wir nicht genau. Es scheint mir jeden-
falls unwahrscheinlich, daB die Raitselversion schon vor dem 6. Jhdt.
geldufig gewesen sein soll.

Die Pointe des Ritsels liegt in der Entdeckung nicht der Gleich-
zeitigkeit, sondern des Nacheinanders eines Wesens mit 4, 2 und 3 Bei-
nen (Kindheit, Reife, Alter) und damit in einer Entdeckung der Zeit, wie
sie zuerst an der Lebenszeit erfahren wird. Nun finden wir gerade in der
frithgriechischen Dichtung und Philosophie des 6. und noch des friihen
5. Jhdts. Reflexionen iiber die Lebenszeit, iiber einzelne Abschnitte des
Lebens, iiber Jugend und Alter, die es so vorher nicht gegeben hat, z.B.
bei Solon, Mimnermus und anderen's.

Es ist daher zu vermuten, daB in einem Epos des 6. Jhdts. (einer
Thebais) die nun Sphinx genannte Gestalt und die Rétselversion gleich-
zeitig und in einem Zug eingefiihrt wurden.

14 Vgl. H. Walter, “Sphingen”, in: Antike und Abendland, 9, 1970, 63-72.

15 Alte und modeme Erklirer halten ®i§ fiir die béotische Form von Zoty&; aber das
kann auch nachtrigliche Konstruktion sein. Das gleiche gilt fiir Euripides, Phoen.
1018 ff., wo die Sphinx beschrieben, aber nicht mit Namen genannt ist als ein
Ungeheuer, das Oedipus besiegt hat.

16 Vgl. H. Frinkel, “Die Zeitauffassung in der frithgriechischen Literatur”, in: H.F,,
Wege und Formen friihgriechischen Denkens, Miinchen, 1955, 1-22; W. Schadewaldt,
“Lebenszeit und Greisenalter im friihen Griechentum”, in: Die Antike, 9, 1933, 282-
302; Nachdruck in W.S., Hellas und Hesperien, 2. Aufl., Ziirich, 1970, I, 109-127.

58



Mit der Weiterentwicklung einer epischen Oedipodie in homerischer
Zeit zu einem Epos Thebais wohl im 6. Jhdt. gehen weitere Ausge-
staltungen in Epik und Lyrik (Mimnermus, Stesichoros und etwas spiter
Pindar) Hand in Hand. Folgende Motive und Komplexe kommen neu
hinzu: Verstirkung der Rolle Apolls und Delphis. Die Weissagung ist
jetzt ein Orakel aus Delphi, an dem sich das Schicksal des Oedipus
erfiillt. Moglich ist die Annahme, daB der kinderlose Laios in der Frage
eines Thronfolgers nach Delphi zog, um ein Orakel einzuholen. Ferner:
die (hier nicht zu behandelnde) Problematik der Kinder des Oedipus:
Antigone, Ismene, Polyneikes und Eteokles (von denen das Epos nichts
weill) mit dem Bruderkrieg um Theben und dem nun wirklichen Ende
des Konigsgeschlechtes kommt auf und wird dargestellt. Damit kann das
Schicksal des Oedipus umgedeutet werden: er fallt nun nicht mehr in der
Schlacht, sondern kann weiterleben, unter welchen Umstinden, bleibt
zunichst unklar. Erst jetzt kann das Motiv der Blendung aufkommen, das
Sophokles schon vorgefunden und nicht erst erfunden hat. Es ist fiir
Aischylos bezeugt. DaB des Ritsels Losung der Mensch ist, eroffnet nun
die vorher gar nicht motivierbare Moglichkeit, die Losung des Ritsels
mit dem Loser in Verbindung zu bringen, d.h. das Schicksal des Oedipus
als Symbol fiir die Verfassung des Menschen zu deuten, vermutlich in
dem Sinne, daB der Mensch sich seiner Grenzen und Hinfilligkeit be-
wulBt sein soll, wie wir dies auch sonst in der archaischen Dichtung
finden.

So weit war der Oedipus-Mythos in Epos, Lyrik und in der bildenden
Kunst entwickelt, als Aischylos ihm auf den Dionysien des Jahres 467
mit seiner aus den Stiicken Laios, Oedipus, Sieben gegen Theben und
dem Satyrspiel Sphinx bestechenden thebanischen Tetralogie auf die Biih-
ne brachte und damit den ersten Preis gewann. Nun kann also (in der
Gliederung dieses Vortrages) der dritte Teil, Drama, beginnen. Aber von
der Tetralogie ist uns neben spirlichen Fragmentsplittern nur das dritte
Stiick, die Sieben gegen Theben, erhalten. Daraus aber kann man bis zu
einem gewissen Grade die beiden vorangehenden Dramen rekonstruie-
ren. Danach begann die Tragodie Laios mit der Befragung des delphischen
Orakels durch den kinderlosen Laios, wie er seine Dynastie und damit
die Stadt Theben erhalten konne. Der Antwortspruch enthielt die Mah-
nung, auf Nachkommenschaft zu verzichten, andernfalls ginge die Polis
zugrunde. Ob im Kontext des Dramas der Orakelspruch im Verhalten des
Laios begriindet war, wissen wir nicht. Die Drohung der Ermordung
durch den eigenen Sohn enthielt der Spruch offenbar nicht. Der Konflikt

59



war: Verzicht auf Nachkommenschaft oder Untergang der Stadt. Der
verzweifelte Laios wiederholte die Orakelbefragung noch zweimal, im-
mer mit dem gleichen Ergebnis, ein Vorgang, der sich iiber mindestens
3 Jahre erstreckte (man konnte ja das Orakel nur an bestimmten Tagen
im Sommer befragen). Dann setzte er sich iiber die Warnung des Orakels
hinweg; aus welchem Grunde, wird nicht recht klar. Die Aussetzung des
Kindes erfolgte dann nicht, weil Laios Angst um sein Leben hatte, son-
dern in der Absicht, die Stadt vielleicht doch noch zu retten.

Nun setzt die eigentliche Handlung des Stiickes ein; alles Vorange-
hende war vermutlich in Riickblicken berichtet. Nach vielen Jahren ist
Laios wohl durch einen Traum der Jokaste prophezeit worden, er werde
durch die Hand seines Sohnes den Tod finden. Dies war das Motiv fiir
Laios auszuziehen, um zu erkunden, ob das Kind auch wirklich tot sei.
Seine Erkundigungen zog er im Bereiche des Kithairongebirges ein, wo
das Kind ausgesetzt war. Hier, und nicht auf dem Wege von oder nach
Delphi hat in der Darstellung des Aischylos Oedipus den Vater erschlagen.
Denn es gibt ein 2 1/2 Verse umfassendes Fragment, offenbar ein Bruch-
stick einer lingeren Erzdhlung iiber die Ermordung des Laios durch
einen der Begleiter. Es lautet: “So gelangten wir auf radgefurchter StraBBe
zu der gespaltenen Pfadkreuzung, wo wir an der Zusammenfiihrung von
drei Wegen in Potniai vorbeizogen™'’. Die pathetische Abundanz ist ty-
pisch aischyleisch; wir wissen nicht, ob diese Worte im Laios oder im
Oedipus (dann als Riickblick wie bei Sophokles) standen. Sie zeigen
aber zweifelsfrei, daB die Ermordung siidlich von Theben auf dem Wege
nach Korinth am Kithairon in der Gegend, in der Laios Oedipus ausge-
setzt hatte, stattfand. Woher Oedipus kam (ob iiberhaupt aus Korinth)
und wohin er wollte, bleibt unklar. Deutlich ist aber jetzt, daB erst
Sophokles den Tatort in die Ndhe Delphis verlegt und damit die delphische
Komponente am Geschehen noch weiter verstéirkt hat. Ferner sind bei
Aischylos mehrere Begleiter des Laios am Leben geblieben (“wir ge-
langten ...”), wihrend bei Sophokles Oedipus die ganze Reisegruppe
erschlidgt. Da bei Aischylos der Mord in der Nihe von Theben geschah
und Begleiter entkommen konnten, werden diese den Tod des Konigs
gemeldet haben. Der Leichnam wird dann in die Stadt gebracht worden
sein und mit der rituellen Totenklage konnte die Tragodie Laios wir-
kungsvoll ihr Ende gefunden haben.

17 Frgm. 387 a Radt.

60



Uber den Oedipus des Aischylos ist nahezu nichts iiberliefert. Vor-
auszusetzen ist, daB jetzt die Sphinx in Theben wiitet, Oedipus (dessen
wahre Identitit unbekannt ist) das Ratsel der Sphinx 16st, als Befreier in
die Stadt einzieht und, von allen bewundert, die Konigin heiratet. Wie
und wann die Erkennung erfolgte, wissen wir nicht. Aber die Selbst-
blendung und die Verfluchung der Séhne ist fiir Aischylos bezeugt. In
den (erhaltenen) Sieben gegen Theben geht das Orakel dann buchstiblich
in Erfiillung: das Geschlecht vernichtet sich selber; die Stadt wird in den
Krieg gezogen. Die ‘Schuld’ des Laios besteht im Ungehorsam gegen
das Orakel, an Oedipus vollzieht sich das Schicksal. Also eine Art Schick-
salstragddie bei Aischylos: der Grundgedanke der ganzen Trilogie kénn-
te sein: Die Polis muB mehr gelten als der Einzelne, auch als ein einzel-
nes Geschlecht'®,

Erst auf diesem Hintergrund, so liickenhaft er sich uns auch darstel-
len mag, kann man das Drama des Sophokles verstehen. Sophokles war
etwa 30 Jahre alt, als die Tetralogie des Aischylos aufgefiihrt wurde; er
hat sie natiirlich im Dionysostheater gesehen und konnte sich iiberdies
wohl auch den Text auf der Papyrusrolle beschaffen, als er ca. 40 Jahre
spdter, also als 70-jdhriger, seinen Oedipus schrieb.

Sophokles hat das Prinzip der trilogischen Darstellung der Handlung
aufgegeben und das ganze Geschene in eine Tragodie gelegt. Was Aischy-
los im Laios vorgefiihrt hatte, kommt jetzt in Riickblicken zur Sprache.
Das Zuriickschreiten in immer tiefere Schichten (Freud wiirde sagen: des
UnbewuBten) verleiht dem Stiick des Sophokles seine innere Spannung,
ermoglicht die “tragische Analysis” (um den Ausdruck Schillers zu ge-
brauchen) in Rede und Gegenrede, in Verhor und Enthiilllung mit dem
von Aristoteles so bewunderten Zusammenfall von Erkennen und Schick-
salsumschwung (Peripetie).

Ubrigens ist erst durch die Gestaltung des Stoffes durch Sophokles
die tiefenpsychologische Deutung moglich geworden, ndmlich daB im
Erforschen der eigenen Vergangenheit, in der Autoanalyse Schichten des
UnterbewuBten ins BewuBtsein gehoben werden auch gegen emotionalen
Widerstand, bis man zur Klarheit iiber sich gelangt. Diese Art Ent-
deckungshandlung hat es vorher nicht gegeben.

Mit der Konzentration des Geschehens auf die Gestalt des Oedipus
und seine eigenen Nachforschungen hidngt es zusammen, daB einige

18 So C. Robert (Anm. 6), 283 f.

61



Motive der Oedipus-Sage bei Sophokles zuriicktreten. Von einer
Verfehlung des Laios ist nicht die Rede; das ihm gegebene Orakel wird
nur beildufig erwihnt. Die Male an den FiiBen des Oedipus sind keine
Erkennungsmerkmale mehr, was sie traditionellerweise sind (Odysseus
z.B. wird an der Narbe erkannt); sie kommen gar nicht vor. Natiirlich
konnte man sich fragen (was bei Sophokles allerdings nicht thematisiert
wird), warum Oedipus nach ca. 10jdhriger Ehe, aus der 4 Kinder her-
vorgegangen sind, erstmals zu seiner Frau von seiner Vergangenheit
spricht, obwohl doch Jokaste die Male an den FiiBen des Oedipus ldngst
bemerkt haben muB8. Werden in der Ehe bestimmte Themen tabuisiert,
wird Offenheit vermieden, Wissen verdringt? Inwieweit derartige Fragen
dem Drama implizit inhérent sind, mag offenbleiben.

Verstarkt ist bei Sophokles das delphische Moment. Es gibt nicht nur
ein, sondern drei, genauer gesagt sogar vier Orakel aus Delphi: das alte,
dem Laios gegebene (das Aischylos als reine Wiederholungshandlung
verdreifacht hatte); das Orakel, das Oedipus im Zweifel iiber seine Her-
kunft einholt und dasjenige, das Kreon im Auftrag des Oedipus erbittet,
um die Pest abzuwehren. Entsprechend ist auch der Tatort der Erschlagung
des Laios an einen Dreiweg in der Néihe von Delphi verlegt. Oedipus
kommt von Delphi, Laios ist auf dem Weg nach Delphi.

Mit dieser Verstiarkung des delphischen Moments héingt die existen-
tialistische Oedipus-Deutung zusammen, die auch in der Philologie bis
in die Gegenwart hinein lebhaft vertreten wird. Sie sucht sowohl die
Schuld- als auch die Schicksalsdeutung hinter sich zu lassen und geht
von dem Grundgedanken aus, daB Oedipus in unerbittlicher Wahrheits-
suche sich selber, d.h. den Menschen findet. Dies wird nun mit der
Schein-Sein-Problematik verbunden. Oedipus vollzieht eine Gedanken-
bewegung (wie spiter der platonische Dialog) vom Schein (80Ex) zur
Wahrheit hin, Oedipus wird in den Schein gestellt als ein Erwéhlter, um
aus diesem Schein wieder herauszutreten. Die Blendung ist dann ein
symbolischer Akt: als Konig ein Blinder, als Blinder ein Konig.

Die hier erwihnten Interpretationskategorien haben verschiedene Wur-
zeln. Die Schein-Sein-Antinomie ist vorgeprigt in der Philosophie des
deutschen Idealismus, die unbedingte Wahrheitssuche bei Hélderlin. In
den so schwer verstindlichen und noch ginzlich unzureichend erschlos-
senen Anmerkungen Hélderlins zum Oedipus heiBt es: “Die wunderbare
zornige Neugier [...] reizt [Oedipus] mehr zu wissen, als er tragen und
fassen kann”. Und dann das gewichtige Wort: “Es hat der Konig Odipus
ein Auge zuviel vielleicht” (In lieblicher Bliue...).

62



Im Rahmen dieser Deutung steht vor allem die deutsche Sophokles-
forschung. Das bedeutende Sophoklesbuch von Karl Reinhardt', ist ihr
zuzuordnen und auch die Oedipus-Deutung von Wolfgang Schadewaldt,
der in der Gestalt des Oedipus die “Didmonie des Wissenwollens um
jeden Preis” und darin einen “Grundzug des europdischen Menschen”
sieht, welcher nicht nur im “Wissenwollen”, sondern auch im “Wissen-
miissen um jeden Preis” liegt?®. Ubrigens schligt sich diese Deutung,
deren Gestaltung Schadewaldt eine “heilige Geschichte” nennt, auch in
der Vertonung von Carl Orff nieder, deren Grundlage ja die Ubersetzung
von Holderlin ist.

Auch dieser ganze Komplex von Deutungen erklirt nicht den Oedipus-
mythos schlechthin (wie oft angenommen wird), sondern dessen spezifi-
sche Ausformung in der Tragodie des Sophokles. Wire diese verloren
und statt ihrer das Oedipus-Drama des Aischylos erhalten, hitte die exi-
stentialistische Oedipus-Deutung wohl kaum entstehen konnen.

Wer aber das Drama nur als Uberlieferungstriger des Mythos ver-
steht, Gibersieht eine gerade fiir Sophokles besonders wichtige Kompo-
nente: die politische Dimension und damit die zeitgeschichtliche Perspek-
tive iiberhaupt. In ihrem Lichte muB dann auch die Gestalt des Oedipus
gesehen werden, was erhebliche Modifikationen an der ganz ahistorischen
Interpretation der eben vorgefiihrten Art nach sich zieht.

Die Tragodie beginnt mit dem Bild der verheerenden Pest, die die
Stadt heimsucht, nicht nur die Menschen, sondern auch das Vieh, und die
sogar das Korn auf den Feldern verseucht. Die Polis schwankt. Ob die
Pest als auslosendes Moment der Oedipus-Handlung die Erfindung des
Sophokles war und ob der Eingang der Tragddie unter dem Eindruck der
groBen Pest in Athen zu Beginn des Peloponnesischen Krieges gestaltet
ist, der Perikles im November 429 erlegen war, wissen wir leider nicht
genau, da der Konig Oedipus nicht sicher datiert ist?'. Jedenfalls wird fiir

19 Sophokles, Frankfurt, 1933.

20 “Der Konig Odipus des Sophokles in neuer Deutung”, in: Schweizer Monatshefte,
36, 1956, 21-31; Nachdruck in: W.S., Hellas und Hesperien, 2. Aufl., Ziirich, 1970,
I, 466-476.

21 Die bis vor kurzem weithin angenommene Datierung auf 427 oder 426 (429 noch zu
Lebzeiten des Perikles wire abwegig und 428 hat sich Sophokles nachweislich nicht
am tragischen Agon beteiligt) ist neuerdings durch die scharfsinnige Abhandlung
von C.W. Miiller, “Zur Datierung des sophokleischen Oedipus”, Abhandl. d. Akad.
d. Wiss. u. Lit., Mainz, 1984 zweifelhaft geworden. Miiller, der die Schilderung der
Pest als ein rein literarisches, dem Prooemium der Ilias entlehntes Motiv ansieht,
datiert den Konig Oedipus in konsequenter, in sich vollig widerspruchsfreier Argu-

63



die im Theater imaginierte Polis Theben ein Zustand der Krise vorausge-
setzt und manche Einzelheit im Drama wird verstindlicher, wenn die
Situation einer gebrochenen Zeit auch beim Publikum, also in Athen,
vorausgesetzt werden konnte. Aber das ist alles umstritten.

Wichtiger ist die Frage, wie Oedipus von Sophokles eingefiihrt und
charakterisiert wird?,

Oedipus tritt auf und die brennende Frage ist nun: Hilft Geist gegen
Pest? Die Erwartung ist groB8. Oedipus wird eingefiihrt mit auBerordentli-
chen intellektuellen Fihigkeiten, die vom Volk anerkannt werden. Er hat
die Stadt schon einmal aus der Not gerettet (auf die Sphinx wird ange-
spielt), und soll es jetzt wieder tun. Aber er weiBl keinen Rat, sondern
1Bt das Orakel befragen. Von allein kommt er nicht auf den Gedanken,
die Pest konne mit dem ja noch immer ungesiihnten Mord an Laios
zusammenhingen, obwohl er von Laios gehort hat (105). Aber bisher hat
er es versdumt, Niheres iiber die Umstinde der Ermordung seines Vor-
gingers in doppelter Hinsicht (als Ehemann der Jokaste und als Herr-
scher der Stadt) in Erfahrung zu bringen. Nachdem aber das Orakel
durch die Botschaft des Kreon bekannt wurde (der Morder des Laios
miisse gesucht werden), geht er sofort ans Werk, erldft ein Edikt mit
innerer Beteiligung, macht sich die Sache zueigen. Aber er unterldBt es,
dem Hinweis des Kreon, es gebe einen Uberlebenden, nachzugehen, ihn
zu finden oder zu befragen, sondern er stellt sofort eigene MutmaBungen
an und unterstellt, der Rduber (und damit der Morder) sei aus Theben mit
Geld bestochen (124). Oedipus vertraut vor allem sich selbst.

mentation auf 433, also noch in die weitgehend optimistische Vorkriegsphase (der
Parthenon-Bau kurz vor seiner Fertigstellung) Athens. Als zeitgeschichtlichen Hin-
tergrund sieht er die Asebieprozesse gegen Anaxagoras, Phidias und Aspasia und
allgemein einen Zwiespalt von delphischer Glaubigkeit und rationalistischer Skepsis
an, wie er in der Tat im Konig Oedipus zum Ausdruck kommt. Letzte Sicherheit
wird schwer zu gewinnen sein. Miiller hiitte im Sinne seiner Deutung auch noch auf
eine fiir Aischylos, aber nicht speziell fiir den Oedipus bezeugte, allerdings nur in
armenischer Ubersetzung des Philon greifbare Pestschilderung verweisen konnen
(Fgm. 345 Radt).

22 Im Folgenden schlieBe ich mich weitgehend (auch in einzelnen Formulierungen) an
die Darlegungen von A. Schmitt, “Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern,
Zur Handlungsmotivation im Sophokleischen Koénig Oedipus”, Rhein. Mus., 131,
1988, 8-30 an. In die gleiche Richtung geht E. Lefévre, “Die Unfihigkeit, sich zu
erkennen: UnzeitgemidBe Bemerkungen zu Sophokles Qidipus Tyrannos”, in: Wiirzb.
Jahrb. fiir die Altertumswissensch., NF, 13, 1987, 37-58. Besonnene Darstellung
(allerdings ohne Kenntnis der neueren deutschen Arbeiten) bei Ch. Segal, Oedipus
Tyrannos, New York, 1993.

64



Das feierlich verkiindete Edikt des Oedipus (Anzeigepflicht; Straf-
milderung bei Selbstanzeige; rituelle Verfluchung des Morders) erweist
sich als ein Schlag ins Wasser. Es meldet sich niemand. Wieder stoBt der
Intellekt des Oedipus an eine Grenze, der Seher Teiresias muf3 auf An-
raten des Kreon befragt werden. Der Seher, anfangs zum Reden fast
gezwungen, sagt erst in verhiillter Orakelsprache, dann aber sehr direkt:
Oedipus selbst ist der Morder. Oedipus reagiert gereizt, mit erneuten
Verdichtigungen, hilt nun Teiresias und Kreon fiir bestochen und bestrei-
tet die Seherkunst des Teiresias (wie es spiter auch Jokaste tut) iiber-
haupt. Nur fiir einen Moment horcht Oedipus auf, als Teiresias die Frage
nach seiner Herkunft riatselhaft andeutet. “Bleib’ noch” (uewov, 437).

Bis hierhin und weiter bis zum Auftritt der Jokaste ist Oedipus jeden-
falls nicht die Inkarnation des fanatischen Wahrheitssuchers®, sondern
ein Charakter zwar mit scharfem Intellekt, aber nicht von ruhiger Beson-
nenheit, sondern impulsiv, hin- und her springend, der vieles nicht er-
kennt, was er erkennen miite und konnte, der die Wege zur Wahrheit
teilweise sogar verdeckt, teils aus Nachléssigkeit, teils in der Abwehr-
haltung des Beleidigten.

Im gleichen Sinne wird die Gestalt des Oedipus auch gezeichnet in
einem Schliisseltext dieses Dramas, in der autobiographischen Erzihlung
des Oedipus iiber seine Herkunft und iiber die Erschlagung des Laios
(773 ff.), die wiederum ganz die Erfindung des Sophokles sein diirfte. Es
ist eine personliche Geschichte, die Oedipus erst jetzt, in starker innerer
Unruhe Jokaste gegeniiber mitteilt. Ausgangspunkt ist ein Gelage in
Korinth, auf dem ein Betrunkener sich zu der Behauptung hinreiBen 146t,
Oedipus sei nicht der leibliche Sohn des korinthischen Konigs Polybos
und der Merope, sondern nur untergeschoben. Oedipus, der bisher in
Korinth angesehen und gliicklich war, ist verwirrt, berichtet den Vorfall
seinen (vermeintlichen) Eltern, die emport reagieren. Oedipus beruhigt
sich nicht, zieht heimlich nach Delphi, um GewiBheit iiber seine Eltern
zu erlangen.

Jetzt folgt im Text ein ganz wichtiger, bisher kaum verstandener
Satz?*, den ich in der I"Jbersetzung (von W. Schadewaldt) zitiere: “Da

23 Fiir Reinhardt (Anm. 19) ist Oedipus “bereits im Anfang der gewaltige Enthiiller”
(107).

24 Im Kern zutreffend J. Bollack, L’ Oedipe Roi de Sophocle, Kommentar B. 2, 1991,
484. Nur scheint mir die von Bollack vermutete Antwort des Gottes: “ton origine est
dans ce que tu vas faire, — je ne dis pas pére, mais victime, je ne dis pas mére, mais
épouse” so nicht moglich zu sein, weil dann Oedipus wohl doch hellhérig hiitte

65



schickte mich Phoibos dessen, worum ich gekommen, ungewiirdigt hin-
aus, doch andere, ungliickselige und grausige und schauervolle Dinge tat
er kund und sprach: da3 ich der Mutter mich vermischen miiite und ein
Geschlecht unertriglich zu schaun, vor Augen stellen wiirde und Morder
des Vaters sein werde, der mich gezeugt hat” (788-793). Warum soll
Oedipus “unwiirdig” sein, iiber sein Anliegen eine Auskunft zu erhalten,
erhdlt aber dann doch anschlieBend ein ganz anderes Orakel? Nun muB
man zunichst sehen, daB es sich hier nicht um einen objektiven Fakten-
bericht handelt, sondern um die subjektive, stark von Wertungen durch-
zogene Darstellung des Oedipus, in der dieser sich vom Gott in Delphi
ungewiirdigt fiithlt, in Wirklichkeit aber eine Antwort auf seine Frage
erhdlt, die Oedipus nur nicht versteht. Oedipus fragt das Orakel: Wer
sind meine Eltern? Er erhilt die Antwort: Du wirst deine Mutter heiraten
und deinen Vater téten. Oedipus aber merkt nicht, daB dies die Antwort
auf seine Frage ist, eine Antwort, die das Orakel in Delphi auch sonst oft
in verhiillter Form gibt mit der Konsequenz, daB3 die Anfragenden sich
tduschen und erst spiter die Wahrheit erkennen, wie es z.B. dem
Perserkdnig Xerxes erging, der auf die Frage, ob er einen Krieg beginnen
solle, die Antwort erhielt, er werde ein groBBes Reich zerstoren, aber nicht
mit der Moglichkeit rechnete, daB dies sein eigenes Reich sein konnte?.

Oedipus also, der groBe Ritselldser, vermochte das Ritsel des delphi-
schen Orakels nicht zu 10sen, er lieB sich — wie viele andere — tauschen.
Das will Sophokles zeigen und das hat man nicht gesehen, weil man
voreingenommen war von der Vorstellung des fanatischen Wahrheits-
suchers, der “ein Auge zuviel” hatte?,

Die Konsequenz, die Oedipus aus dem ihm gegebenen Orakel zieht,
ist nun wirklich kein Zeichen von Klugheit. Er will kiinftig Korinth
meiden, weil dort seine vermeintlichen Eltern leben. Aber die Zweifel
daran, daB diese seine wirklichen Eltern sind, hatte ja das Orakel gar
nicht ausgerdumt. Die dem Oedipus vorausgesagten Taten sind so grau-

werden miissen. Der Wortlaut, wonach der Gott “andere” (GAAo)) Auskiinfte gegeben
habe, spricht dafiir, daB die Antwort keinen Hinweis auf die Herkunft oder die
Zukunft des Oedipus enthielt, sondern nur die beiden Taten erwéhnte. Nur so ist ja
das MiBverstindnis des Oedipus moglich, es handle sich um ganz etwas anderes.

25 Weitere Beispiele fiir den Typus: a) Weissagung, daB ein bestimmtes Ereignis eintre-
ten wird, b) Reaktion des Empfingers, der alles daran setzt, der Erfiillung der
Weissagung zu entgehen und c) unabwendbares Eintreten des Ereignisses trotz oder
auch gerade wegen der Reaktion bei B. Manuwald, “Oidipus und Adrastos”, in:
Rhein. Mus., 135, 1992, 1-43.

26 Fiir Leféevre (Anm. 22) hat demzufolge “der Konig Oidipus ein Auge zuwenig” (43).

66



enhaft, daB3 dieser dariiber sein eigentliches Anliegen gar nicht mehr im
Auge hat. Er stiirzt los, offenbar schon bei Nacht (795). Auf dem Riick-
weg erschlidgt Oedipus einen Mann, der sein Vater sein konnte (er ist es
ja auch). Nun ist ganz wichtig zu sehen, wie Sophokles den Vorgang
schildert. Ein einsamer Wanderer, dessen Status nicht erkennbar ist, geht
auf einer engen StraBe nicht zur Seite, als ihm ein koniglicher Wagen mit
Herold und Gefolge (insgesamt 5 Personen) entgegenkommt. Der dem
Wagen vorausgehende Mann (wohl der Herold) dringt Oedipus gewalt-
sam zur Seite. Daraufhin erschligt Oedipus ihn im Zorn (moiw &’ dpyT,
807). Offenbar befinden sich beide jetzt am Rande der StraBe, so daB3 der
Wagen vorbeifahren kann. Als er mit Oedipus auf gleicher Hohe ist, ver-
setzt ihm “der Alte” (also Laios) einen wohl schmerzhaften, aber nicht
bedrohlichen Hieb, immerhin auf den Kopf. Daraufhin schligt Oedipus
die gesamte Reisegruppe (xtelvo 8¢ Evunovtog, 813), zuerst den (natiir-
lich unerkannten) Vater, der aus dem Wagen herausrollt, dann die ande-
ren. Es ist eine Eskalation der Gewalt von Stufe zu Stufe. Sopho-
kles betont ausdriicklich die UnverhiltnisméBigkeit der Tat (o0 umy
lony y‘€teloey, 811). Will man diesen Vorgang in uns vertraute juristi-
sche Begriffe fassen, so ist es weder Mord noch Notwehr, sondern Tot-
schlag im Affekt. Wieder tritt uns Oedipus in der Konzeption seiner
Gestalt durch Sophokles als ein impulsiver, leicht reizbarer, unvorsichti-
ger Mann entgegen, der einen Fehler nach dem anderen begeht, eine
Haltung, die sich in der anschlieBenden Heirat einer Frau, die seine
Mutter sein konnte (und es ja auch ist), fortsetzt.

Was will Sophokles zeigen? Nicht die unerbittliche Wahrheitssuche,
nicht die unerklirliche Schicksalsnotwendigkeit, nicht den unvermeidbaren
Irrtum mit schrecklichen Folgen, sondemn ein Stiick Selbstverantwortung
des Helden. Diese Auspriagung des Mythos ist nur der sophokleischen
Fassung eigen, denn nur bei Sophokles erhilt ja Oedipus das Orakel, das
ihn zur Vorsicht mahnen miiBte. Bei Aischylos hat die Erschlagung des
Vaters schon vom Tatort her nichts mit Delphi zu tun; in allen élteren
Fassungen einschlieBlich der des Aischylos erhilt nur Laios Orakel, bzw.
Prophezeigungen, wihrend Oedipus ungewarnt die Taten begeht, die ihm
zum Verhdngnis werden. Nun konnte man fragen, ob Oedipus, wenn er
vorsichtiger und verniinftiger gewesen wire, seinem Schicksal hitte ent-
gehen konnen. Die Antwort muB lauten: Nein. Denn Sophokles konnte
und wollte den Mythos an den zentralen Punkten nicht andern oder gar
aufldsen. So erfiillt auch bei Sophokles Oedipus das Orakel, aber nicht
durch schicksalhafte Notwendigkeit, sondern auch durch seinen eigenen

67



Anteil, durch sein eigenes Wesen. Dieses Wesen besteht in einer seltsa-
men Mischung von intellektuellem Scharfsinn (Losung des Sphinxritsels,
schlieBlich Vordringen zur Wahrheit) und affektbetonter Leichtfertigkeit
und in Verbindung damit einem wiederholten Nichtwahmehmen des Nahe-
liegenden. Sophokles hat diesen Wesenszug des Oedipus mehrfach als
opyn bezeichnet. Dieser Begriff zieht sich leitmotivisch (insgesamt an 10
Stellen) durch das ganze Drama. Wir iibersetzen 0pyn in der Regel mit
“Zorn”, und so hatte ja auch Hoélderlin die “zornige” Neugier des Oedipus
hervorgehoben. Der Begriff meint aber auch in einem weiteren Sinne
eine innere Wallung, ein Aufbrausen, eine affektive Haltung, die — so
mochte man meinen — erst Sophokles der Gestalt des Oedipus verlichen
hat. Sie ist also so konzipiert, daB in diesem Wesenszug der Bereich der
Verantwortlichkeit im Begehen von grundsitzlich auch vermeidbaren Feh-
lern liegt. So ergibt sich diese Interpretation zwar zwingend, aber doch
mehr durch textimmanente Hinweise als etwa durch eine explizite Dis-
kussion der Schuldfrage.

Fiir das, was wir mit “Schuld” bezeichnen, gibt es im Griechischen
und auch im Drama des Sophokles mehrere Begriffe und Umschreibungen.
Deutlich ist zunichst, daB3 die Taten — Vatermord und Inzestehe — als eine
diesen Taten selbst innewohnende Schuld angesehen werden, unabhin-
gig, ob sie vorsitzlich, fahrlissig oder in volliger Unkenntnis begangen
wurden. Wir wiirden hier von “objektiver Schuld” sprechen, wihrend
Sophokles fiir den gleichen Sachverhalt vorzugsweise Ausdriicke wie
Befleckung, Unreinheit, die gesithnt werden muB, verwendet. Nun wird
aber in der Tragddie des Sophokles keine strikte Trennung zwischen
einer derartigen objektiven, an der Tat als solcher haftenden Schuld und
einer subjektiven, personlichen Schuld des Téaters vorgenommen. Weder
wird Oedipus unter Hinweis auf seine Unwissenheit entlastet noch wird
die Schuld fiir die Vergehen in den Fehlern des Oedipus — die dieser ja
zweifelsfrei begeht — eindeutig gesehen. Vielmehr ragt die objektive
Befleckung in den personlichen Bereich hinein. Oedipus nimmt aus-
driicklich die Verantwortung fiir seine Taten auf sich. In dem Augenblick,
in dem Oedipus die vorherbestimmten und unausweichlichen Taten als
Bestandteile seines Schicksals vollbringt, sind es seine Taten, die er zu
verantworten hat und deren Ausfithrung von ihm selbst mitbestimmt wird?’.

27 Mir scheint, daB die Arbeiten von Lefévre und Schmitt (Anm. 22) einerseits und
Manuwald (Anm. 25) andererseits sich als Ausprigungen verschiedener Aspekte der
Sache hierin zu einer hoheren Einheit zusammenschlieBen.

68



Im Lichte der hier vorgetragenen Uberlegungen kann nun auch der
Sinn der Selbstblendung nicht ein symbolischer Akt sein, wonach der
duBeren Blindheit ein inneres Sehen entspriche, Oedipus nun der eigent-
lich Sehende wire (wie der blinde Seher Teiresias) und damit die condicio
humana in der Spannung zwischen der duBeren Scheinwelt und dem
wirklichen Sein verwirklichte und diese condicio humana stellvertretend
den Menschen iiberhaupt reprisentierte. Darauf basieren ja die ganzen
existentialistischen Deutungen. Von alledem steht im Text nichts. Hat die
Blendung iiberhaupt einen Sinn? Goethe hat einmal im Gesprich mit
Riemer bemerkt: “DaB Oedipus sich die Augen ausreiBt, ist eine Dumm-
heit”. Arbogast Schmitt neigt zu der Ansicht, es sei eine sinnlose Geste,
eine Riicksichtslosigkeit gegeniiber den Sohnen und Tochtern; Oedipus
habe nichts aus seinem Schicksal gelernt. Ahnlich urteilt Bollack. Durch
die Blendung fliichte sich Oedipus in die Dunkelheit und sei fiir den Rest
seines Lebens doppelt blind. “Er schaut weiter hin, abwesenden Blickes,
und erkennt weiterhin nicht, im Leeren™?%,

Der Text selbst bietet in der Tat nicht den geringsten Anhalt fiir die
existentialistische Deutung. Er enthdlt jedoch einige weniger beachtete
Aussagen. Dazu gehort vor allem, daB8 Oedipus nach dem Bericht des
Boten schreiend ins Haus stiirzte, nach einem Schwert verlangte, offen-
bar um damit auch noch seine Mutter (und Frau) zu toten. Die Diener
weigerten sich, irgendwie fand er doch ein Schwert (im Text heifit es:
“einer der Gotter hat es ihm gezeigt”); er rannte wie ein Wahnsinniger
ins Schlafgemach auf Jokaste zu, die er bereits tot vorfand. Erst dann
blendet er sich. Der Chor und der danach heraustretende Oedipus finden
nur Worte des Entsetzens, in welches duBlerste Ungliick Oedipus nun
geraten sei, keine Spur von innerer Ruhe. Die von Oedipus selbst vorge-
brachte Begriindung fiir die Blendung, er konne weder die Kinder noch
Stadt, Burg, Gotterbilder und Heiligtiimer nach der Entdeckung dieser
Befleckung sehen, ist die gleiche Motivation, die sonst in der Tragodie
fiir den Selbstmord gegeben wird, z.B. bei Aias, der seinem Leben ein
Ende macht, weil er nach dem Verlust seiner Ehre seine Umgebung nicht
mehr sehen kann. Nun muf3 aber Oedipus weiterleben; das ist offenbar
im Mythos vorgegeben und wird ja dann spiter von Sophokles im Oedipus
auf Kolonos ausgefiihrt. Daher kommt jetzt die zusitzliche Begriindung
hinein, Oedipus konne dereinst auch im Hades Vater und Mutter nicht
mehr ansehen (1371). Zugleich aber ist Oedipus das Opfer seiner eige-

28 Bollack (Anm. 1) 168.

69



nen Verfluchung. Im Edikt am Anfang der Tragodie hatte Oedipus ja
angekiindigt, da der Morder aus der Gemeinsamkeit der Biirger in der
Polis ausgestoBen werden miisse. Daher sagt Oedipus jetzt (1410): “Ver-
bergt mich auBerhalb der Stadt oder totet mich oder werft mich ins
Meer”. Die Entsithnung eines Morders durch den Sohn des Ermordeten
oder den Konig ist nach griechischem Rechtsempfinden keine lebensbe-
drohende Angelegenheit, aber wenn das Opfer der Vater und der Ent-
sithnende zugleich der Befleckte ist, ergibt sich das ganze AusmaB des
Entsetzens.

Die Aura der Ruhe, die iiber dem SchluB der Tragodie liegt, ist
Ausdruck nicht der inneren Erkenntnis des Oedipus, sondern der Tat-
sache, daB3 die Sache nun herausgekommen ist, die Entsiihnung vorge-
nommen und damit gemdB dem Orakel die Pest aufhéren kann. Dem
Chor jedenfalls wiire es lieber, Oedipus wire tot und nicht als Blinder am
Leben (1367).

Der Sinn der Blendung ist daher im Kontext der Tragddie nicht die
paradigmatische Wendung zur reinen Erkenntnis, sondern Symbol dafiir,
daB Oedipus die Welt, in der er lebt, als Befleckter nicht mehr sehen
kann und darf. Die Blendung ist Ausdruck duBerster Strafe, duBerster
Isolation.

Nun hat aber Sophokles das Handeln und das Schicksal des Oedipus
eingeordnet in die Typik bereitliegender Schemata, wie sie der schnell
arbeitende Tragodiendichter (Sophokles hat 130 Tragédien geschrieben)
ebenso benutzt, wie es Jahrhunderte vorher der epische Sdnger mit Iterata,
epitheta ornantia und typischen Szenen gemacht hat. In diese Typik
gehort das Grundmuster: Weissagung — Versuch der Weissagung zu ent-
gehen — Eintreffen der Weissagung, das fiir eine ganze Reihe delphischer
Orakel bezeichnend ist, und die ganz unspezifische Riickfithrung des
Geschehens auf die allgemeine, noch nicht einmal allein der Tragodie
eigene Maxime: Der Méchtige und Gldnzende ist ins Nichts gestiirzt und
daher diirfe man niemanden vor seinem Ende gliicklich nennen (so in der
Exodos). Das sind Schemata, die nicht fiir Oedipus erfunden wurden und
in denen man nicht das Eigentliche in der Gestaltung des Mythos durch
Sophokles sehen darf.

Erkannt hat Oedipus allerdings, daB nicht nur der Seher Teiresias,
sondern auch vor allem die delphischen Orakelspriiche recht hatten. Eben
dies war aber im Laufe des Dramas mehrfach bezweifelt worden. Oedipus
selbst hat die Seherkunst des Teiresias prinzipiell in Frage gestellt in dem
Augenblick, als sie fiir ihn ungiinstig war; Iokaste bestreitet die Richtig-

70



keit von delphischen Orakeln generell. “Kehr du dich nicht daran!”, und:
“Darum werde ich eines Seherspruches wegen in Zukunft weder da —
noch dorthin blicken!” Oedipus antwortet: “Recht denkst du!” Derartige
Zweifel an Orakeln, an der Kundgabe gottlichen Willens kommen in
keiner anderen Tragddie des Sophokles so zum Ausdruck wie im Konig
Oedipus, wohl aber im Athen dieser Jahre, wie wir aus der gleichzeitigen
Literatur wissen. Es ist ja die Zeit des Aufkommens der Sophistik, die
die Existenz der Gotter und deren Erkennbarkeit in Frage stellt, den
Menschen zum MaB aller Dinge macht. Jetzt versteht man, warum Sopho-
kles in der Ausgestaltung des Oedipus-Mythos die delphische Kompo-
nente so sehr verstirkt hat. Sophokles hatte ein enges Verhiltnis zu den
Kulten seiner Stadt; er war Priester eines Heilheros, er hat den Asklepios-
kult in Athen eingefiihrt, er hatte Grund genug, gegen alle Zweifel und
progressive Aufkldrung die delphische Weisheit und Wahrheit von der
Begrenztheit des Menschen zur Geltung zu bringen?. Vielleicht hat gera-
de diese Tendenz dazu beigetragen, daB Sophokles mit der Trilogie, die
den Oedipus enthielt, nach dem Urteil der athenischen Preisrichter nicht
den ersten Preis gewonnen hat, obwohl die iiberragende Qualitit des
Stiickes sofort spiirbar gewesen sein mufl, wie dies dann einige Zeit
spéter von Aristoteles an auch immer anerkannt wurde™.

In keiner anderen Tragddie hat Sophokles so stark Lebenslinien (um
das Wort Schicksal zu vermeiden) gezeichnet. Man denke nur an die
Gestalt des Dieners. Er hat das gefesselte Kind empfangen, um es im
Gebirge auszusetzen. Er brachte es nicht iibers Herz (1178-81) und stell-
te ein junges Menschenleben iiber den Gehorsam dem Konig gegeniiber,
indem er das Kind einem Hirten iibergab (1040-4.7.1157), der es nach
Korinth brachte, wo es der dortige Konig an Kindesstatt annahm. Dann
kehrte der Diener offenbar nach Theben zuriick und gehorte spiter zur
Begleitung des Laios bei dessen Reise nach Delphi. Bei dem Vorfall am

29 Auf diesen Aspekt der Tragodie hat aufmerksam gemacht J. Schmidt, “Sophokles,
Konig Odipus. Das Scheitern des Aufklirers an der alten Tradition”, in: J. Schmidt
(Hg.), Aufklarung und Gegenaufkldrung in der europdischen Literatur, Philosophie
und Politik von der Antike bis zur Gegenwart, Darmstadt, 1989, 33-55. Nur scheint
mir der Terminus “Gegenaufkldrung” fiir die Tragodie des Sophokles ungliicklich zu
sein.

30 Vgl. C.W. Miiller (Anm. 21), 57 mit dem Hinweis auf den antiathenischen
Orakelspruch im Zusammenhang mit der Griindung Thurioi im Jahre 434 und der
dadurch ausgelsten Reaktion in Athen. Dabei konnte die auBerordentliche Verstar-
kung der delphischen Komponente am Geschehen durch Sophokles schon provokativ
wirken.

71



Dreiweg entkam er als einziger (118.757). Natiirlich konnte er Oedipus,
den er als kleines Kind gesehen hatte, nicht wiedererkennen, aber als
dieser nach dem Sieg iiber die Sphinx als neuer, von allen bewunderter
Konig in Theben einzog, hat er in dem neuen Konig den Morder des
Laios erkannt. Von nun an hatte er Angst, flehte Jokaste an, ithn vom
Konigshaus weg aufs Land ziehen zu lassen (758-764) und verbreitete
offenbar. zu seinem Schutz in der Stadt das Geriicht, nicht einer, sondemn
mehrere hiétten Laios iiberfallen (122.292. 848-850). Mit dieser Liige
lebt er viele Jahre, bis in der Not der Pest die Nachforschungen angestellt
werden. Er meldet sich auf das Edikt des Oedipus hin nicht, macht sich
also durch erneuten Ungehorsam strafbar. Dall es mehrere und nicht
einer gewesen sein sollte, ist das ganze Drama iiber fiir Jokaste, aber
auch fiir Oedipus der Anker, an den sie sich klammern, bis die Liige
zusammenbricht und der Diener schlieBlich von Oedipus verflucht wird.
Welch ein Schicksal!

Der Diener wuflte alles; an seiner Liige hdngt das ganze Geschehen
der Tragodie. Aber wieviel wufite Jokaste? WuBte sie mehr, als sie sagt?
Sophokles deutet dies gelegentlich an (764.1068), aber 146t es im Unge-
wissen. Das Drama ist voller unheimlicher Andeutungen, die man erst
bei wiederholtem Lesen entdecken kann.

Wie reagiert der Chor, die Altesten von Theben, die dem Kénigshaus
ergeben sind? Sie halten ungewohnlich lange trotz aller Verdachtsmomente
zu Oedipus, lassen ihn aber sofort fallen, nachdem die Wahrheit an die
Offentlichkeit gelangt ist: Worte des Chores nach der Blendung: “Wie
wiinsche ich, niemals hitte ich dich gekannt” ... “besser du wérst nicht
mehr als lebtest blind!” Auch das ist ja eine Verhaltensweise von er-
schreckender Aktualitit.

Und so hat Sophokles denn auch die Gestalt des Oedipus aktualisiert.
Er hat einen mythischen Helden, der ein Glied in dem vorherbestimmten
Untergang des thebanischen Konigshauses ist, umgeformt zu einem ganz
bestimmten Typ eines Polisbiirgers seiner Zeit. Er ist der Inbegriff des
klugen Intellektuellen; er weiB alles besser, ist blitzschnell zur Stelle,
besitzt iiberragende Fihigkeiten, ist aber zugleich impulsiv, zu Jdhzorn
und unbedachten Affekthandlungen neigend, daher oft am Richtigen vor-
beigehend. An ihm wird auch die Gefédhrdung der Polis deutlich, die von
der Pest an in verschiedenen Motiven die ganze Tragddie durchzieht. So
reprasentiert der sophokleische Oedipus nicht den Menschen schlechthin,
sondern einen bestimmten Typ Mensch in einer allerdings fiir das letzte
Drittel des 5. Jhdts. signifikanten Situation.

72



Durch das Zuriickholen der Tragddie des Sophokles in die Geschicht-
lichkeit, in die konkrete Situation der Polis ist Oedipus zwar vom Sitz
des alles iiberragenden Heros, angeblich begabt mit der Dimonie des
Wissenwollens um jeden Preis, entthront. Aber die Tragddie des Sophokles
ist dadurch nicht weniger bedeutend geworden.

Die Tragodie des Sophokles ist nicht der Oedipus-Mythos schlechthin,
sondern Sophokles hat einen ihm schon vorliegenden, auch den Griechen
seiner Zeit schon bekannten Stoff neu geformt, ganz eigene und indivi-
duelle Akzente gesetzt und so eine fiir seine Zeit neue Aktualitit gewon-
nen. Er hat damit das schon einmal getan, was auch wir in der Begeg-
nung mit dem alten Mythos tun: ihn mit uns selbst in Beziehung zu
setzen. Und vielleicht finden wir in uns manches von der Prigung der
Gedanken und Gestalten durch Sophokles wieder. Damit ergéibe sich
dann doch eine gewisse Verwandtschaft zwischen dem Ich des Oedipus
und dem Menschen auch unserer Zeit, nur in etwas anderer Weise als in
der ganz ahistorischen existentialistischen Interpretation.

Der Konig Oedipus des Sophokles gehort zu den zentralen Trago-
dien, die abendlindisches Denken, Dichten und Gestalten beeinfluf3t
haben. Sie hat ihre eigene Wirkungsgeschichte, die sich in der Begeg-
nung mit einem groBen Text entfaltet. Der Philologe hat die Aufgabe, mit
seinen Mitteln das Verstindnis dieses Textes unter Beachtung der ge-
schichtlichen Bedingungen von Autor und urspriinglichem Publikum im-
mer aufs neue zu erschlieBen. Er mufl dabei aber auch dem spiteren
Dichter, dem Kiinstler, vielleicht auch dem Philosophen die Freiheit der
Deutung als legitimen Rezeptionsvorgang zugestehen. Denn gerade die
nicht aus der Philologie kommenden AnstéBe haben ja das Interesse an
dem Gegenstand iiber die Zeiten wachgehalten. Der griechische Mythos
besitzt — gerade auch in der Gestaltung durch Sophokles — eine eigen-
tiimliche Offenheit®!. Zwar sind die Taten des Oedipus singulir und fiir
uns nicht rezipierbar, aber in den Bedingungen und Moglichkeiten seines
Handelns — als weder vollig zu Verurteilender noch als machtloses Opfer
des Schicksals — kann Oedipus doch zum Modell menschlicher Existenz
und Gefihrdung iiberhaupt werden. Und in diesem Sinne hat der Oedipus-
Mythos bis heute gewirkt und wird weiter wirken.

31 Die Offenheit des griechischen Mythos ergibt sich iibrigens durch dessen stindige
Weiterentwicklung. Wenn bei Aischylos der Schicksalsgedanke vorherrscht, dem
Sophokles das Moment der Selbstverantwortung an die Seite stellt, so stehen beide
Aspekte nebenemand’e‘r’?ﬂ&ve_rS als hitte der Dichter den Mythos einmalig erfunden.

73



Résumé

Le sujet de la conférence “Famille, mythe, drame” sera appliqué a I’exemple d’Oedipe.
Bien que les trois secteurs se rencontrent ici, on doit néanmoins les différencier clairement.
La notion de la famille, n’apparaissant qu’a 1’époque romaine, est représentée chez les
Grecs par des mots comme “maison” (0tkoc) et “descendance” (yévog). Dans ce contexte
le destin d’Oedipe peut en fait étre consideré comme ‘“destin familial”, puisqu’il est
étroitement lié a la descendance. Mais le drame de Sophocle ne se laisse pas réduire a ce
seul aspect, ni ne constitue une représentation quelconque du mythe. Le mythe n’existe
pas dans I’abstraction; il est constamment transformé. Dans la tragédie le mythe subit un
fagonnement singulier et individuel, dont la signification ne peut étre comprise que si on
la sépare des réalisations antérieures du mythe dans la littérature, la peinture et la sculpture.
Bien que lacunaire les détails du mythe d’Oedipe sont bien reconnaissables en partant de
I’épopée homérique jusqu’a la trilogie thébaique d’Eschyle. Il en résulte, que Sophocle a
transformé le personnage d’Oedipe, qui fut jadis un héros destiné a la ruine, en un
citoyen contemporain de la polis, qu’il voyait confronté avec toutes les possibilités et
toutes les menaces nouvelles pour I’homme. Dans le cadre des données fixes il a prété a
son ‘héros’ une certaine responsabilité de ses actions. Les interprétations ‘existentialistes’
(Oedipe, chercheur fanatique de la vérité; Oedipe, incamation de 1’homme européen) ont
ainsi besoin d’étre corrigées.

Nachtrag:

Nicht mehr beriicksichtigt werden konnten die soeben erschienenen beiden Binde von
Jean Bollack, Sophokles, Konig Oedipus (Frankfurt, 1994). Diese Vorlage der gegeniiber
dem diffusen Kommentar in dem vierbdndigen franzésischen Werk von 1990 kon-
zentrierteren deutschen Fassung macht eine Auseinandersetzung lohnend und in gewisser
Weise jetzt erst moglich. Ich hoffe, sie an anderer Stelle geben zu kénnen. Neben der
Zustimmung zu einigen Interpretationen wird man aber auch Bedenken anmelden miis-
sen, insbesondere zu der Hauptthese, es handle sich in der Tragoédie des Sophokles um
das Drama der Selbstvernichtung einer koniglichen Familie, die eigentlich schon mit
Laios ihr Ende habe finden sollen, und zwar allein deshalb, weil das Geschlecht sich zu
stark ausgebreitet habe. Abgesehen davon, daB es dafiir keinen schliissigen Beleg gibt,
findet ja nach der Darstellung des Aischylos, Sophokles und des Euripides mit der
Blendung des Oedipus das Geschlecht keineswegs sein Ende. Vielmehr bietet das Schicksal
der Kinder Eteokles, Polyneikes, Antigone und Ismene reichlich Stoff fiir Tragddien. Die
Selbstvernichtung des Geschlechtes erfolgt vielmehr durch die gegenseitige Totung von
Eteokles und Polyneikes, wie Aischylos in den Sieben gegen Theben eindrucksvoll dar-
stellt. Und der fiir Euripides iiberlieferte Dramentitel Chrysippos zeigt doch, daB die
Version von der Verfehlung des Laios im 5. Jhdt. auf der tragischen Biihne lebendig war.

74



	Familie, Mythos, Drama am Beispiel des Oedipus

