
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 19

Artikel: Familie, Mythos, Drama am Beispiel des Oedipus

Autor: Flashar, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hellmut Flashar

FAMILIE, MYTHOS, DRAMA AM BEISPIEL DES OEDIPUS

Ich möchte versuchen, das Thema der Tagung: Familie, Mythos, Drama
am Beispiel des Oedipus zu behandeln. Dabei wird sich zeigen, daß diese
drei Bereiche ineinandergreifen und nicht immer klar gegeneinander
abgrenzbar sind, aber doch unterschieden werden müssen. Vor einigen
Jahren hat Jean Bollack einen Aufsatz mit dem Titel: "Das Schicksal des

Ödipus, ein Familienschicksal" veröffentlicht1. Aber was heißt: Familie?
Dürfen wir unbesehen unseren Begriffvon Familie auf die antiken Verhältnisse

übertragen? August Wilhelm Schlegel ging in seiner Geschichte der
klassischen Literatur (den berühmten Berliner Vorlesungen von 1802-3)

sogar so weit, die Elektra des Euripides "ein Familiengemälde in der
modernen Bedeutung des Wortes" zu nennen. Und Hegel, der vor genau
200 Jahren hier in Bern eine Hauslehrerstelle angetreten hat, suchte die

Tragik der Antigone bekanntlich in einem Konflikt der beiden in ihren

Ansprüchen gleichberechtigten Sphären Staat und Familie. Aber die Griechen

kannten den erst römischen Begriff der Familie nicht, erst recht nicht
dessen neuzeitliche Ausprägung. Für das, was wir "Familie" nennen,
hatten die Griechen in unterschiedlicher Akzentuierung die Worte yévoç
und o'vkoç zur Verfügung, révoç meint das "Geschlecht" in der vertikalen
Abfolge der Generationen von einem Anfang - bei den heroischen
Geschlechtern ist es oft ein Gott oder ein Halbgott - über die jeweils männlichen

Vertreter bis zu einem Ende, so wie z.B. mit dem gegenseitigen Mord
der Söhne des Oedipus, Eteokles und Polyneikes ein Geschlecht
ausgelöscht ist. Natürlich kann gelegentlich die horizontale Ebene hervortreten,
dann auffallenderweise gerade bei den Frauengestalten (Antigone, Elektra).
Unser Familienbegriff deckt sich damit nur teilweise, am ehesten ist etwa
an die Familienstammbäume der Adelsgeschlechter zu denken.

Das Wort o'itcoç heißt: "Haus", meint aber nicht nur das Gebäude,
sondern die Hausgemeinschaft nicht nur der Verwandten, sondern auch

1 In: Poetica, 1987, 149-168.

51



der im Haus lebenden Diener (Sklaven). Es meint femer, zumal in der
frühen Zeit, die öffentliche Funktion eben dieses Hauses. Dazu gehört
zunächst ein Haus als solches - das ja selbst heutzutage keineswegs alle
Familien ihr eigen nennen - mit dem "Männersaal" (dcvôpcov) und den

dazugehörigen Gelagen und Symposien. Betont war die - unseren Familien

heute fremder gewordene - Zusammengehörigkeit der Generationen,

die Rollenverteilung von Mann und Frau, die Bindung der Frau an
das Haus und die Zweckbestimmung der Ehe im Hinblick auf die
Nachkommenschaft. Es gab in der archaischen Zeit keine politische Instanz
oberhalb des Oikos. Zwar konnten sich mehrere "Häuser" zu gemeinsamen

Unternehmungen zusammenschließen, wie z.B. zum Zug gegen Troja,
aber sie blieben doch prinzipiell unabhängig. Im Zeitalter der Polis verlor

das "Haus" diese autarke Stellung, blieb aber ein ganz gewichtiger
Faktor in einer Gesellschaft, die nun aber auch über 'politische' Institutionen

anderer Art verfügte.
Diese Verhältnisse muß man im Blick haben, wenn man über Oedipus

als Familienschicksal spricht. Nun hat Bollack mit stupendem Scharfsinn
ein Oedipus-Szenario entworfen, das innerhalb der Grenzen von Haus,
Geschlecht und damit der Familie (im griechischen Sinne) sich bewegt.
Es basiert auf der Devise: Né damné2 ("Geboren - schon verurteilt") und

bringt die einzelnen Stationen des Oedipus-Mythos in einen kausalen

Zusammenhang.
Das Geschlecht der Labdakiden sollte sich nicht fortsetzen. Oedipus

hätte nicht geboren werden sollen. Aber er ist geboren. Mit der
Aussetzung ist die Trennung vom "Haus" und von der Polis vollzogen. Oedipus

aber kommt durch, ist im Verhältnis zum "Haus" des Vaters ein
Fremder mit falscher Identität, wird von Hand zu Hand gereicht, schließlich

zu einem zweiten Königskind, gleichsam neu geboren, im königlichen

Glanz einer fiktiven Abstammung, in ungetrübtem Glück, bis das

im Gelage hingeworfene Wort dem Frieden in Korinth ein Ende setzt.
Unterdessen regiert Laios ohne Thronfolger und befragt den Gott in

Delphi, wie es weitergehen soll. Dann die Tötung am Dreiweg, Uberwindung

der Sphinx, die in das Machtvakuum in Theben getreten war. Oedipus

dringt mit den Kräften des Außen als eine Art Uberlaios ein und perpetuiert
nach der Heirat der Jokaste gegen den Willen des Gottes das Geschlecht.
"Dem Anschein nach war alles wie einst, vor dem Bruch" (Bollack 158).
Dann die Pest, mit der bekannten Folge, daß Oedipus als Herrscher schei-

2 So der Titel eines Aufsatzes von Bollack in: Théâtre/Public, 70/71, 1986, 17-22.

52



tert, seiner Autorität verlustig geht, Richter und Angeklagter, Königsmörder
und König zugleich wird. Mit dem Fluch gegen sich selbst zerbricht die

Abfolge der Generationen, die Herrschaft wird durch die Selbstverstümmelung

zunichte gemacht. Oedipus hatte sich an die Stelle des Laios
gesetzt; der Erzeugte an die Stelle des Erzeugers. Der Wille nach Per-

petuierung des Geschlechts "verschlingt das Geschlecht, das nur durch
Sukzession leben kann" (Bollack 167).

Dies ist, kurz gefaßt, die kompliziert dargelegte Deutung von Bollack.
Sie schiebt die im 19. Jahrhundert so heftig diskutierte Schuldproblematik
ganz beiseite und betont dabei um so mehr die schicksalhafte Notwendigkeit.

Sie beläßt das tragische Geschehen ganz in den Grenzen des

Hauses und des Geschlechts, eben als ein "Familienschicksal". Aber es

fragt sich, ob damit die Tragödie des Sophokles voll erklärt ist.

Nun ist es ganz unbezweifelbar, daß der Aspekt der Familie bzw. des

Hauses und des Geschlechts in die Tragödie des Sophokles hineinragt, ja
diese sogar umrahmt. Das erste Wort der Tragödie heißt: "Kinder",
gemeint sind die Thebaner (auch wir können ja das Wort "Kinder" in
metaphorischer Bedeutung gebrauchen); der Zusatz im Text: "des alten
Kadmos neues Geschlecht" betont die Dimension des Familiären. Und
am Schluß der Tragödie steht die Sorge um die leiblichen Kinder des

Oedipus. Aber dieser ganze Komplex von "Haus" und "Geschlecht" ist
doch nun in den Raum der Polis gestellt und dadurch gegenüber den

archaischen Verhältnissen relativiert. Die Tragödie des Sophokles ist eine

Angelegenheit der Polis und sie reflektiert auch die Bedingungen der
zeitgenössischen Polisgesellschaft in der Fiktion der mythischen, also

vergangenen Handlung. Grob eingeteilt: die Frage nach dem Mörder des

Laios ist bei Sophokles eine politische Frage, die Frage nach der Identität

des Oedipus, eine zugleich persönlich-private, aber beides ist nicht
trennbar.

Ich komme jetzt zur zweiten Ebene der Untersuchung, zum Mythos.
Nun kann ich unmöglich im Rahmen dieses Vortrages die gerade neuerdings

sehr lebhafte, aber auch verwickelte Mythos-Diskussion ausbreiten.

Ich kann nur einige, für die griechische Tragödie wichtige Aspekte
hervorheben. Zunächst gibt es den Mythos als solchen überhaupt nicht.
Mythos ist, um Hans Blumenberg zu zitieren, ständig "in Arbeit"3. Er
wird ständig weiterentwickelt und abgewandelt; er ist an Überlieferungsträger

gebunden, durch die er präsentiert wird in Dichtung, bildender

3 H. Blumenberg, Frankfurt a.M. 1979.

53



Kunst und wohl auch in mündlicher Tradition. Allenfalls kann man, wie
es neuerdings vorgeschlagen wurde, aus der Perspektive der Rezeption
von einem "Grundmythos" sprechen4. Gemeint ist damit diejenige
Ausformung, durch die uns in dem mehr oder weniger zufällig überlieferten

Ausschnitt der Mythos im wesentlichen verfügbar ist. Das wäre im
Falle des Oedipus-Mythos die Tragödie des Sophokles. Aber wir müssen

bedenken, daß uns weniger als 10 % der griechischen Tragödie nur des

5. Jhdts. erhalten sind. Wäre zufällig der Oedipus des Sophokles verloren
und dafür derjenige des Aischylos oder gar der des Euripides erhalten, in
dem Oedipus von den Dienern des Laios geblendet wird, bevor
überhaupt seine wahre Identität ans Licht gekommen ist, - dann wäre unsere

Vorstellung vom Oedipus-Mythos eine andere.

Die Tragödie ist also eine individuelle und singulare Ausgestaltung
des Mythos. Dies wird oft nicht genügend in Rechnung gestellt. Namentlich

die französische Forschung stürzt sich sogleich auf den Mythos und
hält die Tragödie für dessen eher zufällige Ausprägung. Dies hängt mit
dem Interesse am mythischen Denken, an der Struktur des Mythos, an
der vergleichenden Mythenforschung auch in ethnologischem Kontext
zusammen. So beruht aber auch für Sigmund Freud die außerordentliche

Wirkung gerade des König Oedipus nicht etwa auf der Gestaltung der

Tragödie des Sophokles, sondern auf dem "geheimen Sinn und Inhalt der
Sage"5. Die Wahrheit des Mythos überlebt in der dramatischen
Verkleidung. Es ist dies ein tiefes Mißverständnis der Tragödie, das nur
dadurch aufkommen konnte, daß man ausschließlich auf der Basis des

uns gerade Uberlieferten argumentiert.
Will man aber die Tragödie des Sophokles verstehen, muß man die

Entwicklung des Mythos bis zu Sophokles hin skizzieren, um so den

Erwartungshorizont des Publikums der ersten Aufführung zu rekonstruieren.

Das ist angesichts der Lückenhaftigkeit der Uberlieferung schwierig.

Erst danach kann in der Abwandlung des Mythos durch den Dichter
die Eigenart der Tragödie erkennbar werden.

Über die Entstehung des Oedipus-Mythos und seine ursprüngliche
Form wissen wir nichts zuverlässig. Die Forschung der letzten hundert
Jahre bietet für die Gestalt des Oedipus verschiedene Alternativen an: er

4 So Chr. Zimmermann, "Der Antigone-Mythos in der antiken Literatur und Kunst",
in: Classica Monacensia, 5, 1993, 27.

5 Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse (1917), in: S.F., Gesammelte Wer¬

ke, in 18 Bänden, 1940-1968, Bd. 11, 343.

54



sei ein alter chthonischer Gott, ein Jahresgott gewesen (so Carl Robert)6,
oder eine historische Persönlichkeit oder ein reiner Märchenheld7. Andere

halten den Mythos überhaupt für ungriechisch (so Franz Dirlmeier)8,
während George Steiner den Oedipus-Mythos in seine Hypothese über
die Entstehung des griechischen Mythos aus der Ausbildung der
grammatischen Kategorien einbezieht9. Danach stünde Oedipus für das "Ich"
der 1. Person (Antigone für die Negation), so daß die Ichfindung des

Menschen schon im Ursprung dieses Mythos angelegt sei. Das alles ist
sehr unwahrscheinlich und bleibt hypothetisch.

Auch der Name Oedipus bringt kein Licht in das Dunkel des

Anfangs. Soll es einen Held oder gar einen Gott mit Abnormitäten am Fuß

von Anfang an gegeben haben? Immerhin könnte man auf Hephaistos
verweisen und auf den Großvater des Oedipus, Labdakos, was wörtlich
"der Hinkende" heißt. Andere leiten den ersten Teil des Namens von o'iôa

ab; aber was der "Fußkundige" bedeuten soll, vermag erst recht niemand

zu sagen.
Etwas weiter kommt man, wenn man die frühesten Erwähnungen des

Oedipus im homerischen Epos betrachtet. Denn Oedipus wird bereits in
der Ilias10 erwähnt und zwar ganz beiläufig, anläßlich der Leichenspiele
für den gefallenen Patroklos. Man erfährt, daß Oedipus im Kampf gefallen

ist und in Theben zu seinen Ehren Leichenspiele verantstaltet wurden.

Oedipus ist demnach ein adliger Held wie andere auch. Kämpfe um
Theben werden mit denjenigen vor Troja in Parallele gesetzt. Die Blendung
oder Selbstblendung jedenfalls ist als sekundäres Mythem noch nicht
bekannt und unvereinbar mit der Version vom Tod im Kampf um Theben.
Das bedeutet, daß als Ausgangspunkt der Heldensage Theben eine
ähnliche Rolle spielt wie die mykenischen Burgen und die Sitze der nach

Troja gezogenen Helden. Das wird durch archäologische Funde bestätigt.
In mykenischer Zeit stand auf der Kadmeia, der Akropolis von Theben,
ein großer Palast, der um 1300 zerstört wurde. Die Kämpfe um das

"siebentorige Theben" (schon Homer kennt diese Bezeichnung) gehen
dann - wie die Kämpfe um Troja - in die Heldensage und die epische

6 Oedipus, 2 Bde., Berlin, 1915; wegen des Materialreichtums nach wie vor unent¬

behrlich.
7 Näheres bei W. Pötscher, "Die Oedipus-Gestalt", in: Hellas und Rom, Hildesheim,

1988, 237-272.
8 Der Mythos von König Oedipus, Mainz, 1948, 19642.

9 Die Antigonen, München, 1988, 172 ff.
10 Ilias, 23, 677-680.

55



Überlieferung ein, wobei historische Vorgänge (die uns im einzelnen
unbekannt sind) transformiert werden in Familienkonflikte, wie denn

überhaupt die Verarbeitung historischer Wirklichkeit in der Heldendichtung
zahlreicher Völker eine private Dimension bekommt"; beim troischen

Krieg ist es die Entführung der Helena.
Nach der Zerstörung von Theben setzte die zunächst mündliche

Heldendichtung ein, die schon bei Homer vorausgesetzt ist. Später hören
wir dann von einer Oedipodeia und einer Thebais, regelrechten Epen, die
dann stark auf die Tragödie gewirkt haben. In der Oedipodeia ist das

Schicksal des Oedipus besungen worden, wie es in den Hauptstationen
bereits in der Odyssee reflektiert ist: die Erschlagung des Vater, die Heirat

der Mutter (die hier Epikaste heißt), die Herrschaft in Theben. Dann
haben die Götter die Tat aufgedeckt (also das, was bei Sophokles Oedipus
selbst tut), Epikaste, die wegen der Heirat mit ihrem Sohn als
"unverständig" bezeichnet wird, begeht Selbstmord und hinterläßt Oedipus "viele
Schmerzen"12. Welcher Art diese Schmerzen sind, erfahren wir nicht.
Auch hier kein Wort von der Blendung, auch nicht von Kindern und
auch nicht von der Sphinx und von den Gründen für das Schicksal des

Oedipus. Aus Hesiod (Erga 163) wird deutlich, daß es bei dem Kampf
um Theben, in dem Oedipus fiel, um dessen Rinderherden ging. Die
Kämpfe um Theben werden bei Hesiod mit dem troischen Krieg als

Ereignisse des heroischen Zeitalters auf eine Stufe gestellt; sie gehen
zeitlich dem troischen Krieg voran.

Dies alles ist epische Überlieferung, die Homer und Hesiod geläufig
war. Dabei sind folgende Motive innerlich miteinander verbunden und
für die erste zusammenhängende Darstellung der Geschichte als gegeben
anzusehen: Warnung, ein Kind zu zeugen, Übertretung der Warnung,
Kindesaussetzung, Vatermord, Überwindung eines Ungeheuers, Erlangung
der Herrschaft, Ehe mit der Mutter, Entdeckung von Mord und Inzest.

Es bedarf aber noch einer Motivierung für das ganze Geschehen.
Warum Laios und lokaste Oedipus aussetzten, muß ja einen Grund
haben. Er liegt in einer Weissagung, wonach Laios, falls er einen Sohn

zeugen sollte, von diesem getötet werde oder ursprünglich wohl nur in
der Warnung, ein Kind zu zeugen. Bei Sophokles ist diese Weissagung
ein Seherspruch, und zwar aus Delphi. Für die alte epische Überlieferung

11 Vgl. dazu I. Nolting-Hauff, "Zur Psychoanalyse der Heldendichtung: Das Rolandslied
und die einfache Form 'Sage'", in: Poetica, 10, 1978, 429-468.

12 Odyssee, 11, 271-280.

56



kann dies nicht angenommen werden, da in der frühen Zeit Delphi diese

überragende Stellung noch nicht hatte. Also wird es der in der alten Epik
fest verwurzelte Seher Teiresias gewesen sein, der die Weissagung
ausgesprochen hat, vielleicht als Deutung eines Traumes, den lokaste ihm
berichtet hatte. Aber warum sollte Oedipus nicht geboren werden, warum
sollte das Geschlecht an dieser Stelle abbrechen? Hier spielt die
Geschichte von Chrysippos herein. Laios, zunächst aus Theben vertrieben,
findet bei König Pelops in der Peloponnes gastliche Aufnahme,
mißbraucht aber die Gastfreundschaft, indem er den Sohn des Pelops,
Chrysippos, verführt und entführt, der sich dann aus Verzweiflung selbst
den Tod gibt. Darauf sei Hera als Göttin der Ehe erzürnt und habe ihren
Zorn gegen Laios gerichtet. Diese Geschichte ist erst bei späteren Mytho-
graphen bezeugt, aber der Titel Chrysippos einer verlorenen Tragödie
des Euripides zeigt, daß sie jedenfalls im 5. Jhdt. lebendig war, von
Sophokles also absichtlich unterdrückt ist. Wie sich dieser Vorgang zur
Sphinx verhält, bleibt unklar. Schwerlich kann das Wüten der Sphinx die
Rache der Hera gewesen sein; sie müßte ja nach der Aussetzung des

Oedipus noch mindestens 17 Jahre gewütet und in dieser Zeit bei - wie
berichtet wird - täglich einem Todesopfer 6280 Thebaner von ihrem Fels

herabgestürzt haben. Die Sphinx wird also erst später aufgetreten sein,

wann, warum und ob in irgendeinem Zusammenhang mit der Verfehlung
des Laios, wissen wir nicht.

Überhaupt ist die Frage schwer zu beantworten, was es mit der Sphinx
auf sich hat. Bisher war man davon ausgegangen, daß die Sphinx von
Oedipus ursprünglich im Kampf besiegt wurde (wie in der Regel Helden

Ungeheuer besiegen) und daß der bloße Kampf später sublimiert wird
zur Lösung des Rätsels. Als Beleg dafür diente bisher eine in Boston
aufbewahrte rotfigurige Lekythos (ein kleines Selbgefäß), die man auf
ca. 480 datierte. Die berühmte, vielfach abgebildete Darstellung zeigt
Oedipus (kenntlich durch die Beischrift: OIAinOTX), wie er mit gezücktem
Schwert auf die Sphinx losgeht. Aber nach den neuesten archäologischen
Erkenntnissen ist zwar nicht das Gefäß, aber die Bemalung eine
Fälschung13. Trifft dies zu, dann gibt es weder ein archäologisches noch ein
literarisches Zeugnis für die Überwindung der Sphinx durch Oedipus im
Kampf. Für die Besiegung der Sphinx durch die Lösung des Rätsels

reichen die archäologischen Zeugnisse bis ca. 530, also bis in die
2. Hälfte des 6. Jhdts., hinauf. Was vorher war, läßt sich mit letzter

13 Vgl. J.M. Moret, Oedipe, le Sphinx et les Thébains, 2 Bde., Rom, 1984.

57



Sicherheit nicht ermitteln. Zwar gibt es sphinxähnliche Gestalten vereinzelt

schon auf Darstellungen in mykenischer Zeit und dann vom
beginnenden 7. Jahrhundert an14, aber wir wissen nicht genau, ob diese Gestalten

wirklich Sphinx hießen. Hesiod bezeichnet in seiner Theogonie ein

halbtierisches Fabelwesen mit dem Namen «InJ; als "für die Kadmeer"
(also für Theben) verderblich. Dieses unheimliche Wesen (vielleicht
zusammenhängend mit dem Gebirge O'uaov im Nordwesten Thebens und
dann ursprünglich ein alter Bergdämon) hat Oedipus in den frühen
Sagenfassungen besiegt. Ob dieses Wesen schon eine allgemein bekannte

Sphinx war, wissen wir nicht15. Denkbar ist, daß mit der erst im 6. Jhdt.

endgültig vollzogenen Einbürgerung der Sphinx in die griechische Kunst
die zunächst nur lokal bedeutende Sphix durch die inzwischen überall
verbreitete und bekannte Sphinx ersetzt worden ist. Der Name Ztpiyç ist

zuerst Mitte des 6. Jhdts. als Aufschrift in einer Schale belegt; der erste
literarische Beleg findet sich erst im 5. Jhdt. Ob die Einführung der

Rätselversion in einem Zuge mit der Orientierung an der nun Sphinx
genannten Gestalt erfolgte, wissen wir nicht genau. Es scheint mir jedenfalls

unwahrscheinlich, daß die Rätselversion schon vor dem 6. Jhdt.

geläufig gewesen sein soll.
Die Pointe des Rätsels liegt in der Entdeckung nicht der

Gleichzeitigkeit, sondern des Nacheinanders eines Wesens mit 4, 2 und 3 Beinen

(Kindheit, Reife, Alter) und damit in einer Entdeckung der Zeit, wie
sie zuerst an der Lebenszeit erfahren wird. Nun finden wir gerade in der

frühgriechischen Dichtung und Philosophie des 6. und noch des frühen
5. Jhdts. Reflexionen über die Lebenszeit, über einzelne Abschnitte des

Lebens, über Jugend und Alter, die es so vorher nicht gegeben hat, z.B.
bei Solon, Mimnermus und anderen16.

Es ist daher zu vermuten, daß in einem Epos des 6. Jhdts. (einer
Thebais) die nun Sphinx genannte Gestalt und die Rätselversion gleichzeitig

und in einem Zug eingeführt wurden.

14 Vgl. H. Walter, "Sphingen", in: Antike und Abendland, 9, 1970, 63-72.
15 Alte und moderne Erklärer halten <t>i^ für die böotische Form von Itpr/ç; aber das

kann auch nachträgliche Konstruktion sein. Das gleiche gilt für Euripides, Phoen.
1018 ff., wo die Sphinx beschrieben, aber nicht mit Namen genannt ist als ein

Ungeheuer, das Oedipus besiegt hat.
16 Vgl. H. Fränkel, "Die Zeitauffassung in der frühgriechischen Literatur", in: H.F.,

Wege und Formen frühgriechischen Denkens, München, 1955, 1-22; W. Schadewaldt,
"Lebenszeit und Greisenalter im frühen Griechentum", in: Die Antike, 9, 1933, 282-
302; Nachdruck in W.S., Hellas und Hesperien, 2. Aufl., Zürich, 1970,1, 109-127.

58



Mit der Weiterentwicklung einer epischen Oedipodie in homerischer
Zeit zu einem Epos Thebais wohl im 6. Jhdt. gehen weitere
Ausgestaltungen in Epik und Lyrik (Mimnermus, Stesichoros und etwas später
Pindar) Hand in Hand. Folgende Motive und Komplexe kommen neu
hinzu: Verstärkung der Rolle Apolls und Delphis. Die Weissagung ist
jetzt ein Orakel aus Delphi, an dem sich das Schicksal des Oedipus
erfüllt. Möglich ist die Annahme, daß der kinderlose Laios in der Frage
eines Thronfolgers nach Delphi zog, um ein Orakel einzuholen. Ferner:
die (hier nicht zu behandelnde) Problematik der Kinder des Oedipus:
Antigone, Ismene, Polyneikes und Eteokles (von denen das Epos nichts
weiß) mit dem Bruderkrieg um Theben und dem nun wirklichen Ende
des Königsgeschlechtes kommt auf und wird dargestellt. Damit kann das

Schicksal des Oedipus umgedeutet werden: er fällt nun nicht mehr in der
Schlacht, sondern kann weiterleben, unter welchen Umständen, bleibt
zunächst unklar. Erst jetzt kann das Motiv der Blendung aufkommen, das

Sophokles schon vorgefunden und nicht erst erfunden hat. Es ist für
Aischylos bezeugt. Daß des Rätsels Lösung der Mensch ist, eröffnet nun
die vorher gar nicht motivierbare Möglichkeit, die Lösung des Rätsels
mit dem Löser in Verbindung zu bringen, d.h. das Schicksal des Oedipus
als Symbol für die Verfassung des Menschen zu deuten, vermutlich in
dem Sinne, daß der Mensch sich seiner Grenzen und Hinfälligkeit
bewußt sein soll, wie wir dies auch sonst in der archaischen Dichtung
finden.

So weit war der Oedipus-Mythos in Epos, Lyrik und in der bildenden
Kunst entwickelt, als Aischylos ihm auf den Dionysien des Jahres 467
mit seiner aus den Stücken Laios, Oedipus, Sieben gegen Theben und
dem Satyrspiel Sphinx bestehenden thebanischen Tetralogie auf die Bühne

brachte und damit den ersten Preis gewann. Nun kann also (in der

Gliederung dieses Vortrages) der dritte Teil, Drama, beginnen. Aber von
der Tetralogie ist uns neben spärlichen Fragmentsplittem nur das dritte
Stück, die Sieben gegen Theben, erhalten. Daraus aber kann man bis zu
einem gewissen Grade die beiden vorangehenden Dramen rekonstruieren.

Danach begann die Tragödie Laios mit der Befragung des delphischen
Orakels durch den kinderlosen Laios, wie er seine Dynastie und damit
die Stadt Theben erhalten könne. Der Antwortspruch enthielt die

Mahnung, auf Nachkommenschaft zu verzichten, andernfalls ginge die Polis

zugrunde. Ob im Kontext des Dramas der Orakelspruch im Verhalten des

Laios begründet war, wissen wir nicht. Die Drohung der Ermordung
durch den eigenen Sohn enthielt der Spruch offenbar nicht. Der Konflikt

59



war: Verzicht auf Nachkommenschaft oder Untergang der Stadt. Der
verzweifelte Laios wiederholte die Orakelbefragung noch zweimal,
immer mit dem gleichen Ergebnis, ein Vorgang, der sich über mindestens
3 Jahre erstreckte (man konnte ja das Orakel nur an bestimmten Tagen
im Sommer befragen). Dann setzte er sich über die Warnung des Orakels

hinweg; aus welchem Grunde, wird nicht recht klar. Die Aussetzung des

Kindes erfolgte dann nicht, weil Laios Angst um sein Leben hatte,
sondern in der Absicht, die Stadt vielleicht doch noch zu retten.

Nun setzt die eigentliche Handlung des Stückes ein; alles Vorangehende

war vermutlich in Rückblicken berichtet. Nach vielen Jahren ist
Laios wohl durch einen Traum der Jokaste prophezeit worden, er werde
durch die Hand seines Sohnes den Tod finden. Dies war das Motiv für
Laios auszuziehen, um zu erkunden, ob das Kind auch wirklich tot sei.
Seine Erkundigungen zog er im Bereiche des Kithairongebirges ein, wo
das Kind ausgesetzt war. Hier, und nicht auf dem Wege von oder nach

Delphi hat in der Darstellung des Aischylos Oedipus den Vater erschlagen.
Denn es gibt ein 2 1/2 Verse umfassendes Fragment, offenbar ein Bruchstück

einer längeren Erzählung über die Ermordung des Laios durch
einen der Begleiter. Es lautet: "So gelangten wir auf radgefurchter Straße

zu der gespaltenen Pfadkreuzung, wo wir an der Zusammenführung von
drei Wegen in Potniai vorbeizogen"17. Die pathetische Abundanz ist
typisch aischyleisch; wir wissen nicht, ob diese Worte im Laios oder im
Oedipus (dann als Rückblick wie bei Sophokles) standen. Sie zeigen
aber zweifelsfrei, daß die Ermordung südlich von Theben auf dem Wege
nach Korinth am Kithairon in der Gegend, in der Laios Oedipus ausgesetzt

hatte, stattfand. Woher Oedipus kam (ob überhaupt aus Korinth)
und wohin er wollte, bleibt unklar. Deutlich ist aber jetzt, daß erst
Sophokles den Tatort in die Nähe Delphis verlegt und damit die delphische
Komponente am Geschehen noch weiter verstärkt hat. Femer sind bei

Aischylos mehrere Begleiter des Laios am Leben geblieben ("wir
gelangten ..."), während bei Sophokles Oedipus die ganze Reisegruppe
erschlägt. Da bei Aischylos der Mord in der Nähe von Theben geschah
und Begleiter entkommen konnten, werden diese den Tod des Königs
gemeldet haben. Der Leichnam wird dann in die Stadt gebracht worden
sein und mit der rituellen Totenklage könnte die Tragödie Laios
wirkungsvoll ihr Ende gefunden haben.

17 Frgm. 387 a Radt.

60



Über den Oedipus des Aischylos ist nahezu nichts überliefert.
Vorauszusetzen ist, daß jetzt die Sphinx in Theben wütet, Oedipus (dessen
wahre Identität unbekannt ist) das Rätsel der Sphinx löst, als Befreier in
die Stadt einzieht und, von allen bewundert, die Königin heiratet. Wie
und wann die Erkennung erfolgte, wissen wir nicht. Aber die
Selbstblendung und die Verfluchung der Söhne ist für Aischylos bezeugt. In
den (erhaltenen) Sieben gegen Theben geht das Orakel dann buchstäblich
in Erfüllung: das Geschlecht vernichtet sich selber; die Stadt wird in den

Krieg gezogen. Die 'Schuld' des Laios besteht im Ungehorsam gegen
das Orakel, an Oedipus vollzieht sich das Schicksal. Also eine Art
Schicksalstragödie bei Aischylos: der Grundgedanke der ganzen Trilogie könnte

sein: Die Polis muß mehr gelten als der Einzelne, auch als ein einzelnes

Geschlecht18.

Erst auf diesem Hintergrund, so lückenhaft er sich uns auch darstellen

mag, kann man das Drama des Sophokles verstehen. Sophokles war
etwa 30 Jahre alt, als die Tetralogie des Aischylos aufgeführt wurde; er
hat sie natürlich im Dionysostheater gesehen und konnte sich überdies
wohl auch den Text auf der Papyrusrolle beschaffen, als er ca. 40 Jahre

später, also als 70-jähriger, seinen Oedipus schrieb.

Sophokles hat das Prinzip der trilogischen Darstellung der Handlung
aufgegeben und das ganze Gesehene in eine Tragödie gelegt. Was Aischylos

im Laios vorgeführt hatte, kommt jetzt in Rückblicken zur Sprache.
Das Zurückschreiten in immer tiefere Schichten (Freud würde sagen: des

Unbewußten) verleiht dem Stück des Sophokles seine innere Spannung,
ermöglicht die "tragische Analysis" (um den Ausdruck Schillers zu
gebrauchen) in Rede und Gegenrede, in Verhör und Enthüllung mit dem

von Aristoteles so bewunderten Zusammenfall von Erkennen und
Schicksalsumschwung (Peripetie).

Übrigens ist erst durch die Gestaltung des Stoffes durch Sophokles
die tiefenpsychologische Deutung möglich geworden, nämlich daß im
Erforschen der eigenen Vergangenheit, in der Autoanalyse Schichten des

Unterbewußten ins Bewußtsein gehoben werden auch gegen emotionalen
Widerstand, bis man zur Klarheit über sich gelangt. Diese Art
Entdeckungshandlung hat es vorher nicht gegeben.

Mit der Konzentration des Geschehens auf die Gestalt des Oedipus
und seine eigenen Nachforschungen hängt es zusammen, daß einige

18 So C. Robert (Anm. 6), 283 f.

61



Motive der Oedipus-Sage bei Sophokles zurücktreten. Von einer
Verfehlung des Laios ist nicht die Rede; das ihm gegebene Orakel wird
nur beiläufig erwähnt. Die Male an den Füßen des Oedipus sind keine

Erkennungsmerkmale mehr, was sie traditionellerweise sind (Odysseus
z.B. wird an der Narbe erkannt); sie kommen gar nicht vor. Natürlich
könnte man sich fragen (was bei Sophokles allerdings nicht thematisiert

wird), warum Oedipus nach ca. lOjähriger Ehe, aus der 4 Kinder
hervorgegangen sind, erstmals zu seiner Frau von seiner Vergangenheit
spricht, obwohl doch Jokaste die Male an den Füßen des Oedipus längst
bemerkt haben muß. Werden in der Ehe bestimmte Themen tabuisiert,
wird Offenheit vermieden, Wissen verdrängt? Inwieweit derartige Fragen
dem Drama implizit inhärent sind, mag offenbleiben.

Verstärkt ist bei Sophokles das delphische Moment. Es gibt nicht nur
ein, sondern drei, genauer gesagt sogar vier Orakel aus Delphi: das alte,
dem Laios gegebene (das Aischylos als reine Wiederholungshandlung
verdreifacht hatte); das Orakel, das Oedipus im Zweifel über seine
Herkunft einholt und dasjenige, das Kreon im Auftrag des Oedipus erbittet,
um die Pest abzuwehren. Entsprechend ist auch der Tatort der Erschlagung
des Laios an einen Dreiweg in der Nähe von Delphi verlegt. Oedipus
kommt von Delphi, Laios ist auf dem Weg nach Delphi.

Mit dieser Verstärkung des delphischen Moments hängt die existen-
tialistische Oedipus-Deutung zusammen, die auch in der Philologie bis
in die Gegenwart hinein lebhaft vertreten wird. Sie sucht sowohl die
Schuld- als auch die Schicksalsdeutung hinter sich zu lassen und geht
von dem Grundgedanken aus, daß Oedipus in unerbittlicher Wahrheitssuche

sich selber, d.h. den Menschen findet. Dies wird nun mit der
Schein-Sein-Problematik verbunden. Oedipus vollzieht eine Gedankenbewegung

(wie später der platonische Dialog) vom Schein (ôôÇa) zur
Wahrheit hin, Oedipus wird in den Schein gestellt als ein Erwählter, um
aus diesem Schein wieder herauszutreten. Die Blendung ist dann ein

symbolischer Akt: als König ein Blinder, als Blinder ein König.
Die hier erwähnten Interpretationskategorien haben verschiedene Wurzeln.

Die Schein-Sein-Antinomie ist vorgeprägt in der Philosophie des

deutschen Idealismus, die unbedingte Wahrheitssuche bei Hölderlin. In
den so schwer verständlichen und noch gänzlich unzureichend erschlossenen

Anmerkungen Hölderlins zum Oedipus heißt es: "Die wunderbare

zornige Neugier [...] reizt [Oedipus] mehr zu wissen, als er tragen und
fassen kann". Und dann das gewichtige Wort: "Es hat der König Odipus
ein Auge zuviel vielleicht" (In lieblicher Bläue...).

62



Im Rahmen dieser Deutung steht vor allem die deutsche Sophoklesforschung.

Das bedeutende Sophoklesbuch von Karl Reinhardt19, ist ihr
zuzuordnen und auch die Oedipus-Deutung von Wolfgang Schadewaldt,
der in der Gestalt des Oedipus die "Dämonie des Wissenwollens um
jeden Preis" und darin einen "Grundzug des europäischen Menschen"
sieht, welcher nicht nur im "Wissenwollen", sondern auch im "Wissenmüssen

um jeden Preis" liegt20. Übrigens schlägt sich diese Deutung,
deren Gestaltung Schadewaldt eine "heilige Geschichte" nennt, auch in
der Vertonung von Carl Orff nieder, deren Grundlage ja die Übersetzung

von Hölderlin ist.
Auch dieser ganze Komplex von Deutungen erklärt nicht den Oedipus-

mythos schlechthin (wie oft angenommen wird), sondern dessen spezifische

Ausformung in der Tragödie des Sophokles. Wäre diese verloren
und statt ihrer das Oedipus-Drama des Aischylos erhalten, hätte die exi-
stentialistische Oedipus-Deutung wohl kaum entstehen können.

Wer aber das Drama nur als Überlieferungsträger des Mythos
versteht, übersieht eine gerade für Sophokles besonders wichtige Komponente:

die politische Dimension und damit die zeitgeschichtliche Perspektive

überhaupt. In ihrem Lichte muß dann auch die Gestalt des Oedipus
gesehen werden, was erhebliche Modifikationen an der ganz ahistorischen

Interpretation der eben vorgeführten Art nach sich zieht.
Die Tragödie beginnt mit dem Bild der verheerenden Pest, die die

Stadt heimsucht, nicht nur die Menschen, sondern auch das Vieh, und die

sogar das Korn auf den Feldern verseucht. Die Polis schwankt. Ob die
Pest als auslösendes Moment der Oedipus-Handlung die Erfindung des

Sophokles war und ob der Eingang der Tragödie unter dem Eindruck der

großen Pest in Athen zu Beginn des Peloponnesischen Krieges gestaltet
ist, der Perikles im November 429 erlegen war, wissen wir leider nicht

genau, da der König Oedipus nicht sicher datiert ist21. Jedenfalls wird für

19 Sophokles, Frankfurt, 1933.

20 "Der König Ödipus des Sophokles in neuer Deutung", in: Schweizer Monatshefte,
36, 1956, 21-31; Nachdruck in: W.S., Hellas und Hesperien, 2. Aufl., Zürich, 1970,

I, 466-476.
21 Die bis vor kurzem weithin angenommene Datierung auf 427 oder 426 (429 noch zu

Lebzeiten des Perikles wäre abwegig und 428 hat sich Sophokles nachweislich nicht
am tragischen Agon beteiligt) ist neuerdings durch die scharfsinnige Abhandlung
von C.W. Müller, "Zur Datierung des sophokleischen Oedipus", Abhandl. d. Akad.
d. Wiss. u. Lit., Mainz, 1984 zweifelhaft geworden. Müller, der die Schilderung der
Pest als ein rein literarisches, dem Prooemium der Ilias entlehntes Motiv ansieht,
datiert den König Oedipus in konsequenter, in sich völlig widerspruchsfreier Argu-

63



die im Theater imaginierte Polis Theben ein Zustand der Krise vorausgesetzt

und manche Einzelheit im Drama wird verständlicher, wenn die
Situation einer gebrochenen Zeit auch beim Publikum, also in Athen,

vorausgesetzt werden könnte. Aber das ist alles umstritten.

Wichtiger ist die Frage, wie Oedipus von Sophokles eingeführt und
charakterisiert wird22.

Oedipus tritt auf und die brennende Frage ist nun: Hilft Geist gegen
Pest? Die Erwartung ist groß. Oedipus wird eingeführt mit außerordentlichen

intellektuellen Fähigkeiten, die vom Volk anerkannt werden. Er hat
die Stadt schon einmal aus der Not gerettet (auf die Sphinx wird
angespielt), und soll es jetzt wieder tun. Aber er weiß keinen Rat, sondern
läßt das Orakel befragen. Von allein kommt er nicht auf den Gedanken,
die Pest könne mit dem ja noch immer ungesühnten Mord an Laios
zusammenhängen, obwohl er von Laios gehört hat (105). Aber bisher hat

er es versäumt, Näheres über die Umstände der Ermordung seines

Vorgängers in doppelter Hinsicht (als Ehemann der Jokaste und als
Herrscher der Stadt) in Erfahrung zu bringen. Nachdem aber das Orakel
durch die Botschaft des Kreon bekannt wurde (der Mörder des Laios
müsse gesucht werden), geht er sofort ans Werk, erläßt ein Edikt mit
innerer Beteiligung, macht sich die Sache zueigen. Aber er unterläßt es,
dem Hinweis des Kreon, es gebe einen Überlebenden, nachzugehen, ihn

zu finden oder zu befragen, sondern er stellt sofort eigene Mutmaßungen
an und unterstellt, der Räuber (und damit der Mörder) sei aus Theben mit
Geld bestochen (124). Oedipus vertraut vor allem sich selbst.

mentation auf 433, also noch in die weitgehend optimistische Vorkriegsphase (der
Parthenon-Bau kurz vor seiner Fertigstellung) Athens. Als zeitgeschichtlichen
Hintergrund sieht er die Asebieprozesse gegen Anaxagoras, Phidias und Aspasia und

allgemein einen Zwiespalt von delphischer Gläubigkeit und rationalistischer Skepsis

an, wie er in der Tat im König Oedipus zum Ausdruck kommt. Letzte Sicherheit
wird schwer zu gewinnen sein. Müller hätte im Sinne seiner Deutung auch noch auf
eine für Aischylos, aber nicht speziell für den Oedipus bezeugte, allerdings nur in
armenischer Übersetzung des Philon greifbare Pestschilderung verweisen können

(Fgm. 345 Radt).
22 Im Folgenden schließe ich mich weitgehend (auch in einzelnen Formulierungen) an

die Darlegungen von A. Schmitt, "Menschliches Fehlen und tragisches Scheitern,
Zur Handlungsmotivation im Sophokleischen König Oedipus", Rhein. Mus., 131,

1988, 8-30 an. In die gleiche Richtung geht E. Lefèvre, "Die Unfähigkeit, sich zu
erkennen: Unzeitgemäße Bemerkungen zu Sophokles Oidipus Tyrannos", in: Würzb.
Jahrb. fiir die Altertumswissensch., NF, 13, 1987, 37-58. Besonnene Darstellung
(allerdings ohne Kenntnis der neueren deutschen Arbeiten) bei Ch. Segal, Oedipus
Tyrannos, New York, 1993.

64



Das feierlich verkündete Edikt des Oedipus (Anzeigepflicht;
Strafmilderung bei Selbstanzeige; rituelle Verfluchung des Mörders) erweist
sich als ein Schlag ins Wasser. Es meldet sich niemand. Wieder stößt der
Intellekt des Oedipus an eine Grenze, der Seher Teiresias muß auf
Anraten des Kreon befragt werden. Der Seher, anfangs zum Reden fast

gezwungen, sagt erst in verhüllter Orakelsprache, dann aber sehr direkt:
Oedipus selbst ist der Mörder. Oedipus reagiert gereizt, mit erneuten

Verdächtigungen, hält nun Teiresias und Kreon für bestochen und bestreitet

die Seherkunst des Teiresias (wie es später auch Jokaste tut)
überhaupt. Nur für einen Moment horcht Oedipus auf, als Teiresias die Frage
nach seiner Herkunft rätselhaft andeutet. "Bleib' noch" (péivov, 437).

Bis hierhin und weiter bis zum Auftritt der Jokaste ist Oedipus jedenfalls

nicht die Inkarnation des fanatischen Wahrheitssuchers23, sondern
ein Charakter zwar mit scharfem Intellekt, aber nicht von ruhiger
Besonnenheit, sondern impulsiv, hin- und her springend, der vieles nicht
erkennt, was er erkennen müßte und könnte, der die Wege zur Wahrheit
teilweise sogar verdeckt, teils aus Nachlässigkeit, teils in der Abwehrhaltung

des Beleidigten.
Im gleichen Sinne wird die Gestalt des Oedipus auch gezeichnet in

einem Schlüsseltext dieses Dramas, in der autobiographischen Erzählung
des Oedipus über seine Herkunft und über die Erschlagung des Laios
(773 ff.), die wiederum ganz die Erfindung des Sophokles sein dürfte. Es
ist eine persönliche Geschichte, die Oedipus erst jetzt, in starker innerer
Unruhe Jokaste gegenüber mitteilt. Ausgangspunkt ist ein Gelage in
Korinth, auf dem ein Betrunkener sich zu der Behauptung hinreißen läßt,
Oedipus sei nicht der leibliche Sohn des korinthischen Königs Polybos
und der Merope, sondern nur untergeschoben. Oedipus, der bisher in
Korinth angesehen und glücklich war, ist verwirrt, berichtet den Vorfall
seinen (vermeintlichen) Eltern, die empört reagieren. Oedipus beruhigt
sich nicht, zieht heimlich nach Delphi, um Gewißheit über seine Eltern
zu erlangen.

Jetzt folgt im Text ein ganz wichtiger, bisher kaum verstandener
Satz24, den ich in der Übersetzung (von W. Schadewaldt) zitiere: "Da

23 Für Reinhardt (Anm. 19) ist Oedipus "bereits im Anfang der gewaltige Enthüller"
(107).

24 Im Kern zutreffend J. Bollack, L'Oedipe Roi de Sophocle, Kommentar B. 2, 1991,
484. Nur scheint mir die von Bollack vermutete Antwort des Gottes: "ton origine est
dans ce que tu vas faire, - je ne dis pas père, mais victime, je ne dis pas mère, mais

épouse" so nicht möglich zu sein, weil dann Oedipus wohl doch hellhörig hätte

65



schickte mich Phoibos dessen, worum ich gekommen, ungewürdigt hinaus,

doch andere, unglückselige und grausige und schauervolle Dinge tat
er kund und sprach: daß ich der Mutter mich vermischen müßte und ein
Geschlecht unerträglich zu schaun, vor Augen stellen würde und Mörder
des Vaters sein werde, der mich gezeugt hat" (788-793). Warum soll
Oedipus "unwürdig" sein, über sein Anliegen eine Auskunft zu erhalten,
erhält aber dann doch anschließend ein ganz anderes Orakel? Nun muß

man zunächst sehen, daß es sich hier nicht um einen objektiven Faktenbericht

handelt, sondern um die subjektive, stark von Wertungen
durchzogene Darstellung des Oedipus, in der dieser sich vom Gott in Delphi
ungewürdigt fühlt, in Wirklichkeit aber eine Antwort auf seine Frage
erhält, die Oedipus nur nicht versteht. Oedipus fragt das Orakel: Wer
sind meine Eltern? Er erhält die Antwort: Du wirst deine Mutter heiraten
und deinen Vater töten. Oedipus aber merkt nicht, daß dies die Antwort
auf seine Frage ist, eine Antwort, die das Orakel in Delphi auch sonst oft
in verhüllter Form gibt mit der Konsequenz, daß die Anfragenden sich
täuschen und erst später die Wahrheit erkennen, wie es z.B. dem

Perserkönig Xerxes erging, der auf die Frage, ob er einen Krieg beginnen
solle, die Antwort erhielt, er werde ein großes Reich zerstören, aber nicht
mit der Möglichkeit rechnete, daß dies sein eigenes Reich sein könnte25.

Oedipus also, der große Rätsellöser, vermochte das Rätsel des delphischen

Orakels nicht zu lösen, er ließ sich - wie viele andere - täuschen.
Das will Sophokles zeigen und das hat man nicht gesehen, weil man
voreingenommen war von der Vorstellung des fanatischen Wahrheitssuchers,

der "ein Auge zuviel" hatte26.

Die Konsequenz, die Oedipus aus dem ihm gegebenen Orakel zieht,
ist nun wirklich kein Zeichen von Klugheit. Er will künftig Korinth
meiden, weil dort seine vermeintlichen Eltern leben. Aber die Zweifel
daran, daß diese seine wirklichen Eltern sind, hatte ja das Orakel gar
nicht ausgeräumt. Die dem Oedipus vorausgesagten Taten sind so grau¬

werden müssen. Der Wortlaut, wonach der Gott "andere" (a/J.a) Auskünfte gegeben
habe, spricht dafür, daß die Antwort keinen Hinweis auf die Herkunft oder die
Zukunft des Oedipus enthielt, sondern nur die beiden Taten erwähnte. Nur so ist ja
das Mißverständnis des Oedipus möglich, es handle sich um ganz etwas anderes.

25 Weitere Beispiele für den Typus: a) Weissagung, daß ein bestimmtes Ereignis eintre¬

ten wird, b) Reaktion des Empfängers, der alles daran setzt, der Erfüllung der

Weissagung zu entgehen und c) unabwendbares Eintreten des Ereignisses trotz oder
auch gerade wegen der Reaktion bei B. Manuwald, "Oidipus und Adrastos", in:
Rhein. Mus., 135, 1992, 1-43.

26 Für Lefèvre (Anm. 22) hat demzufolge "der König Oidipus ein Auge zuwenig" (43).

66



enhaft, daß dieser darüber sein eigentliches Anliegen gar nicht mehr im
Auge hat. Er stürzt los, offenbar schon bei Nacht (795). Auf dem Rückweg

erschlägt Oedipus einen Mann, der sein Vater sein könnte (er ist es

ja auch). Nun ist ganz wichtig zu sehen, wie Sophokles den Vorgang
schildert. Ein einsamer Wanderer, dessen Status nicht erkennbar ist, geht
auf einer engen Straße nicht zur Seite, als ihm ein königlicher Wagen mit
Herold und Gefolge (insgesamt 5 Personen) entgegenkommt. Der dem

Wagen vorausgehende Mann (wohl der Herold) drängt Oedipus gewaltsam

zur Seite. Daraufhin erschlägt Oedipus ihn im Zorn (radco ôi' ôpyf)ç,

807). Offenbar befinden sich beide jetzt am Rande der Straße, so daß der

Wagen vorbeifahren kann. Als er mit Oedipus auf gleicher Höhe ist,
versetzt ihm "der Alte" (also Laios) einen wohl schmerzhaften, aber nicht
bedrohlichen Hieb, immerhin auf den Kopf. Daraufhin schlägt Oedipus
die gesamte Reisegruppe (kte'ivco ôè çij|i7tavTaç, 813), zuerst den (natürlich

unerkannten) Vater, der aus dem Wagen herausrollt, dann die anderen.

Es ist eine Eskalation der Gewalt von Stufe zu Stufe. Sophokles

betont ausdrücklich die UnVerhältnismäßigkeit der Tat (où pf)v

icr|v y'èxeiaev, 811). Will man diesen Vorgang in uns vertraute juristische

Begriffe fassen, so ist es weder Mord noch Notwehr, sondern
Totschlag im Affekt. Wieder tritt uns Oedipus in der Konzeption seiner
Gestalt durch Sophokles als ein impulsiver, leicht reizbarer, unvorsichtiger

Mann entgegen, der einen Fehler nach dem anderen begeht, eine

Haltung, die sich in der anschließenden Heirat einer Frau, die seine

Mutter sein könnte (und es ja auch ist), fortsetzt.
Was will Sophokles zeigen? Nicht die unerbittliche Wahrheitssuche,

nicht die unerklärliche Schicksalsnotwendigkeit, nicht den unvermeidbaren
Irrtum mit schrecklichen Folgen, sondern ein Stück Selbstverantwortung
des Helden. Diese Ausprägung des Mythos ist nur der sophokleischen
Fassung eigen, denn nur bei Sophokles erhält ja Oedipus das Orakel, das

ihn zur Vorsicht mahnen müßte. Bei Aischylos hat die Erschlagung des

Vaters schon vom Tatort her nichts mit Delphi zu tun; in allen älteren

Fassungen einschließlich der des Aischylos erhält nur Laios Orakel, bzw.

Prophezeiungen, während Oedipus ungewarnt die Taten begeht, die ihm
zum Verhängnis werden. Nun könnte man fragen, ob Oedipus, wenn er
vorsichtiger und vernünftiger gewesen wäre, seinem Schicksal hätte
entgehen können. Die Antwort muß lauten: Nein. Denn Sophokles konnte
und wollte den Mythos an den zentralen Punkten nicht ändern oder gar
auflösen. So erfüllt auch bei Sophokles Oedipus das Orakel, aber nicht
durch schicksalhafte Notwendigkeit, sondern auch durch seinen eigenen

67



Anteil, durch sein eigenes Wesen. Dieses Wesen besteht in einer seltsamen

Mischung von intellektuellem Scharfsinn (Lösung des Sphinxrätsels,
schließlich Vordringen zur Wahrheit) und affektbetonter Leichtfertigkeit
und in Verbindung damit einem wiederholten Nichtwahrnehmen des

Naheliegenden. Sophokles hat diesen Wesenszug des Oedipus mehrfach als

ôpyf) bezeichnet. Dieser Begriff zieht sich leitmotivisch (insgesamt an 10

Stellen) durch das ganze Drama. Wir übersetzen ôpyf) in der Regel mit
"Zorn", und so hatte ja auch Hölderlin die "zornige" Neugier des Oedipus
hervorgehoben. Der Begriff meint aber auch in einem weiteren Sinne
eine innere Wallung, ein Aufbrausen, eine affektive Haltung, die - so

möchte man meinen - erst Sophokles der Gestalt des Oedipus verliehen
hat. Sie ist also so konzipiert, daß in diesem Wesenszug der Bereich der
Verantwortlichkeit im Begehen von grundsätzlich auch vermeidbaren Fehlern

liegt. So ergibt sich diese Interpretation zwar zwingend, aber doch
mehr durch textimmanente Hinweise als etwa durch eine explizite
Diskussion der Schuldfrage.

Für das, was wir mit "Schuld" bezeichnen, gibt es im Griechischen
und auch im Drama des Sophokles mehrere Begriffe und Umschreibungen.
Deutlich ist zunächst, daß die Taten - Vatermord und Inzestehe - als eine
diesen Taten selbst innewohnende Schuld angesehen werden, unabhängig,

ob sie vorsätzlich, fahrlässig oder in völliger Unkenntnis begangen
wurden. Wir würden hier von "objektiver Schuld" sprechen, während

Sophokles für den gleichen Sachverhalt vorzugsweise Ausdrücke wie
Befleckung, Unreinheit, die gesühnt werden muß, verwendet. Nun wird
aber in der Tragödie des Sophokles keine strikte Trennung zwischen
einer derartigen objektiven, an der Tat als solcher haftenden Schuld und
einer subjektiven, persönlichen Schuld des Täters vorgenommen. Weder
wird Oedipus unter Hinweis auf seine Unwissenheit entlastet noch wird
die Schuld für die Vergehen in den Fehlern des Oedipus - die dieser ja
zweifelsfrei begeht - eindeutig gesehen. Vielmehr ragt die objektive
Befleckung in den persönlichen Bereich hinein. Oedipus nimmt
ausdrücklich die Verantwortung für seine Taten auf sich. In dem Augenblick,
in dem Oedipus die vorherbestimmten und unausweichlichen Taten als

Bestandteile seines Schicksals vollbringt, sind es seine Taten, die er zu
verantworten hat und deren Ausführung von ihm selbst mitbestimmt wird27.

27 Mir scheint, daß die Arbeiten von Lefèvre und Schmitt (Anm. 22) einerseits und

Manuwald (Anm. 25) andererseits sich als Ausprägungen verschiedener Aspekte der
Sache hierin zu einer höheren Einheit zusammenschließen.

68



Im Lichte der hier vorgetragenen Überlegungen kann nun auch der
Sinn der Selbstblendung nicht ein symbolischer Akt sein, wonach der
äußeren Blindheit ein inneres Sehen entspräche, Oedipus nun der eigentlich

Sehende wäre (wie der blinde Seher Teiresias) und damit die condicio
humana in der Spannung zwischen der äußeren Scheinwelt und dem
wirklichen Sein verwirklichte und diese condicio humana stellvertretend
den Menschen überhaupt repräsentierte. Darauf basieren ja die ganzen
existentialistischen Deutungen. Von alledem steht im Text nichts. Hat die

Blendung überhaupt einen Sinn? Goethe hat einmal im Gespräch mit
Riemer bemerkt: "Daß Oedipus sich die Augen ausreißt, ist eine Dummheit".

Arbogast Schmitt neigt zu der Ansicht, es sei eine sinnlose Geste,
eine Rücksichtslosigkeit gegenüber den Söhnen und Töchtern; Oedipus
habe nichts aus seinem Schicksal gelernt. Ähnlich urteilt Bollack. Durch
die Blendung flüchte sich Oedipus in die Dunkelheit und sei für den Rest
seines Lebens doppelt blind. "Er schaut weiter hin, abwesenden Blickes,
und erkennt weiterhin nicht, im Leeren"28.

Der Text selbst bietet in der Tat nicht den geringsten Anhalt für die
existentialistische Deutung. Er enthält jedoch einige weniger beachtete

Aussagen. Dazu gehört vor allem, daß Oedipus nach dem Bericht des

Boten schreiend ins Haus stürzte, nach einem Schwert verlangte, offenbar

um damit auch noch seine Mutter (und Frau) zu töten. Die Diener
weigerten sich, irgendwie fand er doch ein Schwert (im Text heißt es:

"einer der Götter hat es ihm gezeigt"); er rannte wie ein Wahnsinniger
ins Schlafgemach auf Jokaste zu, die er bereits tot vorfand. Erst dann
blendet er sich. Der Chor und der danach heraustretende Oedipus finden
nur Worte des Entsetzens, in welches äußerste Unglück Oedipus nun

geraten sei, keine Spur von innerer Ruhe. Die von Oedipus selbst
vorgebrachte Begründung für die Blendung, er könne weder die Kinder noch
Stadt, Burg, Götterbilder und Heiligtümer nach der Entdeckung dieser

Befleckung sehen, ist die gleiche Motivation, die sonst in der Tragödie
für den Selbstmord gegeben wird, z.B. bei Aias, der seinem Leben ein
Ende macht, weil er nach dem Verlust seiner Ehre seine Umgebung nicht
mehr sehen kann. Nun muß aber Oedipus weiterleben; das ist offenbar
im Mythos vorgegeben und wird ja dann später von Sophokles im Oedipus
auf Kolonos ausgeführt. Daher kommt jetzt die zusätzliche Begründung
hinein, Oedipus könne dereinst auch im Hades Vater und Mutter nicht
mehr ansehen (1371). Zugleich aber ist Oedipus das Opfer seiner eige-

28 Bollack (Anm. 1) 168.

69



nen Verfluchung. Im Edikt am Anfang der Tragödie hatte Oedipus ja
angekündigt, daß der Mörder aus der Gemeinsamkeit der Bürger in der
Polis ausgestoßen werden müsse. Daher sagt Oedipus jetzt (1410): "Verbergt

mich außerhalb der Stadt oder tötet mich oder werft mich ins
Meer". Die Entsühnung eines Mörders durch den Sohn des Ermordeten
oder den König ist nach griechischem Rechtsempfinden keine lebensbedrohende

Angelegenheit, aber wenn das Opfer der Vater und der
Entsühnende zugleich der Befleckte ist, ergibt sich das ganze Ausmaß des

Entsetzens.
Die Aura der Ruhe, die über dem Schluß der Tragödie liegt, ist

Ausdruck nicht der inneren Erkenntnis des Oedipus, sondern der
Tatsache, daß die Sache nun herausgekommen ist, die Entsühnung
vorgenommen und damit gemäß dem Orakel die Pest aufhören kann. Dem
Chor jedenfalls wäre es lieber, Oedipus wäre tot und nicht als Blinder am
Leben (1367).

Der Sinn der Blendung ist daher im Kontext der Tragödie nicht die

paradigmatische Wendung zur reinen Erkenntnis, sondern Symbol dafür,
daß Oedipus die Welt, in der er lebt, als Befleckter nicht mehr sehen

kann und darf. Die Blendung ist Ausdruck äußerster Strafe, äußerster
Isolation.

Nun hat aber Sophokles das Handeln und das Schicksal des Oedipus
eingeordnet in die Typik bereitliegender Schemata, wie sie der schnell
arbeitende Tragödiendichter (Sophokles hat 130 Tragödien geschrieben)
ebenso benutzt, wie es Jahrhunderte vorher der epische Sänger mit Iterata,
epitheta omantia und typischen Szenen gemacht hat. In diese Typik
gehört das Grundmuster: Weissagung - Versuch der Weissagung zu
entgehen - Eintreffen der Weissagung, das für eine ganze Reihe delphischer
Orakel bezeichnend ist, und die ganz unspezifische Rückführung des

Geschehens auf die allgemeine, noch nicht einmal allein der Tragödie
eigene Maxime: Der Mächtige und Glänzende ist ins Nichts gestürzt und
daher dürfe man niemanden vor seinem Ende glücklich nennen (so in der

Exodos). Das sind Schemata, die nicht für Oedipus erfunden wurden und
in denen man nicht das Eigentliche in der Gestaltung des Mythos durch

Sophokles sehen darf.
Erkannt hat Oedipus allerdings, daß nicht nur der Seher Teiresias,

sondern auch vor allem die delphischen Orakelsprüche recht hatten. Eben
dies war aber im Laufe des Dramas mehrfach bezweifelt worden. Oedipus
selbst hat die Seherkunst des Teiresias prinzipiell in Frage gestellt in dem

Augenblick, als sie für ihn ungünstig war; lokaste bestreitet die Richtig-

70



keit von delphischen Orakeln generell. "Kehr du dich nicht daran!", und:
"Darum werde ich eines Seherspruches wegen in Zukunft weder da -
noch dorthin blicken!" Oedipus antwortet: "Recht denkst du!" Derartige
Zweifel an Orakeln, an der Kundgabe göttlichen Willens kommen in
keiner anderen Tragödie des Sophokles so zum Ausdruck wie im König
Oedipus, wohl aber im Athen dieser Jahre, wie wir aus der gleichzeitigen
Literatur wissen. Es ist ja die Zeit des Aufkommens der Sophistik, die
die Existenz der Götter und deren Erkennbarkeit in Frage stellt, den
Menschen zum Maß aller Dinge macht. Jetzt versteht man, warum Sophokles

in der Ausgestaltung des Oedipus-Mythos die delphische Komponente

so sehr verstärkt hat. Sophokles hatte ein enges Verhältnis zu den
Kulten seiner Stadt; er war Priester eines Heilheros, er hat den Asklepios-
kult in Athen eingeführt, er hatte Grund genug, gegen alle Zweifel und

progressive Aufklärung die delphische Weisheit und Wahrheit von der

Begrenztheit des Menschen zur Geltung zu bringen29. Vielleicht hat gerade

diese Tendenz dazu beigetragen, daß Sophokles mit der Trilogie, die
den Oedipus enthielt, nach dem Urteil der athenischen Preisrichter nicht
den ersten Preis gewonnen hat, obwohl die überragende Qualität des

Stückes sofort spürbar gewesen sein muß, wie dies dann einige Zeit
später von Aristoteles an auch immer anerkannt wurde30.

In keiner anderen Tragödie hat Sophokles so stark Lebenslinien (um
das Wort Schicksal zu vermeiden) gezeichnet. Man denke nur an die
Gestalt des Dieners. Er hat das gefesselte Kind empfangen, um es im
Gebirge auszusetzen. Er brachte es nicht übers Herz (1178-81) und stellte

ein junges Menschenleben über den Gehorsam dem König gegenüber,
indem er das Kind einem Hirten übergab (1040-4.7.1157), der es nach

Korinth brachte, wo es der dortige König an Kindesstatt annahm. Dann
kehrte der Diener offenbar nach Theben zurück und gehörte später zur
Begleitung des Laios bei dessen Reise nach Delphi. Bei dem Vorfall am

29 Auf diesen Aspekt der Tragödie hat aufmerksam gemacht J. Schmidt, "Sophokles,
König Ödipus. Das Scheitern des Aufklärers an der alten Tradition", in: J. Schmidt

(Hg.), Aufklärung und Gegenaufklärung in der europäischen Literatur, Philosophie
und Politik von der Antike bis zur Gegenwart, Darmstadt, 1989, 33-55. Nur scheint

mir der Terminus "Gegenaufklärung" für die Tragödie des Sophokles unglücklich zu
sein.

30 Vgl. C.W. Müller (Anm. 21), 57 mit dem Hinweis auf den antiathenischen

Orakelspruch im Zusammenhang mit der Gründung Thurioi im Jahre 434 und der
dadurch ausgelösten Reaktion in Athen. Dabei konnte die außerordentliche Verstärkung

der delphischen Komponente am Geschehen durch Sophokles schon provokativ
wirken.

71



Dreiweg entkam er als einziger (118.757). Natürlich konnte er Oedipus,
den er als kleines Kind gesehen hatte, nicht wiedererkennen, aber als

dieser nach dem Sieg über die Sphinx als neuer, von allen bewunderter

König in Theben einzog, hat er in dem neuen König den Mörder des

Laios erkannt. Von nun an hatte er Angst, flehte Jokaste an, ihn vom
Königshaus weg aufs Land ziehen zu lassen (758-764) und verbreitete
offenbar, zu seinem Schutz in der Stadt das Gerücht, nicht einer, sondern
mehrere hätten Laios überfallen (122.292. 848-850). Mit dieser Lüge
lebt er viele Jahre, bis in der Not der Pest die Nachforschungen angestellt
werden. Er meldet sich auf das Edikt des Oedipus hin nicht, macht sich
also durch erneuten Ungehorsam strafbar. Daß es mehrere und nicht
einer gewesen sein sollte, ist das ganze Drama über für Jokaste, aber
auch für Oedipus der Anker, an den sie sich klammern, bis die Lüge
zusammenbricht und der Diener schließlich von Oedipus verflucht wird.
Welch ein Schicksal!

Der Diener wußte alles; an seiner Lüge hängt das ganze Geschehen
der Tragödie. Aber wieviel wußte Jokaste? Wußte sie mehr, als sie sagt?

Sophokles deutet dies gelegentlich an (764.1068), aber läßt es im
Ungewissen. Das Drama ist voller unheimlicher Andeutungen, die man erst
bei wiederholtem Lesen entdecken kann.

Wie reagiert der Chor, die Ältesten von Theben, die dem Königshaus
ergeben sind? Sie halten ungewöhnlich lange trotz aller Verdachtsmomente

zu Oedipus, lassen ihn aber sofort fallen, nachdem die Wahrheit an die
Öffentlichkeit gelangt ist. Worte des Chores nach der Blendung: "Wie
wünsche ich, niemals hätte ich dich gekannt" "besser du wärst nicht
mehr als lebtest blind!" Auch das ist ja eine Verhaltensweise von
erschreckender Aktualität.

Und so hat Sophokles denn auch die Gestalt des Oedipus aktualisiert.
Er hat einen mythischen Helden, der ein Glied in dem vorherbestimmten

Untergang des thebanischen Königshauses ist, umgeformt zu einem ganz
bestimmten Typ eines Polisbürgers seiner Zeit. Er ist der Inbegriff des

klugen Intellektuellen; er weiß alles besser, ist blitzschnell zur Stelle,
besitzt überragende Fähigkeiten, ist aber zugleich impulsiv, zu Jähzorn
und unbedachten Affekthandlungen neigend, daher oft am Richtigen
vorbeigehend. An ihm wird auch die Gefährdung der Polis deutlich, die von
der Pest an in verschiedenen Motiven die ganze Tragödie durchzieht. So

repräsentiert der sophokleische Oedipus nicht den Menschen schlechthin,
sondern einen bestimmten Typ Mensch in einer allerdings für das letzte
Drittel des 5. Jhdts. signifikanten Situation.

72



Durch das Zurückholen der Tragödie des Sophokles in die Geschichtlichkeit,

in die konkrete Situation der Polis ist Oedipus zwar vom Sitz
des alles überragenden Heros, angeblich begabt mit der Dämonie des

Wissenwollens um jeden Preis, entthront. Aber die Tragödie des Sophokles
ist dadurch nicht weniger bedeutend geworden.

Die Tragödie des Sophokles ist nicht der Oedipus-Mythos schlechthin,
sondern Sophokles hat einen ihm schon vorliegenden, auch den Griechen
seiner Zeit schon bekannten Stoff neu geformt, ganz eigene und individuelle

Akzente gesetzt und so eine für seine Zeit neue Aktualität gewonnen.

Er hat damit das schon einmal getan, was auch wir in der Begegnung

mit dem alten Mythos tun: ihn mit uns selbst in Beziehung zu
setzen. Und vielleicht finden wir in uns manches von der Prägung der
Gedanken und Gestalten durch Sophokles wieder. Damit ergäbe sich
dann doch eine gewisse Verwandtschaft zwischen dem Ich des Oedipus
und dem Menschen auch unserer Zeit, nur in etwas anderer Weise als in
der ganz ahistorischen existentialistischen Interpretation.

Der König Oedipus des Sophokles gehört zu den zentralen Tragödien,

die abendländisches Denken, Dichten und Gestalten beeinflußt
haben. Sie hat ihre eigene Wirkungsgeschichte, die sich in der Begegnung

mit einem großen Text entfaltet. Der Philologe hat die Aufgabe, mit
seinen Mitteln das Verständnis dieses Textes unter Beachtung der
geschichtlichen Bedingungen von Autor und ursprünglichem Publikum
immer aufs neue zu erschließen. Er muß dabei aber auch dem späteren
Dichter, dem Künstler, vielleicht auch dem Philosophen die Freiheit der

Deutung als legitimen Rezeptionsvorgang zugestehen. Denn gerade die
nicht aus der Philologie kommenden Anstöße haben ja das Interesse an

dem Gegenstand über die Zeiten wachgehalten. Der griechische Mythos
besitzt - gerade auch in der Gestaltung durch Sophokles - eine
eigentümliche Offenheit31. Zwar sind die Taten des Oedipus singulär und für
uns nicht rezipierbar, aber in den Bedingungen und Möglichkeiten seines

Handelns - als weder völlig zu Verurteilender noch als machtloses Opfer
des Schicksals - kann Oedipus doch zum Modell menschlicher Existenz
und Gefährdung überhaupt werden. Und in diesem Sinne hat der Oedipus-

Mythos bis heute gewirkt und wird weiter wirken.

31 Die Offenheit des griechischen Mythos ergibt sich übrigens durch dessen ständige

Weiterentwicklung. Wenn bei Aischylos der Schicksalsgedanke vorherrscht, dem

Sophokles das Moment der Selbstverantwortung an die Seite stellt, so stehen beide

Aspekte nebeneinanderTanders als hätte der Dichter den Mythos einmalig erfunden.

73



Résumé

Le sujet de la conférence "Famille, mythe, drame" sera appliqué à l'exemple d'Oedipe.
Bien que les trois secteurs se rencontrent ici, on doit néanmoins les différencier clairement.
La notion de la famille, n'apparaissant qu'à l'époque romaine, est représentée chez les

Grecs par des mots comme "maison" (cuktoç) et "descendance" (yéi'Oç). Dans ce contexte
le destin d'Oedipe peut en fait être considéré comme "destin familial", puisqu'il est

étroitement lié à la descendance. Mais le drame de Sophocle ne se laisse pas réduire à ce
seul aspect, ni ne constitue une représentation quelconque du mythe. Le mythe n'existe

pas dans l'abstraction; il est constamment transformé. Dans la tragédie le mythe subit un

façonnement singulier et individuel, dont la signification ne peut être comprise que si on
la sépare des réalisations antérieures du mythe dans la littérature, la peinture et la sculpture.
Bien que lacunaire les détails du mythe d'Oedipe sont bien reconnaissables en partant de

l'épopée homérique jusqu'à la trilogie thébaïque d'Eschyle. Il en résulte, que Sophocle a

transformé le personnage d'Oedipe, qui fut jadis un héros destiné à la ruine, en un

citoyen contemporain de la polis, qu'il voyait confronté avec toutes les possibilités et

toutes les menaces nouvelles pour l'homme. Dans le cadre des données fixes il a prêté à

son 'héros' une certaine responsabilité de ses actions. Les interprétations 'existentialistes'
(Oedipe, chercheur fanatique de la vérité; Oedipe, incarnation de l'homme européen) ont
ainsi besoin d'être corrigées.

Nachtrag:

Nicht mehr berücksichtigt werden konnten die soeben erschienenen beiden Bände von
Jean Bollack, Sophokles, König Oedipus (Frankfurt, 1994). Diese Vorlage der gegenüber
dem diffusen Kommentar in dem vierbändigen französischen Werk von 1990 kon-
zentrierteren deutschen Fassung macht eine Auseinandersetzung lohnend und in gewisser
Weise jetzt erst möglich. Ich hoffe, sie an anderer Stelle geben zu können. Neben der

Zustimmung zu einigen Interpretationen wird man aber auch Bedenken anmelden müssen,

insbesondere zu der Hauptthese, es handle sich in der Tragödie des Sophokles um
das Drama der Selbstvernichtung einer königlichen Familie, die eigentlich schon mit
Laios ihr Ende habe finden sollen, und zwar allein deshalb, weil das Geschlecht sich zu
stark ausgebreitet habe. Abgesehen davon, daß es dafür keinen schlüssigen Beleg gibt,
findet ja nach der Darstellung des Aischylos, Sophokles und des Euripides mit der

Blendung des Oedipus das Geschlecht keineswegs sein Ende. Vielmehr bietet das Schicksal
der Kinder Eteokles, Polyneikes, Antigone und Ismene reichlich Stoff für Tragödien. Die
Selbstvemichtung des Geschlechtes erfolgt vielmehr durch die gegenseitige Tötung von
Eteokles und Polyneikes, wie Aischylos in den Sieben gegen Theben eindrucksvoll
darstellt. Und der für Euripides überlieferte Dramentitel Chrysippos zeigt doch, daß die
Version von der Verfehlung des Laios im 5. Jhdt. auf der tragischen Bühne lebendig war.

74


	Familie, Mythos, Drama am Beispiel des Oedipus

