
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 19

Artikel: Franz Kafkas Parabelstück Vor dem Gesetz : Weltverfallenheit und
Selbstwiederholung

Autor: Beckmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Beckmann

FRANZ KAFKAS PARABELSTÜCK VOR DEM GESETZ

WELTVERFALLENHEIT UND SELBSTWIEDERHOLUNG

Mein Leben ist ein Zögern vor der Geburt1.

I

Das Werk des Dichters Franz Kafka steht seit fünf Jahrzehnten im Blickfeld

einer weltweiten Diskussion. Trotzdem ist es der Literaturwissenschaft
bisher nicht gelungen, die Bedeutung der fremden und rätselhaften Bilderwelt

in den Erzählungen und Romanen einleuchtend zu ergründen. So

stellt sich die Frage, wie in dieser für die Kafka-Forschung unbefriedigenden

Situation ein hermeneutischer Fortschritt erzielt werden kann. Einen
literaturtheoretischen Ansatz solcher Art, der durch eine neue
Betrachtungsweise die Auslegung des Werkes weiterzuführen vermag, liefert die
in den siebziger Jahren von Hans R. Jauß und Wolfgang Iser entwickelte
Methode der Rezeptionsästhetik. Sie erweiterte die Ausgangsbasis der

Literaturbetrachtung durch das bis dahin in ästhetischer Hinsicht weitgehend

unterbewertete Element der Leserperspektive. Das literarische Kunstwerk

erscheint unter den veränderten Grundbedingungen in einem neuen
Licht. Seine Betrachtung erschließt tiefere Erkenntnismöglichkeiten.

Die literarische Analyse, die sich bisher im wesentlichen auf den

Autor und das Werk stützte, wird von der Rezeptionsästhetik durch die

Berücksichtigung des Lesers ergänzt. Neben die produktive Funktion des

Autors tritt in der Konstituierung des literarischen Werkes als gleichwertige
Formkategorie die rezeptive Funktion des Lesers. Das literarische Kunstwerk

begründet sich auf diese Weise in einem dreifachen
Funktionszusammenhang, der bestimmt wird durch die Beziehung von Autor und

Werk, Leser und Werk und durch das wechselseitige Kommunikationsverhältnis

zwischen Autor und Leser. Produktives, rezeptives und
kommunikatives Verhalten stellen nach Jauß kategoriale Formen der Wirklich-

1 Franz Kafka, Gesammelte Werke, hrsg. Max Brod, Tagebücher 1910-1923, Frankfurt

a.M., Fischer, 1951, S. 561.

19



keitsbewältigung dar. Da sie als Überschreitungsfunktionen der Realität
auf das Ganze oder Vollendete gerichtet sind, begründen diese Akte
ästhetische Erfahrung. Das Ich, das in einem solchen Überschreitungsakt
seine Freiheit von der Verstrickung in der Wirklichkeit genießt, erfährt in
der kontemplativen Distanz seine Teilhabe an einer neuen Welt des

Imaginären. Das Ich genießt die Freiheit in der Hingabe an eine neue
Bindung. Freiheit und imaginäre Bindung fallen so in eins zusammen. Das
Ich erfährt, daß es ein Selbst hat. Dieses Überschreitungsverhältnis ist für
Jauß "Selbstgenuß im Fremdgenuß"2. Das heißt mit anderen Worten: Das

literarische Werk verschafft dem Leser durch die Lektüre die Möglichkeit,

im Nachvollzug der Überschreitungsfunktionen, die es als Kunstwerk

begründen, ästhetische Erfahrung zu gewinnen. Sie ist für den Leser

"eine Weise der Erfahrung seiner selbst in der Erfahrung des andern"3.

Produzieren, Rezipieren und Kommunikation oder in der Terminologie
von Jauß Poiesis, Aisthesis und Katharsis sind drei verschiedene
Grundfunktionen der ästhetischen Erfahrung, die der Leser vollziehen muß, um
in der Begegnung mit dem Kunstwerk sich selbst zu entdecken. Wie
diese drei Funktionen in der Konstituierung des Werkes zusammenwirken
oder sich gegeneinanderrichten, beschreibt Goethe in einem Brief vom
13. Juni 1819 an J.F. Rochlitz. Darin heißt es:

Es gibt dreierlei Art Leser: eine, die ohne Urteil genießt, eine dritte, die ohne zu
genießen urteilt, die mittlere, die genießend urteilt und urteilend genießt; diese

reproduziert eigentlich ein Kunstwerk aufs neue4.

Wolfgang Iser versucht den Überschreitungsprozeß, der ästhetische

Erfahrung begründet, in seinen wechselseitigen Funktionen zu erfassen. Er
erweitert zu diesem Zweck das herkömmliche gegensätzliche
Zweierverhältnis von Realem und Fiktivem durch die Einbeziehung des Imaginären

zu einem Dreierverhältnis. Der Akt des Fingierens erhält dadurch
eine Vermittlerrolle zwischen dem Bereich des Realen und dem des

Imaginären. Iser beschreibt das Funktionsverhältnis folgendermaßen:

So gewinnt der Akt des Fingierens seine Eigentümlichkeit dadurch, daß er die
Wiederkehr lebensweltlicher Realität im Text bewirkt und gerade in solcher

Wiederholung das Imaginäre in eine Gestalt zieht, wodurch sich die wieder-

2 Hans Robert Jauß, Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1982, S. 84.

3 Hans Robert Jauß, a.a.O., S. 85.

4 Zitiert nach Hans Robert Jauß, a.a.O., S. 90.

20



kehrende Realität zum Zeichen und das Imaginäre zur Vorstellbarkeit des

dadurch Bezeichneten aufheben5.

Das heißt, im Akt des Fingierens vollzieht sich eine doppelte
Grenzüberschreitung:

In der Überführung wiederholter lebensweltlicher Realität zum Zeichen für
anderes manifestiert sich die Grenzüberschreitung als eine Form der Ir-
realisierung; in der Überführung des Imaginären als eines Diffusen in bestimmte

Vorstellungen geschieht ein Realwerden des Imaginären6.

Das wechselseitige Beziehungsverhältnis zwischen dem Realen, Fiktiven
und Imaginären bestimmt somit die grundlegende Beschaffenheit des

fiktionalen Textes. Daraus ergibt sich, daß die im Text abgebildeten Figuren,

Dinge und Begebenheiten nicht ausschließlich das sind, was sie in
der Wirklichkeit bedeuten, sondern daß sich hinter ihnen zugleich ein
anderes verbirgt und enthüllt, das es für den Leser zu entdecken gilt.

Die Dinge der Wirklichkeit treten so mit dem verborgenen Anspruch
auf, für eine andere Welt zu stehen, die nicht ist, aber sein könnte. Um
dem Leser durch Überschreitungsakte dorthin auf den Weg zu bringen,
bleibt die abgebildete Realität seinem Erwartungshorizont angepaßt. Sie

entspricht seinen Vorstellungen, Gefühlslagen, Denkgewohnheiten und
Interessen und verbindet damit den Zweck, ihm unmerklich die Augen
zu öffnen für die notwendigen Forderungen einer anderen Welt. Die im
fiktionalen Text auftretende Wirklichkeit vermittelt so dem Leser unter
dem Vorwand des Alten, Gewohnten und Vertrauten das Neue, Unvertraute
und aus den herkömmlichen Lebensbezügen Verdrängte.

Der Beziehungszusammenhang zwischen der Lebenswirklichkeit und
dem Möglichkeitsbereich des Imaginären gibt Aufschluß über die
kulturanthropologische Funktion der Literatur. Helmut Plessner hat die Situation

des Menschen in der Welt auf folgende Formel gebracht: "Ich bin, aber

ich habe mich nicht"7. Eine solche "exzentrische Position" stellt den

Menschen in das unauflösbare Spannungsverhältnis zwischen dem, was
das Individuum ist, und dem, was es seiner inneren Berufung nach eigentlich

sein sollte. Es fordert den Menschen heraus, sich nicht mit dem

5 Wolfgang Iser, Das Fiktive und das Imaginäre: Perspektiven literarischer
Anthropologie, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1993, S. 20.

6 Wolfgang Iser, a.a.O., S. 22.
7 Fielmut Plessner, Die Frage nach der Conditio humana: Aufsätze zur philosophi¬

schen Anthropologie, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1976, S. 56.

21



gegebenen Status abzufinden, sondern über sich hinauszuschreiten und
der in ihm angelegten Bestimmung zu folgen, nicht nur zu "sein", sondern
sich zu "haben". Doch dieser Prozeß ist im Leben des Einzelnen nicht zu
Ende zu bringen. Er bleibt fortgesetzt mit seiner Offenheit oder Un-
vollendbarkeit konfrontiert. Die Bilder der Literatur machen dagegen das

Unmögliche dem Schein nach möglich. Sie zeigen, wie das, was sich in
der Wirklichkeit des Lebens wechselseitig ausschließt, gleichzeitig zum
Vorschein kommt. Literatur ist in diesem Sinne zu verstehen als ein
ständiges Bebildern und Erschließen dessen, was dem Zugriff des Menschen
in der Praxis entzogen bleibt. Wolfgang Iser zieht daraus folgenden Schluß:

"Fiktionen sind als Reparaturen anthropologischer Defizite gedacht"8.
Indem die Fiktionalität die Begrenzungen der Wirklichkeit in der bildlichen

Vorstellung überschreitet, wird sie für Iser zur metonymischen Figur
innerweltlicher Totalität. Denn: "In zwei einander ausschließenden
Zuständen gleichzeitig zu sein, gewährt nur die literarische Fiktionalität, die
so die Doppelung als basale Zweiteilung des Menschen erfahrbar macht"9.

Alle diese Sachverhalte deuten auf die besondere Aufgabe hin, die
die Rezeptionsästhetik im Rahmen der allgemeinen Literaturwissenschaft
erfüllt. An der Funktionsbeschreibung der Aisthesis zeigt sie vor allem,
welche kategoriale ästhetische Bedeutung der rezeptiven Leserperspektive
im Konstituierungsprozeß des literarischen Kunstwerks zufällt. Das

Sinnpotential, das in den ästhetischen Strukturen des Werkes angelegt ist,
entzieht sich in seiner Bedeutungsfülle der Erkenntnis des Autors während

der Produktion. Seine Ausschöpfung und Entfaltung vollzieht sich
im fortschreitenden Prozeß der Aisthesis durch die Leserschaft. Eine solche

Abhängigkeit der Sinnkonstitution des Werkes von dem ästhetischen

Erfahrungsprozeß des Lesers wird von den Vertretern einer autonomen
Werk- und Produktionsästhetik entschieden bestritten. Sie läßt sich aber
durch die Bemerkung eines literaturwissenschaftlichen Außenseiters
verdeutlichen. In den Weltgeschichtlichen Betrachtungen sagt Jacob Burck-
hardt: "Es kann sein, daß im Thukydides z.B. eine Tatsache ersten Ranges

liegt, die erst in hundert Jahren jemand bemerken wird"10.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die auf die Leserperspektive
bezogene Betrachtungsweise der Rezeptionsästhetik die grundlegende

8 Wolfgang Iser, a.a.O., S. 191.

9 Wolfgang Iser, a.a.O., S. 152.

10 Jacob Burckhardt,Weltgeschichtliche Betrachtungen, Stuttgart, Kröner, 1955, S. 21-
22.

22



Funktion des literarischen Kunstwerks im Lebensprozeß zur Geltung bringt.
Literatur ist, anthropologisch gesehen, darauf angelegt, eine Steuerungsfunktion

im Leben des Individuums und der Gesellschaft zu erfüllen. Sie

bewirkt in ihrer Kritik an abgelebten Daseinsformen und der Inszenierung
des Neuen eine "aufbauende Zerstörung der Welt"". Diese Leistung gleicht
in ihrer Bedeutung der unendlichen "Arbeit am Mythos". Literatur ist so
auf eine fortwährende Erneuerung der Gesellschaft im Hinblick auf die
Conditio humana gerichtet. Die Anwendung des von Jauß und Iser
entwickelten Instrumentariums auf die Neuerschließung des Werkes von
Kafka dürfte unter diesem Aspekt zu neuen Einsichten führen.

II

Für eine als Einführung bestimmte Textanalyse eignet sich aus verschiedenen

Gründen besonders Kafkas bekanntes Parabelstück Vor dem
Gesetz. Es läßt sich in gewisser Weise als Summa und Auszug des
Gesamtwerks lesen. Die betreffende Parabel steht als Beispielerzählung
im Brennpunkt des Prozeß-Romans. Sie enthält latent die Problematik
der Erzählungen Das Urteil, Die Verwandlung, In der Strafkolonie und
deutet auf den Kampf des Landvermessers K. um seine Existenz in dem
Roman Das Schloß voraus.

Die grundlegende Bedeutung des Textes wurde von der Kafka-Forschung

frühzeitig erkannt und führte so zu einer ganzen Reihe von
Auslegungsversuchen. Der negative Handlungsverlauf und das katastrophale
Ende des Helden stellten sich jedoch einer positiven ästhetischen Deutung
in den Weg. Alle Auslegungen neigen deshalb mehr oder weniger dazu,
die beiden Hauptfiguren, den Türhüter und den Mann vom Lande, gleichsam

als Gestalten der autonomen Wirklichkeit aufzufassen, nicht jedoch
als Vehikel eines ästhetischen Erfahrungsprozesses. Die meisten Interpreten
übersehen so den eigentlichen Zweck des Textes, dessen verborgene
Absicht darin bestehen dürfte, den Leser in der Begegnung mit den Figuren
zu einer inneren Umkehr zu bewegen und dadurch auf den Weg der
Selbsterkenntnis zu führen. Die ästhetische Einsicht in das verfehlte
Verhalten des Mannes vom Lande wird bei einer autonomen Textauffassung

11 Franz Kafka, Gesammelte Werke, Taschenbuchausgabe in sieben Bänden, hrsg. von
Max Brod, Frankfurt a.M., Fischer, Bd. 6, 1976; Hochzeitsvorbereitungen auf dem

Lande und andere Prosa aus dem Nachlaß, S. 92.

23



unweigerlich das Opfer der Suggestion, die von dem verzweifelten Schicksal

des Mannes ausgeht und das Mitleid des Lesers erweckt. Das heißt, der
Leser und Interpret überläßt sich während der Lektüre einseitig den

Emotionen des Genießens, ohne dabei der abstandnehmenden Distanz
oder Stellungnahme den gebührenden Anteil einzuräumen.

Die auf diesem Wege zustandekommende Identifikation des Lesers

mit dem Mann begründet ein verkehrtes kommunikatives Verhältnis. Die
mißgeleitete Katharsis überlagert auf diese Weise die Aisthesis und
damit das ästhetische Erkenntnisvermögen des Lesers. Was sich in dialektischer

Umkehrung als Existenzerfahrung hinter den Verdrängungs- und

Unterlassungsakten des Mannes verbirgt, die seine Verzweiflung begründen,

kann so durch die aisthetische Poiesis, den "Akt des Lesens", nicht
in das Bewußtsein gehoben werden.

Daraus folgt, daß das in der Erzählung angelegte ästhetische
Erfahrungsverhältnis nur zur Entfaltung gelangen kann, wenn das verborgene
Verkehrungsverhältnis eine Umkehrung durch den Leser erfährt. Indem
der Leser die Leiden und Erwartungen des Mannes einer kritischen
Beurteilung unterzieht, erkennt er dessen Verfehlungen. Die imaginäre Korrektur

dieser Differenzen bringt den Status des Vollendeten und Ganzen zum
Vorschein. In der Hingabe an die produktive Kraft der Poiesis vollzieht
der Leser in der Vorstellung des Als-ob eine Wiederholung seines Selbstseins.

Er verdoppelt sich zu demjenigen, der er eigentlich sein sollte.
Kafka löste die Türhüterlegende aus dem Erzählzusammenhang des

Prozeß-Romans und veröffentlichte sie 1915 in der Prager Wochenschrift
Selbstwehr unter dem Titel "Vor dem Gesetz". An die Stelle des Romanhelden

Josef K., an den die Legende als Botschaft gerichtet ist, tritt so als

einziger möglicher Adressat der allgemeine Leser. Der Handlungsverlauf
der Erzählung stellt ihn damit als Entscheidungsinstanz in das Widerspiel
von challenge und response zwischen dem Türhüter und dem
Einlaßsuchenden. Der Leser wird auf diese Weise einer gleichen Bewährungsprobe

unterzogen wie der Prokurist Josef K. Mit seinem Urteil über das

Verhalten der Hauptfigur trifft er zugleich eine Entscheidung über sich
selbst.

Milan Kundera nimmt die Veröffentlichung von Kafkas Tagebüchern
in der Fassung der Handschrift in Frankreich zum Anlaß, die bisherigen
Versäumnisse der Kafka-Forschung ans Licht zu heben. Sie beschäftige
sich mit dem Werk des Dichters fast ausschließlich unter weltanschaulichen
und biographischen Aspekten. Die ästhetische Dimension bleibe dabei

unberücksichtigt, und der entscheidende Beitrag, den Kafka für die

24



Weiterentwicklung der Kunst geleistet habe, werde auf diese Weise
einfach unterschlagen. "Die Radikalität von Kafkas ästhetischer Revolution"

in der modernen Literatur besteht für Kundera aus "der Bresche in
der Mauer des Wahrscheinlichen"12. Ein solcher Kunstgriff, so ist aus
Kunderas Überlegungen zu schließen, begründet neue Sinnstrukturen des

Imaginären und führt dadurch zu einer Ausweitung des ästhetischen

Erfahrungsbereichs für den Leser. Daraus ergeben sich wichtige
Konsequenzen für die Textauslegung. Die Durchbrechung oder Überschreitung
des Wahrscheinlichen, die in allen Werken Kafkas mit Händen zu greifen
ist, erhält so den Charakter einer Zumutung für den Leser. Sie stellt eine
ästhetische Herausforderung dar, auf die es eine Antwort zu finden gilt.

Die Verkehrung des Wahrscheinlichen erfolgt in der Weise, daß sich

plötzlich in der Alltagswelt ein Absurdes, Irreales und Unbegreifliches
im Ablauf des Geschehens vollzieht, das in seiner Rätselhaftigkeit
keinerlei pragmatische Erklärung zuläßt. Das Kerngeschehen in den
Erzählungen Ein Landarzt, Die Verwandlung und In der Strafkolonie liefert
dafür unmißverständliche Beispiele. Für alle diese widersinnigen
Handlungsabläufe hat die Kafka-Deutung bisher keine zureichende Begründung

gefunden, die die ästhetische Logik dieser Texte verständlich macht.
Das irreale Geschehen scheint sich der Fassungskraft der Vernunft zu
entziehen. Für Heinz Politzer drückt sich in solchen Handlungen die
"Unfaßbarkeit des Unfaßbaren" aus13. Diese Formel bildet deshalb für
ihn das Paradigma für die Interpretation des Gesamtwerks. Nach diesem

Deutungsmuster spiegelt das Werk des Dichters die Ausweglosigkeit der

Daseinsproblematik des modernen Menschen wider. Die Umbruchserfahrungen

der Gesellschft im Schatten der beiden Weltkriege und der totalitären

Systeme lassen eine solche Auslegungspraxis psychologisch
verständlich erscheinen. Die verzweifelte Grundbefindlichkeit der Figuren,
die als ästhetische Herausforderung gedacht ist, fügt sich auf diese Weise

in den Erwartungshorizont der Leserschaft.
Unter den Vorbedingungen einer solchen zeitgebundenen Auslegungspraxis

versucht Hans Reiss in seinem 1978 erschienenen Essay The

Writer's Task from Nietzsche to Brecht eine kritische Gesamtbewertung
von Kafkas Œuvre. Er kommt dabei zu folgendem Urteil:

12 Jürg Altwegg, "Kafkas Freuden, Leiden und Schreiben: Blick in französische Zeit¬

schriften: Milan Kundera über Max Brod und die Folgen", Frankfurier Allgemeine

Zeitung, Nr. 115, 21.05.91, S. 31.

13 Heinz Politzer, Franz Kafka, der Künstler, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1978, S. 43.

25



[Kafka's] work is compelling because he seems to offer evidence for its

interpretation which, on closer analysis, appears to consist of nothing but signs
leading into culs-de-sac of thought. The cosmos of his work appears to be self-
contained, but it is indecipherable. Kafka appears to be concerned with meaning
and interpretation, yet all interpretation is uncertain and his work defies any
attempt to elucidate its meaning14.

Reiss kommt in seiner weiteren Analyse zu dem Ergebnis, daß die

Grundhaltung der Helden Kafkas durch einen Ambivalenzkonflikt
bestimmt wird. Er beschreibt diesen Tatbestand mit folgenden Worten:

The ambiguity of Kafka's work is, then, intrinsic and central. It seems as if he

were continuously oscillating between two philosophical positions [...] For the

multiplicity of interpretations which his work has given rise to testifies not
merely to the inventive power of the interpreters, but also to its essential

ambiguity. The truth of the matter is: we do not know for certain what any story
of Kafka is really about. [...] But in the course of the story it never becomes
clear which side is right. Is it the hero from whose perspective the reader has to

look at the world or is it the world itself? Whenever the scales of the narrative
seem to be weighed down on one side, a new look at the action, if action it can
be called, forces us to revise our view, and the other scale seems to be weighed
down instead. Why is everything so uncertain in his work? Why can we not
know which view, if any, of the world prevails?15

Reiss begründet die Zweideutigkeit in den Texten Kafkas letzten Endes

mit Argumenten, die sich auf biographische Vorbedingungen stützen. Er
bemerkt dazu:

For Kafka is elusive because he is deeply tormented, and this inner torment is

writ large across his work. It springs from the depths of his personality, from
his desire to fathom the meaning of the world and from his inability to do so16.

Das Unbegreifliche im Werk Kafkas wird so im Sinne der Widerspiegelungstheorie

auf die Problemlage des Autors und auf die Zeitumstände

zurückgeführt.
Die Wendung "to fathom the meaning of the world and [...] his

inability to do so" läßt sich darüber hinaus als eine Formel verstehen, die
das Mißverhältnis zum Ausdruck bringt, in dem sich der Mensch gegenüber

sich selbst befindet bei dem Versuch, nicht nur zu "sein", sondern

14 Hans Reiss, The Writer's Task from Nietzsche to Brecht, London, Macmillan, 1978,
S. 126-127.

15 Hans Reiss, a.a.O., S. 137, 136,135.
16 Hans Reiss, a.a.O., S. 126.

26



sich zu "haben". Die bildliche Darstellung dieses Verhältnisses läßt sich
dann als ästhetische Absicht Kafkas deuten, die darauf gerichtet ist, dem
Leser das anscheinend Unlösbare als eine Aufgabe vor Augen zu führen,
die nach einer Lösung verlangt. Die Inszenierung des Unbegreiflichen
oder Widersinnigen läßt sich in diesem Fall als ein Appell deuten, der sich

an das Grundbedürfnis des Menschen wendet, Rätsel zu lösen. Dunkles
soll erhellt, Verschlossenes entschlüsselt werden17. Nach André Jolies ist
das, was verrätselt ist, von dem Sinn des "Abgeschlossenen" bestimmt. Es

bringt sozusagen das als Verkehrung zur Erscheinung, an dem der
Uneingeweihte keinen Anteil hat und das ihm bisher verborgen geblieben
ist. "Diese Eigenschaft des Vieldeutigen, unverständlich sein zu können,
ist es, die die Form Rätsel sozusagen absichtlich herauskehrt"18. Wenn der
Leser die Frage, die das Rätsel ihm stellt, nicht beantworten kann, dann
hat er die Prüfung, ob er als Uneingeweihter der Weihe teilhaftig werden
kann, nicht bestanden. "Dann [...] ist es um ihn geschehen"19.

In den Erzählungen Kafkas tritt dem Leser das Rätsel in der Form
eines diffusen und ambivalenten Prozesses entgegen, als eine Verkehrung
der menschlichen Daseinsbedingungen ins Monströse. Die Ambiguität
des Textes versetzt den Betrachter in eine Situation, die der Begegnung
des Ödipus mit dem Ungeheuer der Sphinx vergleichbar ist. Die
Durchdringung und Entschlüsselung des Rätsels entspricht der Zerstörung des

Monstrums. Indem der Leser hinter dem Unwesen des Irrealen und
Unfaßbaren dasjenige erkennt, das es festzuhalten und zu bewahren gilt,
entschließt er sich, ein anderer zu sein, als er bisher gewesen ist. Die
allmähliche Auflösung des Rätselhaften in der wiederholten Lektüre und
die Bedeutungserschließung des Unwahrscheinlichen gleicht einem Akt,
der in der Zerstörung des Alten ein Neues erbaut.

Die in den Erzählungen Kafkas verborgenen Rätsel lassen sich somit
als Irrwege oder Labyrinthe verstehen, deren Bewältigung eine Umkehrung
des Widersinnigen bewirkt. Die Rätselhaftigkeit der Texte findet ihre
ästhetische Rechtfertigung in dem Umstand, daß der Leser durch sie zur
Überschreitung des Monströsen aufgerufen wird, das ihn in der
Wirklichkeit des Lebens gefangen hält. Die Umkehrung oder Lösung des als

Rätsel dargebotenen Mißverhältnisses vermittelt dem Leser die Erfahrung,

daß er als Subjekt über seine Freiheit verfügt.

17 Cf. Gustav René Hocke, Manierismus in der Literatur: Sprach-Alchimie und
esoterische Kombinationskunst, Hamburg, Rowohlt, 1959, S. 190.

18 André Jolies, Einfache Formen, Tübingen, Niemeyer, 1982, S. 145.

19 André Jolies, a.a.O., S. 139.

27



Gilles Deleuze bezeichnet diesen Prozeß der Umkehrung mit einer

Kategorie Kierkegaards als Wiederholung. Damit ist gemeint, daß der
Einzelne von seiner Wesensbestimmung her dazu aufgerufen ist, das zu
wiederholen, was in ihm als individuelle Möglichkeit angelegt ist, was
aber noch nicht Wirklichkeit geworden ist. Kierkegaard beschreibt diesen

Weg folgendermaßen:

Die Dialektik der Wiederholung ist leicht, denn was sich wiederholt, ist gewesen,

sonst könnte es sich nicht wiederholen; aber eben dies, daß es gewesen ist,
macht die Wiederholung zu dem Neuen20.

Für Deleuze vollzieht sich die Wiederholung als "Universalität des

Singulären"21. Sie ist das Ausgezeichnete gegenüber dem Gewöhnlichen.

Sie stellt das Gesetz in Frage, sie denunziert dessen nominalen oder allgemeinen

Charakter zugunsten einer tieferen künstlerischen Wirklichkeit [...] Die
Wiederholung ist in jeder Hinsicht Überschreitung22.

Für den Leser ist die Wiederholung gegenüber der Ambiguität oder
Verzweiflung, in der sich die Figuren Kafkas befinden, ein Akt der "Selbst"-
Behauptung; denn das Selbst ist nach Kierkegaard die Kehrseite der
Verzweiflung. Die Rätselhaftigkeit oder Absurdität des Textes wird in der
stellungnehmenden Verneinung, Überschreitung oder Umkehrung durch den

Leser zu einem das Ganze umgreifenden ästhetischen Sinngefüge formiert.
Hans Reiss beschreibt in seinem Kafka-Essay das Weltverhältnis der

Figuren durchaus zutreffend. Er verkennt aber in der Deutung ihren
ästhetischen Charakter. Reiss übersieht, daß der Autor die Darstellung des

Ambivalenzkonfliktes durch den Erzähler als ein ästhetisches Szenarium

benutzt, das den Leser durch das Phänomen der Rätselhaftigkeit mit der
ihm nicht bewußten Verzweiflung, der "Krankheit im Selbst" oder "Krankheit

zum Tode" konfrontiert23. Er bemerkt nicht, daß durch die latente

Einbindung in das Handlungsgefüge dem Leser im Sinne der aisthetischen
Poiesis die Möglichkeit der Distanzierung von den Figuren und ein Urteil

über ihr Verhalten zugemutet wird. Damit ist zugleich die Aufforderung

an den Leser verknüpft, sich zu verdoppeln oder zu wiederholen.

20 Sören Kierkegaard, Die Wiederholung - Drei erbauliche Reden 1843, Gütersloh,
Mohn, 1991, S. 22.

21 Gilles Deleuze, Differenz und Wiederholung, Aus dem Französischen von Joseph

Vögl, München, Fink, 1992, S. 16.

22 Gilles Deleuze, a.a.O., S. 17.

23 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, Gütersloh, Mohn, 1985, S. 17.

28



Reiss macht sich in seinen Deutungsversuchen die Perspektive der
betreffenden Figur bzw. des Erzählers zu eigen. Indem er die Dinge als

das konstatiert, was sie sind, verfehlt er das Imaginäre, für das sie als

Zeichen stehen. Im Verzicht auf die ästhetische Distanz geht dem Leser
die Erfahrung verloren, die mit der Ausweitung oder Verdoppelung des

Singulären zum Universellen verbunden ist. Die Fragen, die sich Reiss
bei der Lektüre des Prozeß-Romans aufdrängen, verstricken den Leser in
eine rätselhafte Wirklichkeit und versperren ihm den Ausweg aus dem

Labyrinth. Reiss formuliert diese Fragen folgendermaßen:

For can we really say why Josef K. in Der Prozeß [The Trial] (1914) has been

arrested? Can we be sure whether he is really tried by the court whose very
nature and existence remains uncertain? Or do we know why he is apparently
condemned and on whose authority he is put to death? And if there is a court,
what are its rules and can the laws which it invokes and its administration of
justice at all be vindicated?24

Die Gedankenführung der Studie zeigt, daß sich für Reiss alle diese

Fragen nicht beantworten lassen. Die Türhüterlegende liefert ihm dafür
einen weiteren Beweis. Er bemerkt dazu:

The parable Vor dem Gesetz [Before the Law] (1914) [...] corroborates this

point; for truth seems to be incapable of being established. Any number of
commentaries seem possible, yet none may be correct or conclusive, indeed, no
conclusion seems possible. The commentaries seem meaningless, yet necessary25.

Das heißt, Reiss überläßt sich den Ungewißheiten und der Rätselhaftigkeit
der Verzweiflungssituation, zu deren Erkenntnis und Uberwindung der
Text den Leser herausfordert. So ergibt sich die Aufgabe, die Erzählung
im Hinblick auf die ästhetische Erfahrung, die sie vermittelt, noch einmal
zu lesen.

III

Die Erzählung wird auf folgende Weise eingeleitet:

Vor dem Gesetz steht ein Türhüter. Zu diesem Türhüter kommt ein Mann vom
Lande und bittet um Eintritt in das Gesetz. Aber der Türhüter sagt, daß er ihm

jetzt den Eintritt nicht gewähren könne. Der Mann überlegt und fragt dann, ob

24 Hans Reiss, a.a.O., S. 136.

25 Hans Reiss, a.a.O., S. 136.

29



er also später werde eintreten dürfen. "Es ist möglich", sagt der Türhüter, "jetzt
aber nicht". (182)26

Der Einleitungssatz setzt den unbestimmten und abstrakten Begriff des

Gesetzes in Beziehung zu der konkreten Gestalt eines Türhüters. Das
Gesetz bezeichnet dabei einen Bereich, der von einer grundlegend andersartigen

Gegenwelt getrennt ist. Doch die beiden gegensätzlichen
Erfahrungsbereiche sind durch eine immer offenstehende Tür miteinander
verbunden. Der Eintritt in das Gesetz ist gleichwohl an bestimmte
Bedingungen gebunden, sonst wäre ja die Gestalt des Türhüters eine nutzlose

Einrichtung. Der offene und freie Zugang erweist sich somit zugleich als

ein Hindernis. Der Eingang ist also offen und geschlossen zugleich.
Der Mann, der um Einlaß bittet, kommt von weit her, denn er hat

sich, wie der Verlauf der Handlung zeigt, für seine Reise zur Sicherheit
mit vielen Dingen ausgerüstet. Er kommt dazu noch vom Lande, also aus
einer Gegend, die herkömmlicherweise in der Entwicklung urbaner
Lebensformen als rückständig gilt. Diesem Mangel will der Mann offenbar

abhelfen, sonst hätte er nicht die weite Reise gemacht. Die im
Handlungsverlauf beharrlich wiederholte Bitte um Einlaß zeigt deutlich,
daß er unter den bisherigen Verhältnissen nicht weiterleben will. Von
dem Eintritt in das Gesetz erhofft er sich zweifellos eine Wendung seiner

Lage zum Besseren. Die Handlungen des Mannes werden so von der
Absicht geleitet, seine Situation in der Welt durch einen Prozeß der Ich-
Ausweitung zu verändern. Darauf deutet auch der Umstand hin, daß er
sich zur Absicherung seines Vorhabens mit materiellen Mitteln ausgerüstet

hat und daß er diese Dinge trotz ihres besonderen Wertes hinzugeben
bereit ist, um den Türhüter zu bestechen. Der Einsatz, so denkt er, dürfte
sich letzten Endes bezahlt machen. In diesem Sinne etwa läßt sich das

Verhalten des Mannes deuten. Die Einlaßverweigerung des Türhüters
durchkreuzt jedoch seine Erwartungen. Er hat mit solchen Schwierigkeiten

nicht gerechnet und erfährt nun, daß ihm die erstrebte Identität
vorenthalten wird.

Die Weigerung des Türhüters, den Mann einzulassen, steht offenbar
in einem ursächlichen Zusammenhang mit dessen Haltung. Das "Jetzt
nicht" findet damit seine Begründung in der einseitigen Wirklichkeitsverstrickung

des Mannes. Seine Wegvorkehrungen deuten ausschließlich
auf das begrenzte Ziel einer kreatürlichen Ich-Erweiterung hin. Das Nein

26 Der Text der Parabel Vor dem Gesetz wird nach folgender Ausgabe zitiert: Franz
Kafka, Gesammelte Werke, a.a.O., Bd. 2, 1976, Der Prozeß.

30



des Türhüters unter diesem Aspekt bedeutet, daß die existentielle Verfassung

des Mannes als Eintrittsberechtigung nicht akzeptiert werden kann.
Das heißt mit anderen Worten: So wie du jetzt bist, kann ich dich nicht
einlassen. Das verbietet das Gesetz!

Mit der Wendung "Jetzt nicht" verbindet sich in den Vorstellungen
der beiden Kontrahenten eine kategorial unterschiedliche Auffassung vom
Charakter der Zeit. Daraus ergibt sich, daß das Verhältnis des Menschen

zur Zeit für die Einlaßgewährung von ausschlaggebender Bedeutung ist.
Der Mann vom Lande zieht aus den Worten des Türhüters den Schluß,
daß sein Eintritt in das Gesetz einen Aufschub erfährt, aber zu einem

späteren Zeitpunkt möglich ist. Die Einlaßgewährung wird damit für den

Mann zu einer Frage der Zeit. Sie vollzieht sich nach seinen Vorstellungen

im Rahmen des endlichen oder vergänglichen Verlaufs der Zeit. Das
Jetzt ist darin als ein Augenblick der Endlichkeit neben dem Früher oder

Später von gleichem Gewicht. Deshalb ist der Mann bereit, auf den

passenden Augenblick zu warten.
Für den Türhüter stellt sich das Verhältnis umgekehrt dar. Seine

Verneinung der Einlaßgewährung zum Zeitpunkt des Jetzt gilt für den
gesamten Bereich der Endlichkeit. Das Zugeständnis jedoch, daß die
Möglichkeit besteht, in das Gesetz einzutreten, ist nicht an einen bestimmten

Zeitpunkt gebunden, sondern geht von der Voraussetzung aus, daß der
Mann sich durch einen Akt der Ich-Überschreitung von der Zeitverfallen-
heit abwendet und dem Überzeitlichen oder Bleibenden zukehrt. Der
Türhüter macht somit seine Zusage von einer Verhaltensänderung oder
Umkehr des Mannes abhängig. Sie allein begründet ein Eintrittsrecht in
das Gesetz.

Die Möglichkeit des Eintritts hängt somit nicht von dem Türhüter ab,
sondern von der Haltung des Einlaß Begehrenden zur Welt und zu sich
selbst. Die Antwort des Türhüters: "Es ist möglich, jetzt aber nicht",
bedeutet also: Wenn du aus der Gefangenschaft oder Verkettung in den
Verhältnissen der Zeitlichkeit heraustrittst, ist es möglich, in das Gesetz

eingelassen zu werden. Ein solches Heraustreten aus den Zwängen der

Vergänglichkeit hieße dann für den Mann vom Lande, sich in seinem
Sosein eine andere, überzeitliche Existenz zuzulegen, sich zu verdoppeln
oder zu wiederholen. Eine solche Selbst-Inszenierung des Mannes würde

zum Ausdruck bringen, "daß es Wirklichkeit als Beschränkung des
Möglichen nicht geben kann"27. Unter diesen Voraussetzungen wird verständ-

27 Wolfgang Iser, a.a.O., S. 404.

31



lieh, warum der Türhüter dem Mann, solange er in der Individuation
verharrt und sein Ich der Zeit überläßt, den Einlaß verweigern muß. Die
Antwort des Türhüters bedeutet so ein Nein und ein Ja zugleich. Sie

versetzt den Bittsteller in den Augen des Lesers in eine ästhetische

Schwebelage und macht im verborgenen den Eintritt in das Gesetz von
der Entscheidung des Mannes abhängig. Im Falle der Ich-Überschreitung
wiederholt sich der Mann. Er potenziert seine Singularität ins Universelle

und betritt das Gesetz. Im Falle der Verweigerung bleibt er dagegen

ausgesperrt. Der Eintritt hängt damit von der Möglichkeitsverwirklichung
oder von einem Wagnis ab.

Der Türhüter hält mit seiner Antwort den Mann vom Lande in einer
Grenzsituation vor dem Tor des Gesetzes fest. Er schickt ihn nicht weg,
läßt ihn aber auch nicht eintreten. Er führt ihm vielmehr die Widerstände
und Gefahren vor Augen, die mit einem unerlaubten und widerrechtlichen

Eintritt verbunden sind. Danach steht vor jedem Saal ein neuer
Türhüter. Einer ist mächtiger als der andere. Wenn der erste Türhüter das

kreatürliche Widerstandspotential verbildlicht, das einer Selbstwiederholung

des Menschen entgegensteht, dann bildet die abgestufte Folge der
verschiedenen Hüter ein ins Unendliche ausgeweitetes Hinderungspotential,

das dem Wiederholungsprozeß grundsätzlich entgegenwirkt.
Unter solchen Umständen bedeutet der Versuch, entgegen dem Verbot
das Tor zu durchschreiten, wozu der Türhüter den Mann herausfordert,
ein unberechenbares Wagnis. Als der Mann sich bückt, um durch das

offene Tor ins Innere zu schauen, bemerkt der Türhüter: "Wenn es dich
so lockt, versuche es doch, trotz meinem Verbot hineinzugehen" (182).
Der Text beschreibt die Lage des Mannes mit folgenden Worten:

Solche Schwierigkeiten hat der Mann vom Lande nicht erwartet; das Gesetz

soll doch jedem und immer zugänglich sein, denkt er, aber als er jetzt den

Türhüter in seinem Pelzmantel genauer ansieht, seine große Spitznase, den

langen, dünnen, schwarzen tatarischen Bart, entschließt er sich, doch lieber zu

warten, bis er die Erlaubnis zum Eintritt bekommt. (182)

Die Entscheidung des Mannes bedeutet, daß er sein Verhalten den

Warnungen des Türhüters anpaßt. Er ist nicht bereit, ein Wagnis einzugehen
und sein bisheriges Daseinsverhältnis aufs Spiel zu setzen.

Der Text führt die Entscheidung des Mannes auf den Eindruck
zurück, der von den äußeren Kennzeichen der Türhütergestalt ausgeht. Das

heißt, der Mann macht seine Entscheidung von Einzelheiten abhängig.
Er richtet sich nach dem Teil und fragt nicht nach dem Ganzen. Er läßt

32



sich vom Äußeren leiten, ohne das Innere zu erwägen. Die Überlegung,
wie er sich verhalten soll, geht von einer verkehrten Einschätzung der
Tatsachen aus. Sie stützt sich auf ein Mißverhältnis zwischen dem
Einzelnen und dem Ganzen. Der Mann gelangt auf diese Weise zu einem
Fehlurteil über den Türhüter, zu einer abwegigen Beurteilung der eigenen

Lage und verstrickt sich in eine verhängnisvolle Erwartungshaltung.
Der Pelzmantel, ein Kleidungsstück, das aus einer Tierhaut gefertigt

ist, rückt den Türhüter in den Rang eines kreatürlichen Wesens. Als
Äußerungsform des vergänglichen Lebens deutet der Mantel aber als

Zeichen zugleich auf ein Imaginäres, dessen Funktion der Türhüter
erfüllt. Es ist das Gesetz, dem der Hüter als Diener zugeordnet ist. Da der
Türhüter dem Tor den Rücken zukehrt, läßt sich seine Gestalt im
Pelzmantel als eine notwendige Verkehrung des Gesetzes in eine beschränkte
sinnliche Ausdrucksform deuten. Der Eintritt in das Gesetz würde demnach

von dem Wagnis als Vorbedingung abhängen, das Gebot des
Türhüters zu mißachten und es zu übertreten. Die verfremdete Äußerungsform

des Gesetzes würde auf diese Weise durch Überschreitung oder
Wiederholung wieder auf das Ursprungsverhältnis zurückgeführt.

Die "große Spitznase" verweist als ein Sondermerkmal ebenfalls auf
ein Einzelnes. Es verschränken sich darin aber zugleich zwei gegensätzliche

Horizonte. "Spitz" bezeichnet ein Singuläres, Bestimmtes und
Punktuelles. Es steht in einem latenten Beziehungsverhältnis zu "groß", das

auf ein Universelles, Unbestimmtes und Unendliches deutet. Das eine ist
so als kategoriale Bestimmung im andern gegenwärtig. Dieser ganzheitliche

Zusammenhang, der zeichenhaft das Wesen des Gesetzes verbildlicht,
entgeht dem Mann vom Lande bei der Beobachtung seines Gegenspielers.

Er gibt sich so vorbehaltlos der Suggestion hin, die von dem äußeren

Erscheinungsbild des Türhüters ausgeht. Das gleiche Verkehrungsverhältnis

drängt sich dem Mann bei der Wahrnehmung des Bartes auf.

Lang und dünn bezeichnen als Bestimmungsmerkmale die Begrenzungsverhältnisse

einer Gestalt. Schwarz und tatarisch lassen sich im Gegensatz

dazu als komplexe Erscheinungen des Dunklen und Fremden deuten.

Sie verweisen auf den verborgenen imaginären Charakter des

Formgefüges. Was der Mann vom Lande bei der Beobachtung des

Türhüters übersieht, das enthüllt sich als ästhetische Erfahrung dem
Leser: Der Mann, der sich von der Wahrnehmung des Einzelnen leiten
läßt, verfehlt das Ganze und verliert damit seinen Anspruch auf den

Eintritt in das Gesetz. Für ein solches Versagen gilt folgender Satz

Kierkegaards: "Denn wer nicht das Ganze entdeckt, der entdeckt eigent-

33



lieh gar nichts"28. Das heißt, wem sich in der Welterfahrung die eigene
Existenz verkehrt, der steht vor dem Nichts. Damit gibt der Mann sich
selbst auf. Er nimmt auf Grund seines Fehlverhaltens, von dem er nichts
weiß, vorlieb mit dem Platz vor dem Tor, den der Türhüter ihm zuweist.
Er setzt sich auf einen Schemel neben der Tür und verwartet dort die
Zeit, "bis er die Erlaubnis zum Eintritt bekommt".

Für den Leser stellt sich die Frage: Wie ist das Verhältnis des Türhüters

zum Gesetz, und welche Absicht verfolgt er gegenüber dem Mann mit
seiner Einlaßverweigerung und der Aussicht auf eine mögliche
Zutrittsgewährung? In den Augen des Einlaß Begehrenden erscheint der Türhüter
als eine Instanz im Dienst des Gesetzes, die aus eigenem Recht den

Zutritt verweigern oder gewähren kann. Der Türhüter unterstreicht diesen

Eindruck durch sein Verhalten und durch seine Kenntnis der Hindernisse

und Schwierigkeiten, die hinter dem Tor beginnen. Die Deutung
des Erscheinungsbildes durch den Mann läßt den Türhüter in den Augen
des Lesers auf den ersten Blick als eine Verhinderungsinstanz erscheinen,

die den Einlaßsuchenden dort festzuhalten beabsichtigt, wo er sich

befindet, nämlich vor dem Gesetz in der kreatürlichen Erfahrungswelt.
Die beiden Funktionsweisen des Zutrittgewährens und des Aussperrens
verlieren aber ihre Widersprüchlichkeit durch den Umstand, daß die
Entscheidung darüber allein bei dem Mann vom Lande liegt. Der Türhüter
erhält damit die Bedeutung einer Widerstandseinrichtung oder einer
Filterfunktion. Das heißt, nur derjenige, der als ein Einzelner den Weg der Ich-
Überschreitung und der Katharsis zu gehen bereit ist, gelangt zur
Erkenntnis des Ganzen und findet Zutritt zum Gesetz.

Das Tor mit dem Türhüter wird damit für den Mann vom Lande zu
einem Ort der Entscheidung. Jeder weitere Schritt ist nun ein Wagnis,
weil er die Behauptung oder die Preisgabe der bisherigen Daseinsform
bedeutet. Das Tor und der Türhüter präsentieren sich so dem Mann
zugleich als eine offene und eine geschlossene Welt. Sie sind Bresche und

Sperrmauer in eins. Der Türhüter fordert den Wartenden zum Eintritt auf,

sorgt aber zugleich dafür, daß er vor diesem Versuch wegen der Gefahren,

die damit verbunden sind, zurückschreckt. Der Mann gerät auf diese

Weise in eine verzweifelte Lage. Er weiß nicht, was er tun soll. Jede

Entscheidung fordert ihren Preis: das Wagnis der Ich-Überschreitung oder
die Selbsthingabe an die vergängliche Zeit. Aus der Sicht des Lesers

steht der Mann vor der Entscheidung, sich der Verzweiflung zu überlas-

28 Sören Kierkegaard, Die Wiederholung, S. 19.

34



sen oder sich zu seinem Selbst zu bekennen. Es geht darum, ob er das

eigene Schicksal dem Lauf der Zeit anvertrauen oder das Mögliche wagen

soll. Indem der Mann sich auf das Warten einläßt, verzichtet er auf
seine Entscheidungsfreiheit und den Willen, er selbst zu sein. Denn:
"Das Selbst ist Freiheit. Freiheit aber ist das Dialektische in den

Bestimmungen Möglichkeit und Notwendigkeit"29.
Der Türhüter kann den Mann vom Lande nicht zu einem Ganzen

ergänzen. Er vermag ihm nicht das Selbstsein zu schenken oder zu
garantieren, genausowenig wie er für ihn essen und trinken, lachen oder
weinen könnte. Das Wagnis, sich zu seinem Selbst zu bekennen, muß der
Mann aus eigenem Antrieb allein auf sich nehmen. Der Türhüter ist nicht
in der Lage, ihm diese Entscheidung abzunehmen. Durch die
Zurückweisung und das Wartenlassen versetzt der Türhüter den Mann in den
Status eines Verzweifelten. Die damit verbundenen Leiden machen diesen

Prozeß zu einer Erfahrung des Bewußtseins. Auf diese Weise fordert
der Hüter den Mann zu einem Akt der Selbstwiederholung heraus. Er
hält ihn zu diesem Zweck in unmittelbarer Nähe des Tores fest und
überläßt ihn keineswegs in völliger Aussichtslosigkeit sich selbst.

Der Türhüter hält den Mann hin und läßt ihn durch eine Art Gesprächstherapie

immer wieder von neuem seine Verzweiflung erfahren, um ihn
auf diese Weise zur Selbstwiederholung zu bewegen. Im Text heißt es

dazu:

Der Türhüter stellt öfters kleine Verhöre mit ihm an, fragt ihn nach seiner
Heimat aus und nach vielem anderen, es sind aber teilnahmslose Fragen, wie
sie große Herren stellen, und zum Schlüsse sagt er ihm immer wieder, daß er
ihn noch nicht einlassen könne. 182)

Die Fragen nach dem Woher und der Vergangenheit versuchen latent das

Bewußtsein des Mannes für seine gegenwärtige Lage zu schärfen. Sie

richten sich damit zugleich auf das Wohin und die Zukunft und beziehen
sich so auf den Eintritt in das Gesetz. Die Fragen bekunden einerseits die

verborgene Anteilnahme des Türhüters am Schicksal des Mannes. Sie

betonen andererseits die Distanz, die ihn von seinem Ziel trennt. Die
Verhöre geben außerdem zu erkennen, daß Türhüter und Bittsteller sich

in den Rollen von Richter und Angeklagtem gegenüberstehen und daß es

dabei um die Feststellung und Begleichung einer verborgenen Existenzschuld

geht. Der Mann verwendet in dieser verworrenen Lage alles, was

29 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, S. 25.

35



er an wertvollen Dingen mit sich führt, um den Türhüter zu bestechen.

Der Türhüter bemerkt dazu: "Ich nehme es nur an, damit du nicht glaubst,
etwas versäumt zu haben" (182). Die Bestechungsversuche zeigen, daß

der Mann seine Lage mißdeutet und ihren wirklichen Charakter nicht
erkennt. Er will durch den Einsatz materieller Mittel ein Ziel erreichen,
dem er nur durch eine innere Umkehr näherkommen kann. Er will in das

Gesetz eintreten, ohne die dafür erforderliche Leistung zu erbringen. Der
Einsatz eines zeitlichen Mittels soll die Hingabebereitschaft an das Ewige

ersetzen. Der Mann versucht durch eine falsche Wiederholung der

Verzweiflung zu entgehen. Ohne seine Haltung zu ändern, will er über
etwas verfügen, was er nur durch eine Haltungsänderung gewinnen kann.
Durch die Annahme von Geschenken bestärkt der Türhüter den Mann in
der Uberzeugung, daß er allein für den Einlaß zuständig sei. Sein
Kommentar bestätigt jedoch das Gegenteil: Ein Bestechungsversuch ist nutzlos,

weil eine andere Instanz über den Zutritt entscheidet. Der Türhüter
beläßt den Mann vom Lande in seiner Existenzverkehrung oder Verzweiflung.

Während der vielen Jahre des Wartens beobachtet der Mann den

Türhüter fortgesetzt, um eine Möglichkeit zu entdecken, wie er ihn
umstimmen könnte. Er vergißt dabei die Macht der anderen Türhüter, weil
dieser erste das Haupthindernis zu sein scheint. Er hält seine Lage für
einen "unglücklichen Zufall" und verflucht diesen Umstand. Zuletzt im
Alter wird der Mann kindisch. Er weiß nicht mehr ein noch aus. In seiner

Verzweiflung bittet er die Flöhe, die er im Pelzkragen des Türhüters
entdeckt, um Hilfe. Die Tatsache verdeutlicht auf groteske Weise, in
welches unsinnige Verstrickungsverhältnis sich der Mann verirrt hat. Er
befindet sich auf dem Höhepunkt der Verzweiflung und versucht die
Erlaubnis zum Eintritt von jemandem zu erbitten, der keinerlei Einfluß
darauf hat. Der Leser zieht daraus den Schluß, daß die Erwartungen, die
der Mann in den Türhüter setzt, in gleicher Weise unsinnig sind.

Der Mann vom Lande erwartet die Zutrittserlaubnis zum Gesetz von
jemandem, der sie nie und nimmer erteilen kann. Er kommt nicht auf den

Gedanken, daß er den Schlüssel dazu einzig und allein selbst in der Hand
hält. So wartet er weiter verzweifelt vor dem Tor und wird das Opfer der
Zeit. Sein Augenlicht wird schwächer. Sein Gehör läßt nach. Die Kräfte
verlassen ihn, und der Körper erstarrt. Der Mann nähert sich dem Tode.
Das Erfahrungsgesetz, daß alle Wesen und Dinge der Vergänglichkeit
unterliegen, holt ihn endgültig ein. Es vollzieht sich an seinem Leibe. Er
erfährt, daß es eine Macht gibt, die ihm eine Frist in der Zeit setzt. Daß er

36



versucht hat, sich ein Lebenlang von dieser Macht loszureißen und sie aus
seinem Bewußtsein zu verdrängen, begründet seine Verzweiflung. "Denn
Verzweiflung ist, ganz richtig, das Ewige und sich selbst verloren haben"30.

Die entscheidende Existenzerfahrung des Mannes vom Lande besteht
darin, daß ihm am Ende des Lebens plötzlich ein Licht aufgeht. Es ist die

Entdeckung, daß die Vergänglichkeits- oder Todesbestimmung dem
menschlichen Wesen von Anfang an eingezeichnet ist. Die Endlichkeitserfahrung

verweist den Menschen darauf, daß er durch die Macht des

Ewigen in die Zeit gesetzt ist und daß sich das Leben im Zeichen des

Todes vollzieht. Aus diesem Verhältnis ergibt sich das Bestimmungsfeld
des Menschen. Kierkegaard beschreibt diesen Erfahrungsprozeß mit
folgenden Worten: "Setzt man das Ewige, so ist das Gegenwärtige ein
Anderes als man haben will. Das fürchtet man, so ist man in Angst vor dem
Guten"31.

Mit dem Verfall des Leibes geht in dem Mann die Erkenntnis des ewigen

Lichts einher. Der Text beschreibt diese Erfahrung folgendermaßen:

Wohl aber erkennt er jetzt im Dunkel einen Glanz, der unverlöschlich aus der
Türe des Gesetzes bricht. Nun lebt er nicht mehr lange. 183)

In dem Bewußtsein, an einem Wendepunkt zu stehen, ahnt der Mann im
Anblick des neuen Lichts, daß alles, was er bisher unternommen hat, im
Zeichen der Verzweiflung geschah und aus einer inneren Verkehrung
erfolgte. Er richtet aus diesem Grunde vor seinem Tode eine letzte Frage an
den Türhüter. Er will wissen, warum während der langen Zeit des Wartens
kein anderer Einlaß in das Gesetz begehrte. Die Antwort darauf lautet:

Hier konnte niemand sonst Einlaß erhalten, denn dieser Eingang war nur für
dich bestimmt. Ich gehe jetzt und schließe ihn. (183)

Der Sondereingang, der einzig und allein für den Mann vom Lande
bestimmt ist, erklärt sich aus dem Umstand, daß die Existenzbestimmung
jedes Einzelnen in seiner individuellen Veranlagung begründet liegt. Sie

bildet das Tor, das der Mensch durchschreiten muß, wenn er zu seinen

Möglichkeiten gelangen will. Dieser innere Bestimmungsweg wird von
Kierkegaard folgendermaßen umschrieben: "Ein jeder Mensch ist nämlich

mit Ursprünglichkeit angelegt als ein Selbst, dazu bestimmt er selbst

30 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, S. 61.

31 Sören Kierkegaard, Der BegriffAngst, Werkausgabe I, Düsseldorf, Diederichs, 1971,
S. 337.

37



zu werden"32. Das Selbst ist für Kierkegaard gebildet aus Unendlichkeit
und Endlichkeit. Es ist eine Synthese, in der die Zeit von der Ewigkeit
durchdrungen und darin von ihr bewahrt wird. In einem solchen Akt der
Ich-Überschreitung erfährt sich der Mensch in seiner Singularität als

Träger einer universellen Botschaft. Als Entdecker und Bewahrer dieser

Botschaft wiederholt sich das Ich als ein Selbst. Das heißt, das Ich
vergegenwärtigt sich in allen seinen Bezügen, daß das Dasein in der Welt sich
als ein sterbendes Leben vollzieht. Zu dieser ästhetischen Erfahrung führt
den Leser die Figur des Mannes vom Lande. Er befindet sich vor dem

Türhüter im Hinblick auf das Selbstsein in der Position zwischen dem
"Jetzt nicht" und "Es ist möglich". Der Türhüter ist im Gegensatz zu dem

Mann vor ihm nicht frei, sondern an die Gebote des Gesetzes gebunden.
Sie bestimmen, daß er nur denjenigen einlassen darf, der bereit ist, das

Wagnis der Selbstwiederholung auf sich zu nehmen. Der Türhüter ist als

Hürde und Hindernis der Erfahrung des Ewigen in der Zeit vorgeschaltet
wie die Verzweiflung dem Selbstsein.

Der Türhüter weist den Mann zurück und hält ihn fest. Er läßt sich
herab zu einem Gespräch und bleibt in Distanz zu seinem Partner. Er
führt den Mann in Versuchung, läßt ihn schuldig werden und treibt ihn

zur Verzweiflung. Er räumt ihm damit aber zugleich die Chance ein, aus

den Leiden, die mit der Verkettung in der Zeit verbunden sind, die Erfahrung

des Andersseinmüssens und der inneren Umkehr zu gewinnen. Diese

Einsichten übersteigen den Erkenntnishorizont des Mannes vom Lande

und bleiben ihm bis zu seinem letzten Lebensaugenblick verborgen.
Sie ermöglichen es jedoch dem Leser, anstelle des Mannes daraus für
sich die notwendigen Folgerungen zu ziehen. Indem der Mann in der

Verzweiflung sich selbst verliert, erschließt er durch sein Versagen und

seine Selbstzerstörung dem Leser eine neue Welt. Der Leser erkennt im
Bilde, daß er, um sich selbst zu gewinnen, durch die Wiederholung von
neuem geboren werden muß.

IV

Zur weiteren Ausschöpfung des ästhetischen Erfahrungspotentials der
Parabel ist es für den Interpreten nützlich, den Zusammenhang zu

berücksichtigen, in den das Werk ursprünglich eingefügt ist. Das heißt, die

32 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, S. 30.

38



sogenannte Exegese der Türhüterlegende im Dom-Kapitel des Prozeß-
Romans, die von Max Brod im Dezember 1924 zum ersten Mal in der
Selbstwehr veröffentlicht wurde, kann zur Klärung der Frage beitragen,
die der Autor am Ende der Erzählung dem Leser zur Entscheidung überläßt.

Es ist die verborgene Frage nach der Schuld des Mannes vom Lande.
Diese Frage steht im Brennpunkt des Diskurses zwischen dem

Gefängnisgeistlichen und dem Prokuristen Josef K. Der Geistliche macht K.
darauf aufmerksam, daß sein Prozeß schlecht stehe, da man ihn für schuldig

halte. Darauf erwidert K.

"Ich bin aber nicht schuldig,... es ist ein Irrtum. Wie kann denn ein Mensch
überhaupt schuldig sein. Wir sind hier doch alle Menschen, einer wie der andere".

(180)

Der Geistliche meint, das sei zwar richtig, aber so pflegen die Schuldigen

zu reden. Die Antwort ist doppeldeutig und läßt sich in folgendem
Sinne verstehen: Der Mensch ist als ein kreatürliches Wesen in einen
natürlichen und gesellschaftlichen Verkettungszusammenhang eingebettet
und unterliegt von daher bestimmten Notwendigkeiten, die sein Verhalten

determinieren. Wenn der Einzelne sich so versteht, - darauf läuft K.s
Argumentation hinaus - dann ist er für seine Handlungen nicht
verantwortlich, und es trifft ihn keine Schuld. Der Geistliche gesteht K. zu, daß
alle Menschen solchen Verstrickungen unterliegen, daß sie aber gleichwohl
durch ihr Tun Schuld auf sich laden und dafür die Verantwortung tragen.
Die Türhüterlegende, die der Geistliche als Beispielgeschichte erzählt,
soll K. für die besondere Lage des Menschen in der Welt die Augen
öffnen. Das heißt, der Mann vom Lande ist für seine Verfallenheit an das

Hier und Jetzt voll verantwortlich. Er ist dadurch schuldig gegenüber
sich selbst. Eine Entscheidung über das Verhalten des Mannes - ein

Schuldspruch oder ein Freispruch - wird damit zu einem Urteil K.s über
sich selbst. Dasselbe gilt auch für den Leser. Der Geistliche erzählt die

Geschichte, um K. zu zeigen, daß er sich über den Charakter des

Gerichts und damit über sich selbst täuscht. K. erkennt die Chance nicht,
die sich hier bietet. Er spricht den Mann vom Lande frei und bekennt auf
diese Weise, wie weit er noch davon entfernt ist, sich selbst zu erkennen.

Die Geschichte regt ihn jedoch zum Nachdenken an und bewirkt, daß er
allmählich ein verändertes Verhältnis zu seinem Prozeß gewinnt. Er
entzieht dem Advokaten Huld das Recht, ihn vor Gericht zu vertreten. Damit

begibt sich K. auf den Weg der Wiederholung.
Bei der Auslegung der Geschichte unterliegt K. jedoch einer Selbst-

39



täuschung. Sie ist Ausdruck der inneren Verkehrung. K.s unmittelbare
Reaktion äußert sich in dem Satz: "Der Türhüter hat also den Mann

getäuscht" (183). Der Geistliche verteidigt die Haltung des Türhüters. Nur
wenn zwischen der Anfangserklärung und der Enderklärung, daß er den

Mann jetzt nicht einlassen könne und daß dieser Eingang allein für ihn
bestimmt sei, ein Widerspruch bestehe, könne von einer Täuschung
gesprochen werden. Das aber sei nicht der Fall. Vielmehr deute die erste

Erklärung auf die zweite hin. Danach handelt es sich in beiden Erklärungen

um zwei kategorial entgegengesetzte Außerungsformen im Hinblick
auf den Eintritt in das Gesetz, die sich aber nicht widersprechen. Das heißt,
die beiden Kategorien - offen und geschlossen - bedeuten hier ein und
dasselbe. Was im konkreten Fall gilt, hängt von der Entscheidung des Einlaß

Begehrenden ab. Die Erlaubnis zum Eintritt wird so durch das Wagnis des

Mannes begründet, sich zu wiederholen, sich als ein zeitgebundenes Wesen

zu begreifen, das auf das Ewige oder das Ganze angelegt ist. Das Jetzt
bedeutet in diesem Fall ein Immer; das Immer ist aber nur erfahrbar im
Jetzt. Auf diese Weise wird dem Leser im Blick aufdas Beziehungsverhältnis
zwischen dem Türhüter und dem Mann vom Lande ästhetische Erfahrung
ermöglicht. Kierkegaard beschreibt dieses Möglichkeitsverhältnis, das

Ewige im Zeitlichen zu erfahren, mit folgenden Sätzen:

Die Wiederholung [...] ist und bleibt eine Transzendenz33.

Aber es gehört Mut dazu, die Wiederholung zu wollen [...] Wer aber nicht
begreift, daß das Leben eine Wiederholung ist, und daß dies des Lebens Schönheit

ist, der hat sich selbst gerichtet und verdient nichts Besseres, als daß er
umkommt, was ihm denn auch widerfahren wird34.

So ergeht es dem Mann vom Lande. Er verflucht die einzige Chance, die
sich ihm öffnet, als einen unglücklichen Zufall. Er erkennt nicht sein

Versagen und seine Schuld gegenüber sich selbst. Er versinkt damit in
der Verzweiflung.

Der negativen Charakteristik des Türhüters durch K. stellt der Geistliche

dessen positive Eigenschaften gegenüber, die sich ausnahmslos auf
seine pedantische Pflichterfüllung im Dienst des Gesetzes beziehen. Er
faßt alle diese Vorzüge in der Frage zusammen: "Kann es einen
pflichttreueren Türhüter geben?" (184). In dieses strenge Charakterbild
mischen sich aber, wie der Geistliche zugibt, andere Züge, die für den

33 Sören Kierkegaard, Die Wiederholung, S. 59.
34 Ebd., S. 4.

40



Einlaß Begehrenden günstig sind und ihm entgegenkommen. Denn die

Andeutung einer künftigen Einlaßmöglichkeit geht über die Pflicht des

Türhüters hinaus. Und die Art und Weise, wie er sich über seine Stellung
äußert, zeigt nach dem Urteil des Geistlichen, "daß seine Auffassung
durch Einfalt und Überhebung getrübt ist" (184/185). Denn der Türhüter
betont seine Position dem Manne gegenüber mit den Worten:

"Ich bin mächtig. Und ich bin nur der unterste Türhüter [...] Schon den Anblick
des dritten kann nicht einmal ich mehr ertragen". 182)

Diese Haltung, der eine richtige Auffassung von der Bedeutung des

Gesetzes zugrunde liegt, vermittelt dennoch ein mißverständliches
Erscheinungsbild vom Wesen des Gesetzes. Das geschieht durch die Einfalt und
Überheblichkeit des Türhüters. Der Geistliche erklärt die Differenz
zwischen Erscheinung und Wesen folgendermaßen: "Richtiges Auffassen
einer Sache und Mißverstehen der gleichen Sache schließen einander nicht
vollständig aus" (185). Die mißverständliche Repräsentanz des Gesetzes

schwächt in den Augen des Geistlichen die Bewachung des Eingangs:
"Es sind Lücken im Charakter des Türhüters" (185). Daraus ergibt sich
für den Leser folgender Schluß: Die Differenz in der Haltung des Türhüters
bietet dem Mann vom Lande die Chance, sich zu wiederholen, am
Türhüter vorbeizugehen und in das Innere vorzudringen. Die Erklärungen
des Geistlichen laufen darauf hinaus, daß der Mann nicht der Getäuschte

ist, sondern daß er sich selbst täuscht, weil er die Differenz, die zwischen
der äußeren Haltung des Türhüters und der Forderung des Gesetzes an

den Menschen besteht, nicht erkennt. Als K. die Frage stellt:

"Du glaubst also, der Mann wurde nicht getäuscht?",

gibt der Geistliche darauf keine eindeutige Antwort. Er will und kann nicht
für K. die Entscheidung treffen. In diesem Fall wäre ja die Entdeckung
einer Erkenntnis K.s über sich selbst hinfällig. Deshalb antwortet der Geistliche:

"Mißverstehe mich nicht, [...] ich zeige dir nur die Meinungen, die darüber

bestehen. Du muß nicht zuviel auf Meinungen achten. Die Schrift ist unveränderlich,

und die Meinungen sind oft nur ein Ausdruck der Verzweiflung
darüber". (185)

Die Unveränderlichkeit der Schrift steht hier für das Gesetz mit seinem

rätselhaften Erkenntnisgehalt der menschlichen Wahrheit. Die Wahrheit

wird verbildlicht durch den Erleuchtungscharakter des Lichts, das als

41



"unverlöschlicher Glanz" aus dem Tor zum Gesetz dringt. Die verschiedenen

Meinungen über das Gesetz gleichen Schritten der Verzweiflung
auf dem Weg dorthin. Denn die Suche nach dem Licht der Wahrheit führt
den Einzelnen in der Regel in einen Prozeß der Verzweiflung, der zum
Zwecke der Existenzerhellung produktiv durchschritten werden muß. In
diesem Akt der Selbstwiederholung, so ist der Kommentar des Geistlichen

zu verstehen, findet der Mensch seine eigentliche Rolle in der Welt.
Das bedeutet, daß der Türhüter sich als ein Quidproquo der Verzweiflung

repräsentiert. Er ist eine notwendige Instanz, die dem Mann vom
Lande den hindemisreichen Weg zu seiner Existenz zeigt.

Der Geistliche verteidigt denn auch die zweideutige Rolle des
Türhüters gegen K. mit folgenden Argumenten:

"Manche sagen nämlich, daß die Geschichte niemandem ein Recht gibt, über
den Türhüter zu urteilen. Wie er uns auch erscheinen mag, er ist doch ein
Diener des Gesetzes, also zum Gesetz gehörig, also dem menschlichen Urteil
entrückt. Man darf da auch nicht glauben, daß der Türhüter dem Manne

untergeordnet ist. Durch seinen Dienst auch nur an den Eingang des Gesetzes

gebunden zu sein, ist unvergleichlich mehr, als frei in der Welt zu leben. Der
Mann kommt erst zum Gesetz, der Türhüter ist schon dort. Er ist vom Gesetz

zum Dienst bestellt, an seiner Würdigkeit zu zweifeln, hieße am Gesetz
zweifeln". (187/188)

Aus der Deutung des Geistlichen folgt, daß die Instanz des Türhüters, die
den Mann seine Verzweiflung erfahren läßt, als eine notwendige
Durchgangsstufe dem Gesetz vorgeordnet ist. Der Einzelne ist im Besitz der

Freiheit, um sich wie der Türhüter mit dem Gesetz zu verbinden, um in
der Singularität das Universelle zu wiederholen.

K. kann sich der Ansicht des Geistlichen nicht anschließen. Denn

wenn es so wäre, dann müßte man alles, was der Türhüter sagt, für wahr
halten. Er entgegnet deshalb dem Geistlichen: "Daß das aber nicht möglich

ist, hast du ja selbst ausführlich begründet" (188). Der Geistliche

widerspricht. Er sagt, nicht für wahr müsse man alles halten, sondern man
müsse es nur für notwendig halten. Nach K.s Verständnis bedeutet ein
solcher Schluß: "Die Lüge wird zur Weltordnung gemacht". Zu einer
solchen Auffassung kann K. nur gelangen, wenn er das Notwendige in der
Welt des Empirischen mit der Erkenntnis der Wahrheit gleichsetzt. K.

vermag nicht zu erkennen, daß das Notwendige im Sinne des Geistlichen
einerseits ausschließlich das zeitliche Verkettungsgesetz der Wirklichkeit
bezeichnet, daß es aber andererseits in dialektischer Umkehrung als ein
überzeitlicher Formanspruch des Imaginären oder Möglichen in allen Da-

42



seinsverhältnissen angelegt bleibt. Dem Notwendigen zu folgen bedeutet

so für den Menschen, sich zu wiederholen. Dieser Weg führt zum Eintritt
in das Gesetz oder zur Existenzerfahrung. Das wird von K. nicht erkannt.

Die unterschiedlichen Aspekte der Auslegung machen deutlich, welche

Bürde Kafka dem Leser mit dem ästhetischen Verständnis des rätselhaften

Textes auferlegte, als er sich entschloß, das Parabelstück ohne den

Diskurs zu veröffentlichen. Die Interpretation der unterschiedlichen
Standpunkte kann in den vorliegenden Überlegungen als eine Art Gegenprobe
verstanden werden, die darüber Auskunft gibt, ob die Erschließung des

ästhetischen Erfahrungsverhältnisses, das die Erzählung dem Leser zu
vermitteln sucht, das Rätsel des Textes überzeugend löst.

Die Bilderwelt des literarischen Kunstwerks schwebt nicht
voraussetzungslos und autonom über der gesellschaftlichen Wirklichkeit einer

Epoche. Sie ist nach dem literaturwissenschaftlichen Selbstverständnis
der Rezeptionsästhetik als eine imaginäre Antwort auf eine geschichtliche

Herausforderung zu verstehen. Damit stellt sich die Frage, welche
Art von Daseinskrise Kafka in seinem Parabelstück Vor dem Gesetz
produktiv im Bilde zu bewältigen versucht. Die existenzdialektischen
Analysen Kierkegaards, vor allem seine Kritik am herkömmlichen Christentum,

zeigen, daß sich die bürgerliche Gesellschaft in der Mitte des

19. Jahrhunderts in zunehmendem Maße ihrer abgelebten Daseinsformen
bewußt wird. Michael Theunissen faßt den Ambivalenzkonflikt des

Bürgertums, den Kierkegaard beschreibt, in folgender Formel zusammen:

Wir wollen nicht sein, was wir als Menschen sind, zu denen sowohl Notwendigkeit

und Endlichkeit wie auch Möglichkeit und Unendlichkeit gehören; und
wir wollen sein, was wir nicht sind, nämlich eine reine Möglichkeit und
Unendlichkeit, die in ihrer Reinheit unmenschlich ist, oder eine reine Notwendigkeit
und Endlichkeit, die uns unseres Menschseins genauso entfremdet35.

Die Analysen von Marx und Nietzsche im weiteren Verlauf des Jahrhunderts

bestätigen und verschärfen diesen Befund, wenngleich sie die
Lösung des Problems auf anderen Wegen suchen als Kierkegaard.

So stellt Nietzsche dem Nihilismus, der durch Kierkegaards Philosophie

der Angst und Verzweiflung offenkundig geworden ist, das Konzept
eines neuen Menschen oder Übermenschen entgegen. Dessen Aufgabe
soll darin bestehen, alles Unwahrhaftige, Krankhafte und Lebensfeindliche

zu bekämpfen und in der Zerstörung des Alten das Neue zu erbauen.

35 Michael Theunissen, Der BegriffVerzweiflung: Korrekturen an Kierkegaard, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1993, S. 36-37.

43



Dieser Konflikt zwischen dem Alten und dem Neuen, den es durch eine

Synthese zu überbrücken gilt, bestimmt die ästhetische Ausgangslage,
durch die sich Kafka als Künstler herausgefordert fühlt und die er durch
die Verwendung neuartiger Formmittel zu bewältigen versucht.

So läßt Kafka in den Figuren des Türhüters und des Mannes vom
Lande den Leser sich selbst gegenübertreten und in den Spiegel schauen.

Er führt ihm im Blick des Mannes auf den Türhüter vor dem Gesetz das

Rätsel der eigenen Verkehrung von Selbstsein in Verzweiflung vor
Augen. Denn: "Verzweiflung ist das Mißverhältnis zwischen dem Zeitlichen
und dem Ewigen in dem aus dem Zeitlichen und dem Ewigen
zusammengesetzten Menschen"36. Das Scheitern des Mannes an der Figur des

Türhüters öffnet dem Leser die Augen für die Möglichkeit der
Selbstwiederholung in der Verzweiflung.

Hätte Josef K. den Sinn der Türhüterlegende erkannt und auf sich selbst

bezogen, dann wäre ihm aufgegangen, daß seine Weltverfallenheit, vor
allem seine Begierde nach den Frauen, ihn auf eine animalische Stufe
versetzt und seine Dingverhaftung begründet. Das Verharren in dieser Haltung
stigmatisiert ihn als "verhaftet". Die Anklage vor Gericht, die Verurteilung
und Hinrichtung auf Grund der Existenzschuld sind die logischen Folgen
der "Verhaftung". Der Leser, der in der Lektüre der Parabel die Differenz
des Mannes vom Lande zu sich selbst erkennt, zeichnet sich in der Sphäre
des ästhetischen Als-ob durch den Mut zur Selbstwiederholung aus. Er
überläßt sich nicht dem Verkettungsgefüge der vergänglichen Zeit und der

Verzweiflung, die den Mann vom Lande beherrscht.

Abstract

Most critics agree on the basic ambiguity of Kafka's work. They differ, however, in their
account of why and how it arose and of what it implies. The parable Before the Law may
serve as an example to elucidate the aesthetical function of this phenomenon. The

ambiguous situation in which the man from the countryside is kept by the doorkeeper
can be understood as a riddle that has to be solved by the reader of the story. The

enigmatic form of the text shows the reader that he is alienated from himself and

involved in despair. The key to the riddle is to be discovered in the wrong attitude of the

man towards the doorkeeper. The revision or inversion of this attitude by the reader
reveals the truth what the man ought to have done to enter the Law. But he doesn't dare

to come out of his ego and fails to duplicate or repeat himself. This act is performed
imaginary by the reader. He acquires aesthetical experience in solving the riddle.

36 Sören Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode, S. 167.

44


	Franz Kafkas Parabelstück Vor dem Gesetz : Weltverfallenheit und Selbstwiederholung

