
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 19

Artikel: Pour "le désir des esprits curieux" : poésie, éloquence et connaissance
scientifique à la cour des derniers Valois

Autor: Balsamo, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean Balsamo

POUR "LE DÉSIR DES ESPRITS CURIEUX":
POÉSIE, ÉLOQUENCE ET CONNAISSANCE SCIENTIFIQUE

À LA COUR DES DERNIERS VALOIS.

En 1603, parut la Physique de Scipion Dupleix1. Deuxième membre d'un
véritable "corps" complet de philosophie, suivant une Logique, publiée en

1600, précédant une Métaphysique publiée en 1610 et une Ethique, ce gros
ouvrage de près de 700 pages fut constamment réédité jusque dans les

années 1650, bien après le bouleversement cartésien. La Physique de

Dupleix se situait au confluent de trois traditions, jusqu'alors distinctes.
Elle se présentait d'abord comme un exposé systématique de la physique
aristotélicienne, corrigée et précisée par la confrontation aux autres

philosophes et le commentaire scolastique. Cet exposé méthodique suivait
aussi un modèle de vulgarisation et de synthèse, donné par les Italiens du
XVIe siècle. Ce "corps de philosophie" enfin était écrit en français, il
s'affirmait comme le résultat de l'intense travail fait dans les cercles

savants réunis autour des demiers Valois pour doter la France d'une
philosophie et d'une science en langue vemaculaire. Avant d'être la synthèse,
présentée comme telle, d'un savoir à l'usage des collèges et des universités,
la Physique était un discours commun destiné à la meilleure société, à qui
elle dévoilait les merveilles de la nature dans le meilleur des styles.

Constituer un discours capable de traiter des mystères de la nature, en

une langue rigoureuse et plaisante, capable de toucher d'autres lecteurs

que les doctes et les étudiants, montrer que le français était capable de

"bonnes sciences", telle fut une des ambition de la Pléiade et, plus tard, de

l'Académie du Palais2. Dans le domaine de la philosophie morale,

Montaigne donna la synthèse magistrale des Essais qui rendit inutile tout
recours aux Anciens. Dans les sciences de la nature, en revanche, ce rôle

resta longtemps assumé par des traducteurs et les poètes.

1 La Physique ou science naturelle divisée en huit livres, Paris, veuve D. Salis, 1603.

2 Voir E. Frémy, L'Académie des derniers Valois, Paris, 1887, pp. 121-123 et pp. 199-

221; cette ambition d'une philosophie française en langue vulgaire à l'usage des

milieux mondains, parallèle à la philosophie universitaire en latin, était l'enjeu des

expériences poétiques étudiées par A.M. Schmidt, La poésie scientifique au XVIe

siècle, Paris, 1938.

7



Les premiers traducteurs d'ouvrages scientifiques affrontaient en

pionniers une tâche difficile, et, réclamant l'indulgence que les lecteurs
devaient réserver à l'exploration téméraire d'une terra incognita abordée

sans préparation, ils jetaient une lumière crue sur une lacune de la culture
française en langue vemaculaire, qui paraissait scandaleuse, et sur les

inévitables maladresses que révélaient leurs versions. En outre, nuançant
la prétention à la "precedence" des lettres françaises, lieu commun de

toute préface depuis la Défense de Du Bellay, ils étaient conduits à suivre
un véritable "modèle italien" dans ce domaine particulier. La traduction
des textes savants devait résoudre une délicate antinomie3. Pour tous les

autres textes, les traducteurs du XVIe siècle, acceptant l'écart entre
félocution" des différentes langues, privilégiaient le sens, et adoptaient
l'imitation libre. Les textes savants imposaient une imitation plus stricte,
souvent une traduction mot à mot, qui butait sur l'indigence lexicale du

français et la concision plus grande du latin, du grec, voire même de

l'italien. Cherchant à faire comprendre un texte original dont le style était

"pur didascalic", ils frôlaient bien souvent une obscurité qui allait au

contraire du but recherché de leur vulgarisation, et ne tenait pas seulement
à la difficulté des matières ainsi traitées. S'ils voulaient se faire comprendre,
ils étaient contraints de recourir à tout le système hors texte de la note

marginale et du dictionnaire en fin d'ouvrage, pour retomber dans le piège
savant mais peu éloquent d'une nouvelle paraphrase. Traduisant les

Dialoghi d'Amore de Leone Ebreo, Denis Sauvage recensait dans un

"dictionnaire", 92 mots difficiles, des termes techniques (estre, intellect,
genre), des termes d'astronomie (hémisphère, globe), de purs latinismes
(aliène, bénévole) ou, dans le but d'éviter un terme trop technique d'origine
latine comme une périphrase française disgracieuse, des mots plus expressifs
dont il faisait comme l'essai. Cette difficulté de méthode mettait ainsi en

évidence un problème, d'ordre stylistique. Les traducteurs de textes

philosophiques insistaient sur félocution" du texte original. Le grec, le

latin, et aussi l'italien qui les traduisait, avaient toujours le mérite d'une
précision et d'une aisance qui lui donnaient sa valeur. Cette ductilité
faisait contraste avec la maladresse attendue, non pas de la traduction
française, mais plus précisément de son style. Le français n'atteignait pas
à la maîtrise des langues originales parce qu'il ne possédait pas l'usage du
discours philosophique. Et sur les sujets les plus difficiles et qui étaient

3 Sur les problèmes techniques de la traduction du texte philosophique, voir U. Koppen,
Die Dialoghi d'Amore des Leone Ebreo in ihren französischen Übersetzungen, Bonn,
1979, chap. VI et VII.

8



revêtus des prestiges des plus hautes spéculations, l'italien, ce rival
moderne, savait parler avec "facilité et douceur de stil", même si cette
réussite n'était, aux yeux des Français, partagée que par bien peu d'auteurs.
Ainsi l'argument essentiel de l'apologie du français, langue royale, qui
dans tous les autres genres faisait apparaître un docere français en l'opposant
à un futile delectare italien4, était mis à mal par l'exemple surprenant d'un
delectando docere à l'italienne, synthèse du meilleur des styles et des plus
nobles sujets.

Dans un texte très précis, le seigneur d'Humerolles, Nicolas de Livre,
un parlementaire ami et protecteur de Bodin5, analysa les exigences et les

ambiguïtés d'une philosophie à la française adaptée au public de la Cour.

Il fit paraître en 1575 une traduction du Dialogo del Terremoto de

Lucio Maggio6. Dans une longue préface, il s'interrogeait sur les conditions
stylistiques du discours scientifique et sur sa réception. Alors que tout
aurait dû permettre l'heureuse "conjonction des lettres et des armes", en
1575 encore, les Français devaient "apprendre des estrangers, & empruntans
leurs escrits, se prévaloir honteusement de la diligence et labeur d'autruy".
Nicolas de Livre fixait aux années 1545-1555 l'esquisse des premiers
travaux scientifiques, pour souligner qu'une génération plus tard, ils
n'avaient pas encore donné de fruits. Si l'on souhaitait écrire en français

pour traiter des "merveilleux effets de nature", afin de répondre à la
curiosité légitime de la sanior pars des lecteurs, le recours à la traduction,
dans ce domaine, restait inévitable, et l'exemple des Italiens gardait toute
son importance, eux qui:

pour ce faire ont escrit à qui mieux mieux, & traduit en langue vulgaire les

meilleurs livres, tant d'histoire que ceux qui concernent la Filosofie. En quoy
assurément les Italiens sur tous les autres ont fait tel debvoir, que pour le

iourd'huy peu d'Auteurs se trouvent soient Grecs ou latins, qui ne puissent estre
entendus d'un chascun.

4 Sur cette question, voir L. Sozzi, "La polémique anti-italienne en France au XVIe

siècle", Atti deliAccademia delle Scienze di Torino, CVI, 1972, pp. 99-190.
5 J. Bodin, qui donna un long poème liminaire au traité de Nicolas de Livre, reconnaissait

sa dette envers le "sieur de Humerolles, l'un des gentils-hommes de ce Royaume les

plus affectionnez à toutes bonnes sciences", qui l'avait encouragé à publier son

ouvrage, Les Six Livres de la République, Paris, 1576, éd. 1583, f. a5; voir A.M. Blair,
"Un poème inconnu de Jean Bodin", Bibliothèque d'Humanisme et Renaissance, LIV,
1992, pp. 175-181.

6 L. Maggio, Discours du Tremblement de Terre en forme de Dialogues, Paris, Du Val,

1575; préface, f. A2-A7. Le texte original, Del terremoto, parut à Bologne en 1571 à

la suite du tremblement de terre qui détruisit Ferrare le 16 novembre 1570.

9



Nicolas de Livre mettait en évidence les difficultés d'une écriture
philosophique en français. La qualité du style ne pouvait s'accorder avec la

pauvreté d'une langue qui ne disposait pas des termes exacts. Les matières

fort savantes que s'efforçait d'exprimer le français, le condamnaient à des

néologismes tirés du latin et de l'italien, qui par leur étrangeté offensaient
le goût de puristes peu disposés à les accueillir, et surtout restaient sibyllins
à des lecteurs profanes. Le problème du lexique soulignait la faiblesse de la

langue de Cour face à la tradition savante qui s'exprimait en latin et dans les

termes éprouvés de la tradition scolastique renouvelée par l'humanisme.
Nicolas de Livre acceptait comme un pis-aller un usage raisonnable des

néologismes et de certains termes étrangers, parce qu'il reconnaissait la

nouveauté de son sujet, "ceste matière n'ayant jamais esté cy devant traittée

par aucun des nostres"; ces termes exprimaient avec précision les nuances
du texte original, mais surtout ils étaient seuls à même de garantir,
paradoxalement, l'élégance d'une traduction qu'ils rendaient plus concise.

Nicolas de Livre rappelait l'enjeu de sa traduction, et il définissait son

projet, éduquer le public mondain "qui ne parle autre langue que la

françoise". Il tenait à traduire le texte de Maggio, à la fois pour son intérêt
général, l'explication d'un phénomène naturel que le XVIe siècle considérait

avec beaucoup d'effroi, et pour son actualité, après qu'une semblable

catastrophe eut ravagé l'Italie centrale. L'ouvrage offrait aussi un modèle

d'exposition, en forme de dialogue7, dans un cadre narratif, aux agréments
manifestes, capable d'être lu avec plaisir par les "bonnes compagnies". En
traduisant Maggio, de surcroît, qui était non pas un docte ou un professeur,
mais un gentilhomme cultivé de la cour d'Urbin, de Livre se rattachait à

la tradition prestigieuse du Cortegiano de Castiglione. La version française
ainsi entendait donner un exemple, un échantillon de style mondain qui
pourrait servir à un ouvrage plus vaste, qui, lui, ne serait plus une traduction.
Cet ouvrage, pourtant, ne vit pas le jour; Nicolas de Livre, bailli de Senlis
très engagé du côté des Politiques, fut trop occupé par les troubles de la

guerre civile et de la Ligue, et son ami Bodin écrivit en latin son Universae
Naturae Theatrum.

Nicolas de Livre restait très fidèle à un texte italien écrit pour un

public de même nature que celui auquel il destinait sa traduction. Il tenait

compte explicitement de la différence de l'élocution, de 1? différence de

7 Sur ce genre littéraire, voir M.K. Bénouis, Le dialogue philosophique dans la littérature
française du XVIe siècle, La Haye, 1976, qui du reste ne cite pas l'ouvrage de Nicolas
de Livre.

10



"grâce" de chacune des deux langues. Il rendait la beauté naïve du texte
italien tout en l'adaptant à la "douceur" de la langue française. Au mot à

mot étriqué et timide auquel croyaient devoir se borner les premiers
traducteurs d'ouvrages scientifiques, Nicolas de Livre opposait une
paraphrase, élégante, fondée sur Yaptum d'un style français qui s'essayait
à être convaincant.

Le texte philosophique apparaissait en 1550 dans une radicale étrangeté
face aux autres textes, et il posait de redoutables difficultés à qui voulait le

traduire. En 1575, à la lumière de la traduction de l'ouvrage de Maggio, il
pouvait être rangé à nouveau dans une culture commune, soumis au droit
commun de la rhétorique, c'est-à-dire à la conscience d'une véritable
communication, aux "lieux" partagés dans l'ordre du probable. La leçon
d'Aristote fondait la plupart de ces lieux. Maggio disait les avoir appris à

l'université, tout comme ses interlocuteurs dans le dialogue. Et de cet
Aristote partagé, l'on tirait le moyen de comprendre et d'expliquer le

phénomène de façon satisfaisante c'est à dire vraisemblable:

de ces choses qui ne se laissent aisément connoistre et percevoir aux sens, c'est
bien assez quand en discourant d'icelles, nous amenons des causes vraysemblables
et qui ne soient pas contraires aux effets8.

Or Nicolas de Livre prétendait résoudre le problème du lexique scientifique,
non plus par le recours à l'Italie de Maggio qu'il cessait d'évoquer, mais
dans une référence à Cicéron. Aristote était bien invoqué comme une des

autorités dans le discours sur le tremblement de terre, mais c'était un
Aristote retrouvé à travers la leçon des Tusculanes et des Académiques.
Cicéron justifiait les néologismes lorsqu'ils s'accordaient avec le génie de

la langue; la traduction servait la langue nationale, à laquelle, soulignait
Nicolas de Livre, tout homme était tenu de rendre hommage par "debvoir
et servitude naturelle". Mais elle n'avait de sens que sous la forme d'une
véritable naturalisation du texte étranger, lorsqu'elle renonçait à faire la
moindre concession à ses origines. Le véritable moyen d'apprécier
l'illustration effective de la langue par la traduction n'était plus en la

comparant, naïvement, avec une langue étrangère toujours dépréciée,
mais bien en mettant la traduction en situation dans une histoire de la

langue nationale et dans le seul contexte des autres oeuvres françaises.
L'historien qu'était Nicolas de Livre pouvait inscrire son travail novateur
dans la durée, et il préparait ainsi l'ouvrage, plus ambitieux, de Dupleix.

8 Discours du tremblement de terre, p. 178.

11



La Physique de Dupleix consacrait un long développement au
tremblement de terre, sans du reste citer ni Maggio ni de Livre. Mais ce

développement n'était qu'un détail dans un exposé d'ensemble des

phénomènes naturels, eux-mêmes situés dans un système philosophique
cohérent. L'ouvrage était le résultat des préoccupations savantes
encouragées par Marguerite de Valois, au service de qui se trouvait l'auteur.
Ce demier n'était pas, cependant, un savant au sens étroit du terme,
comme pouvait l'être auprès de la reine un Gosselin par exemple, ni un

professeur, comme l'étaient les aristotéliciens italiens, Borro ou Cremonini.
Juriste de formation, avocat, conseiller et lieutenant du roi au Présidial de

Condom, il occupait à la cour de Marguerite, l'office de maître des

requêtes; et après la mort de la reine, devenu conseiller d'Etat, il se

consacra à d'importants travaux d'historiographie9.
Dans son exil d'Usson, la reine de Navarre prolongea les curiosités

savantes dont elle avait cueilli les prémices lors des réunions de l'Académie

du Palais. Elle encouragea Jean de Champaignac et Dupleix à constituer

pour elle un cours de philosophie, que complétaient les conférences
du mathématicien François Humblot. Ces initiatives trouvèrent leur
épanouissement lorsque la reine rentra à Paris après 1605. Elle réunit à son

tour, à l'instar de son frère, une académie, à laquelle participaient les

meilleurs esprits du temps. Les sujets traités concernaient surtout l'éthique
et exprimaient la liaison conflictuelle entre la métaphysique et la théologie.
Il ne semble pas que la reine eût un cabinet de curiosités ni qu'elle se fût
adonnée à des expériences de physique. Mais elle continua de témoigner
un intérêt pour les mathématiques, invitant David Sainclair, professeur au

Collège Royal, qui succéda à Humblot et à Gosselin. Elle patronna surtout
une entreprise originale de mise en français des sciences philosophiques
dans leur ensemble. Jean de Champaignac jeta, dès 1595, les fondements
de cet édifice. Il fit paraître à Bordeaux sa Physique françoise, qu'il
réédita à Paris en 1606, sous le titre de Sommaire des quatre parties de la
Philosophie. Il se proposait de "caresser" dans cet ouvrage toutes les

sciences à la mode d'un "vray courtisan qui ne peut vouer tout son esprit à

un project". Au même moment, un autre membre de l'académie, François
de Gravelle publia un Abbrégé de Philosophie. C'est dans l'effervescence
de ce cercle érudit, que Dupleix trouva les conditions propices à ses

9 II n'existe pas de travail d'ensemble sur l'oeuvre de Dupleix; on trouvera une notice
détaillée sur sa carrière dans Nicéron, Mémoires pour servir à l'histoire des hommes

illustres, Paris, 1727, II, pp. 302-310 et XLIII, pp. 80-114.

12



propres travaux. Il les fit paraître entre 1600 et 1610, puis devenu précepteur
d'Antoine de Bourbon, ne cessa de les rééditer à des fins pédagogiques,
les prolongeant par des ouvrages de vulgarisation, leur assurant aussi par
de nouvelles dédicaces l'intérêt mondain et le succès que ne connurent pas
ses rivaux. En 1603, il dédia la Physique au Président de Viène, intendant
des finances de la Reine, qui, ne pouvant assouvir son "désir ardent de

choses belles et louables", prenait plaisir à se les faire lire durant ses repas.
Pour "satisfaire au désir de ces esprits curieux", Dupleix proposait un

exposé systématique, précédé d'un sommaire qui résumait l'ensemble et

rappelait les exigences méthodologiques de la composition. Le traité
s'ouvrait par une définition du monde et de la nature, puis il consacrait
deux livres à la matière-forme et au mouvement. Le livre IV traitait des

catégories du lieu et du temps, et à cette occasion, Dupleix était conduit au

premier grand choix théorique, affirmant, afin "d'instruire les ignorans",
qu'il n'y a point de vide dans la nature, qui "n'abhorre rien plus que cela".
Les livres suivants traitent des cieux (V), puis consacrent de longues

pages aux éléments (VI), et surtout aux phénomènes naturels (VII) parmi
lesquels, au chapitre XIII, les "tremble-terre". L'étude des phénomènes
était en fait le centre de l'ouvrage, c'est par rapport à la curiosité et à

l'inquiétude qu'ils suscitaient que se justifiait le projet même d'une physique
et que s'estimait la forme, sinon la pertinence, des réponses proposées.
Enfin, anticipant sur les traités de métaphysique et d'éthique, un demier
livre était consacré à l'âme, sous ses trois facultés afin de conclure par la
différence entre les "choses animées" et les corps naturels.

Dupleix situait sa réflexion dans une tradition. Son oeuvre était "basty
sur le modèle de la Physique d'Aristote et de ses interprètes les plus
signalés". Mais il marquait aussi, immédiatement, la différence entre la

conception du philosophe grec et celle des modernes, qui reposait sur le

dogme de la création divine présentée selon le mouvement et la chronologie
de Vhexaméron. Loin d'être un simple exposé des thèses aristotéliciennes,
le propos de Dupleix se voulait une synthèse "de plus haut" et une
démarche éminemment critique. Tout le texte est scandé par des formules
qui opposent les autorités: "comme sçavent les logiciens", "comme parlent
les interprètes d'Aristote", ou "les scolastiques proposent un doute". Cette
méthode était de tradition scolastique, mais elle-même dirigée contre les

scolastiques, avec lesquels l'auteur ne se confondait pas, gardant toujours
la possibilité du choix. Dans la longue discussion concernant le problème
de l'immobilité du Lieu (IV, 4), il prenait position pour Averroës contre
Thomas d'Aquin, et dans le débat sur les corps mixtes, il approuvait les

13



modernes, Femel ou Ficin, qui confirmaient Aristote contre les détournements

de sens des thomistes.
Tel qu'il était présenté par Dupleix, le philosophe grec ne se confondait

jamais avec sa tradition ni avec ses interprètes; c'était un Aristote relu à

travers tout le travail philologique de la Renaissance. En outre, Aristote
lui-même était loué pour avoir donné un modèle d'exposition et une
méthode de questionnement, plus qu'une doctrine figée et dogmatique.
Dans la Curiosité naturelle, un petit ouvrage de vulgarisation qui entendait

répondre aux questions les plus concrètes que la Physique n'avait abordées

que de façon théorique, Dupleix allait encore plus loin; il tirait ses

"résolutions" du Stagirite mais aussi d'Alexandre d'Aphrodise et d'autres
auteurs, contestant Aristote et le soumettant à la vérification de l'expérience.
Traitant de la fièvre, Dupleix opposait la pratique des médecins et l'opinion
contraire d'Aristote, et il prenait position, car "l'expérience et la raison
ensemble nous fait croire les médecins".

Dans la Physique, il corrigeait l'erreur d'Aristote concernant la voie
lactée, en suivant Scaliger et Cardan. La tradition scolastique reposait
certes elle aussi sur la discussion des autorités; or il ne s'agissait plus ici
de discussion, mais de rejet, au nom d'un autre principe que celui d'autorité,
au nom de l'expérience que complète le raisonnement inductif. Cette
subversion de l'autorité par l'expérience, qui fonde la pensée philosophique,
est attribuée à la lecture de Huarte, que Dupleix connaissait dans la
traduction de Chappuys10. Elle est en fait déjà au coeur de l'aristotélisme
de la Renaissance tardive. Les travaux de Charles B. Schmitt, tout en

négligeant Dupleix, ont définitivement ruiné le schéma historiographique
qui présentait une philosophie et une conception de la nature
aristotéliciennes, encore dominantes à la fin du XVIe siècle et bridant
l'essor de la science moderne". Le savant anglais était conduit à toujours
parler d'"aristotélismes", d'"aristotélisme pluriel", tant étaient variées les
utilisations d'une même référence, et dans le cas de Dupleix, il conviendrait
même de parler d'un aristotélisme tempéré. Aristote restait certes l'épine
dorsale de la Physique, accompagné d'autres références, celle des "anciens

philosophes" qui gardaient leur importance et des modernes. Mais son

10 G.A. Pérouse, L'Examen des Esprits du docteur Juan Huarte. Sa diffusion et son

influence en France aux XVIe et XVIIe siècles, Paris, 1970, p. 82.
11 C.B. Schmitt, Aristote and the Renaissance, Harvard-London, 1983; l'auteur toutefois

passe sur le problème de la philosophie en langue vulgaire et ne cite les ouvrages de

Dupleix que parmi les "systematizations and textbooks", p. 128.

14



autorité reposait autant sur l'échec des autres philosophies, révoquées en

doute, réfutées et vouées à l'oubli, que sur une reconnaissance universelle:

sa doctrine ayant esté embrassée des Théologiens et Philosophes de tous siècles

passez et entre toutes les nations qui ont eu quelque estime des bonnes lettres et

mesmes entre les Chrestiens12.

Et cette autorité reconnue provisoirement, n'interdisait pas à son tour
critiques et réfutations à venir, tant au nom des vérités révélées du

christianisme (dans l'analyse du déterminisme par exemple), que de

l'expérience et des preuves mathématiques. Dupleix était conscient d'un
progrès dans certains domaines, l'astronomie en particulier, "où on fait
presque de siècle en siècle quelque nouvelle découverte aussi bien qu'en
la terre". Il pouvait ainsi compléter la cosmographie aristotélicienne par
les calculs de Clavius ou de Copernic, à propos de qui toutefois, suivant en
cela le jugement de Montaigne, il ne s'engageait pas, laissant le choix "au

jugement de plus grands spéculateurs des astres" qu'il ne prétendait être13.

Mais on comprend d'emblée l'originalité de la Physique de Dupleix,
et partant ce qui la distingue, comme ce qui distingue la conception
"aristotélicienne" d'une conception "moderne" du savoir. Même si Dupleix
au détour d'un chapitre consacré à la proportion des éléments réfutait
l'opinion "vraisemblable" d'Aristote par la certitude des démonstrations

mathématiques, les sciences pour lui ressortissaient encore à un ordre de

la "curiosité" et de la contemplation. Cette curiosité se satisfaisait dans les

conditions propres de son exercice (la raison s'exerçant dans l'ordre,
borné, offert par les sens), par une rhétorique du probable et du convaincant,
de nature "démonstrative", c'est-à-dire une rhétorique de l'éloge. Son

domaine privilégié était celui des phénomènes naturels dont il s'agissait
moins de pénétrer les causes, toujours hors de portée de la raison humaine,
à la seule fin d'un savoir dénoncé comme vana curiositas, que de donner

une explication satisfaisante et somme toute suffisante, pour permettre à

l'esprit de comprendre et par là même d'admirer un monde qui s'offrait
dans sa profusion délectable et parfois effrayante.

L'ambition d'une philosophie en langue vulgaire destinée à l'usage
des publics mondains de la cour s'inscrivait d'abord dans un projet
rhétorique. Dupleix insistait sur la lisibilité de son oeuvre, sur l'utilité des

12 Physique, p. 115.

13 Physique, p. 341. Sur la diffusion des idées de Copernic, voir J. Platard, "Le système
de Copernic dans la littérature française au XVIe siècle", Revue du XVIe siècle, 1913,

pp. 220-237.

15



tables et des sommaires qui étaient comme autant de résumés permettant
des lectures partielles et la réponse immédiate à des questions de détail.
Cette lisibilité passait par un choix, le refus des "questions inutiles", qui
obscurcissent plus encore les points difficiles et font oublier leur importance.
Elle passait ensuite par une exigence stylistique et lexicale, pour faire
concevoir à autrui les choses difficiles que l'auteur reconnaissait lui-
même avoir fait l'effort de comprendre. Parlant de la nature du temps, par
exemple, Dupleix rappelait la difficulté d'en donner une claire définition,
et, alors même qu'il savait qu'il était impossible d'en parler "naïvement",
il refusait pourtant de recourir à une représentation allégorique,

Toutesfois nous ne laisserons pas d'en discourir à l'imitation des Philosophes et

tascherons de nous expliquer avec autant de facilité qu'il nous sera possible14.

Cette exigence passait enfin, très modestement en apparence, par le choix
d'un français du bon usage, par un effort de simplicité et de tri: pour le

temps, plutôt que de parler de son "nombre", à la manière des scolastiques,
Dupleix en revenait à sa "mesure".

L'auteur mettait surtout en valeur fagrément" de son ouvrage. Il ne

pouvait convaincre son lecteur qu'en le touchant, comme en une
conversation familière. Si le sommaire voulait être "le plan d'un superbe et

somptueux édifice", mettant les ressources habituelles des arts de mémoire
au service de l'élocution, l'exposé lui-même reposait sur la recherche,

paradoxale en apparence, d'un ordre "naturel", qui se contentât de reproduire

les choses, dans leur juste relation les unes aux autres. Une longue et
illustre métaphore, mais reprise de Du Bartas, fondait cet ordre15:

Le monde, riche ornement de la nature, c'est un beau et grand livre qui fournit la
matière de tous les autres livres.

La physique, science de la nature, science facile parce que son objet est
d'une quotidienne familiarité, donnait par l'heureux ordre de sa disposition,
une claire intelligence de ce livre du monde. Le traité, livre sur un livre,
pouvait se servir des ressources d'autres livres pour illustrer son propos
dans la tradition du commentaire. Dupleix à cette fin faisait usage de

longues citations poétiques, de poètes latins et néolatins, Ovide ou Pontanus

dont il donnait la traduction, de Ronsard et surtout de la Sepmaine de Du

14 Physique, p. 294.
15 Sur la fortune de ce "lieu" dans la littérature, voir E.R. Curtius, La littérature

européenne et le Moyen-Age latin, Paris, (1956), 1991, pp. 497-507.

16



Bartas, dont il proposait une véritable anthologie, la citant près de trente
fois et lui empruntant 177 vers.

Les citations de Du Bartas ne sont pas également réparties dans la

Physique; elles n'interviennent qu'à partir du livre IV consacré au lieu et

au temps, et plus de la moitié d'entre elles se trouvent au livre VII, qui
traite des phénomènes naturels, objet, dans la Sepmaine, de longs
développements; vingt citations proviennent de la deuxième journée, où
le poète, chantant la création de l'espace, décrit le ciel et les phénomènes
célestes. Ces citations ont différentes fonctions, qu'indique nettement
Dupleix en les introduisant dans son texte: "Bartas despeint ainsi a

descrit... a gentiment descrit... a doctement exprimé". La plupart d'entre
elles ont la valeur moins d'exemples que d'illustrations, créant des hypo-
typoses; la citation résume une description en la donnant littéralement à

voir. Dans le développement consacré au tremblement de terre, Dupleix
évoquait les conséquences du phénomène, en résumant historiens, naturalistes

et cosmographes; mais il concluait sur une longue citation poétique
qui reprenait ce qui venait d'être dit, et ajoutait une dimension affective
et pathétique: le tremblement n'était plus vu sous le regard objectif du

savant, mais éprouvé dans ses effets cruels par sa victime. Parfois la

citation venait comme un supplément décoratif de pur agrément, "et
adjousteray seulement encore ces beaux vers". Dans deux cas seulement
la citation avait la valeur d'un argument ou servait comme d'une autorité

philosophique: évoquant l'antipéristase, Dupleix analysait la notion et
citait Du Bartas "qui n'a eu garde d'oublier ce trait", et à propos des

formes élémentaires en revanche, il reprochait au poète de n'avoir su se

résoudre entre deux possibilités.
Publiée en 1578, la Sepmaine, commentée par Simon Goulard, ne

cessait d'être rééditée trente ans plus tard, et connaissait une fortune

européenne. En citant Du Bartas, Dupleix reconnaissait sa grandeur de

poète et témoignait de l'estime dont il bénéficiait encore dans l'entourage
de Marguerite de Valois. Mais écrivant une Physique, il rendait vaines les

ambitions philosophiques et scientifiques de la Sepmaine, qu'il réduisait
au genre incertain et insuffisant de "Philosophie poétique ou Poésie

philosophique"16. Son traité apparaît moins ainsi comme l'héritier du

poème encyclopédique, dont il assume la portée savante tout en se pliant à

16 Physique, p. 418. Voir en outre les différentes contributions réunies dans les actes du

colloque Du Bartas poète encyclopédique du XVIe siècle, Pau, 1986, éd. par J.

Dauphiné, Lyon, 1988.

17



un autre ordre, plus éloquent et plus logique que celui de Vhexameron,

qu'il ne témoigne de son inutilité, dans l'ordre de la connaissance et dans

celui du discours mondain. La nouveauté de Dupleix n'était pas de dire la

philosophie en français, ni de le faire sous la forme du traité méthodique,
c'était de l'exposer en un traité en langue française, abandonnant à la fois
la langue usuelle de la philosophie, le latin, et les formes françaises de la

philosophie à l'usage du monde, le poème encyclopédique ou le dialogue
à la manière des Italiens.

Mais cette rhétorique des citations portait en elle-même sa propre
menace, celle de la fragmentation. En 1616, un magistrat au Parlement de

Toulouse, Louis de Thaoum, fit paraître un nouveau traité consacré au
tremblement de terre17. Il justifiait le fait qu'un jurisconsulte, "versé en

toutes sortes de sciences" s'occupât de questions naturelles par la
discordance des opinions de ceux qui en parlent en tant que philosophes; il
pouvait examiner les faits avec la rigueur d'une méthode juridique et

philologique, celle du mos gallicus, et conclure sur des considérations

juridiques utiles à la vie des hommes, qui mettaient à leur juste place les

vaines spéculations scientifiques. Dans son ouvrage, le Tremble-Terre, il ne

citait ni Maggio ni de Livre, mais il évoquait Dupleix. Ou plutôt, il citait ce

qu'il en avait retenu, quatre vers de Pontanus consacrés aux comètes, dans

la traduction du "docte M. Simon [stc] Duplaix en sa Phisique", réduisant
les longs développements du protégé de la reine Marguerite aux formules
poétiques qui servaient désormais de fleurs du bien dire.

Riassunto

Creare una lingua scientifica ad uso del lettore di Corte fu l'ambizione più cospicua dei
letterati francesi délia fine del '500. Il lungo sforzo per naturalizzare la scienza degli
Antichi, ispirato al modello retorico offerto dagli Italiani (traduzione del Dialogo del
Terremoto di Luca Maggio a cura di Nicolas de Livre, 1578) fu, in un primo tempo, opera
di poeti e traduttori. Questo movimento ebbe il suo culmine nel 1603, quando Scipione
Dupleix pubblicô una Physique e un intero corso di filosofia a richiesta délia famosa

regina Margherita di Valois. Il suo trattato faceva l'esposizione critica dei concetti aristotelici
riveduti alla luce délia verità cristiana e delle più recenti scoperte scientifiche. Intendeva
dare al lettore una risposta verosimile anziché vera, usando a taie scopo dilettevole certi
"fiori retorici", e proponendo ampi passi di opere poetiche, tratti in particolare dalla
Sepmaine di Du Bartas.

17 Louis de Thaoum, Le Tremble-Terre, Bordeaux, Gilbert Vemoy, 1616.

18


	Pour "le désir des esprits curieux" : poésie, éloquence et connaissance scientifique à la cour des derniers Valois

