Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1994)

Heft: 19

Artikel: Pour "le désir des esprits curieux" : poésie, éloquence et connaissance
scientifique a la cour des derniers Valois

Autor: Balsamo, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean Balsamo

~ POUR “LE DESIR DES ESPRITS CURIEUX”:
POESIE, ELOQUENCE ET CONNAISSANCE SCIENTIFIQUE
A LA COUR DES DERNIERS VALOIS.

En 1603, parut la Physique de Scipion Dupleix'. Deuxiéme membre d’un
véritable “corps” complet de philosophie, suivant une Logique, publiée en
1600, précédant une Métaphysique publiée en 1610 et une Ethique, ce gros
ouvrage de prés de 700 pages fut constamment réédité jusque dans les
années 1650, bien aprés le bouleversement cartésien. La Physique de
Dupleix se situait au confluent de trois traditions, jusqu’alors distinctes.
Elle se présentait d’abord comme un exposé systématique de la physique
aristotélicienne, corrigée et précisée par la confrontation aux autres
philosophes et le commentaire scolastique. Cet exposé méthodique suivait
aussi un modeéle de vulgarisation et de synthése, donné par les Italiens du
XVI© siecle. Ce “corps de philosophie” enfin était écrit en frangais, il
s’affirmait comme le résultat de ’intense travail fait dans les cercles
savants réunis autour des derniers Valois pour doter la France d’une philo-
sophie et d’une science en langue vernaculaire. Avant d’étre la synthése,
présentée comme telle, d’un savoir a I'usage des colléges et des universités,
la Physique était un discours commun destiné a la meilleure société, a qui
elle dévoilait les merveilles de la nature dans le meilleur des styles.

Constituer un discours capable de traiter des mystéres de la nature, en
une langue rigourcuse et plaisante, capable de toucher d’autres lecteurs
que les doctes et les étudiants, montrer que le frangais était capable de
“bonnes sciences”, telle fut une des ambition de la Pléiade et, plus tard, de
I’Académie du Palais®>. Dans le domaine de la philosophie morale,
Montaigne donna la synthése magistrale des Essais qui rendit inutile tout
recours aux Anciens. Dans les sciences de la nature, en revanche, ce réle
resta longtemps assumé par des traducteurs et les poétes.

1 La Physique ou science naturelle divisée en huit livres, Paris, veuve D. Salis, 1603.

2 Voir E. Frémy, L’ Académie des derniers Valois, Paris, 1887, pp. 121-123 et pp. 199-
221; cette ambition d’une philosophie frangaise en langue vulgaire 4 I'usage des
milieux mondains, paralléle a la philosophie universitaire en latin, était I’enjeu des
expériences poétiques étudiées par A.M. Schmidt, La poésie scientifique au XVI*
siecle, Paris, 1938.

7



Les premiers traducteurs d’ouvrages scientifiques affrontaient en
pionniers une tache difficile, et, réclamant I’indulgence que les lecteurs
devaient réserver a I’exploration téméraire d’une terra incognita abordée
sans préparation, ils jetaient une lumiére crue sur une lacune de la culture
francaise en langue vernaculaire, qui paraissait scandaleuse, et sur les
inévitables maladresses que révélaient leurs versions. En outre, nuancant
la prétention a la “précellence” des lettres francaises, lieu commun de
toute préface depuis la Défense de Du Bellay, ils étaient conduits a suivre
un véritable “modéle italien” dans ce domaine particulier. La traduction
des textes savants devait résoudre une délicate antinomie?®. Pour tous les
autres textes, les traducteurs du XVI® siécle, acceptant 1’écart entre
I’*“€locution” des différentes langues, privilégiaient le sens, et adoptaient
I’imitation libre. Les textes savants imposaient une imitation plus stricte,
souvent une traduction mot & mot, qui butait sur 1’indigence lexicale du
frangais et la concision plus grande du latin, du grec, voire méme de
I’italien. Cherchant a faire comprendre un texte original dont le style était
“pur didascalic”, ils frolaient bien souvent une obscurité qui allait au
contraire du but recherché de leur vulgarisation, et ne tenait pas seulement
a la difficulté des matiéres ainsi traitées. S’ils voulaient se faire comprendre,
ils étaient contraints de recourir a tout le systéme hors texte de la note
marginale et du dictionnaire en fin d’ouvrage, pour retomber dans le piege
savant mais peu éloquent d’une nouvelle paraphrase. Traduisant les
Dialoghi d’Amore de Leone Ebreo, Denis Sauvage recensait dans un
“dictionnaire”, 92 mots difficiles, des termes techniques (estre, intellect,
genre), des termes d’astronomie (hémisphére, globe), de purs latinismes
(aliene, bénévole) ou, dans le but d’éviter un terme trop technique d’origine
latine comme une périphrase frangaise disgracieuse, des mots plus expressifs
dont il faisait comme I’essai. Cette difficulté de méthode mettait ainsi en
évidence un probléme, d’ordre stylistique. Les traducteurs de textes
philosophiques insistaient sur I’“élocution” du texte original. Le grec, le
latin, et aussi I’italien qui les traduisait, avaient toujours le mérite d’une
précision et d’une aisance qui lui donnaient sa valeur. Cette ductilité
faisait contraste avec la maladresse attendue, non pas de la traduction
francaise, mais plus précisément de son style. Le frangais n’atteignait pas
a la maitrise des langues originales parce qu’il ne possédait pas 1’usage du
discours philosophique. Et sur les sujets les plus difficiles et qui étaient

3 Sur les problémes techniques de la traduction du texte philosophjque, voir U. Koppen,
Die Dialoghi d’ Amore des Leone Ebreo in ihren franzésischen Ubersetzungen, Bonn,
1979, chap. VI et VII.



revétus des prestiges des plus hautes spéculations, 1’italien, ce rival mo-
derne, savait parler avec “facilité et douceur de stil”, méme si cette
réussite n’était, aux yeux des Francais, partagée que par bien peu d’auteurs.
Ainsi I’argument essentiel de 1’apologie du francais, langue royale, qui
dans tous les autres genres faisait apparaitre un docere frangais en I’opposant
a un futile delectare italien*, était mis a mal par I’exemple surprenant d’un
delectando docere a 1'italienne, synthése du meilleur des styles et des plus
nobles sujets.

Dans un texte trés précis, le seigneur d’Humerolles, Nicolas de Livre,
un parlementaire ami et protecteur de Bodin®, analysa les exigences et les
ambiguités d’une philosophie a la francgaise adaptée au public de la Cour.
Il fit paraitre en 1575 une traduction du Dialogo del Terremoto de
Lucio Maggio®. Dans une longue préface, il s’interrogeait sur les conditions
stylistiques du discours scientifique et sur sa réception. Alors que tout
aurait d permettre I’heureuse “conjonction des lettres et des armes”, en
1575 encore, les Frangais devaient “apprendre des estrangers, & empruntans
leurs escrits, se prévaloir honteusement de la diligence et labeur d’autruy”.
Nicolas de Livre fixait aux années 1545-1555 I’esquisse des premiers
travaux scientifiques, pour souligner qu’une génération plus tard, ils
n’avaient pas encore donné de fruits. Si I’on souhaitait écrire en francais
pour traiter des “merveilleux effets de nature”, afin de répondre a la
curiosité 1égitime de la sanior pars des lecteurs, le recours a la traduction,
dans ce domaine, restait inévitable, et I’exemple des Italiens gardait toute
son importance, eux qui:

pour ce faire ont escrit & qui mieux mieux, & traduit en langue vulgaire les
meilleurs livres, tant d’histoire que ceux qui concernent la Filosofie. En quoy
assurément les Italiens sur tous les autres ont fait tel debvoir, que pour le
iourd’huy peu d’ Auteurs se trouvent soient Grecs ou latins, qui ne puissent estre
entendus d’un chascun.

4 Sur cette question, voir L. Sozzi, “La polémique anti-italienne en France au XVI°
siécle”, Atti dell’ Accademia delle Scienze di Torino, CVI1, 1972, pp. 99-190.

5 J.Bodin, qui donna un long poéme liminaire au traité de Nicolas de Livre, reconnaissait
sa dette envers le “sieur de Humerolles, 1’'un des gentils-hommes de ce Royaume les
plus affectionnez a toutes bonnes sciences”, qui l’avait encouragé a publier son
ouvrage, Les Six Livres de la République, Paris, 1576, éd. 1583, f. a5; voir A.M. Blair,
“Un poéme inconnu de Jean Bodin”, Bibliothéque d’ Humanisme et Renaissance, L1V,
1992, pp. 175-181.

6 L. Maggio, Discours du Tremblement de Terre en forme de Dialogues, Paris, Du Val,
1575; préface, f. A2-A7. Le texte original, Del terremoto, parut a Bologne en 1571 a
la suite du tremblement de terre qui détruisit Ferrare le 16 novembre 1570.



Nicolas de Livre mettait en évidence les difficultés d’une écriture
philosophique en frangais. La qualité du style ne pouvait s’accorder avec la
pauvreté d’une langue qui ne disposait pas des termes exacts. Les mati¢res
fort savantes que s’efforcait d’exprimer le frangais, le condamnaient a des
néologismes tirés du latin et de 1’italien, qui par leur étrangeté offensaient
le gotit de puristes peu disposés a les accueillir, et surtout restaient sibyllins
ades lecteurs profanes. Le probléme du lexique soulignait la faiblesse de la
langue de Cour face a la tradition savante qui s’exprimait en latin et dans les
termes éprouvés de la tradition scolastique renouvelée par I’humanisme.
Nicolas de Livre acceptait comme un pis-aller un usage raisonnable des
néologismes et de certains termes étrangers, parce qu’il reconnaissait la
nouveauté de son sujet, “ceste matiére n’ayant jamais esté cy devant traittée
par aucun des nostres”; ces termes exprimaient avec précision les nuances
du texte original, mais surtout ils étaient seuls & méme de garantir,
paradoxalement, I’élégance d’une traduction qu’ils rendaient plus concise.

Nicolas de Livre rappelait I’enjeu de sa traduction, et il définissait son
projet, éduquer le public mondain “qui ne parle autre langue que la
frangoise”. Il tenait a traduire le texte de Maggio, a la fois pour son intérét
général, I’explication d’un phénomene naturel que le XVI¢ siécle considérait
avec beaucoup d’effroi, et pour son actualité, aprés qu’une semblable
catastrophe eut ravagé 1'Italie centrale. L’ouvrage offrait aussi un modele
d’exposition, en forme de dialogue’, dans un cadre narratif, aux agréments
manifestes, capable d’€tre lu avec plaisir par les “bonnes compagnies”. En
traduisant Maggio, de surcroit, qui était non pas un docte ou un professeur,
mais un gentilhomme cultivé de la cour d’Urbin, de Livre se rattachait a
la tradition prestigieuse du Cortegiano de Castiglione. La version frangaise
ainsi entendait donner un exemple, un échantillon de style mondain qui
pourrait servir a un ouvrage plus vaste, qui, lui, ne serait plus une traduction.
Cet ouvrage, pourtant, ne vit pas le jour; Nicolas de Livre, bailli de Senlis
trés engagé du co6té des Politiques, fut trop occupé par les troubles de la
guerre civile et de la Ligue, et son ami Bodin écrivit en latin son Universae
Naturae Theatrum.

Nicolas de Livre restait trés fidéle a un texte italien écrit pour un
public de méme nature que celui auquel il destinait sa traduction. Il tenait
compte explicitement de la différence de 1’€locution, de la différence de

7 Sur ce genre littéraire, voir M.K. Bénouis, Le dialogue philosophique dans la littérature
frangaise du XVI° siécle, La Haye, 1976, qui du reste ne cite pas I’ouvrage de Nicolas
de Livre.

10



“grace” de chacune des deux langues. Il rendait la beauté naive du texte
italien tout en 1’adaptant a la “douceur” de la langue frangaise. Au mot a
mot étriqué et timide auquel croyaient devoir se borner les premiers
traducteurs d’ouvrages scientifiques, Nicolas de Livre opposait une
paraphrase, élégante, fondée sur I'aptum d’un style francais qui s’essayait
a étre convaincant.

Le texte philosophique apparaissait en 1550 dans une radicale étrangeté
face aux autres textes, et il posait de redoutables difficultés a qui voulait le
traduire. En 1575, a la lumiére de la traduction de 1’ouvrage de Maggio, il
pouvait €tre rangé a nouveau dans une culture commune, soumis au droit
commun de la rhétorique, c’est-a-dire a la conscience d’une véritable
communication, aux “lieux” partagés dans 1’ordre du probable. La legon
d’ Aristote fondait la plupart de ces lieux. Maggio disait les avoir appris a
I’'université, tout comme ses interlocuteurs dans le dialogue. Et de cet
Aristote partagé, I’on tirait le moyen de comprendre et d’expliquer le
phénomeéne de fagon satisfaisante c’est a dire vraisemblable:

de ces choses qui ne se laissent aisément connoistre et percevoir aux sens, c’est
bien assez quand en discourant d’icelles, nous amenons des causes vraysemblables
et qui ne soient pas contraires aux effets®,

Or Nicolas de Livre prétendait résoudre le probléme du lexique scientifique,
non plus par le recours a I'Italie de Maggio qu’il cessait d’évoquer, mais
dans une référence a Cicéron. Aristote était bien invoqué comme une des
autorités dans le discours sur le tremblement de terre, mais c’était un
Aristote retrouvé a travers la lecon des Tusculanes et des Académiques.
Cicéron justifiait les néologismes lorsqu’ils s’accordaient avec le génie de
la langue; la traduction servait la langue nationale, a laquelle, soulignait
Nicolas de Livre, tout homme était tenu de rendre hommage par *“debvoir
et servitude naturelle”. Mais elle n’avait de sens que sous la forme d’une
véritable naturalisation du texte étranger, lorsqu’elle renoncait a faire la
moindre concession a ses origines. Le véritable moyen d’apprécier
I’illustration effective de la langue par la traduction n’était plus en la
comparant, naivement, avec une langue étrangére toujours dépréciée,
mais bien en mettant la traduction en situation dans une histoire de la
langue nationale et dans le seul contexte des autres oeuvres francaises.
L’historien qu’était Nicolas de Livre pouvait inscrire son travail novateur
dans la durée, et il préparait ainsi 1’ouvrage, plus ambitieux, de Dupleix.

8 Discours du tremblement de terre, p. 178.

11



La Physique de Dupleix consacrait un long développement au
tremblement de terre, sans du reste citer ni Maggio ni de Livre. Mais ce
développement n’était qu’'un détail dans un exposé d’ensemble des
phénomeénes naturels, eux-mémes situés dans un systéme philosophique
cohérent. L’ouvrage était le résultat des préoccupations savantes
encouragées par Marguerite de Valois, au service de qui se trouvait I’ auteur.
Ce dernier n’était pas, cependant, un savant au sens étroit du terme,
comme pouvait 1’étre aupres de la reine un Gosselin par exemple, ni un
professeur, comme 1’étaient les aristotéliciens italiens, Borro ou Cremonini.
Juriste de formation, avocat, conseiller et lieutenant du roi au Présidial de
Condom, il occupait a la cour de Marguerite, I’office de maitre des
requétes; et aprés la mort de la reine, devenu conseiller d’Etat, il se
consacra a d’importants travaux d’historiographie’.

Dans son exil d’Usson, la reine de Navarre prolongea les curiosités
savantes dont elle avait cueilli les prémices lors des réunions de 1’ Acadé-
mie du Palais. Elle encouragea Jean de Champaignac et Dupleix a consti-
tuer pour elle un cours de philosophie, que complétaient les conférences
du mathématicien Francois Humblot. Ces initiatives trouvérent leur épa-
nouissement lorsque la reine rentra a Paris aprés 1605. Elle réunit a son
tour, & I'instar de son frére, une académie, a laquelle participaient les
meilleurs esprits du temps. Les sujets traités concernaient surtout 1I’éthique
et exprimaient la liaison conflictuelle entre la métaphysique et la théologie.
Il ne semble pas que la reine efit un cabinet de curiosités ni qu’elle se fiit
adonnée a des expériences de physique. Mais elle continua de témoigner
un intérét pour les mathématiques, invitant David Sainclair, professeur au
Collége Royal, qui succéda 8 Humblot et & Gosselin. Elle patronna surtout
une entreprise originale de mise en francgais des sciences philosophiques
dans leur ensemble. Jean de Champaignac jeta, dés 1595, les fondements
de cet édifice. Il fit paraitre a Bordeaux sa Physique frangoise, qu’il
réédita a Paris en 1606, sous le titre de Sommaire des quatre parties de la
Philosophie. 11 se proposait de “caresser” dans cet ouvrage toutes les
sciences a la mode d’un “vray courtisan qui ne peut vouér tout son esprit a
un project”. Au méme moment, un autre membre de 1’académie, Francois
de Gravelle publia un Abbrégé de Philosophie. C’est dans 1’effervescence
de ce cercle érudit, que Dupleix trouva les conditions propices a ses

9 Il n’existe pas de travail d’ensemble sur I’oeuvre de Dupleix; on trouvera une notice
détaillée sur sa carriere dans Nicéron, Mémoires pour servir a I’ histoire des hommes
illustres, Paris, 1727, 11, pp. 302-310 et XLIII, pp. 80-114.

12



propres travaux. Il les fit paraitre entre 1600 et 1610, puis devenu précepteur
d’ Antoine de Bourbon, ne cessa de les rééditer a des fins pédagogiques,
les prolongeant par des ouvrages de vulgarisation, leur assurant aussi par
de nouvelles dédicaces I’intérét mondain et le succés que ne connurent pas
ses rivaux. En 1603, il dédia la Physique au Président de Viéne, intendant
des finances de la Reine, qui, ne pouvant assouvir son “désir ardent de
choses belles et louables”, prenait plaisir a se les faire lire durant ses repas.

Pour “satisfaire au désir de ces esprits curieux”, Dupleix proposait un
exposé systématique, précédé d’un sommaire qui résumait 1’ensemble et
rappelait les exigences méthodologiques de la composition. Le traité
s’ouvrait par une définition du monde et de la nature, puis il consacrait
deux livres a la matiére-forme et au mouvement. Le livre IV traitait des
catégories du lieu et du temps, et a cette occasion, Dupleix était conduit au
premier grand choix théorique, affirmant, afin “d’instruire les ignorans”,
qu’il n’y a point de vide dans la nature, qui “n’abhorre rien plus que cela”.
Les livres suivants traitent des cieux (V), puis consacrent de longues
pages aux éléments (VI), et surtout aux phénomeénes naturels (VII) parmi
lesquels, au chapitre XIII, les “tremble-terre”. L’étude des phénoménes
était en fait le centre de 1’ouvrage, c’est par rapport a la curiosité et a
I’inquiétude qu’ils suscitaient que se justifiait le projet méme d’une physique
et que s’estimait la forme, sinon la pertinence, des réponses proposées.
Enfin, anticipant sur les traités de métaphysique et d’éthique, un dernier
livre était consacré a 1’ame, sous ses trois facultés afin de conclure par la
différence entre les “choses animées” et les corps naturels.

Dupleix situait sa réflexion dans une tradition. Son oeuvre était “basty
sur le modele de la Physique d’Aristote et de ses interprétes les plus
signalés”. Mais il marquait aussi, immédiatement, la différence entre la
conception du philosophe grec et celle des modernes, qui reposait sur le
dogme de la création divine présentée selon le mouvement et la chronologie
de I’hexaméron. Loin d’étre un simple exposé des théses aristotéliciennes,
le propos de Dupleix se voulait une synthése “de plus haut” et une
démarche éminemment critique. Tout le texte est scandé par des formules
qui opposent les autorités: “comme s¢avent les logiciens”, “comme parlent
les interpretes d’ Aristote”, ou “les scolastiques proposent un doute”. Cette
méthode était de tradition scolastique, mais elle-méme dirigée contre les
scolastiques, avec lesquels 1’auteur ne se confondait pas, gardant toujours
la possibilité du choix. Dans la longue discussion concernant le probléme
de I'immobilité du Lieu (IV, 4), il prenait position pour Averroés contre
Thomas d’ Aquin, et dans le débat sur les corps mixtes, il approuvait les

13



modernes, Fernel ou Ficin, qui confirmaient Aristote contre les détourne-
ments de sens des thomistes.

Tel qu’il était présenté par Dupleix, le philosophe grec ne se confondait
jamais avec sa tradition ni avec ses interprétes; c’était un Aristote relu a
travers tout le travail philologique de la Renaissance. En outre, Aristote
lui-méme était loué pour avoir donné un modele d’exposition et une
méthode de questionnement, plus qu’une doctrine figée et dogmatique.
Dans la Curiosité naturelle, un petit ouvrage de vulgarisation qui entendait
répondre aux questions les plus concrétes que la Physique n’avait abordées
que de fagon théorique, Dupleix allait encore plus loin; il tirait ses
“résolutions” du Stagirite mais aussi d’ Alexandre d’ Aphrodise et d’autres
auteurs, contestant Aristote et le soumettant a la vérification de I’expérience.
Traitant de la fieévre, Dupleix opposait la pratique des médecins et I’opinion
contraire d’Aristote, et il prenait position, car “l’expérience et la raison
ensemble nous fait croire les médecins”.

Dans la Physique, il corrigeait I’erreur d’ Aristote concernant la voie
lactée, en suivant Scaliger et Cardan. La tradition scolastique reposait
certes elle aussi sur la discussion des autorités; or il ne s’agissait plus ici
de discussion, mais de rejet, au nom d’un autre principe que celui d’autorité,
au nom de I’expérience que compléte le raisonnement inductif. Cette
subversion de I’ autorité par 1’expérience, qui fonde la pensée philosophique,
est attribuée a la lecture de Huarte, que Dupleix connaissait dans la
traduction de Chappuys'®. Elle est en fait déja au coeur de 1’aristotélisme
de la Renaissance tardive. Les travaux de Charles B. Schmitt, tout en
négligeant Dupleix, ont définitivement ruiné le schéma historiographique
qui présentait une philosophie et une conception de la nature
aristotéliciennes, encore dominantes a la fin du XVI¢ siécle et bridant
I’essor de la science moderne''. Le savant anglais était conduit a toujours
parler d’“aristotélismes”, d’“aristotélisme pluriel”, tant étaient variées les
utilisations d’une méme référence, et dans le cas de Dupleix, il conviendrait
méme de parler d’un aristotélisme tempéré. Aristote restait certes 1’épine
dorsale de la Physique, accompagné d’autres références, celle des “anciens
philosophes™ qui gardaient leur importance et des modernes. Mais son

10 G.A. Pérouse, L’'Examen des Esprits du docteur Juan Huarte. Sa diffusion et son
influence en France aux XVI* et XVII siécles, Paris, 1970, p. 82.

11 C.B. Schmitt, Aristote and the Renaissance, Harvard-London, 1983; 1’auteur toutefois
passe sur le probléme de la philosophie en langue vulgaire et ne cite les ouvrages de
Dupleix que parmi les “systematizations and textbooks”, p. 128.

14



autorité reposait autant sur 1’échec des autres philosophies, révoquées en
doute, réfutées et vouées a 1’oubli, que sur une reconnaissance universelle:

sa doctrine ayant esté embrassée des Théologiens et Philosophes de tous siécles

passez et entre toutes les nations qui ont eu quelque estime des bonnes lettres et

mesmes entre les Chrestiens'?.

Et cette autorité reconnue provisoirement, n’interdisait pas a son tour
critiques et réfutations a venir, tant au nom des vérités révélées du
christianisme (dans I’analyse du déterminisme par exemple), que de
I’expérience et des preuves mathématiques. Dupleix était conscient d’un
progrés dans certains domaines, 1’astronomie en particulier, “ou on fait
presque de siécle en siécle quelque nouvelle découverte aussi bien qu’en
la terre”. Il pouvait ainsi compléter la cosmographie aristotélicienne par
les calculs de Clavius ou de Copernic, a propos de qui toutefois, suivant en
cela le jugement de Montaigne, il ne s’engageait pas, laissant le choix “au
jugement de plus grands spéculateurs des astres” qu’il ne prétendait étre'’.

Mais on comprend d’emblée 1’originalité de la Physique de Dupleix,
et partant ce qui la distingue, comme ce qui distingue la conception
“aristotélicienne” d’une conception “moderne” du savoir. Méme si Dupleix
au détour d’un chapitre consacré a la proportion des éléments réfutait
I’opinion “vraisemblable” d’Aristote par la certitude des démonstrations
mathématiques, les sciences pour lui ressortissaient encore a un ordre de
la “curiosité” et de la contemplation. Cette curiosité se satisfaisait dans les
conditions propres de son exercice (la raison s’exercant dans 1’ordre,
borné, offert par les sens), par une rhétorique du probable et du convaincant,
de nature “démonstrative”, c’est-a-dire une rhétorique de 1’éloge. Son
domaine privilégié était celui des phénomeénes naturels dont il s’agissait
moins de pénétrer les causes, toujours hors de portée de la raison humaine,
a la seule fin d’un savoir dénoncé comme vana curiositas, que de donner
une explication satisfaisante et somme toute suffisante, pour permettre a
I’esprit de comprendre et par 12 méme d’admirer un monde qui s’offrait
dans sa profusion délectable et parfois effrayante.

L’ambition d’une philosophie en langue vulgaire destinée a I’usage
des publics mondains de la cour s’inscrivait d’abord dans un projet
rhétorique. Dupleix insistait sur la lisibilité de son oeuvre, sur I'utilité des

12 Physique, p. 115.

13 Physique, p. 341. Sur la diffusion des idées de Copernic, voir J. Platard, “Le syst¢me
de Copernic dans la littérature frangaise au XVI° siécle”, Revue du XVI* siécle, 1913,
pp. 220-237.

15



tables et des sommaires qui étaient comme autant de résumés permettant
des lectures partielles et la réponse immédiate a des questions de détail.
Cette lisibilité passait par un choix, le refus des “questions inutiles”, qui
obscurcissent plus encore les points difficiles et font oublier leur importance.
Elle passait ensuite par une exigence stylistique et lexicale, pour faire
concevoir a autrui les choses difficiles que 1’auteur reconnaissait lui-
méme avoir fait 1’effort de comprendre. Parlant de 1a nature du temps, par
exemple, Dupleix rappelait la difficulté d’en donner une claire définition,
et, alors méme qu’il savait qu’il était impossible d’en parler “naivement”,
il refusait pourtant de recourir a une représentation allégorique,

Toutesfois nous ne laisserons pas d’en discourir a I’'imitation des Philosophes et
tascherons de nous expliquer avec autant de facilité qu’il nous sera possible'*.

Cette exigence passait enfin, trés modestement en apparence, par le choix
d’un frangais du bon usage, par un effort de simplicité et de tri: pour le
temps, plutdt que de parler de son “nombre”, a la maniére des scolastiques,
Dupleix en revenait a sa “mesure”.

L’auteur mettait surtout en valeur I’“agrément” de son ouvrage. Il ne
pouvait convaincre son lecteur qu’en le touchant, comme en une con-
versation familiére. Si le sommaire voulait étre “le plan d’un superbe et
somptueux édifice”, mettant les ressources habituelles des arts de mémoire
au service de I’élocution, I’exposé lui-méme reposait sur la recherche,
paradoxale en apparence, d’un ordre “naturel”, qui se contentit de repro-
duire les choses, dans leur juste relation les unes aux autres. Une longue et
illustre métaphore, mais reprise de Du Bartas, fondait cet ordre!'’:

Le monde, riche omement de la nature, c’est un beau et grand livre qui fournit la
matiére de tous les autres livres.

La physique, science de la nature, science facile parce que son objet est
d’une quotidienne familiarité, donnait par 1’heureux ordre de sa disposition,
une claire intelligence de ce livre du monde. Le traité, livre sur un livre,
pouvait se servir des ressources d’autres livres pour illustrer son propos
dans la tradition du commentaire. Dupleix a cette fin faisait usage de
longues citations poétiques, de poétes latins et néolatins, Ovide ou Pontanus
dont il donnait la traduction, de Ronsard et surtout de la Sepmaine de Du

14 Physique, p. 294.
15 Sur la fortune de ce “lieu” dans la littérature, voir E.R. Curtius, La littérature
européenne et le Moyen-Age latin, Paris, (1956), 1991, pp. 497-507.

16



Bartas, dont il proposait une véritable anthologie, la citant pres de trente
fois et lui empruntant 177 vers.

Les citations de Du Bartas ne sont pas également réparties dans la
Physique; elles n’interviennent qu’a partir du livre IV consacré au lieu et
au temps, et plus de la moitié d’entre elles se trouvent au livre VII, qui
traite des phénomeénes naturels, objet, dans la Sepmaine, de longs
développements; vingt citations proviennent de la deuxieéme journée, ol
le poéte, chantant la création de 1’espace, décrit le ciel et les phénoménes
célestes. Ces citations ont différentes fonctions, qu’indique nettement
Dupleix en les introduisant dans son texte: “Bartas despeint ainsi ... a
descrit ... a gentiment descrit ... a doctement exprimé”. La plupart d’entre
elles ont la valeur moins d’exemples que d’illustrations, créant des hypo-
typoses; la citation résume une description en la donnant littéralement a
voir. Dans le développement consacré au tremblement de terre, Dupleix
évoquait les conséquences du phénomene, en résumant historiens, natura-
listes et cosmographes; mais il concluait sur une longue citation poétique
qui reprenait ce qui venait d’étre dit, et ajoutait une dimension affective
et pathétique: le tremblement n’était plus vu sous le regard objectif du
savant, mais éprouvé dans ses effets cruels par sa victime. Parfois la
citation venait comme un supplément décoratif de pur agrément, “et
adjousteray seulement encore ces beaux vers”. Dans deux cas seulement
la citation avait la valeur d’un argument ou servait comme d’une autorité
philosophique: évoquant 1’antipéristase, Dupleix analysait la notion et
citait Du Bartas “qui n’a eu garde d’oublier ce trait”, et a propos des
formes élémentaires en revanche, il reprochait au poéte de n’avoir su se
résoudre entre deux possibilités.

Publiée en 1578, la Sepmaine, commentée par Simon Goulard, ne
cessait d’étre rééditée trente ans plus tard, et connaissait une fortune
européenne. En citant Du Bartas, Dupleix reconnaissait sa grandeur de
poéte et témoignait de 1’estime dont il bénéficiait encore dans I’entourage
de Marguerite de Valois. Mais écrivant une Physique, il rendait vaines les
ambitions philosophiques et scientifiques de la Sepmaine, qu’il réduisait
au genre incertain et insuffisant de “Philosophie poétique ou Poésie
philosophique™'®. Son traité apparait moins ainsi comme 1’héritier du
poe¢me encyclopédique, dont il assume la portée savante tout en se pliant a

16 Physique, p. 418. Voir en outre les différentes contributions réunies dans les actes du
colloque Du Bartas poéte encyclopédique du XVI° siécle, Pau, 1986, éd. par J.
Dauphiné, Lyon, 1988.

17



un autre ordre, plus éloquent et plus logique que celui de 1’hexameron,
qu’il ne témoigne de son inutilité, dans 1’ordre de la connaissance et dans
celui du discours mondain. La nouveauté de Dupleix n’était pas de dire la
philosophie en frangais, ni de le faire sous la forme du traité méthodique,
c’était de I’exposer en un traité en langue frangaise, abandonnant a la fois
la langue usuelle de la philosophie, le latin, et les formes frangaises de la
philosophie a ’'usage du monde, le poéme encyclopédique ou le dialogue
a la maniére des Italiens.

Mais cette rhétorique des citations portait en elle-méme sa propre
menace, celle de la fragmentation. En 1616, un magistrat au Parlement de
Toulouse, Louis de Thaoum, fit paraitre un nouveau traité consacré au
tremblement de terre'’. Il justifiait le fait qu’un jurisconsulte, “versé en
toutes sortes de sciences” s’occupadt de questions naturelles par la
discordance des opinions de ceux qui en parlent en tant que philosophes; il
pouvait examiner les faits avec la rigueur d’une méthode juridique et
philologique, celle du mos gallicus, et conclure sur des considérations
juridiques utiles a la vie des hommes, qui mettaient a leur juste place les
vaines spéculations scientifiques. Dans son ouvrage, le Tremble-Terre, il ne
citait ni Maggio ni de Livre, mais il évoquait Dupleix. Ou plutét, il citait ce
qu’il en avait retenu, quatre vers de Pontanus consacrés aux comeétes, dans
la traduction du “docte M. Simon [sic] Duplaix en sa Phisique”, réduisant
les longs développements du protégé de la reine Marguerite aux formules
poétiques qui servaient désormais de fleurs du bien dire.

Riassunto

Creare una lingua scientifica ad uso del lettore di Corte fu I’ambizione piu cospicua dei
letterati francesi della fine del ’500. Il lungo sforzo per naturalizzare la scienza degli
Antichi, ispirato al modello retorico offerto dagli Italiani (traduzione del Dialogo del
Terremoto di Luca Maggio a cura di Nicolas de Livre, 1578) fu, in un primo tempo, opera
di poeti e traduttori. Questo movimento ebbe il suo culmine nel 1603, quando Scipione
Dupleix pubblico una Physique e un intero corso di filosofia a richiesta della famosa
regina Margherita di Valois. Il suo trattato faceva I’esposizione critica dei concetti aristotelici
riveduti alla luce della verita cristiana e delle piu recenti scoperte scientifiche. Intendeva
dare al lettore una risposta verosimile anziché vera, usando a tale scopo dilettevole certi
“fiori retorici”, e proponendo ampi passi di opere poetiche, tratti in particolare dalla
Sepmaine di Du Bartas.

17 Louis de Thaoum, Le Tremble-Terre, Bordeaux, Gilbert Vernoy, 1616.

18



	Pour "le désir des esprits curieux" : poésie, éloquence et connaissance scientifique à la cour des derniers Valois

