
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 18

Artikel: Treffpunkt "Zeit" - eine kontroverse Verfehlung : Foucault mit Frank

Autor: Müller Farguell, Roger W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roger W. Müller Farguell

TREFFPUNKT "ZEIT" - EINE KONTROVERSE VERFEHLUNG:
FOUCAULT MIT FRANK*

Historiker der heutigen Generation müssen sich eventuell mit dem Gedanken

anfreunden, daß Geschichte, wie sie augenblicklich verstanden wird, eine Art
historischer Zufall ist, das Produkt einer bestimmten historischen Situation, und
daß mit dem Verschwinden der Mißverständnisse, die diese Situation hervorriefen,

die Geschichte selbst vielleicht ihren Rang als autonome und selbstverbürgte
Weise des Denkens verlieren wird.

(Hyden White, Auch Klio dichtet, oder: Die Fiktion des Faktischen)

Soll hier ein Werk mit methodisch avanciertem Anspruch diskutiert werden,

das, wie Michel Foucaults Les mots et les choses, im Jahre 1966

publiziert wurde1, dann fällt es zunächst leicht, dessen Epistemologie der
diskursiven Praxis als "Avantgarde von gestern" zu bezeichnen. Obgleich
der französische Strukturalismus von Lyotards "condition postmoderne"
als große methodologische Erzählung delegitimiert worden ist2, hat sich
Foucaults paradigmatische Begrifflichkeit von "Diskurs", den "Dispositiven
der Macht" sowie der "Archäologie des Wissens" - wenngleich nicht
immer praktisch, so doch terminologisch - längst in der institutionellen
Historiographie etabliert und wird auch in philosophischen Seminaren als

gängige Münze gehandelt. Was kann es indessen sein, das Foucaults Text

quer zu dessen modisch bedingter Verwerfung oder Kanonisierung
diskussionswürdig hält? Ist es doch ein Text, der sich selbst als eine "Geschichte
der Ähnlichkeit"3 bezeichnet und der dazu tendiert, seine eigene Rezeptions-

* Vortrag, gehalten am 18. Dezember 1992 vor der Interuniversitären Arbeitsgruppe der
Schweizerischen Gesellschaft für allgemeine und vergleichende Literaturwissenschaft
in Bern.

1 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines,
Paris, Gallimard, 1966. Im folgenden zitiert als "MC".

2 Jean-François Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Paris 1979), Wien,
Böhlau, 1986. Vgl. femer: Jean Baudrillard, Oublier Foucault, Paris, Edition Galilée,
1977.

3 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. EineArchäologie der Humanwissenschafien,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1971, S. 272. Im folgenden zitiert als "OD".

73



geschichte zu antizipieren und so beinahe vollständig in ihr aufzugehen.
Scheint es doch im Hinblick auf die Sekundärliteratur zu Foucaults
meistdiskutiertem Buch, als ob die archäologische Arbeit der Rezeption es

bereits bis aufdie Grundfesten abgetragen und dessen inneren Schematismus

strukturell freigelegt hätte. Das Buch, von dem hier die Rede ist, wurde
schon fünf Jahre nach seinem Erscheinen bei Gallimard in fast alle
bedeutenden Weltsprachen übersetzt und es ist absehbar, daß es auch künftig
weiter disseminieren wird. Seit 1986 existiert in Paris ein Centre Michel
Foucault, das es sich selbst zur Aufgabe gemacht hat, die Selbstapplikationsprobe

der Methode Foucaults auf dessen Werk zu leisten, mit dem
ausdrücklichen Ziel, "d'appliquer à l'oeuvre de Foucault les méthodes

d'éclaircissement, c'est-à-dire la généalogie et l'interprétation, qu'il a lui-
même appliquées à ses domaines d'étude" (Georges Canguilhem). Um der
dabei auftretenden Aporie zu entgehen, ein Institut wider die Institution zu
sein, nennt sich dieses Centre selbst dezentriert und unpersönlich: "Ainsi le
Centre Michel Foucault n'a pas de volonté propre. Ce n'est pas une

personne morale. Personne ne peut se dire membre du Centre Michel
Foucault Wenn Foucaults Werk also etwas erreicht hat, dann dies,
daß es seine eigene Rezeption bis zu einem gewissen Grad kompromittiert,
wenn nicht sogar unmöglich macht, insofern es seiner Rezeption gerade
den Boden entzieht, auf dem sie sich institutionell etablieren müßte, um als

RezeptionsgescA/c/j/e gelten zu können. Die Rezeption Foucaults kommt
nur schwerlich umhin, sich selbst in eine zeitgenössische diskursive Praxis
einzuschreiben, über die sie - bei aller Bemühung um wissenschaftliche
Form und argumentative Klarheit - am allerwenigsten Definitives auszusagen

vermag, und die erst im Nachhinein, in der Nachzeit des jeweiligen
Schreibens, in ihrem epistemologischen Status lesbar werden wird. -
Denkbar hingegen ist, daß gerade dies ein Kennzeichen des sogenannten
"postmodernen Wissens" sein könnte, und Lyotard damit Recht behielte,
die Wissenschaft der Postmoderne verfüge lediglich über die Möglichkeit,
die multipel-polyvalenten Zeichen der Zeit darzustellen, nicht aber, sie

totalisierend auch zu lesen. Aber auch dies stellen wir nur dar, ohne es

eigentlich zu wissen. Diese Wissensformen bilden, mit Jürgen Habermas

zu sprechen, den "jeweils unübersteigbaren Horizont von Grundbegriffen"5.

4 Note sur le Centre Michel Foucault, in: Michel Foucault Philosophe, Rencontre
Internationale Paris 1988, Paris, Seuil, 1989, S. 405.

5 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1985, S. 303.

74



"Zeit" und "Zeichen" sind epistemologische Grundbegriffe. Die Art
und Weise, sie zu rezipieren, entscheidet über den jeweiligen theoretischen

Horizont, von dem aus sie rezipiert werden. Zeit etwa kann als

Kontinuum oder als Summe von Diskontinuitäten verstanden werden. In
dieser Differenz möchte ich auch einen ersten Dissens zwischen Manfred
Frank und Michel Foucault situieren. Eine zweite Differenz läßt sich in
der unterschiedlichen Lektüre von Zeichen sehen: Stellt sich die Frage
danach, wer letztlich die Zeichen liest, dann zielt mit Frank die Antwort
auf das Subjekt der Lektüre; fragt man indessen danach, wie Zeichen
lesbar werden, zielt mit Foucault die Antwort auf das Repräsentationssystem,

in dem sich die Lektüre situiert. In dieser doppelten Differenz
möchte ich die Diskussion um Franks Rezeption der Foucaultschen

Epistemologie eröffnen. Ich möchte dabei von einer Schwelle ausgehen,
die sowohl für Foucault als auch für Frank einen besonders hohen Deter-

minierungsgrad erreicht und an der sich die genannten Differenzen am
heftigsten aufgerieben haben. Es handelt sich um die Epochenschwelle
vom 18. zum 19. Jahrhundert, die nach Foucaults These vom Denken in

synchronen Tableaus zu einer Episteme überleitet, die durch diachrone

Genealogien organisiert sei. Foucault nennt dies den paradigmatischen
Übergang von der "Ordnung" zur "Geschichte" (OD 272). Dieses andere

Organisationsprinzip des Wissens im Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert

bezeichnet Foucault als "L'âge de l'histoire", das zugleich auch die
Grenzen der Repräsentation markiere, wie sie zuvor für die "pensée de

l'âge classique", der französischen Aufklärung, konstitutiv gewesen seien.

Historisches Denken löse mit der Epochenschwelle von 1775 bis 1825

eine Denkfigur ab, die seit der Renaissance die neuzeitliche Konstitution
des Wissens beherrscht habe und deren "Ordnung" Foucault als "le savoir
classique" bezeichnet. Ein Zeitraum übrigens, der in der deutschen

Historiographie in der Nachfolge Kosellecks als "Sattelzeit" bezeichnet

wird, eine Übereinstimmung in der Datierung, der keine gemeinsame
Diskussion des Phänomens historischer Diskontinuität nachgewiesen werden

kann. Eine genauere Definition dieser Paradigmenbestimmung
Foucaults muß im folgenden noch gegeben werden. Hier sei zunächst
seine Beschreibung der genannten Schwellenperiode vom 18. zum 19.

Jahrhundert zitiert:

L'ordre classique distribuait en un espace permanent les identités et les différences

[...] qui séparaient et unissaient les choses. [...] A partir du 19e siècle, l'histoire
va déployer dans une série temporelle les analogies qui rapprochent les unes des

autres les organisations distinctes. (MC 2300

75



Von dieser epistemologischen Wende werden als erstes die
Humanwissenschaften erfaßt. Grammatik, Biologie und Ökonomie stehen im
Zentrum der Transformation vom tableauartigen Denken zur Chronologie und

zur Genealogie. Die allgemeine Grammatik, wie sie in der Logique de

Port-Royal (Mitte 17. Jh.) entwickelt wurde, weicht einer historisierenden

Philologie und der Geschichte nationaler Sprachen (Grimm, Bopp), die
Tableaus der Naturgeschichte (Adanson, Linné) weichen einer
Entwicklungstheorie der Arten (Buffon, Darwin) und schließlich die Analyse
der Reichtümer einer politischen Ökonomie, die im wesentlichen Produktion

und Gütertausch thematisiert (Adam Smith, Ricardo, Marx). Hierhin
gehört auch ein literarisches Paradigma, das Manfred Frank unter dem
Titel Die unendliche Fahrt beschrieben hat: Das Motiv der Reise, die den
Rahmen einer zirkulären Ordnung der Wiederkehr zum Ausgangspunkt
sprengt, wie es noch das Schema der Odyssee und der jEneis vorgeschrieben

hatte, und stattdessen zum (romantischen) Thema einer unendlichen
Reise mit aufgeschobenem Ziel wird (Brentano, Tieck, Wagner). Diesen

paradigmatischen Ubergängen ist - bei thematischen Differenzen - doch
das Eine gemeinsam: Sie bezeichnen eine Dis-Kontinuität in der
abendländischen Kultur. Und um eben diese großen "discontinuités dans

l'épistème" (MC 13) ist es Foucault zu tun; die Aufgabe seiner Archäologie
des Wissens ist, Diskontinuitäten freizulegen. Er unterscheidet im wesentlichen

deren zwei: diejenige, die "das klassische Zeitalter in der Mitte des

siebzehnten Jahrhunderts einleitet, und die, die am Anfang des neunzehnten

Jahrhunderts die Schwelle unserer modernen Epoche bezeichnet" (OD
25 /MC 13). Nun ist vorweg auf einen zentralen Unterschied zwischen
Foucaults Begriff der "Diskontinuität der Episteme" und Thomas Kuhns
bekanntem Begriff des "Pardigmenwechsels"6 hinzuweisen. Anders als

Kuhn negiert Foucault jede Kontinuität des wissenschaftlichen Wandels,
"diese ganze Quasi-Kontinuität auf der Ebene der Ideen und der Themen",
meint Foucault, sei "wahrscheinlich nur eine Oberflächenwirkung" (OD
25). Das liege vor allem daran, daß der epistemologische Wandel bei

genauer, d.h. "archäologischer" Betrachtung keinen Kausalitätsregeln, als

vielmehr einer Verschiebung von Analogien gehorche. Aus diesem Grund
zieht Foucault es vor, "die Frage nach den Ursachen beiseite" zu lassen

und sich stattdessen darauf zu beschränken, "die Transformationen selbst

zu beschreiben" (Vorwort zur deutschen Ausgabe: OD 14). Es sei neben-

6 Thomas Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (1962), Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1967.

76



bei bemerkt, daß Foucault nie von "Bruch" spricht, sondern von "seuil",
"tournant" oder "cran", also Metaphern verwendet, die die Verbindungsform
des Ubergangs darstellen.

Hier hakt die Kritik ein, die Manfred Frank in seiner Genfer
Vorlesungsreihe der Jahre 1981/82 über die Frage "Was ist Neostrukturalismus?"
formuliert hat7. Frank erblickt in Foucaults Denken der Entwicklung aus

Diskontinuitäten eine "entschiedene Schwäche des theoretischen
Fundaments": Einerseits müsse Foucault "auf der unberechenbaren Diskontinuität
der Epochen bestehen; denn die Alternative wäre die Kontinuität: d.h. das

Sich-Durchhalten Eines, das in allen Transformationen grundsätzlich
dasselbe bliebe. Ein solches wäre in letzter Konsequenz nur als Subjekt zu
denken. Ein Subjekt der Geschichte denken hieße aber, das Konzept - die

ursprüngliche, die tragende Einsicht - der 'Archäologie' verraten" (NS?
180). Wenngleich man Franks Kritik zustimmen könnte, daß jede
Transformation von einer Denktradition in die andere eines gemeinsamidentischen

tertium comparationis bedürfe, so ist deshalb noch nicht
zwingend einzusehen, warum dieser Vergleichsgrund "in letzter Konsequenz

nur als Subjekt" zu denken wäre. Wie kommt Frank dazu, sein

offenbar bevorzugtes Thema der "Unhintergehbarkeit von Individualität"
(so der Titel seiner Schrift über das implizite Subjekt der romantischen
Zeichentheorie und ihrer Hermeneutik)8 an dieser Stelle gegen Foucaults

"Archäologie" auszuspielen, der doch gerade die Se/fomrheberschaft des

Subjekts am meisten verdächtig geworden ist, weil es doch nur in einer
codierten Welt zum Selbstbewußtsein gelangen könne? Die Kontroverse
läßt sich am besten aus der von Foucault wiederholt vorgebrachten Rede
des sogenannten "regard déjà codé" verstehen, einer Art von vorstrukturiertem

Blick des Wissens, der für die Produktion eines Diskurses
vorauszusetzen wäre. Das von Foucault vorgeschlagene Modell der
Diskontinuität und der Transformation epistemologischer Diskurse impliziert

immer die prinzipielle Modellhaftigkeit allen Denkens, in dem sich
das Denken als Modell wiederum einzuschreiben hat, wenn es denn sich
selbst epistemologisch denken soll. Auch Foucault kommt nicht ohne ein

Subjekt aus, aber es bildet bei ihm, anders als bei Frank, nicht das funda-

7 Manfred Frank, Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1983. Im

folgenden zitiert als "NS?".
8 Manfred Frank, Die Unhintergehbarkeit von Individualität, Reflexionen über Subjekt,

Person und Individuum aus Anlaß ihrer 'postmodernen' Toterklärung, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1986.

77



mentum in re, sondern realisiert sich vielmehr im jeweils geltenden Modell

seiner Repräsentation.
Mit diesem Stichwort der "Repräsentations"-ProbIematik sind wir

nun endgültig in den inneren Themenbereich von "Zeit und Zeichen"
vorgestoßen, um den es hier gehen soll. "Zeit" und "Zeichen" berühren
sich in Foucaults Begriff des "Diskurses". Im Vorwort zu Les Mots et les

choses situiert Foucault das, was er den intermediären "Diskurs" nennt,
nämlich eine "Mittel"-Region regulativer Zeichen zwischen dem "regard
déjà codé" und dem jeweiligen Modell der reflektierten Erkenntnis einer
Zeit: "Ainsi entre le regard déjà codé et la connaissance réflexive, il y a

une région médiane qui délivre l'ordre en son être même" (MC 12). In
dieser intermediären Rolle entwickelt sich demnach ein "Diskurs", worin
die primären Codes ihre ursprüngliche Transparenz verlieren; zugleich ist
dieser Diskurs aber blind für die Dispositive der eigenen Ordnung, in
denen er wirkt. Zu Recht weist Manfred Frank daraufhin, daß Geschichte,
verstanden als ein Effekt im différentiellen Spiel der Markierungen einer
in eins vor- und «ac/zstrukturierten Erkenntnis, wie Foucault sie hier
vorstellt, ein methodisch unhaltbarer Ort sei, den es kritisch zu diskutieren

gilt (NS? 123)9. Auf diesem "Ort der Unhaltbarkeit", so will ich Foucaults

"Diskurs" provisorisch nennen, ruht indes die gesamte Beweislast seiner
Methode. In diesem diskontinuierlich gedachten Raum konstituiert sich
die historische Ordnung durch den Schub der Zeit: Hier - im Aufschub
des Zwischenraumes - wird das latente Wissen situiert, sei es in Form
eines "tableau des variables", durch Differenz und Ähnlichkeit koordiniert,

oder sei es in der Art eines spiegelbildlichen Responses auf die mit
zunehmender Nähe anwachsenden Unterschiede, die sich im archäologischen

Blick reflektieren ("qui se répondent en miroir, organisé autour de

différences croissantes", MC 12). Foucault, dies sei hier noch spielerisch
angemerkt, schließt seine lange, summierende Satzperiode über die

Erscheinungsweisen der Episteme an dieser Stelle überraschend mit
einem "et cetera", einem semantischen Platzhalter für die Fortsetzung seines

eigenen Diskurses.
Ich möchte mich im folgenden darauf beschränken, Foucaults

Archäologie der Diskurse, die er vom Mittelalter bis in die Moderne
beschreibt, auf die Geschichte des Zeichens und seiner Repräsen-

9 Vgl. Manfred Frank, "Zum Diskursbegriff bei Foucault", in: Diskurstheorien und

Literaturwissenschaft, hrsg. v. J. Fohrmann und H. Müller, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1987. Im folgenden zitiert als "DF\

78



tationsfunktion zu konzentrieren. Die kritische Rezeption, die Foucaults
Texte durch Manfred Frank erfahren haben, besitzt darin auch ihren

eigentlich zündenden Kern.
Bis zum 16. Jahrhundert, schreibt Foucault, habe sich das Denken der

abendländischen Kultur im Feld der Ähnlichkeiten bewegt. Die Suche

nach der bildhaften Analogie von Mikrokosmos und Makrokosmos präge
noch das Denken der Renaissance. So stünden etwa die Planeten zum
Menschen in Zwillings- oder Kampfbeziehungen, die Ähnlichkeit von
"Eisenhut" und Auge sei auch für den Mediziner der Augenähnlichkeit der

Knospen wegen von unhinterfragbarer Evidenz, was den Eisenhut deshalb
als Heilpflanze auszeichne. Durch ein "System von Signaturen" werde im
großen Buch der Natur Unsichtbares sichtbar, so daß es, wie Foucault
treffend festhält, "von Schriftzeichen starrt" (OD 57).

Manfred Frank nimmt zu dieser Periode kaum ernsthaft Stellung (vgl.
NS? 149f). Sein theoretisches Interesse wird erst mit der strukturbildenden
Kerbe ("cran") zwischen Zeichen und Bezeichnetem geweckt, die der
Rationalismus des 17. Jahrhunderts mit sich bringt10. Die bereits erwähnte

Logik von Port-Royal entwirft eine Semiotik und allgemeine Kombinatorik,
die die Gesamtheit der Natur einem System der Repräsentation unterwirft.
Für die aufgeklärte Welt ist die Beziehung zwischen Wortwelt und Dingwelt
durch die Intervention von Ordnungs- und Zuordnungsprozeduren erst zu
erstellen, was den bisherigen intuitiven Umgang mit Analogieverhältnissen
weitgehend außer Kraft setzt. In Cervantes' Don Quichotte sieht Foucault
erstmals ein modernes Werk, das die geltenden Analogiesysteme der
Renaissance negiert: Hier habe "die Schrift aufgehört, die Prosa der Welt

zu sein. Die Ähnlichkeit und die Zeichen haben ihre alte Eintracht aufgelöst"

(OD 79). Die Zeichen dieses Buches rekurrieren auf das

Repräsentationssystem des Buches selbst, so daß etwa im zweiten Buch Leser
des ersten Buches als Figuren auftreten können.

Das Wissen im sogenannten "klassischen Zeitalter", wobei Foucault
damit immer die französische Klassik im Blick hat, ist vollständig abhängig

von der Repräsentationsfunktion der Sprache. Aber auch die bildende
Kunst hat sich diesem Repräsentationssystem verschrieben: Anhand von
Velazquez' Bild Las Meninas (vgl. Abb.), arbeitet Foucault das Spiel der

Repräsentation exemplarisch heraus.

10 Manfred Frank, "Ein Grundelement der historischen Analyse: Die Diskontinuität".
Die Epochen wende von 1775 in Foucaults "Archäologie", in: Epochenschwelle und

Epochenbewußtsein, hrsg. v. R. Herzog und R. Koselleck, Poetik und Hermeneutik,
Bd. 12, München, W. Fink Verlag, 1987, S. 97-130. Im folgenden zitiert als "EE".

79





Foucault interessiert sich für den Bildraum als ein Zeichensystem, das

Abwesendes repräsentiert. Wie kann man sich das vorstellen? Auf dem
Bild steht der Maler vor einer Leinwand, die vom Zuschauer abgewendet
ist, so dass er über das Bild nur durch dessen Rückseite informiert wird.
Keiner jedoch schaut den Maler an. Dieser blickt, wie die neben ihm
plazierten Hofdamen, in Richtung auf seine beiden Modelle, die in Person
des spanischen Königs Philipp IV. und dessen Frau zu denken sind, den
faktischen Auftraggebern des Bildes. Vom Betrachter des Bildes können
beide mit Hilfe eines Spiegels identifiziert werden, der im Hintergrund,
von unsichtbarer Stelle beleuchtet, die Bildmitte beherrscht. In der

Repräsentationsfunktion dieses Spiegels sieht Foucault nun die Pointe des

Bildes von Velazquez. Nicht nur, daß dieser Spiegel die Bildseite der
Leinwand auf den Zuschauer hin reflektiert, der Zuschauer sieht sich
überdies genötigt, den Platz und die Blickrichtung des Herrscherpaares
einzunehmen, so daß die Ordnung der Darstellung im Schnittpunkt von
drei Funktionen eingerichtet wird: Zunächst das (unsichtbare) Bild des

Malers, dann die Machthaber und schließlich die Betrachter. Alle diese
Funktionen der Blickregie bilden ein Repräsentationssystem dargestellter
Abwesenheiten. Diesen Repräsentationen fehlt allerdings ein bestimmter
Teil ihrer Zeichenrelata, den sie wechselseitig füreinander substituieren.
Das enge Repräsentationssystem des Bildes verdankt seine Kohärenz der
Unsichtbarkeit dessen, was man sieht, zugleich aber auch der Unsichtbar-
keit des jeweiligen Betrachters und dies trotz - oder gerade wegen - der

großen Zeichendichte von Spiegeln und Bildern im Darstellungsraum. Für
Foucault ist dies ein mögliches Repräsentationsschema der klassischen

Repräsentation, in dem sich tableauartig eine Summe von signifikanten
Beziehungen konstituiert, die den Ort der Macht, den sie repräsentieren,
als eigentliches Subjekt gezielt auslassen. Treffend bemerkt Frank dazu,
"das Subjekt [sei] je und je situiert im Licht eines diskursiven
Zeichenzusammenhanges, ohne sein Institutor zu sein" (EE 101), was bereits -
entgegen seiner anfänglichen Gegenthese - einem Eingeständnis
gleichkommt, daß hier das Subjekt durch die Darstellung sehr wohl hintergehbar
ist. Foucault kann demgegenüber sogar behaupten, im klassischen Denken

der "représentation en tableau" (MC 319) sei das Repräsentierte
niemals selbst präsent, sondern werde, wie hier das Subjekt, von der

Repräsentationslogik als Auslassung definiert. Insbesondere trifft dies den

Begriff des "Menschen", der nach Foucaults Argumentation "vor dem
Ende des 18. Jahrhunderts" ohnehin nicht existiert habe, oder genauer: "il
n'y avait pas de conscience épistémologique de l'homme comme tel" (MC

81



320) - eine höchst intrigierende These Foucaults, die ich am Schluß

meiner Ausführungen nochmals aufnehmen möchte.
Betrachtet man nun dieses semiotische Repräsentationssystem des

Tableaus und dessen Kombinatorik auf sprachtheoretischer Ebene, so

kann gesagt werden, daß das Zeichen im "savoir classique" für den Akt
der Repräsentation gewissermaßen durchsichtig werde. Foucault schreibt
im Anschluß an die Diskussion der Logik von Port-Royal:

En fait le signifiant n'a pour tout contenu, toute fonction et toute détermination

que ce qu'il représente: il lui est entièrement ordonné et transparent; mais ce

contenu n'est indiqué que dans une représentation qui se donne comme telle, et le

signifié se loge sans résidu ni opacité à l'intérieur de la représentation du signe.
(MC 78)

Wenn, wie Foucault meint, das Zeichen ganz in seiner
Repräsentationsfunktion aufgeht und dabei den Akt der Repräsentation, für das es

steht, auch an sich selbst transparent mache, dann wäre der Diskurs der

Aufklärung in dieser Form der Selbst-Repräsentation vollständig beschrieben.

Über die Regeln des richtigen Denkens würde damit, wie Frank

hervorhebt, in der Tat ausschließlich die semiotische Logik befinden.
Über Richtigkeit oder Falschheit von Aussagen wäre dann ausschließlich

aufgrund einer Zeichentheorie zu urteilen, die gleich einer Grammatik die

Repräsentation von Ideen in den Regeln der Sprache beschreibt. Das

Zeichen wäre somit die Repräsentation einer Idee oder der Vorstellung,
deren Repräsentation es seinerseits repräsentiert. "Le rapport de l'idée à

son objet" (MC 79); Formelhaft verkürzt kann gesagt werden, im Zeitalter
der Repräsentation weisen die Zeichen, wie wir es am Beispiel der
"Meninas" von Velazquez gesehen haben, nicht auf die Dinge, sondern

auf die "Ordnung der Dinge", die sie repräsentieren.
Es mag zunächst erstaunen, daß Frank "Foucaults verblüffende

Explikation des Zeichen-Modells von Port-Royal für korrekt" hält (EE
112). Er folgt ihm auch noch darin, daß das Zeichen dem so repräsentierten
Bewußtsein nichts verbergen könne, weil es ja in sich durchsichtig sei ("Le
langage représente la pensée comme la pensée se représente elle-même",
MC 92). Frank trennt sich erst dort radikal von Foucault, wo es um die These
der epochalen Wende geht, die das Zeitalter der Repräsentation von
demjenigen des historischen Bewußtseins im 19. Jahrhundert scheide. Hier
stellt sich Frank mit aller Entschiedenheit gegen Foucault. Er wendet

dagegen ein, dasAufkommen der "sciences humaines" in der nachklassischen
Periode führe nicht über einen epistemologischen "Abgrund" der

82



Diskontinuität, sondern sei "eine direkte und kontinuierliche Konsequenz
der klassischen Ansicht", wonach jede Vorstellung (représentation)
selbstreflexiv sei (NS? 191). Das Auftauchen der Subjekt-Thematik am
Ende des 18. Jahrhunderts ist nach Frank eine notwendige Folge der
zunehmenden Subjektivierung und Psychologisierung des Begriffs
"Repräsentation" im Sinne der Kantschen "Vorstellung" (NS? 319).
"Vorstellung" sei bereits mit Kant nur als selbstreflexiver Akt des erkennenden

Subjekts denkbar. Es sei daher nur konsequent, wenn der Ubergang zu
einem Jahrhundert von humanwissenschaftlich geprägten Erkenntnisformen,
den Frank übrigens mit dem Auftritt von Hegels "Phänomenologie des

Geistes" vollendet sieht, mit der "Thronbesteigung des transzendentalen

Subjekts" einhergehe. Foucault enthüllt demgegenüber diesen Auftritt des

transzendentalen Subjekts in der Philosophie als demiurgischen Akt ohne

jegliches Vorbild in der "pensée classique": "Avant la fin du 18e siècle,
l'homme n'existait pas. [...] C'est une toute récente créature que ladémiurgie
du savoir a fabriqué de ses mains" (MC 319).

In der bisher diskutierten Kontroverse, die Frank gegen Foucault

angeregt hat, zeichnet sich immer deutlicher eine Inkongruenz der
"Grundbegriffe" ab. So zerfällt der Zeitbegriff in Kontinuität und Diskontinuität,
während der Begriff des Zeichens bei Foucault einem strukturalen
Repräsentationsmodell, bei Frank hingegen einem hermeneutischen Subjekt
zugeordnet wird. Diese Konfiguration der Differenzen ist für die Kontroverse

insgesamt konstitutiv und läßt eine Argumentationsstruktur in der
Art von windschiefen Geraden entstehen, die sich nicht berühren können,
weil sie keine gemeinsame Ebene besitzen. In solcher Verfehlung ist die
Kontroverse a priori angelegt. Dies gilt nicht nur für die unterschiedliche

Entwicklung des klassischen Zeichenmodells, sondern auch für die
Funktionsbestimmung der Zeit im nachklassischen Zeitalter, der ich mich
nun zuwenden möchte.

Wenn das Denken zu Beginn des 19. Jahrhunderts tatsächlich
dahingehend transformiert werden sollte, daß das Wissen nicht mehr nach "Art
des Tableaus" konstituiert wird, "sondern als eine Folge, als eine Verkettung
oder ein Werden" (OD 321), wie Foucault schreibt, so wäre das System
der Repräsentation, in dem sich die Logik der Dinge eingeschrieben hat
und sich selbst darin durchsichtig wurde, definitiv außer Kraft gesetzt.
Foucault wäre dann Recht zu geben, wenn er mit dem Auftritt eines

Subjekts, das von sich und der Welt ein historisches Bewußtsein entwik-
kelt, ein Opakwerden der ehemals transparenten Repräsentation im Tableau
des Gleichzeitigen befürchtet.

83



Versteht man die Sprache nicht mehr als "Theorie der Verwandtschaft",

wie die Logik des 18. Jahrhunderts dies noch getan hat, sondern
mit Grimms "Grammatik" (1822-37) und Bopps "Grammaire comparée"
als eine historische "Theorie der Derivation", und versteht man die

Ordnung der Dinge, Bau und Organisation der Lebewesen, nicht weiter in
einem analytischen Tableau von Identitäten und Unterschieden, sondern,
wie Buffon und nach ihm Darwin, als Produkt einer unabgeschlossenen
Synthese ohne definiten Ursprung und bestimmbares Ziel, so treten wir
auch in der Nachfolge Herders in ein "historisches Bewußtsein", dem

"âge de l'histoire", mit Foucault zu reden, und vollziehen damit eine

"coupure épistémologique" (MC 233). Es ist dann nicht weiter möglich,
die Zeit in bildhafter Weise "vollkommen zu reduplizieren" und damit in
ihrer Endlichkeit zu beherrschen, stattdessen etabliert sich eine
"unüberwindliche Beziehung [des Seins] des Menschen zur Zeit" (OD 404). Ist
einmal die Kategorie der "Zeit" in das Zentrum der Episteme eingerückt,
entzieht sie sich gemäß Foucault der Analyse nach zweierlei Seiten hin:
Sie entzieht sich sowohl empirisch als auch transzendental. Versuchte das

klassische Denken die Vorstellung von Zeit noch aus der oszillierenden
Korrespondenz von Denken und Empirie zu entwickeln, so dränge das

Zeitliche im modernen Denken als "untätige Möglichkeit des Ungedachten"
(OD 405/MC ebd.) haltlos voran. Dieses moderne Denken in
Zeitverhältnissen entdeckt, daß es immer gleich nah und gleich fern zu dem

steht, was es in der Zeit existieren läßt, jede Zeitgenossenschaft ist nur
eine Möglichkeit unter zahllosen anderen. Das moderne Denken entdeckt
damit - und hier geht eine jener ungeheuerlichen Sentenzen auf, die
Foucaults Schreiben unvergeßlich machen - das Denken entdeckt, "daß
der Mensch nicht mit dem zeitgenössisch ist, was ihn existieren läßt" (OD
405; "La pensée découvre que l'homme n'est pas contemporain de ce qui
le fait être", MC 345). In der Reflexion auf die Geschichtlichkeit seines

Denkens sei der Mensch auch "niemals Zeitgenosse jenes Ursprungs, der
durch die Zeit der Dinge hindurch sich abzeichnet und sich verheimlicht"
(OD 388). Das moderne Wissen begründet die Kritik am klassischen
Denken durch diese Figur vom unverfügbaren Grund, wobei die Zeitlichkeit
umgekehrt zur Leitfigur dafür wird, nach eben diesem verlorenen Grunde

zu suchen (vgl. NS? 193).
Es ist diese Figur des verlorenen Grundes, die folgerichtig im romantischen

Motiv der "unendlichen Fahrt" wiederkehrt, ohne Ursprung und

Ziel, aber auch in der Wiederkehr des Menschen in seinen vielfachen

Verdoppelungen, die Foucault im Abschnitt über "l'homme et ses doubles"

84



beschreibt: die Entdeckung des Unbewußten und seine Reflexion im
wissenschaftlichen Denken; die Wiederkehr der Arbeit in der Ökonomie
der Theorie und schließlich die Wiederkehr der Sprache in einer Literatur,
die ihre eigenen normativen Grenzen unterläuft (Nietzsche, Mallarmé).

Dies alles wird zum Gegenstand der Humanwissenschaften. Ihr
Gegenstand ist Foucault zufolge aber nicht der Mensch, "sondern es ist die

allgemeine Disposition der Episteme, die ihnen Raum gibt, sie hervorruft
und einrichtet und ihnen so gestattet, den Menschen als ihr Objekt zu
konstituieren" (OD 419). Die "mathesis" der Humanwissenschaften, von
der Foucault in diesem Zusammenhang spricht (OD ebd.), bildet die
"erkenntnistheoretischen Raster", auf denen sich der Diskurs der
"Wissenschaften vom Menschen" bewegt. Wenn der Mensch nun nicht Gegenstand

der Humanwissenschaften sein kann, ja, noch nicht einmal deren

"ältestes" und "konstantestes Problem" (OD 462), wie Foucault meint,
dann deshalb, weil er gerade in ihrer eigenen Logik nicht mehr positiv
vorausgesetzt werden kann. Vielmehr entfaltet er sich in einem "Diskurs"
zwischen Nach- und Vorzeitigkeit (Geschichte), zwischen Bewußtem und

Unbewußtem (Psychologie) und - was die Literatur betrifft - zwischen
Schrift und Lektüre.

Ici les sciences humaines, quand elles redoublent les sciences du langage, du

travail et de la vie, quant à leur plus fine pointe elles se redoublent elles-mêmes,
ne visent pas à établir un discours formalisé: elles enfoncent au contraire l'homme
qu'elles prennent pour objet du côté de la finitude, de la relativité et de la

perspective, - du côté de l'érosion infinie du temps. (MC 366)

Die Humanwissenschaften haben nicht nur den Begriff des Menschen

dezentriert, relativiert und perspektivisch aufgebrochen, sondern falten
sich auf ihre eigene Diskursivität zurück, um den Universalitätsanspruch
zu erhalten, den sie aus der eigenen Konfiguration der Fakultäten beziehen.

Das mache sie, wie Foucault sagt, zu "gefährliche[nj Mittelglieder[n]
im Raum des Wissens" (OD 418), geprägt von einer "instabilité essentielle"

(MC 359). Was sich hierbei abzeichnet ist - wie einleitend erwähnt - das

Ende des Menschen als einer autonomen Subjektivität. Manfred Frank hat

diesem anthropologischen horror vacui die "Unhintergehbarkeit der
Individualität" zu wiederholten Malen entgegengestellt und dabei nicht
zuletzt die Sprache an den hermeneutischen Horizont des Verstehens als

conditio sine qua non zurückgebunden. Die Frage indessen, ob der Begriff
der "Zeit" als Verstehenskategorie oder als instabiler Ort der Episteme zu
fassen sei, trennt die beiden unversöhnlich. Damit hängt auch zusammen,

85



daß Frank für die Selbstausgrabung der Humanwissenschaften durch die
Foucaultsche "Archäologie des Wissens" wenig Verständnis aufbringen
kann. Wenn der Mensch sich auflöst und "verschwindet in der Universalität
unbewußter Strukturen" (NS? 208), so zerfalle auch der Begriff der Zeit
als Struktur menschlicher Befindlichkeit.

Foucault indessen spricht von einer "ziemlich kurzen Zeitspanne" von
etwa zweihundert Jahren, in welcher die Erfindung des Menschen auf die

Episteme eingewirkt habe. Der Mensch habe sich gebildet, als die Sprache
ihre vorherrschende Rolle in der Ordnung der Dinge verlor, und er werde
sich deshalb wohl auflösen und "verschwinden wie am Meeresufer ein
Gesicht im Sand" (OD 462). Diese Sentenz ging um die Welt. In dieses

"Gesicht" hat sich zweierlei eingeschrieben: Die Zeichenhaftigkeit des

Menschen und die Temporalität seiner Spur. Gewiß, hier treibt Foucaults
Text wesentlich über einen objektivierten Methodenbegriff hinaus.
Vergeblich muß sich deshalb Franks Analyse darum bemühen, eine positive
Definition des Foucaultschen "Diskurses" begrifflich zu isolieren. Man

mag dabei mit Frank bedauern, es sei "freilich bitter, nicht ganz sicher zu
wissen, was der genaue Gegenstand einer wissenschaftlichen Arbeit" sei

(DF 34) und dabei noch in der "Ungewißheit über den Standort" des

Archäologen gelassen zu werden (NS? 217); darüber hinaus wäre
allerdings zu fragen, in welcher Weise sich Foucaults Text einer definierenden
Lektüre entzieht. Dadurch, daß dieser Text als Literatur konzipiert ist,
unterminiert er jede Lektüre, die ihn als Baustein im Gefüge einer
Rezeptionsgeschichte des "Neostrukturalismus" zu institutionalisieren
sucht.

Könnte man dieses wegdriftende Gesicht des Menschen am Ende von
Foucaults Les Mots et les choses als solches eindeutig lesbar machen,
dann wäre die hier diskutierte Kontroverse wohl tatsächlich zu einem
Ende zu bringen. Franks Versuch, es als eine "Uberführung von unbewußt
Wissen produzierenden Strukturen in explizites Wissen von Strukturen"
(NS? 210) zu verstehen, wäre als eine erste Annäherung an diese flüchtige
Signatur zu verstehen, die Foucault am Ende seines Hauptwerks zu lesen

gibt. Indes entzieht sie sich dem expliziten Wissen, wie die Vorstellung
von Zeit im gegenständlichen Zeichen. Zu sehr gleicht diese Signatur
jenem "objet ambigu", das Paul Valéry seinen Sokrates bei dessen Gang
am Meerestrand finden läßt: ein zweideutiges Ding, nicht ganz Natur,
nicht ganz Kulturprodukt, und doch ein signaturhaftes Objekt, das dem

Archäologen zum "Ursprung eines Gedankens" wird, der sich "von selbst

spaltet in Bauen und Erkennen". Die Unentscheidbarkeit, die dieses "objet

86



ambigu" notwendig auslöst, gehört zu Foucaults Disposition der Episteme
ebenso, wie zu Paul Valérys sokratischen Dialogen im Eupalinos, die die

Ungewißheit zum Gegenstand der Lektüre haben:

Ich verharrte einige Zeit und die Hälfte einer Zeit, indem ich es von allen Seiten
betrachtete. Ich fragte es aus, ohne mich bei einer Antwort aufzuhalten... Ob
dieses eigentümliche Ding das Werk des Lebens sei oder das Werk der Kunst
oder eines der Zeit oder ein Spiel der Natur, ich konnte es nicht entscheiden...
Und dann auf einmal warf ich es zurück ins Meer".

Eine erste Lektüreanweisung gibt auch Foucault am Ende des Kapitels
über "die Objekt gewordene Sprache", an das ein Kapitel über "die
Wiederkehr der Sprache" in der Literatur anschließt - einer literarischen
Sprache, die er insbesondere bei Nietzsche, Mallarmé und Saussure zu
erkennen meint. Wo die Sprache nämlich zum Objekt geworden sei, kehre
sie wieder als Subjekt des Schreibens, das in dem Maße "Diskurs"
genannt werden kann, als es in eins schreibt und darstellt, daß es schreibt.
Als "MitteF'-Region zwischen Präcodierung und nachzeitiger Leseerfahrung

könnte dieses Schreiben möglicherweise sogar das Paradigma für
Diskursivität im eingangs definierten Sinn Foucaults gelten:

Au moment où le langage, comme parole répandue, devient objet de connaissance,
voilà qu'il réapparaît sous une modalité strictement opposée: silencieuse,
précautionneuse déposition du mot sur la blancheur d'un papier, où il ne peut
avoir ni sonorité ni interlocuteur, où il n'a rien d'autre à dire que soi, rien d'autre
à faire que scintiller dans l'éclat de son être. (MC 313)

Wo die Sprache wie hier als schweigsamer Akt des Schreibens wiederkehrt,
niedergelegt als lautlose Signatur auf dem flachen Weiß des Papiers, da

wäre in der Tat ein Text zu lesen, der, wie jenes Gesicht im Sand und

"objet ambigu", weder Laut noch Sprecher kennt, der vielmehr sichtbar

glitzert im Licht seiner Lektüre, die sich wiederum einläßt auf die ambi-

guose Spur, den Modus und die Modulation einer Beschreibung von
"Zeit".

Ich ging davon aus, daß Foucaults Werk seine Rezeption nachhaltig
kompromittieren müsse, weil es zu bedenken gibt, inwiefern Geschichte
eine Funktion des Diskurses ist, in dem sie beschrieben wird. Foucaults

11 Paul Valéry, Eupalinos ou l'Architecte, in: Œuvres, Bd. 2, herausgegeben v. J. Hytier,
Paris, Gallimard, Pléiade, 1970, in Rainer Maria Rilkes Übertragung, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1973, S. 124.

87



Geschichte der Humanwissenschaften kehrt, wie wir gesehen haben,
immer wieder zum Phänomen der "écriture" und der (literarischen)
Selbstbeschreibung der Geschichtsschreibung zurück. Franks Lektüre geht an

dieser Tatsache vorbei. Die bei Foucault anstehende Frage nach der

jeweiligen Zeichenhaftigkeit historiographischer Texte {tableau, généalogie,
archéologie, écriture, etc.) verfehlt Frank durch die Kontroverse gegen
das abwesende Subjekt der Lektüre; seine Frage nach der Persistenz

historischer Kontinuität zielt am Problem der wechselnden Repräsentation
von Zeiterfahrung in Foucaults eigener Schrift vorbei. In der Struktur dieser

Verfehlung liegt vermutlich auch die diskursive Ordnung der
zeitgenössischen Kontroverse zwischen Historiographie und Literaturkritik. Darauf

hinzuweisen war der Zweck dieser Präsentation einer kontroversen

Verfehlung.

Résumé

La mise en question théorique de l'épistémologie de la pratique discursive de Michel
Foucault par Manfred Frank vise les notions fondamentales de "signe" et de "temps",
notions qui lui échappent de par la manière même dont elle les interroge. Alors que le sujet
constitue le point de mire de l'herméneutique, la théorie du discours, au contraire, se

demande comment le signe devient lisible et interroge ainsi le système de représentation
qui sous-tend la lecture. Du point de vue structurel, ce dialogue interculturel n'échoue
donc pas tant à cause d'une incompatibilité des notions fondamentales qui sont en jeu, que
de par la manière dont celles-ci font l'objet d'une interrogation. Ainsi, le problème de la

dimension historique est intimement lié à la question de savoir si le sujet, lui, est présupposé

ou si, au contraire, il est compris en elle. A l'opposé de Frank, Foucault ne décrit pas le

sujet comme fundamenium in re mais en tant que fonction du système discursif en vigueur
à travers lequel il est représenté. Ce ne sont donc pas les formes que revêt l'auto-
représentation du sujet qui changent au cours du temps, mais des systèmes de représentation

changeants qui modifient la manière de représenter la subjectivité. En tant que fonction de

l'épistème, le sujet constitue pour Foucault un problème de représentation parmi d'autres.
La lecture de chaque système de signes s'inscrit dans le discours de l'époque et le constitue
ainsi.

88


	Treffpunkt "Zeit" - eine kontroverse Verfehlung : Foucault mit Frank

