Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1993)
Heft: 18
Artikel: Treffpunkt "Zeit" - eine kontroverse Verfehlung : Foucault mit Frank
Autor: Muller Farguell, Roger W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Roger W. Miiller Farguell

TREFFPUNKT “ZEIT” - EINE KONTROVERSE VERFEHLUNG:
FOUCAULT MIT FRANK"

Historiker der heutigen Generation miissen sich eventuell mit dem Gedanken
anfreunden, daB Geschichte, wie sie augenblicklich verstanden wird, eine Art
historischer Zufall ist, das Produkt einer bestimmten historischen Situation, und
daB mit dem Verschwinden der MiBverstindnisse, die diese Situation hervorrie-
fen, die Geschichte selbst vielleicht ihren Rang als autonome und selbstverbiirgte
Weise des Denkens verlieren wird.

(Hyden White, Auch Klio dichtet, oder: Die Fiktion des Faktischen)

Soll hier ein Werk mit methodisch avanciertem Anspruch diskutiert wer-
den, das, wie Michel Foucaults Les mots et les choses, im Jahre 1966
publiziert wurde', dann fillt es zunéchst leicht, dessen Epistemologie der
diskursiven Praxis als “Avantgarde von gestern” zu bezeichnen. Obgleich
der franzosische Strukturalismus von Lyotards “condition postmoderne”
als groBe methodologische Erzidhlung delegitimiert worden ist?, hat sich
Foucaults paradigmatische Begriffiichkeit von “Diskurs”, den “Dispositiven
der Macht” sowie der “Archidologie des Wissens” — wenngleich nicht
immer praktisch, so doch terminologisch — ldngst in der institutionellen
Historiographie etabliert und wird auch in philosophischen Seminaren als
gingige Miinze gehandelt. Was kann es indessen sein, das Foucaults Text
quer zu dessen modisch bedingter Verwerfung oder Kanonisierung diskus-
sionswiirdig halt? Ist es doch ein Text, der sich selbst als eine “Geschichte
der Ahnlichkeit™ bezeichnet und der dazu tendiert, seine eigene Rezeptions-

*  Vortrag, gehalten am 18. Dezember 1992 vor der Interuniversitiren Arbeitsgruppe der
Schweizerischen Gesellschaft fiir allgemeine und vergleichende Literaturwissenschaft
in Bern.

1 Michel Foucault, Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humaines,
Paris, Gallimard, 1966. Im folgenden zitiert als “MC”.

2 Jean-Frangois Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Paris 1979), Wien,
Bohlau, 1986. Vgl. ferner: Jean Baudrillard, Oublier Foucault, Paris, Edition Galilée,
1977.

3 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1971, S. 272. Im folgenden zitiert als “OD”.

73



geschichte zu antizipieren und so beinahe vollstindig in ihr aufzugehen.
Scheint es doch im Hinblick auf die Sekundarliteratur zu Foucaults meist-
diskutiertem Buch, als ob die archidologische Arbeit der Rezeption es
bereits bis auf die Grundfesten abgetragen und dessen inneren Schematismus
strukturell freigelegt hitte. Das Buch, von dem hier die Rede ist, wurde
schon finf Jahre nach seinem Erscheinen bei Gallimard in fast alle be-
deutenden Weltsprachen tibersetzt und es ist absehbar, daB es auch kiinftig
weiter disseminieren wird. Seit 1986 existiert in Paris ein Centre Michel
Foucault, das es sich selbst zur Aufgabe gemacht hat, die Selbstapplika-
tionsprobe der Methode Foucaults auf dessen Werk zu leisten, mit dem
ausdriicklichen Ziel, “d’appliquer a I'oeuvre de Foucault les méthodes
d’éclaircissement, c’est-a-dire la généalogie et I’interprétation, qu’il a lui-
méme appliquées a ses domaines d’étude” (Georges Canguilhem). Um der
dabei auftretenden Aporie zu entgehen, ein Institut wider die Institution zu
sein, nennt sich dieses Centre selbst dezentriert und unpersénlich: “Ainsi le
Centre Michel Foucault n’a pas de volonté propre. Ce n’est pas une
personne morale. Personne ne peut se dire membre du Centre Michel
Foucault [...]”*. Wenn Foucaults Werk also etwas erreicht hat, dann dies,
daB es seine eigene Rezeption bis zu einem gewissen Grad kompromittiert,
wenn nicht sogar unmoglich macht, insofern es seiner Rezeption gerade
den Boden entzieht, auf dem sie sich institutionell etablieren miiBte, um als
Rezeptionsgeschichte gelten zu konnen. Die Rezeption Foucaults kommt
nur schwerlich umhin, sich selbst in eine zeitgendssische diskursive Praxis
einzuschreiben, iiber die sie — bei aller Bemiihung um wissenschaftliche
Form und argumentative Klarheit — am allerwenigsten Definitives auszusa-
gen vermag, und die erst im Nachhinein, in der Nachzeit des jeweiligen
Schreibens, in ihrem epistemologischen Status lesbar werden wird. —
Denkbar hingegen ist, daB gerade dies ein Kennzeichen des sogenannten
“postmodernen Wissens” sein konnte, und Lyotard damit Recht behielte,
die Wissenschaft der Postmoderne verfiige lediglich iiber die Moglichkeit,
die multipel-polyvalenten Zeichen der Zeit darzustellen, nicht aber, sie
totalisierend auch zu lesen. Aber auch dies stellen wir nur dar, ohne es
eigentlich zu wissen. Diese Wissensformen bilden, mit Jiirgen Habermas
zu sprechen, den ““jeweils uniibersteigbaren Horizont von Grundbegriffen™.

4 Note sur le Centre Michel Foucault, in: Michel Foucault Philosophe, Rencontre
Internationale Paris 1988, Paris, Seuil, 1989, S. 405.

5 Jirgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwélf Vorlesungen,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1985, S. 303.

74



“Zeit” und “Zeichen” sind epistemologische Grundbegriffe. Die Art
und Weise, sie zu rezipieren, entscheidet iiber den jeweiligen theoreti-
schen Horizont, von dem aus sie rezipiert werden. Zeit etwa kann als
Kontinuum oder als Summe von Diskontinuititen verstanden werden. In
dieser Differenz mochte ich auch einen ersten Dissens zwischen Manfred
Frank und Michel Foucault situieren. Eine zweite Differenz 148t sich in
der unterschiedlichen Lektiire von Zeichen sehen: Stellt sich die Frage
danach, wer letztlich die Zeichen liest, dann zielt mit Frank die Antwort
auf das Subjekt der Lektiire; fragt man indessen danach, wie Zeichen
lesbar werden, zielt mit Foucault die Antwort auf das Reprisentations-
system, in dem sich die Lektiire situiert. In dieser doppelten Differenz
mochte ich die Diskussion um Franks Rezeption der Foucaultschen
Epistemologie eroffnen. Ich mochte dabei von einer Schwelle ausgehen,
die sowohl fiir Foucault als auch fiir Frank einen besonders hohen Deter-
minierungsgrad erreicht und an der sich die genannten Differenzen am
heftigsten aufgerieben haben. Es handeit sich um die Epochenschwelle
vom 18. zum 19. Jahrhundert, die nach Foucaults These vom Denken in
synchronen Tableaus zu einer Episteme iiberleitet, die durch diachrone
Genealogien organisiert sei. Foucault nennt dies den paradigmatischen
Ubergang von der “Ordnung” zur “Geschichte” (OD 272). Dieses andere
Organisationsprinzip des Wissens im Ubergang vom 18. zum 19. Jahrhun-
dert bezeichnet Foucault als “L’age de I’histoire”, das zugleich auch die
Grenzen der Reprisentation markiere, wie sie zuvor fiir die “pensée de
I’age classique”, der franzosischen Aufkliarung, konstitutiv gewesen seien.
Historisches Denken lose mit der Epochenschwelle von 1775 bis 1825
eine Denkfigur ab, die seit der Renaissance die neuzeitliche Konstitution
des Wissens beherrscht habe und deren “Ordnung” Foucault als “le savoir
classique” bezeichnet. Ein Zeitraum iibrigens, der in der deutschen
Historiographie in der Nachfolge Kosellecks als “Sattelzeit” bezeichnet
wird, eine Ubereinstimmung in der Datierung, der keine gemeinsame
Diskussion des Phinomens historischer Diskontinuitit nachgewiesen wer-
den kann. Eine genauere Definition dieser Paradigmenbestimmung
Foucaults muB im folgenden noch gegeben werden. Hier sei zunichst
seine Beschreibung der genannten Schwellenperiode vom 18. zum 19.
Jahrhundert zitiert:

L'ordre classique distribuait en un espace permanent les identités et les différences
[...] qui séparaient et unissaient les choses. [...] A partir du 19 si¢cle, 1’histoire
va déployer dans une série temporelle les analogies qui rapprochent les unes des
autres les organisations distinctes. (MC 230f)

75



Von dieser epistemologischen Wende werden als erstes die Humanwis-
senschaften erfaBt. Grammatik, Biologie und Okonomie stehen im Zen-
trum der Transformation vom tableauartigen Denken zur Chronologie und
zur Genealogie. Die allgemeine Grammatik, wie sie in der Logique de
Port-Royal (Mitte 17. Jh.) entwickelt wurde, weicht einer historisierenden
Philologie und der Geschichte nationaler Sprachen (Grimm, Bopp), die
Tableaus der Naturgeschichte (Adanson, Linné) weichen einer Ent-
wicklungstheorie der Arten (Buffon Darwin) und schlieBlich die Analyse
der Reichtiimer einer politischen Okonomie, die im wesentlichen Produk-
tion und Giitertausch thematisiert (Adam Smith, Ricardo, Marx). Hierhin
gehort auch ein literarisches Paradigma, das Manfred Frank unter dem
Titel Die unendliche Fahrt beschrieben hat: Das Motiv der Reise, die den
Rahmen einer zirkuliren Ordnung der Wiederkehr zum Ausgangspunkt
sprengt, wie es noch das Schema der Odyssee und der ZAneis vorgeschrie-
ben hatte, und stattdessen zum (romantischen) Thema einer unendlichen
Reise mit aufgeschobenem Ziel wird (Brentano, Tieck, Wagner). Diesen
paradigmatischen Ubergingen ist — bei thematischen Differenzen — doch
das Eine gemeinsam: Sie bezeichnen eine Dis-Kontinuitdt in der abend-
lindischen Kultur. Und um eben diese groBen ‘“discontinuités dans
I’épisteme” (MC 13) ist es Foucault zu tun; die Aufgabe seiner Archiologie
des Wissens ist, Diskontinuititen freizulegen. Er unterscheidet im wesent-
lichen deren zwei: diejenige, die “das klassische Zeitalter in der Mitte des
siebzehnten Jahrhunderts einleitet, und die, die am Anfang des neunzehn-
ten Jahrhunderts die Schwelle unserer modernen Epoche bezeichnet” (OD
25 /MC 13). Nun ist vorweg auf einen zentralen Unterschied zwischen
Foucaults Begriff der “Diskontinuitit der Episteme” und Thomas Kuhns
bekanntem Begriff des “Pardigmenwechsels™ hinzuweisen. Anders als
Kuhn negiert Foucault jede Kontinuitit des wissenschaftlichen Wandels,
“diese ganze Quasi-Kontinuitit auf der Ebene der Ideen und der Themen”,
meint Foucault, sei “wahrscheinlich nur eine Oberflichenwirkung” (OD
25). Das liege vor allem daran, daB der epistemologische Wandel bei
genauer, d.h. “archiologischer” Betrachtung keinen Kausalititsregeln, als
vielmehr einer Verschiebung von Analogien gehorche. Aus diesem Grund
zieht Foucault es vor, “die Frage nach den Ursachen beiseite” zu lassen
und sich stattdessen darauf zu beschrinken, “die Transformationen selbst
zu beschreiben” (Vorwort zur deutschen Ausgabe: OD 14). Es sei neben-

6 Thomas Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen (1962), Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1967.

76



bei bemerkt, dal Foucault nie von “Bruch” spricht, sondern von “seuil”,
“tournant” oder ‘““cran”, also Metaphern verwendet, die die Verbindungsform
des Ubergangs darstellen.

Hier hakt die Kritik ein, die Manfred Frank in seiner Genfer Vorle-
sungsreihe der Jahre 1981/82 iiber die Frage “Was ist Neostrukturalismus?”
formuliert hat’. Frank erblickt in Foucaults Denken der Entwicklung aus
Diskontinuitéten eine “entschiedene Schwiche des theoretischen Funda-
ments”: Einerseits miisse Foucault “auf der unberechenbaren Diskontinuitit
der Epochen bestehen; denn die Alternative wire die Kontinuitit: d.h. das
Sich-Durchhalten Eines, das in allen Transformationen grundsétzlich das-
selbe bliebe. Ein solches wire in letzter Konsequenz nur als Subjekt zu
denken. Ein Subjekt der Geschichte denken hieBe aber, das Konzept — die
urspriingliche, die tragende Einsicht — der ‘Archéologie’ verraten” (NS?
180). Wenngleich man Franks Kritik zustimmen konnte, daB jede
Transformation von einer Denktradition in die andere eines gemeinsam-
identischen tertium comparationis bediirfe, so ist deshalb noch nicht
zwingend einzusehen, warum dieser Vergleichsgrund “in letzter Konse-
quenz nur als Subjekt” zu denken wire. Wie kommt Frank dazu, sein
offenbar bevorzugtes Thema der “Unhintergehbarkeit von Individualitit”
(so der Titel seiner Schrift tiber das implizite Subjekt der romantischen
Zeichentheorie und ihrer Hermeneutik)® an dieser Stelle gegen Foucaults
“Archéologie” auszuspielen, der doch gerade die Selbsturheberschaft des
Subjekts am meisten verdichtig geworden ist, weil es doch nur in einer
codierten Welt zum SelbstbewuBtsein gelangen konne? Die Kontroverse
1aBt sich am besten aus der von Foucault wiederholt vorgebrachten Rede
des sogenannten “regard déja codé” verstehen, einer Art von vorstruktu-
riertem Blick des Wissens, der fiir die Produktion eines Diskurses vor-
auszusetzen wire. Das von Foucault vorgeschlagene Modell der
Diskontinuitit und der Transformation epistemologischer Diskurse impli-
ziert immer die prinzipielle Modellhaftigkeit allen Denkens, in dem sich
das Denken als Modell wiederum einzuschreiben hat, wenn es denn sich
selbst epistemologisch denken soll. Auch Foucault kommt nicht ohne ein
Subjekt aus, aber es bildet bei ihm, anders als bei Frank, nicht das funda-

7 Manfred Frank, Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1983. Im
folgenden zitiert als “NS?”.

8 Manfred Frank, Die Unhintergehbarkeit von Individualitdt, Reflexionen iiber Subjekt,
Person und Individuum aus Anlaf3 ihrer ‘postmodernen’ Toterkldrung, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1986.

i



mentum in re, sondern realisiert sich vielmehr im jeweils geltenden Mo-
dell seiner Représentation.

Mit diesem Stichwort der “Reprisentations”-Problematik sind wir
nun endgiltig in den inneren Themenbereich von “Zeit und Zeichen”
vorgestoBen, um den es hier gehen soll. “Zeit” und “Zeichen” beriithren
sich in Foucaults Begriff des “Diskurses”. Im Vorwort zu Les Mots et les
choses situiert Foucault das, was er den intermedidren “Diskurs” nennt,
namlich eine “Mittel”-Region regulativer Zeichen zwischen dem “regard
déja codé” und dem jeweiligen Modell der reflektierten Erkenntnis einer
Zeit: “Ainsi entre le regard déja codé et la connaissance réflexive, il y a
une région médiane qui délivre I'ordre en son étre méme” (MC 12). In
dieser intermediiren Rolle entwickelt sich demnach ein “Diskurs”, worin
die priméren Codes ihre urspriingliche Transparenz verlieren; zugleich ist
dieser Diskurs aber blind fiir die Dispositive der eigenen Ordnung, in
denen er wirkt. Zu Recht weist Manfred Frank darauf hin, dal Geschichte,
verstanden als ein Effekt im differentiellen Spiel der Markierungen einer
in eins vor- und nachstrukturierten Erkenntnis, wie Foucault sie hier vor-
stellt, ein methodisch unhaltbarer Ort sei, den es kritisch zu diskutieren
gilt (NS? 123)°. Auf diesem “Ort der Unhaltbarkeit”, so will ich Foucaults
“Diskurs” provisorisch nennen, ruht indes die gesamte Beweislast seiner
Methode. In diesem diskontinuierlich gedachten Raum konstituiert sich
die historische Ordnung durch den Schub der Zeit: Hier — im Aufschub
des Zwischenraumes — wird das latente Wissen situiert, sei es in Form
eines “tableau des variables”, durch Differenz und Ahnlichkeit koordi-
niert, oder sei es in der Art eines spiegelbildlichen Responses auf die mit
zunehmender Nihe anwachsenden Unterschiede, die sich im archiologi-
schen Blick reflektieren (“qui se répondent en miroir, organisé autour de
différences croissantes”, MC 12). Foucault, dies sei hier noch spielerisch
angemerkt, schlieBt seine lange, summierende Satzperiode iiber die
Erscheinungsweisen der Episteme an dieser Stelle iiberraschend mit ei-
nem “et cetera”, einem semantischen Platzhalter fiir die Fortsetzung sei-
nes eigenen Diskurses.

Ich mochte mich im folgenden darauf beschrinken, Foucaults
Archiologie der Diskurse, die er vom Mittelalter bis in die Moderne
beschreibt, auf die Geschichte des Zeichens und seiner Reprisen-

9 Vgl. Manfred Frank, “Zum Diskursbegriff bei Foucault”, in: Diskurstheorien und
Literaturwissenschaft, hrsg. v. J. Fohrmann und H. Miiller, Frankfurt a.M., Suhrkamp,
1987. Im folgenden zitiert als “DF”".

78



tationsfunktion zu konzentrieren. Die kritische Rezeption, die Foucaults
Texte durch Manfred Frank erfahren haben, besitzt darin auch ihren ei-
gentlich ziindenden Kern.

Bis zum 16. Jahrhundert, schreibt Foucault, habe sich das Denken der
abendlindischen Kultur im Feld der Ahnlichkeiten bewegt. Die Suche
nach der bildhaften Analogie von Mikrokosmos und Makrokosmos prige
noch das Denken der Renaissance. So stiinden etwa die Planeten zum
Menschen in Zwillings- oder Kampfbeziehungen, die Ahnlichkeit von
“Eisenhut” und Auge sei auch fiir den Mediziner der Augenéhnlichkeit der
Knospen wegen von unhinterfragbarer Evidenz, was den Eisenhut deshalb
als Heilpflanze auszeichne. Durch ein “System von Signaturen” werde im
groBBen Buch der Natur Unsichtbares sichtbar, so daB es, wie Foucault
treffend festhilt, “von Schriftzeichen starrt” (OD 57).

Manfred Frank nimmt zu dieser Periode kaum ernsthaft Stellung (vgl.
NS? 149f). Sein theoretisches Interesse wird erst mit der strukturbildenden
Kerbe (“cran”) zwischen Zeichen und Bezeichnetem geweckt, die der
Rationalismus des 17. Jahrhunderts mit sich bringt'®. Die bereits erwihnte
Logik von Port-Royal entwirft eine Semiotik und allgemeine Kombinatorik,
die die Gesamtheit der Natur einem System der Reprisentation unterwirft.
Fiir die aufgeklirte Welt ist die Beziehung zwischen Wortwelt und Dingwelt
durch die Intervention von Ordnungs- und Zuordnungsprozeduren erst zu
erstellen, was den bisherigen intuitiven Umgang mit Analogieverhiltnissen
weitgehend auBer Kraft setzt. In Cervantes’ Don Quichotte sieht Foucault
erstmals ein modernes Werk, das die geltenden Analogiesysteme der
Renaissance negiert: Hier habe “die Schrift aufgehort, die Prosa der Welt
zu sein. Die Ahnlichkeit und die Zeichen haben ihre alte Eintracht aufge-
lost” (OD 79). Die Zeichen dieses Buches rekurrieren auf das Repri-
sentationssystem des Buches selbst, so daB3 etwa im zweiten Buch Leser
des ersten Buches als Figuren auftreten kénnen.

Das Wissen im sogenannten “klassischen Zeitalter”, wobei Foucault
damit immer die franzosische Klassik im Blick hat, ist vollstéindig abhin-
gig von der Reprisentationsfunktion der Sprache. Aber auch die bildende
Kunst hat sich diesem Reprisentationssystem verschrieben: Anhand von
Velazquez’ Bild Las Menirias (vgl. Abb.), arbeitet Foucault das Spiel der
Reprisentation exemplarisch heraus.

10 Manfred Frank, “Ein Grundelement der historischen Analyse: Die Diskontinuitét”.
Die Epochenwende von 1775 in Foucaults “Archédologie”, in: Epochenschwelle und
Epochenbewufisein, hrsg. v. R. Herzog und R. Koselleck, Poetik und Hermeneutik,
Bd. 12, Miinchen, W. Fink Verlag, 1987, S. 97-130. Im folgenden zitiert als “EE".

79



Veldzquez, “Las Menirias”



Foucault interessiert sich fiir den Bildraum als ein Zeichensystem, das
Abwesendes reprasentiert. Wie kann man sich das vorstellen? Auf dem
Bild steht der Maler vor einer Leinwand, die vom Zuschauer abgewendet
ist, so dass er tiber das Bild nur durch dessen Riickseite informiert wird.
Keiner jedoch schaut den Maler an. Dieser blickt, wie die neben ihm
plazierten Hofdamen, in Richtung auf seine beiden Modelle, die in Person
des spanischen Konigs Philipp IV. und dessen Frau zu denken sind, den
faktischen Auftraggebern des Bildes. Vom Betrachter des Bildes konnen
beide mit Hilfe eines Spiegels identifiziert werden, der im Hintergrund,
von unsichtbarer Stelle beleuchtet, die Bildmitte beherrscht. In der
Reprisentationsfunktion dieses Spiegels sieht Foucault nun die Pointe des
Bildes von Velazquez. Nicht nur, da3 dieser Spiegel die Bildseite der
Leinwand auf den Zuschauer hin reflektiert, der Zuschauer sieht sich
uberdies gendotigt, den Platz und die Blickrichtung des Herrscherpaares
einzunehmen, so da die Ordnung der Darstellung im Schnittpunkt von
drei Funktionen eingerichtet wird: Zunichst das (unsichtbare) Bild des
Malers, dann die Machthaber und schlieBlich die Betrachter. Alle diese
Funktionen der Blickregie bilden ein Reprisentationssystem dargestellter
Abwesenheiten. Diesen Reprisentationen fehlt allerdings ein bestimmter
Teil ihrer Zeichenrelata, den sie wechselseitig fiireinander substituieren.
Das enge Reprisentationssystem des Bildes verdankt seine Kohirenz der
Unsichtbarkeit dessen, was man sieht, zugleich aber auch der Unsichtbar-
keit des jeweiligen Betrachters und dies trotz — oder gerade wegen — der
groBen Zeichendichte von Spiegeln und Bildern im Darstellungsraum. Fiir
Foucault ist dies ein mogliches Reprisentationsschema der klassischen
Reprisentation, in dem sich tableauartig eine Summe von signifikanten
Beziehungen konstituiert, die den Ort der Macht, den sie reprisentieren,
als eigentliches Subjekt gezielt auslassen. Treffend bemerkt Frank dazu,
“das Subjekt [sei] je und je situiert im Licht eines diskursiven Zeichen-
zusammenhanges, ohne sein Institutor zu sein” (EE 101), was bereits —
entgegen seiner anfinglichen Gegenthese — einem Eingestiandnis gleich-
kommt, daB hier das Subjekt durch die Darstellung sehr wohl hintergehbar
ist. Foucault kann demgegeniiber sogar behaupten, im klassischen Den-
ken der “représentation en tableau” (MC 319) sei das Reprisentierte
niemals selbst prdsent, sondern werde, wie hier das Subjekt, von der
Reprisentationslogik als Auslassung definiert. Insbesondere trifft dies den
Begriff des “Menschen”, der nach Foucaults Argumentation “vor dem
Ende des 18. Jahrhunderts” ohnehin nicht existiert habe, oder genauer: “il
n’y avait pas de conscience épistémologique de I’homme comme tel” (MC

81



320) — eine hochst intrigierende These Foucaults, die ich am Schluf3
meiner Ausfithrungen nochmals aufnehmen mochte.

Betrachtet man nun dieses semiotische Reprisentationssystem des
Tableaus und dessen Kombinatorik auf sprachtheoretischer Ebene, so
kann gesagt werden, dal das Zeichen im *“savoir classique™ fiir den Akt
der Reprisentation gewissermaBen durchsichtig werde. Foucault schreibt
im AnschluB an die Diskussion der Logik von Port-Royal:

En fait le signifiant n’a pour tout contenu, toute fonction et toute détermination
que ce qu’il représente: il lui est entierement ordonné et transparent; mais ce
contenu n’est indiqué que dans une représentation qui se donne comme telle, et le
signifié se loge sans résidu ni opacité a I’intérieur de la représentation du signe.
(MC 78)

Wenn, wie Foucault meint, das Zeichen ganz in seiner Reprisen-
tationsfunktion aufgeht und dabei den Akt der Reprisentation, fiir das es
steht, auch an sich selbst transparent mache, dann ware der Diskurs der
Aufklirung in dieser Form der Selbst-Reprisentation vollstindig beschrie-
ben. Uber die Regeln des richtigen Denkens wiirde damit, wie Frank
hervorhebt, in der Tat ausschlieBlich die semiotische Logik befinden.
Uber Richtigkeit oder Falschheit von Aussagen wire dann ausschlieBlich
aufgrund einer Zeichentheorie zu urteilen, die gleich einer Grammatik die
Reprisentation von Ideen in den Regeln der Sprache beschreibt. Das
Zeichen wire somit die Reprisentation einer Idee oder der Vorstellung,
deren Reprisentation es seinerseits reprisentiert. “Le rapport de 'idée a
son objet” (MC 79): Formelhaft verkiirzt kann gesagt werden, im Zeitalter
der Reprisentation weisen die Zeichen, wie wir es am Beispiel der
“Meninas” von Velazquez gesehen haben, nicht auf die Dinge, sondern
auf die “Ordnung der Dinge”, die sie reprasentieren.

Es mag zunichst erstaunen, daB Frank “Foucaults verbliiffende
Explikation des Zeichen-Modells von Port-Royal fiir korrekt” hilt (EE
112). Er folgt ihm auch noch darin, daB das Zeichen dem so reprisentierten
BewuBtsein nichts verbergen konne, weil es ja in sich durchsichtig sei (“Le
langage représente la pensée comme la pensée se représente elle-méme”,
MC 92). Frank trennt sich erst dort radikal von Foucault, wo es um die These
der epochalen Wende geht, die das Zeitalter der Reprisentation von
demjenigen des historischen BewuBtseins im 19. Jahrhundert scheide. Hier
stellt sich Frank mit aller Entschiedenheit gegen Foucault. Er wendet
dagegenein,das Aufkommender “sciences humaines” inder nachklassischen
Periode fithre nicht iiber einen epistemologischen “Abgrund” der

82



Diskontinuitit, sondern sei “eine direkte und kontinuierliche Konsequenz
der klassischen Ansicht”, wonach jede Vorstellung (représentation)
selbstreflexiv sei (NS? 191). Das Auftauchen der Subjekt-Thematik am
Ende des 18. Jahrhunderts ist nach Frank eine notwendige Folge der
zunehmenden Subjektivierung und Psychologisierung des Begriffs
“Reprisentation” im Sinne der Kantschen “Vorstellung” (NS? 319). “Vor-
stellung” sei bereits mit Kant nur als selbstreflexiver Akt des erkennenden
Subjekts denkbar. Es sei daher nur konsequent, wenn der Ubergang zu
einem Jahrhundert von humanwissenschaftlich geprigten Erkenntnisformen,
den Frank iibrigens mit dem Auftritt von Hegels “Phinomenologie des
Geistes” vollendet sieht, mit der “Thronbesteigung des transzendentalen
Subjekts™ einhergehe. Foucault enthiillt demgegeniiber diesen Auftritt des
transzendentalen Subjekts in der Philosophie als demiurgischen Akt ohne
jegliches Vorbild in der “pensée classique™: “Avant la fin du 18¢ siécle,
I’homme n’existait pas. [...] C’est une toute récente créature que ladémiurgie
du savoir a fabriqué de ses mains” (MC 319).

In der bisher diskutierten Kontroverse, die Frank gegen Foucault
angeregt hat, zeichnet sich immer deutlicher eine Inkongruenz der “Grund-
begriffe” ab. So zerfillt der Zeitbegriff in Kontinuitit und Diskontinuitit,
wahrend der Begriff des Zeichens bei Foucault einem strukturalen Repri-
sentationsmodell, bei Frank hingegen einem hermeneutischen Subjekt
zugeordnet wird. Diese Konfiguration der Differenzen ist fiir die Kontro-
verse insgesamt konstitutiv und 1Bt eine Argumentationsstruktur in der
Art von windschiefen Geraden entstehen, die sich nicht beriihren konnen,
weil sie keine gemeinsame Ebene besitzen. In solcher Verfehlung ist die
Kontroverse a priori angelegt. Dies gilt nicht nur fiir die unterschiedliche
Entwicklung des klassischen Zeichenmodells, sondern auch fiir die
Funktionsbestimmung der Zeit im nachklassischen Zeitalter, der ich mich
nun zuwenden mochte.

Wenn das Denken zu Beginn des 19. Jahrhunderts tatsichlich dahin-
gehend transformiert werden sollte, dal3 das Wissen nicht mehr nach “Art
des Tableaus™ konstituiert wird, “sondern als eine Folge, als eine Verkettung
oder ein Werden” (OD 321), wie Foucault schreibt, so wire das System
der Reprisentation, in dem sich die Logik der Dinge eingeschrieben hat
und sich selbst darin durchsichtig wurde, definitiv auBer Kraft gesetzt.
Foucault wire dann Recht zu geben, wenn er mit dem Auftritt eines
Subjekts, das von sich und der Welt ein historisches BewuBtsein entwik-
kelt, ein Opakwerden der ehemals transparenten Reprisentation im Tableau
des Gleichzeitigen befiirchtet.

83



Versteht man die Sprache nicht mehr als “Theorie der Verwandt-
schaft”, wie die Logik des 18. Jahrhunderts dies noch getan hat, sondern
mit Grimms “Grammatik” (1822-37) und Bopps “Grammaire comparée”
als eine historische “Theorie der Derivation”, und versteht man die Ord-
nung der Dinge, Bau und Organisation der Lebewesen, nicht weiter in
einem analytischen Tableau von Identititen und Unterschieden, sondern,
wie Buffon und nach ihm Darwin, als Produkt einer unabgeschlossenen
Synthese ohne definiten Ursprung und bestimmbares Ziel, so treten wir
auch in der Nachfolge Herders in ein “historisches BewuBtsein”, dem
“age de I'histoire”, mit Foucault zu reden, und vollziehen damit eine
“coupure épistémologique” (MC 233). Es ist dann nicht weiter moglich,
die Zeit in bildhafter Weise “vollkommen zu reduplizieren” und damit in
threr Endlichkeit zu beherrschen, stattdessen etabliert sich eine “uniiber-
windliche Beziehung [des Seins] des Menschen zur Zeit” (OD 404). Ist
einmal die Kategorie der “Zeit” in das Zentrum der Episteme eingeriickt,
entzieht sie sich gemafl Foucault der Analyse nach zweierlei Seiten hin:
Sie entzieht sich sowohl empirisch als auch transzendental. Versuchte das
klassische Denken die Vorstellung von Zeit noch aus der oszillierenden
Korrespondenz von Denken und Empirie zu entwickeln, so dringe das
Zeitliche im modernen Denken als “untitige Moglichkeit des Ungedachten”
(OD 405/MC ebd.) haltlos voran. Dieses moderne Denken in Zeit-
verhiltnissen entdeckt, daB es immer gleich nah und gleich fern zu dem
steht, was es in der Zeit existieren ldBt, jede Zeitgenossenschaft ist nur
eine Moglichkeit unter zahllosen anderen. Das moderne Denken entdeckt
damit — und hier geht eine jener ungeheuerlichen Sentenzen auf, die
Foucaults Schreiben unvergeBlich machen — das Denken entdeckt, “da3
der Mensch nicht mit dem zeitgendssisch ist, was ihn existieren 148t (OD
405; “La pensée découvre que I’homme n’est pas contemporain de ce qui
le fait étre”, MC 345). In der Reflexion auf die Geschichtlichkeit seines
Denkens sei der Mensch auch “niemals Zeitgenosse jenes Ursprungs, der
durch die Zeit der Dinge hindurch sich abzeichnet und sich verheimlicht”
(OD 388). Das moderne Wissen begriindet die Kritik am klassischen
Denken durch diese Figur vom unverfiigbaren Grund, wobei die Zeitlichkeit
umgekehrt zur Leitfigur dafiir wird, nach eben diesem verlorenen Grunde
zu suchen (vgl. NS? 193).

Es ist diese Figur des verlorenen Grundes, die folgerichtig im romanti-
schen Motiv der “unendlichen Fahrt” wiederkehrt, ohne Ursprung und
Ziel, aber auch in der Wiederkehr des Menschen in seinen vielfachen
Verdoppelungen, die Foucault im Abschnitt iiber “I’homme et ses doubles”

84



beschreibt: die Entdeckung des UnbewuBten und seine Reflexion im
wissenschaftlichen Denken; die Wiederkehr der Arbeit in der Okonomie
der Theorie und schlieBlich die Wiederkehr der Sprache in einer Literatur,
die ihre eigenen normativen Grenzen unterlduft (Nietzsche, Mallarmé).

Dies alles wird zum Gegenstand der Humanwissenschaften. Thr Ge-
genstand ist Foucault zufolge aber nicht der Mensch, “sondern es ist die
allgemeine Disposition der Episteme, die thnen Raum gibt, sie hervorruft
und einrichtet und ihnen so gestattet, den Menschen als ihr Objekt zu
konstituieren” (OD 419). Die “mathesis” der Humanwissenschaften, von
der Foucault in diesem Zusammenhang spricht (OD ebd.), bildet die
“erkenntnistheoretischen Raster”, auf denen sich der Diskurs der “Wis-
senschaften vom Menschen” bewegt. Wenn der Mensch nun nicht Gegen-
stand der Humanwissenschaften sein kann, ja, noch nicht einmal deren
“dltestes” und “konstantestes Problem” (OD 462), wie Foucault meint,
dann deshalb, weil er gerade in ihrer eigenen Logik nicht mehr positiv
vorausgesetzt werden kann. Vielmehr entfaltet er sich in einem “Diskurs”
zwischen Nach- und Vorzeitigkeit (Geschichte), zwischen BewuBtem und
UnbewuBtem (Psychologie) und — was die Literatur betrifft — zwischen
Schrift und Lektiire.

Ici les sciences humaines, quand elles redoublent les sciences du langage, du
travail et de la vie, quant a leur plus fine pointe elles se redoublent elles-mémes,
ne visent pas a établir un discours formalisé: elles enfoncent au contraire I’homme
qu’elles prennent pour objet du c6té de la finitude, de la relativité et de la
perspective, — du cOté de I’érosion infinie du temps. (MC 366)

Die Humanwissenschaften haben nicht nur den Begriff des Menschen
dezentriert, relativiert und perspektivisch aufgebrochen, sondern falten
sich auf ihre eigene Diskursivitat zuriick, um den Universalititsanspruch
zu erhalten, den sie aus der eigenen Konfiguration der Fakultiten bezie-
hen. Das mache sie, wie Foucault sagt, zu “gefahrliche[n] Mittelglieder[n]
im Raum des Wissens™ (OD 418), geprigt von einer “instabilité essentielle”
(MC 359). Was sich hierbei abzeichnet ist — wie einleitend erwihnt — das
Ende des Menschen als einer autonomen Subjektivitit. Manfred Frank hat
diesem anthropologischen horror vacui die “Unhintergehbarkeit der Indi-
vidualitdt” zu wiederholten Malen entgegengestellt und dabei nicht zu-
letzt die Sprache an den hermeneutischen Horizont des Verstehens als
conditio sine qua non zuriickgebunden. Die Frage indessen, ob der Begriff
der “Zeit” als Verstehenskategorie oder als instabiler Ort der Episteme zu
fassen sei, trennt die beiden unversohnlich. Damit hiangt auch zusammen,

85



daB Frank fiir die Selbstausgrabung der Humanwissenschaften durch die
Foucaultsche “Archiologie des Wissens” wenig Verstindnis aufbringen
kann. Wenn der Mensch sich auflést und “verschwindet in der Universalitét
unbewuBter Strukturen” (NS? 208), so zerfalle auch der Begriff der Zeit
als Struktur menschlicher Befindlichkeit.

Foucault indessen spricht von einer “ziemlich kurzen Zeitspanne” von
etwa zweihundert Jahren, in welcher die Erfindung des Menschen auf die
Episteme eingewirkt habe. Der Mensch habe sich gebildet, als die Sprache
ihre vorherrschende Rolle in der Ordnung der Dinge verlor, und er werde
sich deshalb wohl aufléosen und “verschwinden wie am Meeresufer ein
Gesicht im Sand” (OD 462). Diese Sentenz ging um die Welt. In dieses
“Gesicht” hat sich zweierlei eingeschrieben: Die Zeichenhaftigkeit des
Menschen und die Temporalitit seiner Spur. Gewil, hier treibt Foucaults
Text wesentlich iiber einen objektivierten Methodenbegriff hinaus. Ver-
geblich muB sich deshalb Franks Analyse darum bemiihen, eine positive
Definition des Foucaultschen “Diskurses” begrifflich zu isolieren. Man
mag dabei mit Frank bedauern, es sei “freilich bitter, nicht ganz sicher zu
wissen, was der genaue Gegenstand einer wissenschaftlichen Arbeit” sei
(DF 34) und dabei noch in der “UngewiBheit iiber den Standort” des
Archédologen gelassen zu werden (NS? 217); dariiber hinaus wire aller-
dings zu fragen, in welcher Weise sich Foucaults Text einer definierenden
Lektiire entzieht. Dadurch, daB dieser Text als Literatur konzipiert ist,
unterminiert er jede Lektiire, die ihn als Baustein im Gefiige einer
Rezeptionsgeschichte des “Neostrukturalismus” zu institutionalisieren
sucht.

Koénnte man dieses wegdriftende Gesicht des Menschen am Ende von
Foucaults Les Mots et les choses als solches eindeutig lesbar machen,
dann wire die hier diskutierte Kontroverse wohl tatsichlich zu einem
Ende zu bringen. Franks Versuch, es als eine “Uberfiihrung von unbewuBt
Wissen produzierenden Strukturen in explizites Wissen von Strukturen”
(NS? 210) zu verstehen, wire als eine erste Anndherung an diese fliichtige
Signatur zu verstehen, die Foucault am Ende seines Hauptwerks zu lesen
gibt. Indes entzieht sie sich dem expliziten Wissen, wie die Vorstellung
von Zeit im gegenstindlichen Zeichen. Zu sehr gleicht diese Signatur
jenem “objet ambigu”, das Paul Valéry seinen Sokrates bei dessen Gang
am Meerestrand finden ldBt: ein zweideutiges Ding, nicht ganz Natur,
nicht ganz Kulturprodukt, und doch ein signaturhaftes Objekt, das dem
Archdologen zum “Ursprung eines Gedankens” wird, der sich “von selbst
spaltet in Bauen und Erkennen”. Die Unentscheidbarkeit, die dieses “objet

86



ambigu” notwendig auslost, gehort zu Foucaults Disposition der Episteme
ebenso, wie zu Paul Valérys sokratischen Dialogen im Eupalinos, die die
UngewiBheit zum Gegenstand der Lektiire haben:

Ich verharrte einige Zeit und die Hilfte einer Zeit, indem ich es von allen Seiten
betrachtete. Ich fragte es aus, ohne mich bei einer Antwort aufzuhalten... Ob
dieses eigentiimliche Ding das Werk des Lebens sei oder das Werk der Kunst
oder eines der Zeit oder ein Spiel der Natur, ich konnte es nicht entscheiden...
Und dann auf einmal warf ich es zuriick ins Meer''.

Eine erste Lektiireanweisung gibt auch Foucault am Ende des Kapitels
iber “die Objekt gewordene Sprache”, an das ein Kapitel iiber “die Wie-
derkehr der Sprache” in der Literatur anschlieBt — einer literarischen
Sprache, die er insbesondere bei Nietzsche, Mallarmé und Saussure zu
erkennen meint. Wo die Sprache nidmlich zum Objekt geworden sei, kehre
sie wieder als Subjekt des Schreibens, das in dem MaBe “Diskurs” ge-
nannt werden kann, als es in eins schreibt und darstellt, daB es schreibt.
Als “Mittel”-Region zwischen Priacodierung und nachzeitiger Leseerfah-
rung konnte dieses Schreiben moglicherweise sogar das Paradigma fiir
Diskursivitdt im eingangs definierten Sinn Foucaults gelten:

Au moment ou le langage, comme parole répandue, devient objet de connaissance,
voila qu’il réapparait sous une modalité strictement opposée: silencieuse,
précautionneuse déposition du mot sur la blancheur d’un papier, ou il ne peut
avoir ni sonorité ni interlocuteur, ou il n’a rien d’autre a dire que soi, rien d’autre
a faire que scintiller dans I’éclat de son étre. (MC 313)

Wo die Sprache wie hier als schweigsamer Akt des Schreibens wiederkehrt,
niedergelegt als lautlose Signatur auf dem flachen WeiB3 des Papiers, da
wire in der Tat ein Text zu lesen, der, wie jenes Gesicht im Sand und
“objet ambigu”, weder Laut noch Sprecher kennt, der vielmehr sichtbar
glitzert im Licht seiner Lektiire, die sich wiederum einldBt auf die ambi-
guose Spur, den Modus und die Modulation einer Beschreibung von
“Zeit’”.

Ich ging davon aus, da3 Foucaults Werk seine Rezeption nachhaltig
kompromittieren miisse, weil es zu bedenken gibt, inwiefern Geschichte
eine Funktion des Diskurses ist, in dem sie beschrieben wird. Foucaults

11 Paul Valéry, Eupalinos ou I'Architecte, in: (Euvres, Bd. 2, herausgegeben v. J. Hytier,
Paris, Gallimard, Pléiade, 1970, in Rainer Maria Rilkes Ubertragung, Frankfurt a.M.,
Suhrkamp, 1973, S. 124.

87



Geschichte der Humanwissenschaften kehrt, wie wir gesehen haben, im-
mer wieder zum Phidnomen der “écriture” und der (literarischen) Selbst-
beschreibung der Geschichtsschreibung zuriick. Franks Lektiire geht an
dieser Tatsache vorbei. Die bei Foucault anstehende Frage nach der je-
weiligen Zeichenhaftigkeit historiographischer Texte (tableau, généalogie,
archéologie, écriture, etc.) verfehlt Frank durch die Kontroverse gegen
das abwesende Subjekt der Lektiire; seine Frage nach der Persistenz
historischer Kontinuitit zielt am Problem der wechselnden Reprisentation
von Zeiterfahrung in Foucaults eigener Schrift vorbei. In der Struktur die-
ser Verfehlung liegt vermutlich auch die diskursive Ordnung der zeitge-
nossischen Kontroverse zwischen Historiographie und Literaturkritik. Dar-

auf hinzuweisen war der Zweck dieser Priasentation einer kontroversen
Verfehlung.

Résumé

La mise en question théorique de I’épistémologie de la pratique discursive de Michel
Foucault par Manfred Frank vise les notions fondamentales de “signe” et de “temps”,
notions qui lui échappent de par la maniére méme dont elle les interroge. Alors que le sujet
constitue le point de mire de 1’herméneutique, la théorie du discours, au contraire, se
demande comment le signe devient lisible et interroge ainsi le systéme de représentation
qui sous-tend la lecture. Du point de vue structurel, ce dialogue interculturel n’échoue
donc pas tant a cause d’une incompatibilité des notions fondamentales qui sont en jeu, que
de par la maniére dont celles-ci font I’objet d’une interrogation. Ainsi, le probléme de la
dimension historique est intimement lié & la question de savoir si le sujet, lui, est présupposé
ou si, au contraire, il est compris en elle. A I’opposé de Frank, Foucault ne décrit pas le
sujet comme fundamentum in re mais en tant que fonction du systéme discursif en vigueur
a travers lequel il est représenté. Ce ne sont donc pas les formes que revét |’auto-
représentation du sujet qui changent au cours du temps, mais des systemes de représentation
changeants qui modifient la maniére de représenter la subjectivité. En tant que fonction de
I’épistéme, le sujet constitue pour Foucault un probléme de représentation parmi d’autres.
La lecture de chaque systéme de signes s’inscrit dans le discours de I'époque et le constitue
ainsi.

88



	Treffpunkt "Zeit" - eine kontroverse Verfehlung : Foucault mit Frank

