Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 18

Artikel: Zwei moderne Faust-Dichtungen : doppelter Abschied von Goethe :
Mon Faust und Doktor Faustus

Autor: Bbschenstein, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bernhard Boschenstein

ZWEI MODERNE FAUST-DICHTUNGEN:
DOPPELTER ABSCHIED VON GOETHE.
MON FAUST UND DOKTOR FAUSTUS

1940-1945 schreibt Valéry die skizzenhaften Szenen von Mon Faust',
1943-1947 verfasst Thomas Mann den Doktor Faustus. Fiir beide driickt
sich die damalige Weltlage in diesen ihren Werken aus. Beide betrachten
sie als ihr Testament. Valéry deutet in seinen Tagebiichern an, was er iiber
das Geschriebene hinaus hitte gestalten wollen’. Thomas Mann ist mit
seinem Vorhaben zu Rande gekommen. Beide Autoren galten zur Zeit der
Niederschrift als die bedeutendsten lebenden Schriftsteller ihrer Nation.
Beide hatten sich vorher in reprdsentativer Weise zu Goethe, auch zum
Faust, gedussert, insbesondere zum 100. Todestag in Berlin® und in Paris®*.
Beiden gilt Goethe als ein hochstes Vorbild, fiir Valéry ist er der letzte
grosse Europier, fiir Thomas Mann war er “ein gottlicher Mensch”, ein
Jahrtausendphinomen’.

Auffallend ist indes, dass beide Faust-Dichtungen, implizit bei Tho-
mas Mann, explizit bei Valéry, von grosster Goethe-Ferne zeugen. Und
dies in kontrastiver Gestalt. Thomas Mann behandelt die Entwicklung
Deutschlands im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts als einen regressiven
Progress. Der Riickgriff auf die Historia von D. Johann Fausten von 1587

I Die Hauptteile entstehen 1940 und 1941, 1943-45 vornehmlich Dialogfragmente und
Notizen. Vgl. Florence de Lussy, “Le dossier Mon Faust a la Bibliothéque Nationale
de Paris”. In: Karl Alfred Bliiher / Jiirgen Schmidt-Radefeldt (éds.), Paul Valéry. Le
cycle de ‘Mon Faust’ devant la sémiotique thédtrale et I'analyse textuelle, S. 267f.,
Tiibingen, Gunter Narr, 1991, Acta Romanica 7.

2 S.v.a. Paul Valéry, Cahiers 1, Paris, Gallimard, Pléiade, 1973, 304-306 und Cahiers
I1, 1974, 1352f.

3 Thomas Mann, “Goethe als Reprisentant des biirgerlichen Zeitalters”, Gesammelte
Werke in dreizehn Banden (= GW), Frankfurt, Fischer, 1990, IX, 297-332,

4 Paul Valéry, “Discours en I’honneur de Goethe™, Qeuvres, I, Paris, Gallimard, Pléiade,
1957, 531-553.

5 GWIX, 299.

39



meint eine Verkehrung der Zeitfolge im Fiihlen, Denken und Schaffen des
deutschen 20. Jahrhunderts, die sich strukturell als “Zweideutigkeit™
erweist. Valéry strebt das Gegenteil an: einen Faust, dessen reiner wissen-
schaftlicher Geist keinen Wert auf seine eigene, inzwischen geschichtlich
gewordene Vergangenheit legt, vielmehr sein Wesen daran hat, das Sei-
ende in lauter Moglichkeiten aufzulésen und diese nacheinander abzuwei-
sen: “Il a réduit tout ce qui est a I’état de I’un des possibles, et son moi
s’est dégagé comme |’acte i1dentique et monotone de s’opposer
successivement a chacun et de les refuser successivement tous™’. Dahinter
steht ein Geschichtsbild, das der Geschichtswissenschaft vorwirft, nur die
unregelmissigen Vor- und Zwischenfille zu verzeichnen und nicht den
gleichformigen Verlauf. Wo in der Geschichte Stérungen auftreten, wo ein
pathologischer Zustand erkennbar wird, gibt es ein erhohtes, angeheiztes
Interesse, z.B. fiir berithmte Minner. Diese ungegriindete Erregung wird
zumal durch die von Valéry als riickschrittlich bewertete national be-
stimmte Geschichtsbetrachtung erzeugt:

Rien de plus faux que le systéme des nations, qui ne tient aucun compte des
conditions et nécessités de la vie moderne, s’oppose a une organisation d’ensemble,
pése sur le commerce, sur I’intelligence, sur t[ous] les échanges, — a ruiné les
existences locales, et ne se justifie que par I'histoire — c’est-a-dire par des
accidents et non par ce qui disparait de | histoire et qui est le fonctionnement
dont elle ne retient que les troubles — Etant pathologie bien plus que physiologie.
Mais la pathologie excite beaucoup plus d’intérét! Ici j’observerai que I'immense
intérét excité par les personnages illustres est bien une preuve de cette complaisance
de I’histoire pour la pathologie et la tératologie. En effet, il n’y a pas de
protagonistes, d’étres d’importance incomparable dans un fonctionnement sans
désordres (Les peuples heureux) et ces écrits paraissent toujours dans les
perturbations. Un grand roi — etc. Cf. la Suisse, a contrario®.

Genau diese Kombination aus Nationalismus, Pathologie und Erregung
entscheidet im Doktor Faustus tiber den Stellenwert der Musik Adrian
Leverkiihns, die dadurch zum Gleichnis fiir Deutschland in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts wird.

Was nun in der Uberlieferung der Faust-Sage an diese drei Elemente
erinnert, wird von Valéry programmatisch getilgt. Wihrend Manns Teufel
zum Spender dieser Trinitat wird, ist sein Mephistopheles die stehenge-
bliebene Erinnerung an seinen luziferischen Sturz, die ihm in der moder-

6 Thomas Mann, Doktor Faustus (kiinftig = DF), GW VI, 66.
7 Cabhiers 11, 1342.
8 Cabhiers 11, 1499,

40



nen Welt nicht weiterhilft. Denn ihr 1st das Bewusstsein eines Siindenfalls
abhanden gekommen:

Tout le systéme dont tu €tais I'une des pieces essentielles n’est plus que ruine et
dissolution. Tu dois avouer toi-méme que tu te sens égaré, et comme dessaisi,
parmi tous ces gens nouveaux qui péchent sans le savoir, sans y attacher
d’importance, qui n’ont aucune idée de 1’Eternité, qui risquent leurs vies dix fois
par jour, pour jouir de leurs neuves machines, qui font mille prestiges que ta
magie n’a jamais révé d’accomplir [...]°.

Mephisto definiert sich von seiner Vergangenheit her, die heute ausserstande
scheint, eine zeitgemdsse Identitdt zu begriinden. Diese Vergangenheits-
gebundenheit beschwort die Umrisse des Goetheschen Dramas herauf und
motiviert die Prisenz der Gestalt des Schiilers als eines Indikators von
Mephistopheles’ Antiquiertheit, zu der jene eine Folie abgibt.

So wenig wie es jetzt noch einen Teufel geben kann, so wenig hat es
noch einen Sinn, dass ein Schiiler einen Meister verehrungsvoll aufsucht.
Denn dieser hat alles, was seine historische Personlichkeit konstituiert hat,
abgeworfen, ist er doch der Meinung, dass es keine Ich-Vergangenheit
mehr geben kann:

En vérité, mon ami, je n’aime ni ne hais le passé, ni mes livres qui en sont des
fragments et des fruits... Ils ne sont plus de moi. Je ne me trouve point dans le

passé€... Un MOI a-t-il un passé?... Mais ce mot de pass¢ n’a plus de sens pour

moi..."%.

Denn die Titigkeit des Geistes hat sich inzwischen dem naturwissen-
schaftlichen Experiment verschrieben, also einer Folge von Hypothesen,
Ableitungen, Versuchen, die nachtriglich den Unterschied von realen und
fiktiven Erinnerungen an Erfahrungen, die das Ich ausmachen, aufheben.

Il serait un mélange intime de mes vrais et de mes faux souvenirs, de mes idées,
de mes prévisions, d’hypothéses et de déductions bien conduites, d’expériences
imaginaires [...]".

So stehen sich in Faust und Mephistopheles zwei literarische Zitate ge-
geniiber, von denen das erste seine Ablosung von sich selber thematisiert,
das zweite sein Beharren auf seiner obsoleten Vergangenheit.

9 Paul Valéry, Mon Faust (kiinftig = MF), Oeuvres, 11, Paris, Gallimard, Plé¢iade, 1960,
302f.
10 MF311.
11 MF 297.

41



Valérys Mon Faust fingt damit an, dass Faust seiner Sekretirin Lust
seine Memoiren diktiert, welche Gelebtes nicht von Gedachtem oder
Geplantem unterscheiden. Damit wird jede Fixierung auf Partikulares
oder Individuelles aufgehoben. Weder die Niederschrift eines reinen Er-
lebnisses noch die eines kohdrenten Traktats entspricht dem Bediirfnis
dieses modernen Faust. Was ihm jetzt nottut, gehorcht nur dem Zufall.
Dieser ist aber vom Augenblick abhidngig. Der Augenblick, der diesen
kreativen Zufall auslost, ist von erotischer Prisenz nicht zu trennen. Diese
wiederum soll sanft und zirtlich sein, — “une présence douce et com-
plaisante, et tout prés d’étre tendre”'? —, nicht der mephistophelischen
Verkiirzung der Liebeswege unterworfen. In der fiinften Szene des zwei-
ten Akts des ersten Stiicks, Lust, wird dieser Zustand dargestellt als Hohe-
punkt der Lebenskunst, als reine Geburt des erfiillten Augenblicks, der aus
Atmen, Sehen, Beriihren besteht, als Gesang einer verschwenderischen
Abendstunde, die kein Gedanke stort'’. Um zu diesem Zustand zu gelan-
gen, muss Faust endgiiltig auf alle Voraussetzungen zur Erlangung der
mephistophelischen Gaben verzichten, auf die unlosbare Spannung zwi-
schen umfassendem Wissen und den Tiefen der Sinnlichkeit, indem er
jenes verabschiedet und dieser nicht mehr bedarf. Wenn Mephistopheles
sich weiterhin als Verschworer im Bund mit den Damonen des Fleischs
bezeichnet, so nimmt er sich damit aus von aller zwischen Geburt und
Tod, zwischen Licht und Finsternis angesiedelten Zirtlichkeit, die auch
Musik heisst: “Il n’y a point de musique en vous...”"*, sagt Lust zu ihm. Er
kann dann nur mit gleichfalls antiquierten Wesen wie dem Schiiler sein
altes Versucherspiel forttreiben. Jedoch ist die von ihm dafiir vorgesehene
Lust nicht darauf eingestellt, sie, die mit Faust die neue Zirtlichkeit
erfand, fur die der Schiiler noch nicht reif ist, der noch, archaisch, nach
einer exaltierten Liebe verlangt.

Dieser Schiiler, in seinem Ekel vor dem Massengrab aller bisherigen
Literatur, in seinem Wunsch, schon, geliebt, reich, ein Meister zu sein,
eine Parodie des Goetheschen Faust, geht mit leeren Hinden aus. Er dient
dazu, die Wiederholung der Goetheschen Konstellation zu ruinieren. Dies
zeigt sich vornehmlich in seinem Widerspiel zu Mephistopheles, das ihrer
beider Mangel an Innovationspotential verrit.

12 MF 293.
13 MF 321-323.
14 MF 349.

42



Mephistopheles 1st durchweg an seine Tradition gebunden. Da jetzt,
wie Faust ihm erklart, die Schonheit des Bosen zugrundeging und so auch
das Bose selbst seine Ausstrahlung verlor's, da die Siinde der neuen
Menschheit, mit ihren neuen Maschinen, nichts mehr sagt, miisste der
Teufel seine Methoden dem modernen Zeitalter anpassen. Dazu aber
bedarf er der Hilfe Fausts, der ihm darin weit voraus ist. Dieser neue
Faust, “mein” Faust, hat alle mephistophelischen Ingredienzien, die der
Gegenwart entsprechen, in sich ausgebildet. Er hat die Wandlung, die
Mephistopheles versaumt hat, aus mephistophelischem Geist vollzogen,
er ist, weit mehr als der gelehrige Zogling Mephistos, jetzt der, der ihn in
seinem eigenen Geist weit uberholt, indem er alles, was dem heutigen
Geist notig ist, sich von Mephisto her angeeignet hat: den Zweifel, die
Forschungslust, das komdodiantische Gebaren, die Absage an die
buchhalterische Bravheit erschopfender Gelehrsamkeit, die Verachtung
der Unschuld und der Keuschheit, die Vernichtung alles Bewunderten und
die Bewunderung alles Abgetanen'®, das Literarischwerden aller Sinnes-
wahrnehmungen. Demgegeniiber ist hier Mephistopheles einfiltig geblie-
ben, zwischen Gut und Bose eingespannt, dem Tod und der Unsterblich-
keit der Seele ex negativo zugeordnet, ein Raubtier des kiirzesten Wegs,
ein Geist, der nur die Triebe des Menschen versteht und der nicht gemerkt
hat, dass sein anfangliches Chaos jetzt nicht mehr als Ursprung, sondern
als neue Entdeckung im Innersten der Korper herrscht und nun der
Experimentierlust der neuen Naturwissenschaften ausgeliefert ist, mithin
der mythischen Kraft vergangener Weltentstehungsfabeln entrissen:
“Figure-toi qu’ils ont trouvé dans I’intime des corps, et comme en dec¢a de
leur réalité, le vieux CHAOS...”"". Im Einklang mit solchen neuen Ein-
sichten muss auch die Literatur anders werden: vom Zufall geleitet, allen
Gattungen und Tonarten in neuer Mischung offen, so rigoros wie abstrus,
so idealisch wie gewohnlich'®. Der sie hervorbringt, fiihlt sich wie ein ins
Unbekannte aufbrechender Reisender, von allem vergangenen Gepick
befreit'”. Valéry erfindet hier vor der Postmoderne eine spielerische
Lebens- und Literaturform.

15 MF 304.
16 MF 288.
17  MF 300.
18 MF 298.
19  MF 298f.

43



An dieser Stelle konnte der Leser des Doktor Faustus an gewisse
tibermiitig komddiantische und parodistische Kompositionen Adrian
Leverkiihns denken, wiren diese nicht die Frucht einer sein Leben und
Schaffen bis ins letzte determinierenden Bindung an den Teufel und an die
Sphire des Teufels, an Kaisersaschern, an Wendel Kretzschmar, an sein
Leipziger Theologiestudium.

Hat Kaisersaschern ihn jemals freigegeben? Hat er es nicht mit sich genommen,
wohin immer er ging, und ist er nicht von ihm bestimmt worden, wann immer er
zu bestimmen glaubte? Was ist Freiheit? Nur das Gleichgiiltige ist frei. Das
Charakteristische ist niemals frei, es ist geprigt, determiniert und gebunden.

Und seine Musik:

war es etwa “freie Musik”, Allerweltsmusik? Das war es nicht. Es war die Musik
eines nie Entkommenen, war bis in die geheimste genialisch-skurrile Verflechtung
hinein [...] Musik von Kaisersaschern®. —

Hier liegt der wichtigste Unterschied zu Valérys Mon Faust zutage. Dieser
bejaht die Bindungslosigkeit modernen wissenschaftlichen Geistes aus
eigener Reflexion, unbediirftig des Riickhalts an ganzen Ketten atavistischer
Traditionen, die das eigene Herkommen befestigen, wie z.B. das Luthertum
oder Beethoven Adrian determiniert haben. Seine Einsicht, “alle Mittel
und Konvenienzen der Kunst heute” taugten “nur noch zur Parodie”,
deckt sich zwar gewiss mit der Entscheidung Valérys, seinen Faust als
Komodie zu schreiben und die Ankldnge an die Goethesche Vorlage
spielerisch zu behandeln. Wie fiir den franzdsischen Faust gilt auch fiir
Leverkiihn, dass “personliche Ermiidbarkeit und intellektuelle Gelangweilt-
heit”, dass “‘Sinn fiir Komik’” die Kunst fortschreiten lisst?'.

Daraus geht dann die Frage hervor, ob “das Werk als solches, das
selbstgeniigsam und harmonisch in sich geschlossene Gebilde, noch in
irgendeiner legitimen Relation steht zu der volligen Unsicherheit, Proble-
matik und Harmonielosigkeit unserer gesellschaftlichen Zustande [...]”.

“‘Das Werk! Es ist Trug. [...] Es ist gegen die Wahrheit und gegen den
Emst. Echt und emst ist allein das ganz Kurze, der hochst konsistente
musikalische Augenblick...’”?2. “Indirektheiten und Ironien” als Mittel zu
einer “Travestie der Unschuld”, die “den Zustand der Erkenntnis ein-

20 DF 113.
21 DF 180f.
22 DF241.

44



bekannte, dem es (sc. das Werk) abgewonnen sein wiirde!”** — dieser
Befund liegt so durchweg auch Valérys Uberlegungen zu seinem Faust
und den von ithm angewandten Methoden zugrunde. Wo dagegen der
Unterschied sich grundsitzlich und mit immer grosserem Gewicht an-
zeigt, das ist bei dem Versuch Adrians, “Kiihnheiten im Gewande des
Anfinglichen™* zu wagen.

Dieser Neo-Archaismus, der keineswegs auf den Bereich der Asthetik
eingeschridnkt bleibt, sondern als Entsprechung, ja Spiegelung einer ins
Politische sich umsetzenden Ideologie sich erweisen wird, hat am franzo-
sischen Werk keinerlei Riickhalt. Dazu bedurfte es der Bindung an ein
Kaisersaschern-Deutschland, wie wir es am deutlichsten in den Betrach-
tungen eines Unpolitischen vor uns haben®.

Wiederkehr des Frithen — dies wird mit Nietzsches Vita, mit Holderlins
Ode Lebenslauf®, mit der Bedeutung des “Wiederkehrenden” in der Mu-
sik gestiitzt. Hierzu bemerkt Valéry in seinen Tagebiichern: “Si je faisais
ce Faust Il — réellement — et non réduit a ces amusements Lust — et le
Solitaire — esquisses — [...] Je ferais un F[aust] en victime du Retour
éternel; chatié d’avoir voulu Recommencer — (1)7%".

Valérys Ekel vor aller Wiederholung, Thomas Manns zwanghafte
Bindung an biographisch eingezeichnete Muster, die die Wiederholung
zur Grundfigur seines Schaffens macht — dieser Gegensatz entwickelt sich
hier zu weittragenden Folgen. Thomas Mann stellt eine Form der ge-
schichtlich bedingten und politisch wirksamen nationalen Unfreiheit vor,
in die er sich selber bewusst und schuldhaft einbezieht. Valéry reflektiert
den Stand der modernen Naturwissenschaften aus franzosischer, d.h. von
Descartes und Voltaire mitbestimmter Sicht. Progress als Regress gegen
Progress gehalten ergibt einen fundamentalen Strukturgegensatz, der sich
in den kleinsten Teilen spiegelt. Eine Mutterbindung von mythischem
Ausmass (wie sie Thomas Mann auch fir Wagner feststellt*®) steht hier
auch gegen eine mediterrane, rationale, phallische Sexualitit.

23 DF 242.

24 DF 243.

25 Zu diesem Komplex vgl. Verf., “Emst Bertram und der Zauberberg”, in: Wagner —
Nietzsche — Thomas Mann, Festschrift fiir Eckhard Heftrich, Frankfurt, Klostermann,
1993, S. 298-309.

26 Vgl. Verf. “Emst Bertrams Nierzsche — eine Quelle fiir Thomas Manns Doktor
Faustus”, Euphorion, 72, 1978, 74.

27 Cahiers 11, 1345.

28 “Leiden und Grosse Richard Wagners”, GW IX, 370.

45



Der Regressive bedarf immer wieder des Aufputschmittels, das ihm
die Syphilis eingibt, die mit Nietzsches Dionysoswahn verschmilzt. Valérys
weiser, von den dringlichen Wiinschen nach rauschhaftem Eros geheilter
Faust folgt der von ihm als Sentenz verkiindeten Maxime “Prenez garde a
I’Amour...”. Statt der pietistischen Durchbruchsgenialitit kennt er Genia-
litit nur als Gewohnheit®.

Dieser Abbau der monumentalen Genialitit steht auch im Zusammen-
hang mit der Entwertung des Individuums, der im Doktor Faustus die
prifaschistische Theorie des Kridwiss-Kreises von der Ausloschung des
Individuums zugunsten einer Gemeinschaft, die den Weg zur Barbarei
freilegt, entspricht. Wo Valéry Erniichterung erkennt, stellt Thomas Mann
einen neuen, aggressiven Kollektiv-Enthusiasmus fest. Diesem entspricht
die primitivste Schicht, das tierische Heulen des Ur-Gesangs, in Leverkiihns
Oratorium ‘Apocalipsis cum figuris’, das zugleich sublimste Regungen
ausdriickt® — ein Gegensatz, der sich in der zweiten Faust-Skizze Valérys,
in Le Solitaire, als weltenthobene Hochgebirgslandschaft mit dem
Wolfsgeheul des einsamen Menschenfeindes wiederfindet. Fiir diesen ist
schon das blosse Dasein eine Beschmutzung des Nichts. Der Geist ist ihm
eine stete Prostitution, dem die Sprache zu Diensten steht. Dem stellt er
das Unsagbare, — “Tout ce qui peut se dire est nul”*' —, das Reine, das
Wirkliche entgegen, als Feind des Lebens, der Zeit, der Sexualitit, des
eigenen Ich, nur den eisigen Winden zugetan. Die eisige Hochgebirgs-
verlassenheit in Leverkithns Musik, eine spite Nachwirkung der letzten
Klaviersonate Beethovens, mag etwas Verwandtes aussprechen wollen.
Jedoch werden hier andere Ausdrucksformen verwendet: kalkulatorische
Kilte und expressiver Seelenlaut in der spiten Faust-Kantate, die ja nun in
die wehklagende Schlussrede nach der Vorlage des 16. Jahrhunderts und
in die den spiten Nietzsche erinnernde Ecce-Homo-Gebiirde iibergeht und
so, statt mit Valérys gewolltem theologischem Vakuum — der Musil ver-
wandten “Mystik ohne Gott” —, mit einem retheologisierten Siinden-
bekenntnis endet. Valérys letzte Szene dagegen fiihrt uns giitige Feen im
Geist des Anfangs von Faust II vor, die aber nichts gegen Fausts Nein-
Parole vermogen:

29 MF 310, 312.
30 DF 502.
31 MF 388.

46



Die zweite Fee:

Tu n’offrais déja plus qu’un visage de cendre,
Ame ivre de néant sur les rives du rien [...]*.

Und Faust, gegen Ende:

Et je suis excédé d’étre une créature®.

Beide Autoren wehren sich so gegen Goethes emphatische Rettung, beide
stellen unmissverstdndlich einen Abschied dar, der riickwirkend auf beide
Werke insgesamt ausstrahlt, die auch in dieser durchgéngigen Eigenschaft
in einer deutlichen Zwiesprache mit dem weitgehend ferngehaltenen Goethe
stehen.

Résumé

Paul Valéry et Thomas Mann ont écrit leur derniére oeuvre maitresse, en quelque sorte leur
testament, dans les mémes années (1940-45 et 1943-47). Ces deux variantes de Faust
s’éloignent de Goethe de maniere significative. Valéry évoque a travers son Méphistophélés
un systeme de valeurs désuetes qui s’oppose diamétralement a I’esprit de son Faust qui est
conscient des progrés de la science du XX siécle, détaché de son moi, de son passé,
fasciné par le hasard, par une conception ludique de I'existence et de la littérature. Le
contraire est vrai du compositeur Adrian Leverkiihn, le héros du Doktor Faustus, qui est
asservi a des origines médiévales et luthériennes et tributaire de Beethoven, malgré sa
volonté de composer des oeuvres parodiques, comparable aux intentions de Valéry. Cet
attachement a un passé “démoniaque” se présente, on le sait, comme une parabole de
I’évolution de I’ Allemagne pendant les premiéres décennies du XX° siécle. Un progrés qui
s’avere étre régression, fixation sur la mére, chez Thomas Mann, s’oppose a un progrés
scientifique, appuyé par une sexualité de la tendresse musicale, chez Valéry. De méme les
cris de 1I’Apocalypse de Leverkiihn et ceux du Solitaire de Valéry, émanant d’un pathos
nihiliste comparable, débouchent sur des voies contraires, également distantes du salut que
Goethe a finalement prévu pour son Faust.

32 MF 399.
33 MF 402.

47



Bibliographische Nachbemerkung:

Es ist hier nicht der Ort, sich mit der Spezialforschung zu Paul Valérys Mon Faust oder
Thomas Manns Dokror Faustus auseinanderzusetzen. Immerhin sei angemerkt, dass ich
dem herausragenden Aufsatz von Hans Robert Jauss, “Goethes und Valérys Faust. Zur
Hermeneutik von Frage und Antwort” (in: H.R. ., Asthetische Erfahrungen, Frankfurt,
Suhrkamp, 1982, S. 505-533) und einigen Aufsitzen des in Anm. | erwihnten Sammel-
bandes mit den Ertriigen des Kieler Kolloquiums vom 15.-17.10.1987 verpflichtet bin, wie
auch der dort veroffentlichten Bibliographie zu Mon Faust von 1945-1987 von Karl Alfred
Blither (S. 269-278).

Ein Vergleich der beiden hier behandelten Werke wurde bisher von Hanna und
Maurice Charney (“Doctor Faustus and Mon Faust. An Excursus in Dualism”, Symposium,
15, Spring 1961, 45-53) als essayistische Skizze unternommen, von Lucie Pfaff (The Devil
in Thomas Mann’s “Doktor Faustus” and Paul Valéry's “Mon Faust”, Bern, Lang, 1976)
als enger thematisierte, stark auf die Tradition des 16. Jahrhunderts zuriickgreifende
Abhandlung, der vor allem am Nachweis gemeinsamer Ziige gelegen ist.

48



	Zwei moderne Faust-Dichtungen : doppelter Abschied von Goethe : Mon Faust und Doktor Faustus

