
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 18

Artikel: Zwei moderne Faust-Dichtungen : doppelter Abschied von Goethe :
Mon Faust und Doktor Faustus

Autor: Böschenstein, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Böschenstein

ZWEI MODERNE FAUST-DICHTUNGEN:
DOPPELTER ABSCHIED VON GOETHE.

MON FAUST UND DOKTOR FAUSTUS

1940-1945 schreibt Valéry die skizzenhaften Szenen von Mon Faust1,
1943-1947 verfasst Thomas Mann den Doktor Faustus. Für beide drückt
sich die damalige Weltlage in diesen ihren Werken aus. Beide betrachten
sie als ihr Testament. Valéry deutet in seinen Tagebüchern an, was er über
das Geschriebene hinaus hätte gestalten wollen2. Thomas Mann ist mit
seinem Vorhaben zu Rande gekommen. Beide Autoren galten zur Zeit der
Niederschrift als die bedeutendsten lebenden Schriftsteller ihrer Nation.
Beide hatten sich vorher in repräsentativer Weise zu Goethe, auch zum
Faust, geäussert, insbesondere zum 100. Todestag in Berlin' und in Paris4.

Beiden gilt Goethe als ein höchstes Vorbild, für Valéry ist er der letzte

grosse Europäer, für Thomas Mann war er "ein göttlicher Mensch", ein
Jahrtausendphänomen5.

Auffallend ist indes, dass beide Faust-Dichtungen, implizit bei Thomas

Mann, explizit bei Valéry, von grösster Goethe-Ferne zeugen. Und
dies in kontrastiver Gestalt. Thomas Mann behandelt die Entwicklung
Deutschlands im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts als einen regressiven
Progress. Der Rückgriff auf die Historia von D. Johann Fausten von 1587

1 Die Hauptteile entstehen 1940 und 1941, 1943-45 vornehmlich Dialogfragmente und
Notizen. Vgl. Florence de Lussy, "Le dossier Mon Faust à la Bibliothèque Nationale
de Paris". In: Karl Alfred Blüher / Jürgen Schmidt-Radefeldt (éds.), Paul Valéry. Le
cycle de 'Mon Faust' devant la sémiotique théâtrale et l'analyse textuelle, S. 267f.,
Tübingen, Gunter Narr, 1991, Acta Romanica 7.

2 S. v.a. Paul Valéry, Cahiers I, Paris, Gallimard, Pléiade, 1973, 304-306 und Cahiers

II, 1974, 1352f.
3 Thomas Mann, "Goethe als Repräsentant des bürgerlichen Zeitalters", Gesammelte

Werke in dreizehn Bänden GW), Frankfurt, Fischer, 1990, IX, 297-332.
4 Paul Valéry, "Discours en l'honneur de Goethe", Oeuvres, I, Paris, Gallimard, Pléiade,

1957, 531-553.
5 GW IX, 299.

39



meint eine Verkehrung der Zeitfolge im Fühlen, Denken und Schaffen des

deutschen 20. Jahrhunderts, die sich strukturell als "Zweideutigkeit"6
erweist. Valéry strebt das Gegenteil an: einen Faust, dessen reiner
wissenschaftlicher Geist keinen Wert auf seine eigene, inzwischen geschichtlich
gewordene Vergangenheit legt, vielmehr sein Wesen daran hat, das
Seiende in lauter Möglichkeiten aufzulösen und diese nacheinander abzuweisen:

"Il a réduit tout ce qui est à Y état de l'un des possibles, et son moi
s'est dégagé comme l'acte identique et monotone de s'opposer
successivement à chacun et de les refuser successivement tous"7. Dahinter
steht ein Geschichtsbild, das der Geschichtswissenschaft vorwirft, nur die

unregelmässigen Vor- und Zwischenfälle zu verzeichnen und nicht den

gleichförmigen Verlauf. Wo in der Geschichte Störungen auftreten, wo ein

pathologischer Zustand erkennbar wird, gibt es ein erhöhtes, angeheiztes
Interesse, z.B. für berühmte Männer. Diese ungegründete Erregung wird
zumal durch die von Valéry als rückschrittlich bewertete national
bestimmte Geschichtsbetrachtung erzeugt:

Rien de plus faux que le système des nations, qui ne tient aucun compte des

conditions et nécessités de la vie moderne, s'oppose à une organisation d'ensemble,
pèse sur le commerce, sur l'intelligence, sur t[ous] les échanges, - a ruiné les

existences locales, et ne se justifie que par l'histoire - c'est-à-dire par des

accidents et non par ce qui disparaît de l'histoire et qui est le fonctionnement
dont elle ne retient que les troubles - Etant pathologie bien plus que physiologie.
Mais la pathologie excite beaucoup plus d'intérêt! Ici j'observerai que l'immense
intérêt excité par les personnages illustres est bien une preuve de cette complaisance
de l'histoire pour la pathologie et la tératologie. En effet, il n'y a pas de

protagonistes, d'êtres d'importance incomparable dans un fonctionnement sans
désordres (Les peuples heureux) et ces écrits paraissent toujours dans les

perturbations. Un grand roi - etc. Cf. la Suisse, a contrario*.

Genau diese Kombination aus Nationalismus, Pathologie und Erregung
entscheidet im Doktor Faustus über den Stellenwert der Musik Adrian
Leverkühns, die dadurch zum Gleichnis für Deutschland in den ersten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts wird.

Was nun in der Überlieferung der Faust-Sage an diese drei Elemente
erinnert, wird von Valéry programmatisch getilgt. Während Manns Teufel

zum Spender dieser Trinität wird, ist sein Mephistopheles die stehengebliebene

Erinnerung an seinen luziferischen Sturz, die ihm in der moder-

6 Thomas Mann, Doktor Faustus (künftig DF), GW VI, 66.

7 Cahiers 11,1342.
8 Cahiers II, 1499.

40



nen Welt nicht weiterhilft. Denn ihr ist das Bewusstsein eines Sündenfalls
abhanden gekommen:

Tout le système dont tu étais l'une des pièces essentielles n'est plus que ruine et

dissolution. Tu dois avouer toi-même que tu te sens égaré, et comme dessaisi,

parmi tous ces gens nouveaux qui pèchent sans le savoir, sans y attacher

d'importance, qui n'ont aucune idée de l'Eternité, qui risquent leurs vies dix fois

par jour, pour jouir de leurs neuves machines, qui font mille prestiges que ta

magie n'a jamais rêvé d'accomplir [...]'.

Mephisto definiert sich von seiner Vergangenheit her, die heute ausserstande

scheint, eine zeitgemässe Identität zu begründen. Diese Vergangenheitsgebundenheit

beschwört die Umrisse des Goetheschen Dramas herauf und

motiviert die Präsenz der Gestalt des Schülers als eines Indikators von
Mephistopheles'Antiquiertheit, zu der jene eine Folie abgibt.

So wenig wie es jetzt noch einen Teufel geben kann, so wenig hat es

noch einen Sinn, dass ein Schüler einen Meister verehrungsvoll aufsucht.
Denn dieser hat alles, was seine historische Persönlichkeit konstituiert hat,

abgeworfen, ist er doch der Meinung, dass es keine Ich-Vergangenheit
mehr geben kann:

En vérité, mon ami, je n'aime ni ne hais le passé, ni mes livres qui en sont des

fragments et des fruits... Ils ne sont plus de moi. Je ne me trouve point dans le

passé... Un MOI a-t-il un passé?... Mais ce mot de passé n'a plus de sens pour
moi...10.

Denn die Tätigkeit des Geistes hat sich inzwischen dem naturwissenschaftlichen

Experiment verschrieben, also einer Folge von Hypothesen,
Ableitungen, Versuchen, die nachträglich den Unterschied von realen und

fiktiven Erinnerungen an Erfahrungen, die das Ich ausmachen, aufheben.

Il serait un mélange intime de mes vrais et de mes faux souvenirs, de mes idées,
de mes prévisions, d'hypothèses et de déductions bien conduites, d'expériences
imaginaires [...]".

So stehen sich in Faust und Mephistopheles zwei literarische Zitate
gegenüber, von denen das erste seine Ablösung von sich selber thematisiert,
das zweite sein Beharren auf seiner obsoleten Vergangenheit.

9 Paul Valéry, Mon Faust (künftig MF), Oeuvres, II, Paris, Gallimard, Pléiade, 1960,

302f.
10 MF 311.
11 MF 297.

41



Valérys Mon Faust fängt damit an, dass Faust seiner Sekretärin Lust
seine Memoiren diktiert, welche Gelebtes nicht von Gedachtem oder

Geplantem unterscheiden. Damit wird jede Fixierung auf Partikulares
oder Individuelles aufgehoben. Weder die Niederschrift eines reinen
Erlebnisses noch die eines kohärenten Traktats entspricht dem Bedürfnis
dieses modernen Faust. Was ihm jetzt nottut, gehorcht nur dem Zufall.
Dieser ist aber vom Augenblick abhängig. Der Augenblick, der diesen
kreativen Zufall auslöst, ist von erotischer Präsenz nicht zu trennen. Diese

wiederum soll sanft und zärtlich sein, - "une présence douce et
complaisante, et tout près d'être tendre"12 -, nicht der mephistophelischen
Verkürzung der Liebeswege unterworfen. In der fünften Szene des zweiten

Akts des ersten Stücks, Lust, wird dieser Zustand dargestellt als Höhepunkt

der Lebenskunst, als reine Geburt des erfüllten Augenblicks, der aus

Atmen, Sehen, Berühren besteht, als Gesang einer verschwenderischen
Abendstunde, die kein Gedanke stört13. Um zu diesem Zustand zu gelangen,

muss Faust endgültig auf alle Voraussetzungen zur Erlangung der

mephistophelischen Gaben verzichten, auf die unlösbare Spannung
zwischen umfassendem Wissen und den Tiefen der Sinnlichkeit, indem er
jenes verabschiedet und dieser nicht mehr bedarf. Wenn Mephistopheles
sich weiterhin als Verschwörer im Bund mit den Dämonen des Fleischs

bezeichnet, so nimmt er sich damit aus von aller zwischen Geburt und

Tod, zwischen Licht und Finsternis angesiedelten Zärtlichkeit, die auch

Musik heisst: "Il n'y a point de musique en vous..."14, sagt Lust zu ihm. Er
kann dann nur mit gleichfalls antiquierten Wesen wie dem Schüler sein

altes Versucherspiel forttreiben. Jedoch ist die von ihm dafür vorgesehene
Lust nicht darauf eingestellt, sie, die mit Faust die neue Zärtlichkeit
erfand, für die der Schüler noch nicht reif ist, der noch, archaisch, nach
einer exaltierten Liebe verlangt.

Dieser Schüler, in seinem Ekel vor dem Massengrab aller bisherigen
Literatur, in seinem Wunsch, schön, geliebt, reich, ein Meister zu sein,
eine Parodie des Goetheschen Faust, geht mit leeren Händen aus. Er dient
dazu, die Wiederholung der Goetheschen Konstellation zu ruinieren. Dies

zeigt sich vornehmlich in seinem Widerspiel zu Mephistopheles, das ihrer
beider Mangel an Innovationspotential verrät.

12 MF 293.
13 MF 321-323.
14 MF 349.

42



Mephistopheles ist durchweg an seine Tradition gebunden. Da jetzt,
wie Faust ihm erklärt, die Schönheit des Bösen zugrundeging und so auch
das Böse selbst seine Ausstrahlung verlor15, da die Sünde der neuen
Menschheit, mit ihren neuen Maschinen, nichts mehr sagt, müsste der
Teufel seine Methoden dem modernen Zeitalter anpassen. Dazu aber

bedarf er der Hilfe Fausts, der ihm darin weit voraus ist. Dieser neue
Faust, "mein" Faust, hat alle mephistophelischen Ingredienzien, die der

Gegenwart entsprechen, in sich ausgebildet. Er hat die Wandlung, die

Mephistopheles versäumt hat, aus mephistophelischem Geist vollzogen,
er ist, weit mehr als der gelehrige Zögling Mephistos, jetzt der, der ihn in
seinem eigenen Geist weit überholt, indem er alles, was dem heutigen
Geist nötig ist, sich von Mephisto her angeeignet hat: den Zweifel, die

Forschungslust, das komödiantische Gebaren, die Absage an die
buchhalterische Bravheit erschöpfender Gelehrsamkeit, die Verachtung
der Unschuld und der Keuschheit, die Vernichtung alles Bewunderten und
die Bewunderung alles Abgetanen16, das Literarischwerden aller
Sinneswahrnehmungen. Demgegenüber ist hier Mephistopheles einfältig geblieben,

zwischen Gut und Böse eingespannt, dem Tod und der Unsterblichkeit

der Seele ex negativo zugeordnet, ein Raubtier des kürzesten Wegs,
ein Geist, der nur die Triebe des Menschen versteht und der nicht gemerkt
hat, dass sein anfängliches Chaos jetzt nicht mehr als Ursprung, sondern
als neue Entdeckung im Innersten der Körper herrscht und nun der

Experimentierlust der neuen Naturwissenschaften ausgeliefert ist, mithin
der mythischen Kraft vergangener Weltentstehungsfabeln entrissen:

"Figure-toi qu'ils ont trouvé dans l'intime des corps, et comme en deçà de

leur réalité, le vieux CHAOS..."17. Im Einklang mit solchen neuen
Einsichten muss auch die Literatur anders werden: vom Zufall geleitet, allen

Gattungen und Tonarten in neuer Mischung offen, so rigoros wie abstrus,

so idealisch wie gewöhnlich18. Der sie hervorbringt, fühlt sich wie ein ins

Unbekannte aufbrechender Reisender, von allem vergangenen Gepäck
befreit19. Valéry erfindet hier vor der Postmoderne eine spielerische
Lebens- und Literaturform.

15 MF 304.
16 MF 288.
17 MF 300.
18 MF 298.

19 MF 298f.

43



An dieser Stelle könnte der Leser des Doktor Faustus an gewisse
übermütig komödiantische und parodistische Kompositionen Adrian
Leverkühns denken, wären diese nicht die Frucht einer sein Leben und
Schaffen bis ins letzte determinierenden Bindung an den Teufel und an die

Sphäre des Teufels, an Kaisersaschern, an Wendel Kretzschmar, an sein

Leipziger Theologiestudium.

Hat Kaisersaschern ihn jemals freigegeben? Hat er es nicht mit sich genommen,
wohin immer er ging, und ist er nicht von ihm bestimmt worden, wann immer er
zu bestimmen glaubte? Was ist Freiheit? Nur das Gleichgültige ist frei. Das

Charakteristische ist niemals frei, es ist geprägt, determiniert und gebunden.

Und seine Musik:

war es etwa "freie Musik", Allerweltsmusik? Das war es nicht. Es war die Musik
eines nie Entkommenen, war bis in die geheimste genialisch-skurrile Verflechtung
hinein [...] Musik von Kaisersaschem20. -

Hier liegt der wichtigste Unterschied zu Valérys Mon Faust zutage. Dieser

bejaht die Bindungslosigkeit modernen wissenschaftlichen Geistes aus

eigener Reflexion, unbedürftig des Rückhalts an ganzen Ketten atavistischer
Traditionen, die das eigene Herkommen befestigen, wie z.B. das Luthertum
oder Beethoven Adrian determiniert haben. Seine Einsicht, "alle Mittel
und Konvenienzen der Kunst heute" taugten "nur noch zur Parodie",
deckt sich zwar gewiss mit der Entscheidung Valérys, seinen Faust als

Komödie zu schreiben und die Anklänge an die Goethesche Vorlage
spielerisch zu behandeln. Wie für den französischen Faust gilt auch für
Leverkühn, dass "persönliche Ermüdbarkeit und intellektuelle Gelangweilt-
heit", dass "'Sinn für Komik'" die Kunst fortschreiten lässt21.

Daraus geht dann die Frage hervor, ob "das Werk als solches, das

selbstgenügsam und harmonisch in sich geschlossene Gebilde, noch in

irgendeiner legitimen Relation steht zu der völligen Unsicherheit, Problematik

und Harmonielosigkeit unserer gesellschaftlichen Zustände [...]".
'"Das Werk! Es ist Trug. [...] Es ist gegen die Wahrheit und gegen den

Ernst. Echt und ernst ist allein das ganz Kurze, der höchst konsistente
musikalische Augenblick...'"22. "Indirektheiten und Ironien" als Mittel zu
einer "Travestie der Unschuld", die "den Zustand der Erkenntnis ein-

20 DF 113.

21 DF 180f.

22 DF 241.

44



bekannte, dem es (sc. das Werk) abgewonnen sein würde!"23 - dieser
Befund liegt so durchweg auch Valérys Überlegungen zu seinem Faust
und den von ihm angewandten Methoden zugrunde. Wo dagegen der
Unterschied sich grundsätzlich und mit immer grösserem Gewicht
anzeigt, das ist bei dem Versuch Adrians, "Kühnheiten im Gewände des

Anfänglichen"24 zu wagen.
Dieser Neo-Archaismus, der keineswegs auf den Bereich der Ästhetik

eingeschränkt bleibt, sondern als Entsprechung, ja Spiegelung einer ins
Politische sich umsetzenden Ideologie sich erweisen wird, hat am
französischen Werk keinerlei Rückhalt. Dazu bedurfte es der Bindung an ein
Kaisersaschem-Deutschland, wie wir es am deutlichsten in den Betrachtungen

eines Unpolitischen vor uns haben25.

Wiederkehr des Frühen - dies wird mit Nietzsches Vita, mit Hölderlins
Ode Lebenslauf6, mit der Bedeutung des "Wiederkehrenden" in der Musik

gestützt. Hierzu bemerkt Valéry in seinen Tagebüchern: "Si je faisais
ce Faust III - réellement - et non réduit à ces amusements Lust - et le
Solitaire - esquisses - [...] Je ferais un F[aust] en victime du Retour
étemel; châtié d'avoir voulu Recommencer - (l)"27.

Valérys Ekel vor aller Wiederholung, Thomas Manns zwanghafte
Bindung an biographisch eingezeichnete Muster, die die Wiederholung
zur Grundfigur seines Schaffens macht - dieser Gegensatz entwickelt sich
hier zu weittragenden Folgen. Thomas Mann stellt eine Form der
geschichtlich bedingten und politisch wirksamen nationalen Unfreiheit vor,
in die er sich selber bewusst und schuldhaft einbezieht. Valéry reflektiert
den Stand der modernen Naturwissenschaften aus französischer, d.h. von
Descartes und Voltaire mitbestimmter Sicht. Progress als Regress gegen
Progress gehalten ergibt einen fundamentalen Strukturgegensatz, der sich
in den kleinsten Teilen spiegelt. Eine Mutterbindung von mythischem
Ausmass (wie sie Thomas Mann auch für Wagner feststellt28) steht hier
auch gegen eine mediterrane, rationale, phallische Sexualität.

23 DF 242.
24 DF 243.
25 Zu diesem Komplex vgl. Verf., "Emst Bertram und der Zauberberg"', in: Wagner -

Nietzsche - Thomas Mann, Festschrift für Eckhard Heftrich, Frankfurt, Klostermann,
1993, S. 298-309.

26 Vgl. Verf. "Emst Bertrams Nietzsche - eine Quelle für Thomas Manns Doktor
Faustus", Euphorion, 72, 1978, 74.

27 Cahiers II, 1345.

28 "Leiden und Grösse Richard Wagners", GW IX, 370.

45



Der Regressive bedarf immer wieder des Aufputschmittels, das ihm
die Syphilis eingibt, die mit Nietzsches Dionysoswahn verschmilzt. Valérys
weiser, von den dringlichen Wünschen nach rauschhaftem Eros geheilter
Faust folgt der von ihm als Sentenz verkündeten Maxime "Prenez garde à

l'Amour...". Statt der pietistischen Durchbruchsgenialität kennt er Genialität

nur als Gewohnheit29.

Dieser Abbau der monumentalen Genialität steht auch im Zusammenhang

mit der Entwertung des Individuums, der im Doktor Faustus die

präfaschistische Theorie des Kridwiss-Kreises von der Auslöschung des

Individuums zugunsten einer Gemeinschaft, die den Weg zur Barbarei

freilegt, entspricht. Wo Valéry Ernüchterung erkennt, stellt Thomas Mann
einen neuen, aggressiven Kollektiv-Enthusiasmus fest. Diesem entspricht
die primitivste Schicht, das tierische Heulen des Ur-Gesangs, in Leverkühns
Oratorium 'Apocalipsis cum figuris', das zugleich sublimste Regungen
ausdrückt30 - ein Gegensatz, der sich in der zweiten Faust-Skizze Valérys,
in Le Solitaire, als weltenthobene Hochgebirgslandschaft mit dem

Wolfsgeheul des einsamen Menschenfeindes wiederfindet. Für diesen ist
schon das blosse Dasein eine Beschmutzung des Nichts. Der Geist ist ihm
eine stete Prostitution, dem die Sprache zu Diensten steht. Dem stellt er
das Unsagbare, - "Tout ce qui peut se dire est nul"31 -, das Reine, das

Wirkliche entgegen, als Feind des Lebens, der Zeit, der Sexualität, des

eigenen Ich, nur den eisigen Winden zugetan. Die eisige Hochgebirgs-
verlassenheit in Leverkühns Musik, eine späte Nachwirkung der letzten
Klaviersonate Beethovens, mag etwas Verwandtes aussprechen wollen.
Jedoch werden hier andere Ausdrucksformen verwendet: kalkulatorische
Kälte und expressiver Seelenlaut in der späten Faust-Kantate, die ja nun in
die wehklagende Schlussrede nach der Vorlage des 16. Jahrhunderts und
in die den späten Nietzsche erinnernde Ecce-Homo-Gebärde übergeht und

so, statt mit Valérys gewolltem theologischem Vakuum - der Musil
verwandten "Mystik ohne Gott" -, mit einem retheologisierten
Sündenbekenntnis endet. Valérys letzte Szene dagegen führt uns gütige Feen im
Geist des Anfangs von Faust II vor, die aber nichts gegen Fausts Nein-
Parole vermögen:

29 MF 310, 312.

30 DF 502.
31 MF 388.

46



Die zweite Fee:

Tu n'offrais déjà plus qu'un visage de cendre,
Ame ivre de néant sur les rives du rien [...]32.

Und Faust, gegen Ende:

Et je suis excédé d'être une créature33.

Beide Autoren wehren sich so gegen Goethes emphatische Rettung, beide
stellen unmissverständlich einen Abschied dar, der rückwirkend auf beide
Werke insgesamt ausstrahlt, die auch in dieser durchgängigen Eigenschaft
in einer deutlichen Zwiesprache mit dem weitgehend femgehaltenen Goethe
stehen.

Résumé

Paul Valéry et Thomas Mann ont écrit leur dernière oeuvre maîtresse, en quelque sorte leur
testament, dans les mêmes années (1940-45 et 1943-47). Ces deux variantes de Faust
s'éloignent de Goethe de manière significative. Valéry évoque à travers son Méphistophélès
un système de valeurs désuètes qui s'oppose diamétralement à l'esprit de son Faust qui est

conscient des progrès de la science du XX' siècle, détaché de son moi, de son passé,
fasciné par le hasard, par une conception ludique de l'existence et de la littérature. Le
contraire est vrai du compositeur Adrian Leverkühn, le héros du Doktor Faustus, qui est

asservi à des origines médiévales et luthériennes et tributaire de Beethoven, malgré sa

volonté de composer des oeuvres parodiques, comparable aux intentions de Valéry. Cet

attachement à un passé "démoniaque" se présente, on le sait, comme une parabole de

l'évolution de l'Allemagne pendant les premières décennies du XX' siècle. Un progrès qui
s'avère être régression, fixation sur la mère, chez Thomas Mann, s'oppose à un progrès
scientifique, appuyé par une sexualité de la tendresse musicale, chez Valéry. De même les

cris de \'Apocalypse de Leverkühn et ceux du Solitaire de Valéry, émanant d'un pathos
nihiliste comparable, débouchent sur des voies contraires, également distantes du salut que
Goethe a finalement prévu pour son Faust.

32 MF 399.
33 MF 402.

47



Bibliographische Nachbemerkung:

Es ist hier nicht der Ort, sich mit der Spezialforschung zu Paul Valérys Mon Faust oder
Thomas Manns Doktor Faustus auseinanderzusetzen. Immerhin sei angemerkt, dass ich
dem herausragenden Aufsatz von Hans Robert Jauss, "Goethes und Valcrys Faust. Zur
Hermeneutik von Frage und Antwort" (in: H.R. J., Ästhetische Erfahrungen, Frankfurt,
Suhrkamp, 1982, S. 505-533) und einigen Aufsätzen des in Anm. 1 erwähnten Sammelbandes

mit den Erträgen des Kieler Kolloquiums vom 15.-17.10.1987 verpflichtet bin, wie
auch der dort veröffentlichten Bibliographie zu Mon Faust von 1945-1987 von Karl Alfred
Blüher (S. 269-278).

Ein Vergleich der beiden hier behandelten Werke wurde bisher von Hanna und

Maurice Charney ("Doctor Faustus and Mon Faust. An Excursus in Dualism", Symposium,
15, Spring 1961, 45-53) als essayistische Skizze unternommen, von Lucie Pfaff (The Devil
in Thomas Mann's "Doktor Faustus" and Paul Valéry's "Mon Faust", Bern, Lang, 1976)
als enger thematisierte, stark auf die Tradition des 16. Jahrhunderts zurückgreifende
Abhandlung, der vor allem am Nachweis gemeinsamer Züge gelegen ist.

48


	Zwei moderne Faust-Dichtungen : doppelter Abschied von Goethe : Mon Faust und Doktor Faustus

