Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 18

Artikel: Ein Mahomet aus Fleisch und Blut : zu Goethes Ubersetzung von
Voltaires Tragtdie Le Fanatisme ou Mahomet le Prophete

Autor: Stackelberg, Jurgen von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jurgen von Stackelberg

EIN MAHOMET AUS FLEISCH UND BLUT: ZU GOETHES
UBERSETZUNG VON VOLTAIRES TRAGODIE
LE FANATISME OU MAHOMET LE PROPHETE.

Im November 1988 hat die “Deutsche Gesellschaft fiir die Erforschung des
18. Jahrhunderts” ihre Jahrestagung dem Thema “katholische Aufklarung”
gewidmet. Die Veranstalter dirften Miihe gehabt haben, den franzosischen
Teilnehmern verstindlich zu machen, um was es ging. Denn auf franzosisch
kann man von einer “katholischen Aufklarung” nicht reden: “Le siécle des
lumiéres — catholique™, das wire eine Contradictio in adjecto. Und das hat
seine historischen Griinde in der Religionspolitik Ludwigs XIV., in der
Widerrufung des Toleranzedikts und der Vertreibung der Hugenotten aus
Frankreich. Die Aufkldarung war in Frankreich zunichst und vor allem eine
Reaktion auf 1685. Das ist den Plidoyers fiir Toleranz, die man bei Pierre
Bayle, bei Montesquieu oder den Enzyklopiadisten findet, unschwer zu ent-
nehmen, erst recht aber denjenigen Voltaires, der bis hin zu seinem Spit-
werk L' Ingénu(von 1767)nicht miide wurde die Intoleranz des Sonnenkonigs
(oderdochdie seiner jesuitischen Berater) anzuprangern, und der denn auch
durch seinen lebenslangen Kampf gegen die Kirche und sein Engagement
fur das Recht in der “Affaire Calas™ zum populdrsten Sprecher der Aufkla-
rung geworden war. Das “Ceterum censeo”, mit dem Voltaire seine Briefe
an seine Freunde und Mitstreiter zu beschlieBen pflegte, lautete bekanntlich:
“Ecrasez I'infame!” L’ infame, das war die katholische Kirche. Dal} er selbst
beim Deismus als einem allgemeinen, wenn auch vagen Glauben an Gott als
den Schopfer der Welt stehengeblieben war, wihrend radikaler gesinnte
franzosische Aufklirer wie Holbach oder Diderot zu Materialismus und
Atheismus fortschritten, andert nichts an der Tatsache, dal3 wir in ihrer reli-
gionskritischen, vor allem aber antikatholischen Einstellung die eine grof3e
Gemeinsamkeit aller franzosischen Aufklirer zu erblicken haben. Ich brau-
che nicht zu betonen, daB die Dinge in Deutschland anders lagen und es den
deutschen Aufkldrern, Lessing voran, eher um eine neuerliche Reformbe-
wegung innerhalb der Kirchen, vor allem der protestantischen ging. Da mag
es denn auch, wie im josephinischen Osterreich, so etwas wie eine katholi-
sche Aufklirung gegeben haben.

19



Mit diesen etwas holzschnittartigen Bemerkungen setze ich zur Be-
handlung meines Themas an, weil sie den Fragehorizont kennzeichnen,
von dem ich dabei ausgegangen bin. Ich kam und komme von Voltaire her.
Obwohl es viele spannendere und witzigere Texte von ithm gibt, zu denen
man lieber greift, muBl man sich schlieBlich doch auch mit seinen Trago-
dien befassen, denn sie waren es, die den Autor weltberiihmt gemacht
haben. Man hat heute seine Miihe damit, weil sie mit ihrer strikten Ein-
haltung der klassischen Regeln so unoriginell wirken. Die paar Erweite-
rungen, die Voltaire an dem von Corneille und Racine iibernommenen
Konzept angebracht hat und die die Zeitgenossen glauben machten, sie
hitten es mit einem Neuerer zu tun, zdhlen in unseren Augen kaum noch.
Ob sie in Siidamerika, im Mittelalter oder im Orient spielen, will uns weit
weniger wichtig scheinen, als daB sie im konventionellen Stil der klassi-
schen Tragddie, in paarweise gereimten Alexandrinern geschrieben, in
finf Akte eingeteilt sind und von “hochgestellten Personen” handeln. Und
doch ist auch das wieder nur die halbe Wahrheit. Denn schon mit sei-
ner ersten Tragodie, dem Oedipe von 1718, kiindigt sich bei dem Klassi-
zisten ein neues Interesse an, das man nicht anders als aufkldrerisch
bezeichnen kann. Voltaires Odipus erleidet das obligate Schicksal, er
erschligt seinen Vater und heiratet die Mutter, aber angeklagt werden in
dem Stiick vor allem die Gotter, die ein solches Schicksal iiber die Men-
schen verhingen:

Impitoyables dieux, mes crimes sont les votres,

ruft Jokaste aus:

Unbarmherzige Gotter, meine Verbrechen sind die euren!

Man kann fiir “Gotter” getrost “Gott” setzen. Denn daB Gott, statt die
Menschen zu lieben und den Weltlauf zum Besten zu regeln, grausam sein
und Verbrechen anstiften konnen sollte, wollte Voltaire nicht in den Sinn.
So fiihrte er denn 1732 in Zaire, seiner beriihmtesten Tragddie, den Gewis-
senskonflikt einer Christin zur Zeit der Kreuzziige vor, die einen edlen
Muselmann liebt, aber ihrem Vater zuliebe glaubt, an der Religion festhal-
ten zu miissen, in die sie hineingeboren wurde. Der Geliebte ist leiden-
schaftlich und eifersiichtig, wie Othello, und ersticht Zaire, die er fiir
untreu hilt — aber schuld an dem Tod sind letztlich die Kreuzritter, die
fanatisch am christlichen Glauben festhalten.

Mochte man bei Voltaires Odipusdrama vielleicht noch zweifeln, so
ist bei Zaire kein Zweifel mehr moglich: es ist die christliche Religion, die

20



angeklagt wird, weil sie Unheil iber die Menschen bringt. Eben dieses
Thema hat Voltaire mit seinem Mahomet von 1741 weiter verfolgt, denn
es ist kein Islam-feindliches Stiick, wie der Autor den Papst, dem er es
widmete, glauben machen wollte. Voltaire kannte den Koran und hatte das
Leben des Propheten studiert, aber daB seine Tragoddie mit der historischen
Figur des islamischen Religionsgriinders irgendetwas zu tun habe, kann
man schlechterdings nicht sagen. Voltaires Mahomet ist ein machtgieriger
Potentat, der die Religion skrupellos fiir seine Zwecke miBbraucht. In
Frankreich hat man die religionskritische Tendenz des Stiickes gleich
verstanden, auch die Zensur lieB sich nicht an der Nase herumfiihren. Die
Urauffilhrung muBte in Lille stattfinden, und als Voltaire, dank seiner
Beziehungen dann doch eine Auffithrung in Paris durchsetzen konnte,
wurde das Stiick nach der zweiten Wiederholung vom Spielplan abge-
setzt: es war zu gefihrlich!

Auch Goethe konnte nicht ignorieren, worum es ging. Wie kam er
dennoch dazu, den Mahomet zu iibersetzen und im Weimarer Hoftheater
auffiithren zu lassen? Wiire nicht ein harmloseres, wirklich nurklassizistisches
Stiick besser — oder doch genausogut — geeignet gewesen, die Schauspieler
zu einem idealischen Spiel und einem deutlichen Skandieren anzuhalten
(denn darauf kam es dem Theaterdirektor vor allem an)? Er hatte die Wahl
zwischen rund zwei Dutzend Tragddien. Aber nein, der Mahomet muBte es
sein! Warum? Das ist die Frage, die mich veranlaBt hat, Goethes Version
noch einmal unter die libersetzungskritische Lupe zu nehmen. Ich dachte,
es miiBte sich doch an der Ubersetzung selbst ablesen lassen, ob die
urspriingliche Tendenz erhalten geblieben oder ob sie etwa abgemildert
worden sei. DaBl Goethe uber den religionskritischen Gehalt des Stiickes
nichts sagt, mag verstiandlich sein: dem Publikum brauchte er das nicht auf
die Nase zu binden. Verwunderlicher schien mir, daB auch die germanistische
Forschung, soweit ich sehe, sich iiber diesen Punkt ausschweigt. Sie
referiert hauptsichlich Goethes eigene Erklarungen, vor allem aber rekon-
struiert sie die dusseren Umstinde, unter denen es zur Ubersetzung und
Auffiihrung des Mahomet kam (wie wir noch sehen werden). Auch diese
Zuriickhaltung mag verstindlich sein, insofern die Frage nach den ideellen
Hintergriinden fiir die Wahl des Mahomet einen auf das weite Feld von
Goethes Verhiltnis zum Christentum fiihrt. Ich kann da natiirlich auch nicht
mit neuen, geschweige denn erschopfenden Auskiinften dienen, will aber
doch versuchen, die Frage nicht ganz aus dem Auge zu verlieren. Aber ich
spare das fiir spiter auf und mochte zunachst einmal medias in res gehen und
eine Textstelle in Original und Ubersetzung vorfiihren.

21



Wer sich mit vergleichender Ubersetzungsforschung befalt hat, weil,
daB es sich da empfiehlt, nicht irgendwo, sondern — wenn moglich — bei
der groBten Abweichung des Zieltextes vom Ausgangstext anzusetzen
und sich zu fragen, ob die Tendenzen, die sie zu erkennen gibt, fiir die
ganze Ubersetzung kennzeichnend sind oder nicht. Sind keine nennens-
werten Abweichungen festzustellen, die auf gewisse “Differenzqualititen”
schlieBen lassen, ist die Ubersetzung fiir den Ubersetzungshistoriker rela-
tiv uninteressant. Schon gar nicht interessieren ihn, was in der dlteren
Forschung “Ubersetzungsfehler” genannt zu werden pflegt. (Ich sage
das, weil solche Fehlersuche fiir die iltere Literatur zu Goethes Uberset-
zungen besonders kennzeichnend ist.) “Hier irrte Goethe™ ist eine Fest-
stellung, die uns nicht viel weiter bringt, wohl aber die Beobachtung, dal3
er, wenn das der Fall ist, in eine andere Richtung gegangen ist als das
Original.

Bei der Durchsicht des Mahomet ist mir nun eine solche “Abwei-
chung” aufgefallen, die mich frappiert hat. Es sind die Verse 1021 bis
1041 von Voltaires Tragodie. Mahomet spricht da zu Omar, seinem Ver-
trauten und womdglich noch ruchloseren Spiegesellen. Omar war es, der
vorgeschlagen hatte, Mahomets Gegner Zopire, den “Scheich von Mekka”
durch Seide umbringen zu lassen. Seide ist Zopires Sohn, weill das aber
nicht, denn Mahomet hat ihn als Kleinkind geraubt und aufgezogen, um
ihn zu seinem fanatischen Anhinger zu machen. Mit Seide zusammen hat
Mahomet (so will es der Autor) Palmire geraubt, die ebenfalls ein Kind
von Zopire, und folglich Seidens Schwester ist, aber das auch nicht weil.
Hinzukommt, daB Seide Palmire liebt (Inzest hin oder her): und das ist
Mahomet ein Argemis, weil er ebenfalls Palmire liebt. Seide soll bewei-
sen, wie treu er seinem Herrn ergeben ist, indem er den “Scheich von
Mekka”, diesen Ketzer, am Opferaltar erschliagt. So gedenkt Mahomet
sich zugleich seines Widersachers und seines Rivalen zu entledigen, denn
er will dem unwissentlichen Meuchelmorder ein schleichendes Gift
verabreichen lassen, das ihn kurz nach seiner Untat vom Leben zum Tode
befordern soll — und so wird es dann auch geschehen. Aber noch sind wir
nicht so weit. Mahomet hat sich nicht gescheut, den zaudernden Seide
damit zu kirren, da3 er ihm Palmire als Lohn fiir sein Attentat in Aussicht
stellt. Und das wirkt...

In unserem Text nun — es ist ein Auszug aus der ersten Szene des
vierten Aktes — dreht sich alles darum, da3 Palmire nicht erfahren darf,
was sich wirklich abspielt. Nur wenn sie unwissend bleibt, kann sie
Mahomets Geliebte werden. Ich zitiere zunichst das Original:

22



Mahomer: 11 faut que nos mystéres sombres
Soient cachés dans la mort, et couverts de ses ombres.
Mais tout prét a frapper, prét a percer le flanc
Dont Palmire a tiré la source de son sang,

Prends soin de redoubler son heureuse ignorance;
Epaississons la nuit qui voile sa naissance;

Pour son propre intérét, pour moi, pour mon bonheur.
Mon triomphe en tout temps est fondé sur I’erreur.
Elle naquit en vain de ce sang que j’abhorre,

On n’a point de parents alors qu’on les ignore.
Les cris du sang, sa force et ses impressions

Des coeurs toujours trompés sont les illusions.

La nature 2 mes yeux n’est rien que 1’habitude;
Celle de m’obéir fit son unique étude:

Je lui tiens lieu de tout. Qu’elle passe en mes bras
Sur la cendre des siens qu’elle ne connait pas.

Son coeur méme en secret, ambitieux peut-€tre,
Sentira quelque orgueil a captiver son maitre.
Mais déja I’heure approche ou Seide en ces lieux
Doit immoler son pére a ’aspect de ses dieux.
Retirons-nous...

Soweit Voltaires Text. Ich bringe zwar gleich anschlieBend Goethes
Wiedergabe, denke aber es ist angesichts der Geschraubtheit der
klassizistischen Sprache nicht unangebracht, den Inhalt des Zitierten in
einem, wenn auch holprigen, so doch moglichst umstindlich-genauen
Deutsch wiederzugeben:

Unsere diisteren Mysterien miissen im Tod verborgen und von dessen Schatten
verdeckt bleiben. Doch sorge Du dafiir (Omar), daB, im Begriff zuzuschlagen
und den SchoB3 zu durchbohren, dem Palmire entstammt, deren gliickliche Un-
wissenheit erhalten bleibe!

Wir wollen die Nacht, die ihre Geburt verhiillt, in ihrem Interesse — und zu
meinem Gliick — noch dichter machen! Mein Sieg ist allezeit auf Trug gegriindet.
Umsonst entstammt sie dem Geschlecht, das ich verabscheue: man hat keine
Eltern, wenn man sie nicht kennt. Der Ruf des Blutes, seine Gewalt und sein
EinfluB auf stets getduschte Herzen ist nur Einbildung.

Die Natur besteht in meinen Augen aus nichts als Gewohnheit und die ihre war
es, stets mir zu gehorchen. Ich bin ihr ein und alles. Uber die Asche der Thren, die
sie nicht kennt, soll sie in meine Arme eilen.

Vielleicht ist ihr Herz insgeheim auch ehrgeizig und sie ist stolz darauf, ihren
Herrn zu ihrem Sklaven zu machen.

Doch die Stunde naht, wo Seide an dieser Stelle den Vater angesichts seiner
Gotter erschlagen soll. — Gehen wir!

23



So 148t Voltaire seinen Mahomet tiber die geplante Mordtat und iiber Palmi-
rens erhoffte Reaktion laut nachdenken. Wenn von “diisteren Mysterien”,
“vom Schatten des Todes” und von einer Nacht, die “noch dichter gemacht
werden soll” die Rede ist, mag man das allenfalls noch konkret auffassen,
schon der Schleier aber, der Palmirens Geburt verhiillen soll, 1st nur noch
metaphorisch gemeint. Mahomets Rede, heiSt das, tendiert zum Abstrakten.
Seine Sprache ist die der Begriffe. Wenn er sagt, sein Sieg sel allezeit auf
Trug gegriindet, so kennzeichnet das seine Sprache: es ist eine jener fiir
Voltaires Propheten typischen Selbstaussagen verallgemeinernder Art, die
dem Publikum klarmachen sollten, wie riicksichtslos er ist. An solchen
Klarstellungen lag dem Aufklirer mehr als an psychologischer Wahr-
scheinlichkeit, denn schlieBlich ist es alles andere als wahrscheinlich, daf3
ein Schurke sagt, wie schurkisch er ist— Mahomet tut das aber fortwéhrend.
Man kann von daher Napoleon nur zustimmen, der sicham 2. Oktober 1808
in Erfurt mit Goethe iiber Voltaires Mahomet unterhielt und monierte, “wie
unschicklich es sei, da der Weltiiberwinder von sich eine so ungiinstige
Schilderung mache”: so wortlich, nach Goethes Aufzeichnung.

Selbst Verse wie “Elle naquit en vain de ce sang que j’abhorre”, das
heiB3t Aussagen zur personellen Konstellation des Stiickes, sind so abstrakt
und verklausuliert, da man sie nur aus dem Kontext verstehen kann.
Keine leichte Aufgabe fiir den Ubersetzer! Kaum hat der Sprecher jedoch,
wie hier, etwas ad personam gesagt, da weicht er schon wieder ins Allge-
meine aus und erklirt, wie wenig er von der “Stimme des Blutes™ hilt, die
von der “Gewohnheit” {iberdeckt werde. Wenn man sie nicht redundant
finden will — was nicht verboten ist —, kann man der Aussage immerhin
entnehmen, wie Mahomet als gerissener Machtpolitiker gelernt hat, nach
Belieben mit den Menschen umzuspringen. Die AuBerung grenzt, wie so
viele, an Zynismus. (Die Handlung des Stiickes wird spiter jedoch bewei-
sen, daB die “Stimme des Blutes” doch nicht so leicht zu iibertonen ist,
denn als Palmire erfihrt, was Mahomet angerichtet hat, da verflucht sie
ihn und nimmt sich das Leben.)

SchlieBlich soll Palmire also “Uber die Asche der Thren hinweg” in
Mahomets Arme eilen. Dal3 er das Madchen véllig in seiner Gewalt hat,
weil Mahomet genau. Tatsichlich wird Palmirens erste Reaktion nach
dem Mord an Zopire sein, sich zu Mahomet zu fliichten und dort Schutz
zu suchen. DaBl das Médchen auch “ehrgeizig”, und auf ihren méchtigen
Geliebten stolz sein konnte, ist dann noch einmal eine jener verallgemei-
nernden Uberlegungen, die fiir Voltaires Mahomet so typisch sind. (Ich
vermerke nur am Rande, dal der Autor seinen Helden nicht nur dem

24



Publikumsgeschmack zuliebe zu einem Don Juan gemacht hat: einer Frau
verdankte der einstige Kameltreiber tatsichlich seinen Aufstieg — und
spiter hatte er neben seinen zwei Hauptfrauen nicht weniger als sieben
Nebenfrauen.) — Was hat nun Goethe aus dem zu Abstraktion und Zynis-
mus tendierenden Text gemacht?

So bleibe der geheimnisvolle Knoten
Der schwarzen Taten dieses Augenblicks
Im Tod verborgen und vom Grab bedeckt.
Palmirens Vater falle! Neben ihm
Ihr Bruder, ihr Geliebter! Doch sie selbst,
Unwissend, werfe sich in dieser Nacht
Des Schreckens, der Gefahr in meinen Arm.
Willkommen, Finsternis! willkommen, Blut!
Der Leichen, der Lebendgen starre Blisse!
Aus dieser nichtgen Stille soll das Achzen
Der Sterbenden erténen, dann Gemurmel
Des aufgeregten Volks die Halle fiillen.
Und das Geriusch vermehrt sich, das Geschrei:
Nach Waffen ruft der eine, still ergreift
Der andre schon die Flucht; man ruft den Namen
Sopirens aus, man jammert, fordert Rache.
Doch meine Krieger, die Partei des Volks,
Die mich verehrt, sie dringen an; mein Name,
Des Sieges Losung, tont, und nieder gleich
Gestreckt sind meine Feinde, gleich verjagt —
Und zwischen den Gefahren bebend sucht
Palmire Schutz bei ihrem einzgen Herrn.
Sie sieht mich bei dem Schein der Fackeln kommen,
Der Schwerter Blinken hilt sie nicht zuriick.
Kein Blut, kein Leichnam hemmet ihren Ful3,
Und iiber ihren eignen Vater fliegt sie weg;
Und, aufgeregt von Schrecken, Furcht und Hoffnung,
Versunken im Gefiihl, an meiner Brust
Gerettet sich zu sehen, halb im Traum,
Am Rande der Vernichtung, lernet sie
Der Liebe Gliick in meinen Armen kennen.

So sieht Goethes Fassung der zweiten Szene des vierten Aktes aus! Auch
an anderer Stelle hat Goethe dem Original etwas hinzugefiigt, verandert
oder weggelassen, aber nirgend sonst findet sich ein derart massiver
Eingriff. Man glaubt fast, es mit einem ganz anderen Text zu tun zu haben,
einem Text den die Vorlage nur ausgeldst hat und der dann zum Schluf
wieder in sie einmiindet. — Anfangs mag die Rede Mahomets — der hier
ibrigens gar keinen Zuhorer hat: er monologisiert! — auch noch metapho-

23



risch aufgefa8t werden: die “schwarzen Taten” sind Verbrechen. In der
Folge aber wird sie zunehmend anschaulicher, farbiger und bildhafter:
Abstraktionen und Verallgemeinerungen kommen kaum noch vor. Goethes
Mahomet denkt nicht laut iiber sich und seine Untaten nach, er malt sich
eine Schreckensszene aus. Er spricht auch drastischer: “Palmirens Vater
falle!”, das klingt ganz anders als “percer le flanc/Dont Palmire a tiré la
source de son sang”. Was der Ubersetzer an Umschreibungen einspart,
macht er mehr als wett durch die plastische Ausmalung der Szene. Sein
Text ist zehn Verse linger als derjenige Voltaires! Mit Goethes Mahomet
spirt man die Schrecken der Finsternis, sieht man das Blut und die
Leichen, hort man das Achzen Einzelner die allgemeine Stille durchbre-
chen. Dieser Mahomet evoziert das Getimmel und den Aufruhr, er sieht
seine Garde kommen und Palmire in seine Arme eilen: “halb im Traum,
am Rande der Vernichtung™!' Davon war bei Voltaire nicht die Rede. Der
Unterschied wird besonders deutlich, wenn man bedenkt, was an die
Stelle der zynischen Aussage getreten ist, sein Sieg sei allezeit auf Trug
gegriindet: emphatische Ausrufe wie “Willkommen Finsternis! Willkom-
men Blut!” haben mit dem argumentativen Duktus von Voltaires Mahomet
iiberhaupt nichts mehr zu tun. Goethes Mahomet ist ein Visionir, der
seiner vorauseilenden, blutriinstigen Phantasie kaum mit Worten nachzu-
kommen vermag. Er spricht im Prisenz, als geschihe schon, was er
kommen sieht. Und er berauscht sich an dem Schrecken, den er verbreitet
ebenso, wie an der erhofften Erfiillung seiner sinnlichen Lust. Aus Voltaires
Schemen ist ein Mahomet aus Fleisch und Blut geworden — was nicht
heif3t, daB er weniger verbrecherisch wire. Aber aus dem Verbrecher aus
Kalkiil ist ein Verbrecher aus Leidenschaft geworden. — Zur kunstvollen
Konstruktion des Textes mochte ich nur sagen, daB weder die Kombinati-
on von visuellen und akustischen Effekten, noch die auffillige Anaphorik,
noch etwa die Retardierung der SchluBpointe von ungefihr kommen
diirfte. Dieser Mahomet ist nicht nur ein Prophet, er hat auch etwas von
einem Poeten und erinnert insofern an ““Mahomets Gesang”, das Gedicht
Goethes, das 1774 im Gottinger Musenalmanach erschienen war.

Sollte Goethe aus Voltaires Aufklirerdrama etwas ganz anderes ge-
macht haben? Kennzeichnet die herausgegriffene Stelle den Tenor der
Ubersetzung auch sonst? — Dies ist der Moment, wo es zunichst einmal
ratsam erscheinen mag, die wissenschaftliche Literatur zu befragen, denn
wir befassen uns ja nicht zum ersten Mal mit dem Gegenstand. An erster
Stelle miissen wir da eine Dissertation von Josef Graul ins Auge fassen,
die 1914 in Berlin unter dem Titel Goethes Mahomet und Tankred erschie-

26



nen ist und in ihrer Griindlichkeit etwa der Untersuchung von Schlosser
iiber Goethes Diderot-Ubersetzung entspricht (= 1900). AnschlieBend
mdochte ich etwas aus Korffs Voltaire im literarischen Deutschland des 18.
Jahrhunderts und aus dem Beitrag von Gonthier-Louis Fink iiber “Goethe
und Voltaire™ referieren, der 1984 im Goethe-Jahrbuch erschienen ist. Mit
der Besprechung dieser Arbeiten lassen sich, denke ich, gewisse Ergin-
zungen verbinden, die uns zugleich in unserer speziellen Erkenntnissuche
welter voranbringen konnen.

Graul holt, wie sich das fir einen Doktoranden gehort, weit aus. Er
bespricht zuerst Voltaires Tragodienstil — was im Hinblick auf die verglei-
chende Ubersetzungsanalyse durchaus sinnvoll ist —, er handelt ausfiihrli-
cher von den deutschen Mahomet-Ubersetzungen vor Goethe (auf die ich
zum Schlufl noch zu sprechen komme); dann folgt eine Darstellung der
sich wandelnden Beziehungen Goethes zu Voltaire (die man bei Korff und
Funk besser ausgefiihrt findet), schlieBlich der Vergleich von Goethes
Mahomet- und Tankred-Ubersetzungen mit Voltaires Tragodien, der siu-
berlich in lexikalische, syntaktische und stilistische Rubriken eingeteilt
wird. All das geschieht mit akribischer Genauigkeit, aber doch so, dal3
man den Eindruck nicht los wird, der Verfasser “sehe vor lauter Biaumen
den Wald nicht”. Auf Fragen wie die nach der moglicherweise unter-
schiedlichen Intention von Original und Ubersetzung oder auf das Pro-
blem der Religionskritik, geht Graul so gut wie nicht ein. Wir miissen sie
an die nidchsten Gelehrten erneut stellen.

Aber einiges wenige sollte doch nach Graul noch referiert werden,
damit wir unsere eigenen Uberlegungen besser fundieren kénnen. So die
Beobachtung, daBl Goethe nicht nur den Zynismus des Propheten ab-
gemildert hat, sondern auch seine Verichtlichkeit gegeniiber dem Pobel.
In der Tat ist Goethes Mahomet, trotz seiner Skrupellosigkeit, unverkenn-
bar ein Religionsstifter, der — so Graul — “von seiner Mission iliberzeugt
ist”. Sagt Voltaires Mahomet dem Volk ins Gesicht:

Peuple né pour me suivre, écoutez votre maitre (Vers 1410),
so 1dBt Goethe den Propheten an der Stelle sagen:

Bewohner Mekkas, euch zu retten kam ich.

Und im fiinften Auftritt des zweiten Akts erklirt Voltaires Mahomet
unverhohlen:

27



Oui, je connais ton peuple, il a besoin d’erreur;
Ou véritable ou faux, mon culte est nécessaire (V. 578-79).

Goethe streicht den Zusatz “wahr oder falsch” und 148t seinen Mahomet
lediglich sagen:

Wer sie [d.h. die Menschen] und ihr Bediirfnis kennt
Und dies befriedigt, der betriegt sie nicht.
Sie sehnen sich nach neuem Gottesdienst...

Die Anderung fillt ins Gewicht. Fiir Voltaires Mahomet ist die Religion
nur ein Vorwand fiir die Ausiibung seiner Macht, fiir Goethes Mahomet
hat der Glaube, der als solcher echt sein mag, obendrein auch noch einen
politischen Nutzen. Der eine ist nur ein Machiavellist, der andere ein
Religionsstifter und Machiavellist! Man kann dariiber streiten, ob das ein
mehr als gradueller Unterschied ist. Mehr als graduell unterscheidet sich
hingegen auch die Sprache des Seide bei Goethe von derjenigen Voltaires.
Bei Voltaire berichtet er iiber seinen Besuch bei Mahomet, nachdem er
seinen Mordauftrag erhalten hat, folgendermaBen:

A tout ce qu’ils m’ont dit, je n’ai rien a répondre.
Un mot de Mahomet suffit pour me confondre.
Mais quand il m’accablait de cette sainte horreur,
La persuasion n’a point rempli mon coeur.

Si le ciel a parlé, j’obéirai sans doute,

Mais quelle obé€issance, 0 ciel, et qu’il en coute!

Goethe macht daraus:

Ich wullte meinem Herrn nichts zu erwidemn;
Ein heil’ger Schauer iiberfiel mein Herz;

Doch iiberredet war es nicht. Noch jetzt

Zuckt mir durch alle Glieder bald ein Krampf,
Bald preBt er mir das Herz und bald das Haupt;
Die Kniee wanken und die Hinde sinken,

Ich kann nicht vorwirts, nicht zuriick.

Wieder ist an die Stelle der Begriffssprache spontaner Gefiithlsausdruck
getreten. Voltaires Seide hatte sein Verhalten beschrieben, er hatte erklirt,
ein Wort Mahomets habe geniigt, ihn zu zerknirschen, auch wenn es ihn
nicht iiberzeugt habe: wenn der Himmel spreche, werde er — “sans doute™ —
gehorchen! Wir wissen Bescheid, aber ergriffen sind wir nicht. Zwar kehrt
der “heil’ge Schauer”, von dem Seide sprach, bei Goethe wortlich wieder
— aber dann wird die Szene wieder ausgemalt: das Wanken der Kniee, die

28



Herzkrimpfe und die herabsinkenden Hiinde stammen siimtlich vom Uber-
setzer! Nichts kennzeichnet die Ubersetzungstendenz besser, als die schlichte
Feststellung Seides, er konne “nicht vorwirts, nicht zuriick”. Als korper-
liche Lihmung manifestiert sich nun, was bei Voltaire in einem deklama-
torischen Seufzer Ausdruck gefunden hatte: *“...quelle obéissance, 0 ciel, et
qu’ilencoiite”! Ich denke, man kann da schon von einer “Entrhetorisierung”
sprechen: Gefiihlsreaktionen treten an die Stelle beifallheischender Verstan-
digungen mit dem Publikum.

Graul spricht dann auch von einer “Entpolitisierung” der Mahomet-
Tragodie durch Goethe und weist darauf hin, dal Zopires Plidoyer fiir
republikanische Freiheiten in der Ubersetzung etwas zuriickgenommen
werde. Das entspriche einer Tendenz, die bei der nachfolgenden
Tankrediibersetzung erst recht zum Vorschein kommen wird. Man geht
wohl nicht fehl, in ihr eine Folge von Goethes Reaktion auf die franzosi-
sche Revolution zu erblicken. Schlielich niianciere Goethe, sagt Graul,
die klischeehafte Sprache Voltaires fast iiberall, er differenziere feiner und
ersetze solche konventionellen Ausdriicke wie “objet” fiir die geliebte
Person durch das jeweils gemeinte, hier durch “Braut”. In diese Richtung
weisen auch die zusammengesetzten Worter, die Goethe bevorzugt. Er
sagt “Schreckenstag” fiir “horrible jour”, “Vatergiite” fiir “bonté paternelle”,
“Schreckensgott” fiir “un dieu qui m’épouvante” usw. Das spricht fiir die
Versiertheit des Ubersetzers, der wuBte, was er aus seiner Muttersprache
herausholen konnte.

Korff fithrt vor allem dadurch iiber die punktuellen Ergebnisse der
Dissertation von 1914 hinaus, daB8 er weiter ausholt, was auch damit
zusammenhingt, daB er die Mahomet-Ubersetzung nur im Zusammen-
hang mit Goethes Beziehungen zu Voltaire allgemein und nicht speziell
als solche behandelt. Vor allem stellt Korff zuniachst einmal die grundsitz-
liche Frage, wie sich Goethes Ubersetzung zweier Tragodien Voltaires
denn mit der Distanz vereinen lasse, die die deutschen Dichter seit Lessing
sonst zu ihren franzosischen Vorgingern eingenommen haben. Und er
referiert aus gutem Grund in dem Zusammenhang Schiller, der in den
franzosischen Theaterklassikern nur die “‘kalten, deklamatorischen Poeten™
sah, die mit ihrer “Dezenz” den “Ausdruck der Natur verfilschten” (so
wortlich). Schiller fand den Geschmack der Franzosen, wie er unverbliimt
erkldrte, “falsch” und sprach von ihrer “Armut der Erfindung”. So
verwundert es nicht, daB er eher zuriickhaltend auf Goethes Absicht rea-
gierte, den Mahomet zu ibersetzen. Zumindest schienen ithm gewisse
dramaturgische Eingriffe vonnéten, zu denen er gleich auch schon kon-

29



krete Vorschldge machte. (Noch stand in den Sternen, dal3 Schiller der-
einst Racines Pheéedre iibersetzen werde!)

Um Goethes Absichten richtig zu verstehen, ist dann aber (nach Korff)
vor allem ein Blick auf die deutsche Theatersituation der Zeit erforderlich.
Da herrschten die “Konversationsstiicke” und der “Salon-Naturalismus™
eines Schroder und Eckhof — gegen die Goethe als Theaterreformer Sturm
lief. Von groBitem Gewicht ist dabei der Pariser Theaterbrief von Wilhelm
von Humboldt, den Goethe 1799 (also im Entstehungsjahr seiner Mahomet-
Ubersetzung) in den Propylien veroffentlichte. Humboldt meinte, man
miisse die franzdsische Schauspielkunst als eine “bewegte Plastik™ auftfas-
sen, um sie richtig zu verstehen, und er erliuterte das am Beispiel Talmas.
Das war Wasser auf Goethes Miihle. Mit Humboldt war er davon tiber-
zeugt, es konne dem deutschen Theater nicht schaden, etwas von der
statuarischen Konzeption der Franzosen zu ibernehmen, um es vom Seich-
ten und Formlosen auf ein hoheres Darstellungsniveau zu fiithren. Das
entsprach zugleich dem Wunsch des Weimarer Hofes, der eher frankophil
eingestellt war. “Zu dem vielleicht manchem sonderbar scheinenden Un-
ternehmen, den Voltaire’schen Mahomet zu tibersetzen”, hat Goethe denn
auch selbst bekannt, habe der “Wunsch seines Fiirsten™ hingedringt. Korffs
Hinweis hierauf bringt uns in der Motivationsfrage einen entscheidenden
Schritt voran. Es handelte sich um eine Auftragsarbeit, ja, der Herzog
habe selbst, sagt Goethe, die Entstehung seiner Ubersetzung “mit kleinen
Ratschlagen teilnehmend begleitet”. Und nicht zufillig erfolgte die
Urauffithrung dann am Geburtstag der Herzogin, dem 30. Januar 1800.
Man kann sich in der Tat denken, dall dem Fiirsten, der ein Verehrer
Friedrichs des GroBen und preuBischer Offizier war, die Tragodie Voltaires
um so besser in den Kram pafite, als darin ein grausamer Willkiirherrscher
vorgestellt wird, der als abschreckendes Beispiel gelten konnte: gleichsam
als ein Gegenbild des aufgeklirten und toleranten Firsten, wie Karl-
August einer sein wollte.

Schiller blieb einstweilen noch zuriickhaltend. Das hatte nicht zuletzt
formale Griinde. Er meinte, die “zweischenkligte Natur” des franzosi-
schen Alexandriners “zwinge jedes Gefiihl und jeden Gedanken in das
Bett des Prokrustes”, wenn man aber den Alexandriner durch den Blankvers
ersetzte, wie Goethe es tat, so “nehme man die ganze Basis weg”; iibrig
blieben “nur Triimmer”. So Schiller. Goethe hat sich iiber diese Bedenken
hinweggesetzt — und Schiller fand sich dann schlieBlich sogar bereit, den
franzosischen Klassizisten in einem Gedicht “An Goethe, als er den
Mahomet von Voltaire auf die Biithne brachte™ als einen “Fiihrer zum

30



Besseren™ anzuerkennen, vor allem weil er die Bithne “als einen heiligen
Bezirk” vom Alltagsleben abhebe. Kurioserweise schien Schiller der
Mahomet gerade deswegen besonders geeignet, weil (wie er meinte) “die
Behandlung weniger von der franzosischen Manier habe™ als andere Stiik-
ke Voltaires. Ob sich das auf den Inhalt bezog, dem es ja nicht an “action”
gebricht? SchlieBlich wird in dem Stiick nicht nur gelogen und betrogen,
es gibt einen Boten- und einen Vatermord, einen Giftmord und einen
Selbstmord darin, um von der vorausgegangenen Kindesentfiihrung und
dem drohenden Inzest nicht zu reden.

Goethe hat sich zum Inhalt des Stiickes nur sehr generell geduBlert. Er
lobte an Voltaires Mahomet die “Beschrinktheit des Personals, die Allge-
meinheit des Interesses, die Klarheit der Handlung, die Entschiedenheit
der Charaktere und das Pathetische der Situationen”. Das ist alles zwar
nicht wenig, aber es tritt doch hinter den mehr theater-technischen Erwi-
gungen, die Goethe hauptsichlich betont, in den Hintergrund. Es gelte,
sagte Goethe, “die Schauspieler zu einem wortlichen Memorieren, zu
einem gemessenen Vortrag und einer gehaltenen Aktion anzuhalten”. Da
spricht der “Mann des Theaters” zu uns, liber den wir aus Walter Hincks
(so betitelten) Biichlein Niheres erfahren. Uns enttauschen die Aussagen,
insofern sie sich genausogut auf ein anderes klassizistisches Stiick bezie-
hen konnten. Es bleibt dabei, dall Goethe sich uiber die besonderen Griinde
zur Wahl des Mahomets ausschweigt.

Trotzdem sind wir mit Korff wieder ein Stiickchen weitergekommen.
Festzuhalten gilt es, daBl der Griff zu Voltaire sich aus den Reformabsichten
des Theaterleiters Goethe erklirt und in Ubereinstimmung mit dem
Landesvater erfolgte, der sogar die Anregung zur Wahl des Mahomet
gegeben haben soll. Goethe fiihlte sich verpflichtet, wie er selbst sagt,
“dem Verlangen” seines Fiirsten zu entsprechen. Natiirlich bleibt es eine
offene Frage, ob er sich dagegen nicht, wenn er es gewollt hitte, auch
hitte wehren konnen. — Leider unterbaut Korff seine Ausfithrungen nicht
mit einer neuerlichen Analyse von Goethes Ubersetzung. Er spricht ledig-
lich, wie Graul es auch getan hatte, von den friiheren Mahomet-Uberset-
zungen, und nennt diese, im Vergleich zu Goethe “sehr schiilerhafte Er-
zeugnisse der Gottsched-Schule”. Die treffendste Bemerkung, die Korff
zu Goethes Mahomet-Ubersetzung selbst macht, tendiert in die Richtung
dessen, was wir schon festgestellt haben. Korff sagt, Goethe habe “den
rhetorischen Charakter der franzosischen haute tragédie in den psycholo-
gischen Charakter des deutschen Klassizismus iibertragen”. Im iibrigen
zeichnet Korff in seinem Buch hauptsichlich den Weg nach, den Goethe

31



von seiner Voltaire-Ablehnung der StraB8burger Zeit bis zu seiner neuerli-
chen Anndherung im Alter gegangen ist. Da Goethe iliber die geistigen
Hintergriinde seiner Mahomet-Ubersetzung nichts sagt, bleibt einem tat-
sdchlich nichts anderes iibrig, als seine Beziehungen zu Voltaire danach zu
befragen. Eben das tut nun der franzosische Germanist und Komparatist
Gonthier-Louis Fink noch einldBlicher als seine Vorginger. Ich referiere
einiges aus seinem Vortrag von 1984 und niitze die Gelegenheit, nun
endlich auch Goethes eigenen Mahomet-Entwurf dabei mit zur Sprache
zu bringen.

“Sie haben keinen Begriff von der Bedeutung, die Voltaire und seine
groBen Zeitgenossen in meiner Jugend hatten”, sagt Goethe bekanntlich am
3. Januar 1830 zu Eckermann. Und die leidenschaftliche Abrechnung mit
Voltaire im dritten Teil von Dichtung und Wahrheit (11. Buch) spricht nicht
zuletzt fir die Wahrheit der spiteren Aussage, in deren Folge Goethe
betont, “was es ihn gekostet, sich gegen Voltaire zu wehren und sich auf
eigene FiiBe ... zu stellen”. Das betraf sicher nicht zuletzt den Dramatiker,
denn als solcher galt Voltaire ja dem Jahrhundert in erster Linie. Und
Goethe kannte ihn gut. Denn schon in Frankfurt sah er Zaire, Sémiramis,
L’Enfant prodigue und wahrscheinlich Alzire auf der Biihne: vier der
beriihmtesten Stiicke Voltaires. In Leipzig hat er zweifellos weitere Voltaire-
Auffithrungen erlebt. Den Mahomet erwihnt er (nach Fink) erstmals in
einem Brief an seine Schwester vom 23. Dezember 1765. Es war also eine
alte Bekanntschaft! Nun hat Goethe zwar bekannt, wie Voltaire “die Reli-
gion und die heiligen Biicher, worauf sie gegriindet, um den Pfaffen zu
schaden, herabgesetzt” habe, das habe in ithm “manche unangenehme
Empfindung erregt”, aber Fink erinnert doch zugleich auch daran, dal Goe-
thes StraBburger Dissertation den Professoren miBfiel, weil sie sie tendenziell
an Voltaire gemahnte. DaB es neben vielen Unterschieden gewisse grund-
satzliche Gemeinsamkeiten zwischen Goethes und Voltaires Verhiltnis
zum Christentum gibt, diirfte kaum von der Hand zu weisen sein.

Aber wie dem auch sei: fiir uns ist es unerldBlich, an dieser Stelle
einen Blick auf Goethes jugendlichen Entwurf zu einem Mahomet-Drama
zu werfen, iiber den wir aus Dichtung und Wahrheit (111. Teil, Buch 14)
einiges Nihere erfahren. Da war des lingeren von Lavater und Basedow
die Rede, und von da kommt Goethe auf Mahomet (oder Mohammed) zu
sprechen, was zunichst iiberraschen mag, aber bald plausibel wird. Diese
beiden, meint Goethe nidmlich, hitten “geistliche Mittel zu irdischen Zwek-
ken” miBbraucht, der eine, Lavater, “zart und klug”, der andere, Basedow,
“heftig, frevelhaft” und “plump”. Von da ist der Weg zum Begriinder des

32



[slam, wie Goethe ihn sah, nicht weit. Denn auch bei ihm beobachtet
Goethe (ich zitiere weiter:) “wie das Himmlische, Ewige in den Korper
irdischer Absichten eingesenkt wird”. Zwar betont Goethe, er habe in
Mohammed nie einen Betriiger erblickt, aber mit zunehmendem Streit
zwischen seinen Anhidngern und Gegnern sieht der Prophet sich in Goethes
Dramenentwurf dann doch auch gezwungen zur Gewalt, und mehr noch,
zur List zu greifen. Mag echter Glaube und die Uberzeugung von einer
Mission den Propheten inspiriert haben, so sieht man doch, wie sich “das
Irdische ausbreitet” und “das Gottliche zuriicktritt”, ja, wie Mohammed
schlieBlich alle erdenklichen Mittel benutzt, die sein Zweck zu heiligen
scheint und auch vor Grausamkeiten (das Wort steht da!) nicht zuriick-
schreckt. Zwar kehrt der Prophet des jungen Goethe am Ende seiner
Laufbahn wieder zu seinem wahren Ich als Religionsstifter zuriick, er
“reinigt sich wieder” (wie es hei3t), aber zwischendurch, wihrend seines
offentlichen Wirkens, gemahnt er durchaus an den Schurken Voltaires.
“Mahomets Gesang”, der ein Loblied auf den Propheten ist, in dem dieser
als eine Art Naturgewalt apostrophiert wird, mag iiber die Ahnlichkeit
hinwegtduschen, alles in allem kann doch eher von einer “Wahlver-
wandtschaft” als von einem Gegensatz die Rede sein. Goethe konnte sich
von Voltaires — gewill um eine Dimension drmeren — Mahomet in wesent-
lichen Ziigen angesprochen fithlen. Zu nicht geringen Teilen entsprach er
seinen eigenen Vorstellungen. — Sollte das nicht ein ebenso einfacher wie
naheliegender Grund dafiir gewesen sein, daBl Goethe so bereitwillig auf
den Vorschlag seines Landesfiirsten einging, Voltaires Tragodie zu iiber-
setzen?

Inzwischen hatte Goethe sich ja auch lingst “auf eigene Fiie ge-
stellt”. Die Phase der emotional-gefirbten und durch die Hochschitzung
Rousseaus zumindest mit-bedingte Auseinandersetzung mit Voltaire war
voriiber und Goethe las mit offensichtlichem Vergniigen mehrere der
kleinen philosophischen Romane Voltaires, darunter den bibelkritischen
Taureau blanc, an dem er keinen Ansto genommen zu haben scheint. Seit
den achtziger Jahren mehren sich auch die positiven Aussagen expliziter
Natur. In den Anmerkungen zu Rameaus Neffen preist Goethe Voltaires
“Fahigkeiten und Fertigkeiten”, im Brief an Frau von Stein von 1784
attestiert er ihm “Hoheit” und “Honnettetdt”, auch wenn er meint, “Hohe
des Geistes” ginge ihm ab. Gegen Ende seines Lebens nennt Goethe
schlieBlich Voltaire — im Gesprach mit Eckermann am 16.12.1828 — “eine
allgemeine Quelle des Lichts”. Ob das nur auf die franzdsische Metapher
fir das Zeitalter anspielt oder ob auch der Autor der Farbenlehre daraus

33



spricht, weiB ich nicht, auf jeden Fall ist es ein Wort allerhéchster Aner-
kennung — und es bezieht sich sicher nicht nur auf den Klassizisten,
sondern auch auf den Aufklarer.

So besteht denn, alles in allem, kein Grund, an Goethes Sympathie fiir
den aufkldrerischen Aspekt des Mahomet zu zweifeln. Seine schauspiel-
reformerischen Absichten brauchen nicht in Frage gestellt zu werden,
dafiir besteht gewill kein AnlaB, aber es scheint mir schlechterdings un-
denkbar, daf3 Goethe nicht auch der ideelle Aspekt von Voltaires Tragodie
ins Auge gestochen hiitte. So viel Goethe gesagt und geschrieben hat, er
hat auch manches verschwiegen. Was sollte er fromme Gemiiter auf-
schrecken? Dafiir, daB hier eine gewisse Schweigetaktik mit im Spiel war,
spricht auch die Uminderung des Titels: Voltaires Tragodie hie Le
fanatisme ou Mahomet le prophéte, Goethes Ubersetzung lediglich
Mahomet. Auf jeden Fall aber war dem Dramaturgen die Abwechslung
willkommen, die das franzosische Aufkliarerdrama bot: er plazierte die
Auffithrung zwischen Schillers Wallenstein (im Januar und April 1799)
und der Maria Stuart (im Juni 1800). Auf diese Weise sollte “die Denkweise
des Publikums”, wie Goethe in seinem Riickblick auf zehn Jahre
“Weimarisches Hoftheater” schrieb, “zur Vielseitigkeit gebildet werden™.
Ein Aufklarerstiick durfte im Repertoire des “Bildungstheaters”, das Goethe
vorschwebte, nicht fehlen. So partizipierte es am Konzept der “Welt-
literatur”. Wenn das so ist, erklidrt das wohl auch die Tatsache, daB Goethe
Voltaires Tragddie nicht etwa den deutschen Theatergepflogenheiten an-
paBite, sondern ihre Fremdgestalt weitgehend wahrte: er hat dem Stiick
keine Figur und keine Szene hinzugefiigt, hat nur einen Namen (der nicht
in seinen Rhythmus paBite) umgedndert und hat die Hauptfigur, wie wir
gesehen haben, weniger allgemein und weniger zynisch reden lassen. Den
Rat Schillers, die Figur eines Boten zu aktivieren und selbst an der
Handlung mitwirken zu lassen, hat Goethe in den Wind geschlagen. Alle
seine Anderungen laufen schlieBlich auf mehr Bithnenwirksamkeit hin-
aus. Ihr dient die Veranschaulichung des Geschehens, ihr die psychologi-
sche Plausibilisierung und die Dampfung der “Spruchblasentechnik”
Voltaires. DaBB Goethe die letzten Worte Mahomets gestrichen hat, fillt
daneben kaum ins Gewicht. Voltaire lieB seinen schurkischen Helden da
den Verlust der geliebten Palmire beklagen, aber er hat selbst zugegeben,
daB er diesen galanten Abgesang nur den Publikumsgeschmack zuliebe
angebracht habe. Goethe hat ihn weggelassen — nicht aber, notabene, die
sinnliche Versessenheit des Tyrannen auf das junge Blut, die nun einmal
zu dem Stiick gehorte.

34



SchlieBlich und endlich: das Stiick war auch gewiB nicht das schlech-
teste von Voltaire. Seine Thematik ist von liberzeitlichem Interesse, geht
es doch um die Horigkeit zweier jugendlicher Idealisten, die schindlich
miBbraucht wird von dem, der sie herzustellen vermocht hat. Warum
sollte das Goethe nicht auch vom Thema her interessant erschienen sein?
Und dann gibt es darin Szenen von einer Schauerlichkeit, die den rhetori-
schen Rahmen sprengen, vor allem den Auftritt des alten Zopire, der
Sympathiegestalt des Stiickes, der aus allen Wunden blutend, zu Tode
getroffen, noch einmal auf der Biihne erscheint, um einige letzte, versoh-
nende Worte an seinen Sohn, den Morder, zu richten. Es mag wohl sein
daB fiir diese Durchbrechung franzdsischer Dezenz Voltaires Lieblingsfeind
Shakespeare verantwortlich zu machen ist. Auf jeden Fall war Goethes
Version des Voltaire'schen Mahomet durchaus erfolgreich: sie wurde
dreizehnmal hintereinander aufgefiihrt, was fiir die Weimarer Gepflogen-
heiten nicht wenig war.

Begonnen hatte Goethe seine Ubersetzung am 29. September 1799,
vollendet hat er sie am 11. Oktober desselben Jahres: also innerhalb von
zwolf Tagen. WiiBten wir nicht, daBl Goethe auch sonst, wenn er einmal
produktiv geworden war, sehr schnell vorankommen konnte, wiirde uns
das geradezu unglaublich vorkommen. Ich erwihne das Faktum, weil es
dafiir herangezogen werden konnte, daB die Ubersetzung dem Original
so getreulich folgt. Dennoch mochte ich eher annehmen, da das nicht
aus Eile, sondern aus Respekt geschah. — Goethes “Trauerspiel in finf
Aufziigen nach Voltaire” ist keine freie Biithnenbearbeitung, es ist auch
keine Replik im Sinne eines Gegenentwurfs, mit dem der Deutsche dem
Franzosen hiitte zeigen wollen, wie er es eigentlich hitte machen sollen:
Nein, es ist durchaus eine Ubersetzung! Die Vermutung, Goethe habe
Voltaires religionskritische Intention abgemildert, indem er den Mahomet
nur der Not, nicht dem eigenen Trieb gehorchend zum Schurken gemacht
habe, 148t sich nicht bestitigen. Insofern bin ich mit meiner Uberpriifung
des Sachverhalts zu einem anderen Ergebnis gekommen, als ich erwartet
hatte. Ob dieses gleichsam negative Ergebnis dazu AnlaB3 geben konnte,
Goethes Verhiltnis zum Christentum in einem etwas anderen Licht zu
sehen, muB ich der germanistischen Forschung iiberlassen.

Bleibt noch ein letzter Punkt zu berithren: die Frage nach dem
Verhiltnis von Goethes Ubersetzerpraxis zu seiner eigenen Theorie.
Sie braucht uns aber nicht lange zu beschiftigen. Denn daB die
Mahomet-Ubersetzung keine bloBe Inhaltswiedergabe des Typs ist,
die Goethe “schlicht-prosaisch™ nannte, ist leicht zu ersehen. Auch um

35



eine einbiirgernde Ubersetzung des Typs, den Goethe “parodistisch”
nennt, handelt es sich (wie wir gesehen haben) nicht. Bliebe die dritte,
und nach Goethe “hochste und letzte Stufe” der Ubersetzungskunst,
“wo man die Ubersetzung dem Original identisch machen méchte”, also
die verfremdende Ubersetzung. Auch diese Kategorie ist hier nicht an-
wendbar: ein als fremd-empfundener, ostentativ-franzosisierender Text
hitte nicht so musterhaft wirken konnen, wie Goethe sich das wiinschte
— und er wire auch schwerlich “liber die Rampe gegangen”. Es ist
sogar auffillig, daB die Mahomet-Ubersetzung weniger mit Gallizismen
durchsetzt ist als die Ubersetzung des Neveu de Rameau, die ja spiteren
Datums ist. Auch das 148t sich vielleicht damit erkldren, dall wir es eben
in erster Linie mit einer Bithneniibersetzung zu tun haben. Wieder einmal
zeigt sich, daB3 Gattungsgesichtspunkte eine groBere Rolle in der Praxis
des Ubersetzens zu spielen pflegen, als deren Theorien zu erkennen
geben.

Wie gelungen Goethes Ubersetzung ist, merkt man erst recht, wenn
man sie mit ihren Vorldufern vergleicht. Es gibt deren zwei, eine Uberset-
zung in Blankversen von Johann Friedrich Lowen aus dem Jahr 1768, und
eine Ubersetzung in Deutschen Alexandrinern von 1748, deren Verfasser
unbekannt ist. Ich habe mir beide besorgt, sie angesehen und gefunden,
daB sie tatsichlich im Vergleich zu Goethe hauptsichlich unbeholfen und
unselbstindig wirken. Trotz des Reimzwangs, den der Anonymus von
1748 sich auferlegt, sagt schon er immer nur, was Voltaire sagt — und was
Voltaire nicht sagt, sagt er nicht. Dasselbe gilt fiir den vielleicht etwas
weniger holprigen und ein bisschen modemner wirkenden Johann Fried-
rich Lowen, der nicht reimt. Goethe verwendet gelegentlich dieselben
Vokabeln wie er: Ganz ausgeschlossen erscheint es nicht, daB er neben
dem Original auch diese Ubersetzung mit benutzt hat. Aber nichts zwingt
zu der Annahme; denn die entsprechenden Worter oder Wendungen pas-
sen allemal auf den Voltaire’schen Text. Deutlich zeichnet sich dagegen
eine Abhingigkeit Lowens von der élteren Ijbersetzung ab. In der Pas-
sage, die ich eingangs zitiert habe, hat der jiingere Ubersetzer zum Bei-
spiel die “dicke Nacht”, den “Stahl” und das “Geschrei des Blutes” von
seinem Vorginger iibernommen. Einmal kehrt sogar ein ganzer Vers des
anonymen Voriibersetzers bei ihm wieder: “Kennt man die Eltern nicht, so
hat man keine!” Das konnte zwar so ubersetzt werden, mufite es aber
nicht.

Wenn man von der deutschen ﬂbersetzungsgeschichte herkommt zeigt
sich somit Goethes iibersetzerisches Geschick und seine sprachkiinstlerische

36



Originalitit womoglich noch deutlicher, als wenn man ihn nur mit dem
franzosischen Original vergleicht.*

*

In einer Anmerkung — gleichsam “unterm Strich” —, fiige ich zwei Zitate aus Goethes
Briefen an Herder an, in denen der Autor des Gétz sich nicht weniger respektlos iiber
Jesus duBert, als man es von Voltaire her gewohnt ist. Goethe schreibt am 12.4.1775
“die ganze Lehre von Christo” sei “ein Scheisding”, das “ihn rasend mache” und am
4. September 1788 spricht er in einem Brief an den selben Empfinger, der immerhin
Geistlicher war, “das Mirchen von Christus” sei “Ursache, daB niemand recht zu
Verstand kommt, weil es ebensoviel Kraft braucht, um es verteidigen als es zu
bestreiten” (Hamburger Ausgabe der Briefe 11, S. 99 und Anmerkung S. 505). -
Natiirlich sind das private AuBerungen. Als Geheimer Rat und Theaterdirektor hitte
Goethe sich wohl gehiitet, derlei zu duBern. Aber die beiden Zitate (die ich im Text
meines Vortrags nicht bringen wollte) sind doch geeignet, meine These zu stiitzen,
daB Goethe fiir Voltaires Christentumskritik insgeheim mehr Sympathien gehegt
haben mochte, als er zugibt — und als die Goethewissenschaft normalerweise anzu-
nehmen geneigt ist.

In der Folge gebe ich dann noch die Ubersetzung der im Text herangezogenen
Passage aus Voltaire und Goethe in der anonymen Ubersetzung von 1748 und in
derjenigen von J.F. Lowen von 1768 wieder. Sie zeigen nicht nur die Unbeholfenheit
beider Ubersetzer, sondern auch die Unselbstindigkeit des jiingeren, der den ilteren
mehrfach kopiert.

(Den hier wiedergegebenen Beitrag zum Thema “Goethe als Ubersetzer”, das bislang
noch seinen Bearbeiter nicht gefunden hat, habe ich im WS 1992/93 an der Universi-
tit Gottingen und im SS 1993 an der Universitit Konstanz gehalten.)

|. Auszug aus Die Schwdrmerey oder Mahomet der Prophet, 1748:

Mahomet: Unsre Heimlichkeit voll Finsterni und Schrecken
MuB in den Tod verscharrt ihr eigner Schatten decken.

Du muBt, indem sein Stahl durch diese Seite dringt,

Durch diesen Quell, aus dem Palmirens Blut entspringt,

Sie mit der gliicklichsten Unwissenheit erfiillen.

LaB ihren Ursprung uns in dicke Nacht verhiillen,

Um mich und um mein Gliick, und um ihr eignes Wohl,
Weil mein Triumph sich stets auf Irrthum griinden soll.

Denk nicht, daB sie aus Blut, das ich verfluch, entsprieBe.
Kennt man die Eltern nicht, so hat man keine. Wisse,

DaB das Geschrey des Bluts, sein Eindruck, seine Macht

Der Herzen Blendwerk sind, die sich es ausgedacht.
Gewohnheit und Natur hat mir stets eins geschienen,

Palmir ist nichts gewohnt, als mir allein zu dienen.

Ich muB ihr alles seyn. Sie geh in meine Hand

Aufs Blut der Thrigen, die sie niemals gekannt.

Thr Herz selbst, das vielleicht der Ehrgeitz auch durchdringet,

37



Wird stolz dariiber seyn, wenns seinen Herrn bezwinget.
Die Stunde naht, in der Seid auf meinen Schluf3

Vor seinen Gottern hier den Vater schlachten mu8.

Wir wollen gehn.

2. Auszug aus Mahomet der Prophet, deutsch v. J.F. Lowen, 1768:

Mahomer: DieB schreckliche Geheimnif3

Sey in des Todes Schatten tief verhiillt;

Doch, wenn der Stahl sein Herz durchstoBt, so mache,
DaB eine gliickliche Unwissenheit

Und dicke Nacht Palmirens Ursprung ja

Zu meinem Gliick, zu beyder Wohl verhiille.

Es griindet sich mein Sieg stets auf den Irrthum.
Sie stammt umsonst vom Blut, das ich verfluche.
Kennt man die Aeltern nicht, so hat man keine.
Die Stirke, das Geschrey des Bluts, sein Eindruck
Sind nur ein Blendwerk fiir betrogne Herzen.

Bey mir ist die Natur nichts als Gewohnheit.

Mir zu gehorchen, ist ihr einzigs Wissen.

Ich bin ihr Alles, und in meinem Arm

Geh sie auf Leichname der Ihrigen,

Die sie nicht kennt. Es fiihlt vielleicht ihr Herz
Geheimen Stolz, wenn sie mein Herz besiegt.
Allein die Stunde naht sich, wo Seide

Im Angesicht der Gotter seinen Vater

Hier opfern soll. Komm.

Résumé

Le fanatisme, ou Mahomet le prophéte est une des pieces les plus engagées de Voltaire. La
polémique antireligieuse est sa raison d’étre. On ne peut donc pas ne pas se demander
pourquoi Goethe a choisi — parmi les vingt-sept tragédies de Voltaire — justement celle-ci
pour la traduire et la monter sur la scéne du théitre de la Cour de Weimar qu’il dirigeait.
Or, la critique germaniste ne semble pas s’étre posée la question. Elle suit plutét Goethe
lui-méme qui explique son choix presqu’exclusivement par des raisons de réforme théatrale
et qui insiste sur le fait que c¢’était le Duc de Weimar lui-méme qui lui a suggéré Mahomet.
Cela transpose le probléme sur un autre plan, mais ne le résout pas. D’ailleurs, si Goethe
n’avait pas voulu traduire la piéce, il ne I’aurait trés probablement pas fait.

De la nouvelle analyse comparée de I’original et de sa traduction allemande que nous
avons tentée, il ressort que la tendance antireligieuse reste pour ainsi dire la méme, mais
que Goethe a changé le caractére de Mahomet: d’un théoricien cynique de la cruauté il a
fait un criminel passionné et un visionnaire grandiose du mal fait par lui-méme, un
“Mahomet de chair et 0s”, comme nous le disons dans le titre de notre exposé.

38



	Ein Mahomet aus Fleisch und Blut : zu Goethes Übersetzung von Voltaires Tragödie Le Fanatisme ou Mahomet le Prophète

