
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 18

Artikel: Ein Mahomet aus Fleisch und Blut : zu Goethes Übersetzung von
Voltaires Tragödie Le Fanatisme ou Mahomet le Prophète

Autor: Stackelberg, Jürgen von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürgen von Stackelberg

EIN MAHOMET AUS FLEISCH UND BLUT: ZU GOETHES
ÜBERSETZUNG VON VOLTAIRES TRAGÖDIE
LE FANATISME OU MAHOMET LE PROPHÈTE.

Im November 1988 hat die "Deutsche Gesellschaft für die Erforschung des

18. Jahrhunderts" ihre Jahrestagung dem Thema "katholische Aufklärung"
gewidmet. Die Veranstalter dürften Mühe gehabt haben, den französischen
Teilnehmern verständlich zu machen, um was es ging. Denn auf französisch
kann man von einer "katholischen Aufklärung" nicht reden: "Le siècle des

lumières - catholique", das wäre eine Contradictio in adjecto. Und das hat
seine historischen Gründe in der Religionspolitik Ludwigs XIV., in der

Widerrufung des Toleranzedikts und der Vertreibung der Hugenotten aus
Frankreich. Die Aufklärung war in Frankreich zunächst und vor allem eine
Reaktion auf 1685. Das ist den Plädoyers für Toleranz, die man bei Pierre

Bayle, bei Montesquieu oder den Enzyklopädisten findet, unschwer zu
entnehmen, erst recht aber denjenigen Voltaires, der bis hin zu seinem Spätwerk

L'Ingénu (von 1767) nicht müde wurde die Intoleranz des Sonnenkönigs
(oder doch die seiner jesuitischen Berater) anzuprangern, und der denn auch
durch seinen lebenslangen Kampf gegen die Kirche und sein Engagement
für das Recht in der "Affaire Calas" zum populärsten Sprecher der Aufklärung

geworden war. Das "Ceterum censeo", mit dem Voltaire seine Briefe
an seine Freunde und Mitstreiter zu beschließen pflegte, lautete bekanntlich:
"Ecrasez 1 ' infâme! " L'infâme, das war die katholische Kirche. Daß er selbst
beim Deismus als einem allgemeinen, wenn auch vagen Glauben an Gott als

den Schöpfer der Welt stehengeblieben war, während radikaler gesinnte
französische Aufklärer wie Holbach oder Diderot zu Materialismus und

Atheismus fortschritten, ändert nichts an der Tatsache, daß wir in ihrer
religionskritischen, vor allem aber antikatholischen Einstellung die eine große
Gemeinsamkeit aller französischen Aufklärer zu erblicken haben. Ich brauche

nicht zu betonen, daß die Dinge in Deutschland anders lagen und es den

deutschen Aufklärern, Lessing voran, eher um eine neuerliche Reformbewegung

innerhalb der Kirchen, vor allem der protestantischen ging. Da mag
es denn auch, wie im josephinischen Osterreich, so etwas wie eine katholische

Aufklärung gegeben haben.

19



Mit diesen etwas holzschnittartigen Bemerkungen setze ich zur
Behandlung meines Themas an, weil sie den Fragehorizont kennzeichnen,
von dem ich dabei ausgegangen bin. Ich kam und komme von Voltaire her.

Obwohl es viele spannendere und witzigere Texte von ihm gibt, zu denen

man lieber greift, muß man sich schließlich doch auch mit seinen Tragödien

befassen, denn sie waren es, die den Autor weltberühmt gemacht
haben. Man hat heute seine Mühe damit, weil sie mit ihrer strikten
Einhaltung der klassischen Regeln so unoriginell wirken. Die paar Erweiterungen,

die Voltaire an dem von Corneille und Racine übernommenen

Konzept angebracht hat und die die Zeitgenossen glauben machten, sie

hätten es mit einem Neuerer zu tun, zählen in unseren Augen kaum noch.
Ob sie in Südamerika, im Mittelalter oder im Orient spielen, will uns weit
weniger wichtig scheinen, als daß sie im konventionellen Stil der klassischen

Tragödie, in paarweise gereimten Alexandrinern geschrieben, in
fünfAkte eingeteilt sind und von "hochgestellten Personen" handeln. Und
doch ist auch das wieder nur die halbe Wahrheit. Denn schon mit seiner

ersten Tragödie, dem Oedipe von 1718, kündigt sich bei dem Klassi-
zisten ein neues Interesse an, das man nicht anders als aufklärerisch
bezeichnen kann. Voltaires Odipus erleidet das obligate Schicksal, er
erschlägt seinen Vater und heiratet die Mutter, aber angeklagt werden in
dem Stück vor allem die Götter, die ein solches Schicksal über die
Menschen verhängen:

Impitoyables dieux, mes crimes sont les vôtres,

ruft Jokaste aus:

Unbarmherzige Götter, meine Verbrechen sind die euren!

Man kann für "Götter" getrost "Gott" setzen. Denn daß Gott, statt die
Menschen zu lieben und den Weltlauf zum Besten zu regeln, grausam sein
und Verbrechen anstiften können sollte, wollte Voltaire nicht in den Sinn.
So führte er denn 1732 in Zaïre, seiner berühmtesten Tragödie, den
Gewissenskonflikt einer Christin zur Zeit der Kreuzzüge vor, die einen edlen
Muselmann liebt, aber ihrem Vater zuliebe glaubt, an der Religion festhalten

zu müssen, in die sie hineingeboren wurde. Der Geliebte ist
leidenschaftlich und eifersüchtig, wie Othello, und ersticht Zaïre, die er für
untreu hält - aber schuld an dem Tod sind letztlich die Kreuzritter, die
fanatisch am christlichen Glauben festhalten.

Mochte man bei Voltaires Odipusdrama vielleicht noch zweifeln, so
ist bei Zaïre kein Zweifel mehr möglich: es ist die christliche Religion, die

20



angeklagt wird, weil sie Unheil über die Menschen bringt. Eben dieses

Thema hat Voltaire mit seinem Mahomet von 1741 weiter verfolgt, denn

es ist kein Islam-feindliches Stück, wie der Autor den Papst, dem er es

widmete, glauben machen wollte. Voltaire kannte den Koran und hatte das

Leben des Propheten studiert, aber daß seine Tragödie mit der historischen

Figur des islamischen Religionsgründers irgendetwas zu tun habe, kann

man schlechterdings nicht sagen. Voltaires Mahomet ist ein machtgieriger
Potentat, der die Religion skrupellos für seine Zwecke mißbraucht. In
Frankreich hat man die religionskritische Tendenz des Stückes gleich
verstanden, auch die Zensur ließ sich nicht an der Nase herumführen. Die

Uraufführung mußte in Lille stattfinden, und als Voltaire, dank seiner

Beziehungen dann doch eine Aufführung in Paris durchsetzen konnte,
wurde das Stück nach der zweiten Wiederholung vom Spielplan abgesetzt:

es war zu gefährlich!
Auch Goethe konnte nicht ignorieren, worum es ging. Wie kam er

dennoch dazu, den Mahomet zu übersetzen und im Weimarer Hoftheater
aufführen zu lassen? Wäre nicht ein harmloseres, wirklich nur klassizistisches
Stück besser - oder doch genausogut - geeignet gewesen, die Schauspieler
zu einem idealischen Spiel und einem deutlichen Skandieren anzuhalten

(denn darauf kam es dem Theaterdirektor vor allem an)? Er hatte die Wahl
zwischen rund zwei Dutzend Tragödien. Aber nein, der Mahomet mußte es

sein! Warum? Das ist die Frage, die mich veranlaßt hat, Goethes Version
noch einmal unter die übersetzungskritische Lupe zu nehmen. Ich dachte,
es müßte sich doch an der Ubersetzung selbst ablesen lassen, ob die

ursprüngliche Tendenz erhalten geblieben oder ob sie etwa abgemildert
worden sei. Daß Goethe über den religionskritischen Gehalt des Stückes

nichts sagt, mag verständlich sein: dem Publikum brauchte er das nicht auf
die Nase zu binden. Verwunderlicher schien mir, daß auch die germanistische
Forschung, soweit ich sehe, sich über diesen Punkt ausschweigt. Sie

referiert hauptsächlich Goethes eigene Erklärungen, vor allem aber
rekonstruiert sie die äusseren Umstände, unter denen es zur Ubersetzung und

Aufführung des Mahomet kam (wie wir noch sehen werden). Auch diese

Zurückhaltung mag verständlich sein, insofern die Frage nach den ideellen

Hintergründen für die Wahl des Mahomet einen auf das weite Feld von
Goethes Verhältnis zum Christentum führt. Ich kann da natürlich auch nicht
mit neuen, geschweige denn erschöpfenden Auskünften dienen, will aber

doch versuchen, die Frage nicht ganz aus dem Auge zu verlieren. Aber ich

spare das für später auf und möchte zunächst einmal médias in res gehen und

eine Textstelle in Original und Übersetzung vorführen.

21



Wer sich mit vergleichender Übersetzungsforschung befaßt hat, weiß,
daß es sich da empfiehlt, nicht irgendwo, sondern - wenn möglich - bei
der größten Abweichung des Zieltextes vom Ausgangstext anzusetzen
und sich zu fragen, ob die Tendenzen, die sie zu erkennen gibt, für die

ganze Übersetzung kennzeichnend sind oder nicht. Sind keine nennenswerten

Abweichungen festzustellen, die auf gewisse "Differenzqualitäten"
schließen lassen, ist die Übersetzung für den Übersetzungshistoriker relativ

uninteressant. Schon gar nicht interessieren ihn, was in der älteren

Forschung "Übersetzungsfehler" genannt zu werden pflegt. (Ich sage
das, weil solche Fehlersuche für die ältere Literatur zu Goethes Übersetzungen

besonders kennzeichnend ist.) "Hier irrte Goethe" ist eine

Feststellung, die uns nicht viel weiter bringt, wohl aber die Beobachtung, daß

er, wenn das der Fall ist, in eine andere Richtung gegangen ist als das

Original.
Bei der Durchsicht des Mahomet ist mir nun eine solche "Abweichung"

aufgefallen, die mich frappiert hat. Es sind die Verse 1021 bis
1041 von Voltaires Tragödie. Mahomet spricht da zu Omar, seinem
Vertrauten und womöglich noch ruchloseren Spießgesellen. Omar war es, der

vorgeschlagen hatte, Mahomets Gegner Zopire, den "Scheich von Mekka"
durch Seide umbringen zu lassen. Seide ist Zopires Sohn, weiß das aber

nicht, denn Mahomet hat ihn als Kleinkind geraubt und aufgezogen, um
ihn zu seinem fanatischen Anhänger zu machen. Mit Seide zusammen hat
Mahomet (so will es der Autor) Palmire geraubt, die ebenfalls ein Kind
von Zopire, und folglich Seidens Schwester ist, aber das auch nicht weiß.
Hinzukommt, daß Seide Palmire liebt (Inzest hin oder her): und das ist
Mahomet ein Ärgernis, weil er ebenfalls Palmire liebt. Seide soll beweisen,

wie treu er seinem Herrn ergeben ist, indem er den "Scheich von
Mekka", diesen Ketzer, am Opferaltar erschlägt. So gedenkt Mahomet
sich zugleich seines Widersachers und seines Rivalen zu entledigen, denn

er will dem unwissentlichen Meuchelmörder ein schleichendes Gift
verabreichen lassen, das ihn kurz nach seiner Untat vom Leben zum Tode
befördern soll - und so wird es dann auch geschehen. Aber noch sind wir
nicht so weit. Mahomet hat sich nicht gescheut, den zaudernden Seide
damit zu kirren, daß er ihm Palmire als Lohn für sein Attentat in Aussicht
stellt. Und das wirkt...

In unserem Text nun - es ist ein Auszug aus der ersten Szene des

vierten Aktes - dreht sich alles darum, daß Palmire nicht erfahren darf,
was sich wirklich abspielt. Nur wenn sie unwissend bleibt, kann sie

Mahomets Geliebte werden. Ich zitiere zunächst das Original:

22



Mahomet: Il faut que nos mystères sombres
Soient cachés dans la mort, et couverts de ses ombres.
Mais tout prêt à frapper, prêt à percer le flanc
Dont Palmire a tiré la source de son sang,
Prends soin de redoubler son heureuse ignorance;
Epaississons la nuit qui voile sa naissance;
Pour son propre intérêt, pour moi, pour mon bonheur.

Mon triomphe en tout temps est fondé sur l'erreur.
Elle naquit en vain de ce sang que j'abhorre,
On n'a point de parents alors qu'on les ignore.
Les cris du sang, sa force et ses impressions
Des coeurs toujours trompés sont les illusions.
La nature à mes yeux n'est rien que l'habitude;
Celle de m'obéir fit son unique étude:
Je lui tiens lieu de tout. Qu'elle passe en mes bras

Sur la cendre des siens qu'elle ne connaît pas.
Son coeur même en secret, ambitieux peut-être,
Sentira quelque orgueil à captiver son maître.
Mais déjà l'heure approche où Seïde en ces lieux
Doit immoler son père à l'aspect de ses dieux.
Retirons-nous...

Soweit Voltaires Text. Ich bringe zwar gleich anschließend Goethes

Wiedergabe, denke aber es ist angesichts der Geschraubtheit der
klassizistischen Sprache nicht unangebracht, den Inhalt des Zitierten in
einem, wenn auch holprigen, so doch möglichst umständlich-genauen
Deutsch wiederzugeben:

Unsere düsteren Mysterien müssen im Tod verborgen und von dessen Schatten

verdeckt bleiben. Doch sorge Du dafür (Omar), daß, im Begriff zuzuschlagen
und den Schoß zu durchbohren, dem Palmire entstammt, deren glückliche
Unwissenheit erhalten bleibe!

Wir wollen die Nacht, die ihre Geburt verhüllt, in ihrem Interesse - und zu
meinem Glück - noch dichter machen! Mein Sieg ist allezeit aufTrug gegründet.
Umsonst entstammt sie dem Geschlecht, das ich verabscheue: man hat keine
Eltern, wenn man sie nicht kennt. Der Ruf des Blutes, seine Gewalt und sein

Einfluß auf stets getäuschte Herzen ist nur Einbildung.

Die Natur besteht in meinen Augen aus nichts als Gewohnheit und die ihre war
es, stets mir zu gehorchen. Ich bin ihr ein und alles. Über die Asche der Ihren, die
sie nicht kennt, soll sie in meine Arme eilen.

Vielleicht ist ihr Herz insgeheim auch ehrgeizig und sie ist stolz darauf, ihren
Herrn zu ihrem Sklaven zu machen.

Doch die Stunde naht, wo Seide an dieser Stelle den Vater angesichts seiner
Götter erschlagen soll. - Gehen wir!

23



So läßt Voltaire seinen Mahomet über die geplante Mordtat und über Palmi-
rens erhoffte Reaktion laut nachdenken. Wenn von "düsteren Mysterien",
"vom Schatten des Todes" und von einer Nacht, die "noch dichter gemacht
werden soll" die Rede ist, mag man das allenfalls noch konkret auffassen,
schon der Schleier aber, der Palmirens Geburt verhüllen soll, ist nur noch

metaphorisch gemeint. Mahomets Rede, heißt das, tendiert zum Abstrakten.
Seine Sprache ist die der Begriffe. Wenn er sagt, sein Sieg sei allezeit auf
Trug gegründet, so kennzeichnet das seine Sprache: es ist eine jener für
Voltaires Propheten typischen Selbstaussagen verallgemeinernder Art, die
dem Publikum klarmachen sollten, wie rücksichtslos er ist. An solchen

Klarstellungen lag dem Aufklärer mehr als an psychologischer
Wahrscheinlichkeit, denn schließlich ist es alles andere als wahrscheinlich, daß

ein Schurke sagt, wie schurkisch er ist - Mahomet tut das aber fortwährend.
Man kann von daher Napoleon nur zustimmen, der sich am 2. Oktober 1808

in Erfurt mit Goethe über Voltaires Mahomet unterhielt und monierte, "wie
unschicklich es sei, daß der Weltüberwinder von sich eine so ungünstige
Schilderung mache": so wörtlich, nach Goethes Aufzeichnung.

Selbst Verse wie "Elle naquit en vain de ce sang que j'abhorre", das

heißt Aussagen zur personellen Konstellation des Stückes, sind so abstrakt
und verklausuliert, daß man sie nur aus dem Kontext verstehen kann.
Keine leichte Aufgabe für den Übersetzer! Kaum hat der Sprecher jedoch,
wie hier, etwas ad personam gesagt, da weicht er schon wieder ins Allgemeine

aus und erklärt, wie wenig er von der "Stimme des Blutes" hält, die

von der "Gewohnheit" überdeckt werde. Wenn man sie nicht redundant
finden will - was nicht verboten ist -, kann man der Aussage immerhin
entnehmen, wie Mahomet als gerissener Machtpolitiker gelernt hat, nach
Belieben mit den Menschen umzuspringen. Die Äußerung grenzt, wie so

viele, an Zynismus. (Die Handlung des Stückes wird später jedoch beweisen,

daß die "Stimme des Blutes" doch nicht so leicht zu übertönen ist,
denn als Palmire erfährt, was Mahomet angerichtet hat, da verflucht sie

ihn und nimmt sich das Leben.)
Schließlich soll Palmire also "über die Asche der Ihren hinweg" in

Mahomets Arme eilen. Daß er das Mädchen völlig in seiner Gewalt hat,
weiß Mahomet genau. Tatsächlich wird Palmirens erste Reaktion nach

dem Mord an Zopire sein, sich zu Mahomet zu flüchten und dort Schutz

zu suchen. Daß das Mädchen auch "ehrgeizig", und auf ihren mächtigen
Geliebten stolz sein könnte, ist dann noch einmal eine jener verallgemeinernden

Überlegungen, die für Voltaires Mahomet so typisch sind. (Ich
vermerke nur am Rande, daß der Autor seinen Helden nicht nur dem

24



Publikumsgeschmack zuliebe zu einem Don Juan gemacht hat: einer Frau
verdankte der einstige Kameltreiber tatsächlich seinen Aufstieg - und

später hatte er neben seinen zwei Hauptfrauen nicht weniger als sieben

Nebenfrauen.) - Was hat nun Goethe aus dem zu Abstraktion und Zynismus

tendierenden Text gemacht?

So bleibe der geheimnisvolle Knoten
Der schwarzen Taten dieses Augenblicks
Im Tod verborgen und vom Grab bedeckt.
Palmirens Vater falle! Neben ihm
Ihr Bruder, ihr Geliebter! Doch sie selbst,
Unwissend, werfe sich in dieser Nacht
Des Schreckens, der Gefahr in meinen Arm.
Willkommen, Finsternis! willkommen, Blut!
Der Leichen, der Lebendgen starre Blässe!
Aus dieser nächtgen Stille soll das Ächzen

Der Sterbenden ertönen, dann Gemurmel
Des aufgeregten Volks die Halle füllen.
Und das Geräusch vermehrt sich, das Geschrei:
Nach Waffen ruft der eine, still ergreift
Der andre schon die Flucht; man ruft den Namen

Sopirens aus, man jammert, fordert Rache.

Doch meine Krieger, die Partei des Volks,
Die mich verehrt, sie dringen an; mein Name,
Des Sieges Losung, tönt, und nieder gleich
Gestreckt sind meine Feinde, gleich verjagt -
Und zwischen den Gefahren bebend sucht

Palmire Schutz bei ihrem einzgen Herrn.
Sie sieht mich bei dem Schein der Fackeln kommen,
Der Schwerter Blinken hält sie nicht zurück.
Kein Blut, kein Leichnam hemmet ihren Fuß,
Und über ihren eignen Vater fliegt sie weg;
Und, aufgeregt von Schrecken, Furcht und Hoffnung,
Versunken im Gefühl, an meiner Brust
Gerettet sich zu sehen, halb im Traum,
Am Rande der Vernichtung, lernet sie

Der Liebe Glück in meinen Armen kennen.

So sieht Goethes Fassung der zweiten Szene des vierten Aktes aus! Auch
an anderer Stelle hat Goethe dem Original etwas hinzugefügt, verändert
oder weggelassen, aber nirgend sonst findet sich ein derart massiver

Eingriff. Man glaubt fast, es mit einem ganz anderen Text zu tun zu haben,
einem Text den die Vorlage nur ausgelöst hat und der dann zum Schluß
wieder in sie einmündet. - Anfangs mag die Rede Mahomets - der hier
übrigens gar keinen Zuhörer hat: er monologisiert! - auch noch metapho-

25



risch aufgefaßt werden: die "schwarzen Taten" sind Verbrechen. In der

Folge aber wird sie zunehmend anschaulicher, farbiger und bildhafter:
Abstraktionen und Verallgemeinerungen kommen kaum noch vor. Goethes
Mahomet denkt nicht laut über sich und seine Untaten nach, er malt sich
eine Schreckensszene aus. Er spricht auch drastischer: "Palmirens Vater

falle!", das klingt ganz anders als "percer le flanc/Dont Palmire a tiré la

source de son sang". Was der Übersetzer an Umschreibungen einspart,
macht er mehr als wett durch die plastische Ausmalung der Szene. Sein
Text ist zehn Verse länger als derjenige Voltaires! Mit Goethes Mahomet
spürt man die Schrecken der Finsternis, sieht man das Blut und die
Leichen, hört man das Ächzen Einzelner die allgemeine Stille durchbrechen.

Dieser Mahomet evoziert das Getümmel und den Aufruhr, er sieht
seine Garde kommen und Palmire in seine Arme eilen: "halb im Traum,
am Rande der Vernichtung"! Davon war bei Voltaire nicht die Rede. Der
Unterschied wird besonders deutlich, wenn man bedenkt, was an die
Stelle der zynischen Aussage getreten ist, sein Sieg sei allezeit auf Trug
gegründet: emphatische Ausrufe wie "Willkommen Finsternis! Willkommen

Blut!" haben mit dem argumentativen Duktus von Voltaires Mahomet
überhaupt nichts mehr zu tun. Goethes Mahomet ist ein Visionär, der
seiner vorauseilenden, blutrünstigen Phantasie kaum mit Worten
nachzukommen vermag. Er spricht im Präsenz, als geschähe schon, was er
kommen sieht. Und er berauscht sich an dem Schrecken, den er verbreitet
ebenso, wie an der erhofften Erfüllung seiner sinnlichen Lust. Aus Voltaires
Schemen ist ein Mahomet aus Fleisch und Blut geworden - was nicht
heißt, daß er weniger verbrecherisch wäre. Aber aus dem Verbrecher aus

Kalkül ist ein Verbrecher aus Leidenschaft geworden. - Zur kunstvollen
Konstruktion des Textes möchte ich nur sagen, daß weder die Kombination

von visuellen und akustischen Effekten, noch die auffällige Anaphorik,
noch etwa die Retardierung der Schlußpointe von ungefähr kommen
dürfte. Dieser Mahomet ist nicht nur ein Prophet, er hat auch etwas von
einem Poeten und erinnert insofern an "Mahomets Gesang", das Gedicht
Goethes, das 1774 im Göttinger Musenalmanach erschienen war.

Sollte Goethe aus Voltaires Aufklärerdrama etwas ganz anderes
gemacht haben? Kennzeichnet die herausgegriffene Stelle den Tenor der
Übersetzung auch sonst? - Dies ist der Moment, wo es zunächst einmal
ratsam erscheinen mag, die wissenschaftliche Literatur zu befragen, denn

wir befassen uns ja nicht zum ersten Mal mit dem Gegenstand. An erster
Stelle müssen wir da eine Dissertation von Josef Graul ins Auge fassen,
die 1914 in Berlin unter dem Titel Goethes Mahomet und Tankred erschie-

26



nen ist und in ihrer Gründlichkeit etwa der Untersuchung von Schlösser
über Goethes Diderot-Ubersetzung entspricht 1900). Anschließend
möchte ich etwas aus Korffs Voltaire im literarischen Deutschland des 18.

Jahrhunderts und aus dem Beitrag von Gonthier-Louis Fink über "Goethe
und Voltaire" referieren, der 1984 im Goethe-Jahrbuch erschienen ist. Mit
der Besprechung dieser Arbeiten lassen sich, denke ich, gewisse
Ergänzungen verbinden, die uns zugleich in unserer speziellen Erkenntnissuche
weiter voranbringen können.

Graul holt, wie sich das für einen Doktoranden gehört, weit aus. Er
bespricht zuerst Voltaires Tragödienstil - was im Hinblick auf die vergleichende

Übersetzungsanalyse durchaus sinnvoll ist -, er handelt ausführlicher

von den deutschen Mahomet-Vbersetzungen vor Goethe (auf die ich

zum Schluß noch zu sprechen komme); dann folgt eine Darstellung der
sich wandelnden Beziehungen Goethes zu Voltaire (die man bei Korff und

Funk besser ausgeführt findet), schließlich der Vergleich von Goethes
Mahomet- und 7h«U-ed-Übersetzungen mit Voltaires Tragödien, der
säuberlich in lexikalische, syntaktische und stilistische Rubriken eingeteilt
wird. All das geschieht mit akribischer Genauigkeit, aber doch so, daß

man den Eindruck nicht los wird, der Verfasser "sehe vor lauter Bäumen
den Wald nicht". Auf Fragen wie die nach der möglicherweise
unterschiedlichen Intention von Original und Übersetzung oder auf das
Problem der Religionskritik, geht Graul so gut wie nicht ein. Wir müssen sie

an die nächsten Gelehrten erneut stellen.
Aber einiges wenige sollte doch nach Graul noch referiert werden,

damit wir unsere eigenen Überlegungen besser fundieren können. So die

Beobachtung, daß Goethe nicht nur den Zynismus des Propheten
abgemildert hat, sondern auch seine Verächtlichkeit gegenüber dem Pöbel.

In der Tat ist Goethes Mahomet, trotz seiner Skrupellosikeit, unverkennbar

ein Religionsstifter, der - so Graul - "von seiner Mission überzeugt
ist". Sagt Voltaires Mahomet dem Volk ins Gesicht:

Peuple né pour me suivre, écoutez votre maître (Vers 1410),

so läßt Goethe den Propheten an der Stelle sagen:

Bewohner Mekkas, euch zu retten kam ich.

Und im fünften Auftritt des zweiten Akts erklärt Voltaires Mahomet
unverhohlen:

27



Oui, je connais ton peuple, il a besoin d'erreur;
Ou véritable ou faux, mon culte est nécessaire (V. 578-79).

Goethe streicht den Zusatz "wahr oder falsch" und läßt seinen Mahomet

lediglich sagen:

Wer sie [d.h. die Menschen] und ihr Bedürfnis kennt
Und dies befriedigt, der betriegt sie nicht.
Sie sehnen sich nach neuem Gottesdienst...

Die Änderung fällt ins Gewicht. Für Voltaires Mahomet ist die Religion
nur ein Vorwand für die Ausübung seiner Macht, für Goethes Mahomet
hat der Glaube, der als solcher echt sein mag, obendrein auch noch einen

politischen Nutzen. Der eine ist nur ein Machiavellist, der andere ein

Religionsstifter und Machiavellist! Man kann darüber streiten, ob das ein
mehr als gradueller Unterschied ist. Mehr als graduell unterscheidet sich

hingegen auch die Sprache des Seide bei Goethe von derjenigen Voltaires.
Bei Voltaire berichtet er über seinen Besuch bei Mahomet, nachdem er
seinen Mordauftrag erhalten hat, folgendermaßen:

A tout ce qu'ils m'ont dit, je n'ai rien à répondre.
Un mot de Mahomet suffit pour me confondre.
Mais quand il m'accablait de cette sainte horreur,
La persuasion n'a point rempli mon cœur.
Si le ciel a parlé, j'obéirai sans doute,
Mais quelle obéissance, ô ciel, et qu'il en coûte!

Goethe macht daraus:

Ich wußte meinem Herrn nichts zu erwidern;
Ein heil'ger Schauer überfiel mein Herz;
Doch überredet war es nicht. Noch jetzt
Zuckt mir durch alle Glieder bald ein Krampf,
Bald preßt er mir das Herz und bald das Haupt;
Die Kniee wanken und die Hände sinken.
Ich kann nicht vorwärts, nicht zurück.

Wieder ist an die Stelle der Begriffssprache spontaner Gefühlsausdruck

getreten. Voltaires Seide hatte sein Verhalten beschrieben, er hatte erklärt,
ein Wort Mahomets habe genügt, ihn zu zerknirschen, auch wenn es ihn
nicht überzeugt habe: wenn der Himmel spreche, werde er - "sans doute" -
gehorchen! Wir wissen Bescheid, aber ergriffen sind wir nicht. Zwar kehrt
der "heil'ge Schauer", von dem Seide sprach, bei Goethe wörtlich wieder

- aber dann wird die Szene wieder ausgemalt: das Wanken der Kniee, die

28



Herzkrämpfe und die herabsinkenden Hände stammen sämtlich vom
Übersetzer! Nichts kennzeichnet die Übersetzungstendenz besser, als die schlichte

Feststellung Se'ides, er könne "nicht vorwärts, nicht zurück". Als körperliche

Lähmung manifestiert sich nun, was bei Voltaire in einem deklamatorischen

Seufzer Ausdruck gefunden hatte: "...quelle obéissance, ô ciel, et

qu'il en coûte"! Ich denke, man kann da schon von einer "Entrhetorisierung"
sprechen: Gefühlsreaktionen treten an die Stelle beifallheischender
Verständigungen mit dem Publikum.

Graul spricht dann auch von einer "Entpolitisierung" der Mahomet-

Tragödie durch Goethe und weist darauf hin, daß Zopires Plädoyer für
republikanische Freiheiten in der Übersetzung etwas zurückgenommen
werde. Das entspräche einer Tendenz, die bei der nachfolgenden
Tankredübersetzung erst recht zum Vorschein kommen wird. Man geht
wohl nicht fehl, in ihr eine Folge von Goethes Reaktion auf die französische

Revolution zu erblicken. Schließlich nüanciere Goethe, sagt Graul,
die klischeehafte Sprache Voltaires fast überall, er differenziere feiner und

ersetze solche konventionellen Ausdrücke wie "objet" für die geliebte
Person durch das jeweils gemeinte, hier durch "Braut". In diese Richtung
weisen auch die zusammengesetzten Wörter, die Goethe bevorzugt. Er

sagt "Schreckenstag" für "horrible jour", "Vatergüte" für "bonté paternelle",
"Schreckensgott" für "un dieu qui m'épouvante" usw. Das spricht für die
Versiertheit des Übersetzers, der wußte, was er aus seiner Muttersprache
herausholen konnte.

Korff führt vor allem dadurch über die punktuellen Ergebnisse der
Dissertation von 1914 hinaus, daß er weiter ausholt, was auch damit

zusammenhängt, daß er die MaAom^r-Übersetzung nur im Zusammenhang

mit Goethes Beziehungen zu Voltaire allgemein und nicht speziell
als solche behandelt. Vor allem stellt Korff zunächst einmal die grundsätzliche

Frage, wie sich Goethes Übersetzung zweier Tragödien Voltaires
denn mit der Distanz vereinen lasse, die die deutschen Dichter seit Lessing
sonst zu ihren französischen Vorgängern eingenommen haben. Und er
referiert aus gutem Grund in dem Zusammenhang Schiller, der in den

französischen Theaterklassikern nur die "kalten, deklamatorischen Poeten"

sah, die mit ihrer "Dezenz" den "Ausdruck der Natur verfälschten" (so

wörtlich). Schiller fand den Geschmack der Franzosen, wie er unverblümt
erklärte, "falsch" und sprach von ihrer "Armut der Erfindung". So

verwundert es nicht, daß er eher zurückhaltend auf Goethes Absicht
reagierte, den Mahomet zu übersetzen. Zumindest schienen ihm gewisse
dramaturgische Eingriffe vonnöten, zu denen er gleich auch schon kon-

29



krete Vorschläge machte. (Noch stand in den Sternen, daß Schiller
dereinst Racines Phèdre übersetzen werde!)

Um Goethes Absichten richtig zu verstehen, ist dann aber (nach Korff)
vor allem ein Blick auf die deutsche Theatersituation der Zeit erforderlich.
Da herrschten die "Konversationsstücke" und der "Salon-Naturalismus"
eines Schröder und Eckhof - gegen die Goethe als Theaterreformer Sturm
lief. Von größtem Gewicht ist dabei der Pariser Theaterbrief von Wilhelm
von Humboldt, den Goethe 1799 (also im Entstehungsjahr seiner Mahomet-
Übersetzung) in den Propyläen veröffentlichte. Humboldt meinte, man
müsse die französische Schauspielkunst als eine "bewegte Plastik" auffassen,

um sie richtig zu verstehen, und er erläuterte das am Beispiel Talmas.
Das war Wasser auf Goethes Mühle. Mit Humboldt war er davon
überzeugt, es könne dem deutschen Theater nicht schaden, etwas von der
statuarischen Konzeption der Franzosen zu übernehmen, um es vom Seichten

und Formlosen auf ein höheres Darstellungsniveau zu führen. Das

entsprach zugleich dem Wunsch des Weimarer Hofes, der eher frankophil
eingestellt war. "Zu dem vielleicht manchem sonderbar scheinenden
Unternehmen, den Voltaire'sehen Mahomet zu übersetzen", hat Goethe denn
auch selbst bekannt, habe der "Wunsch seines Fürsten" hingedrängt. Korffs
Hinweis hierauf bringt uns in der Motivationsfrage einen entscheidenden
Schritt voran. Es handelte sich um eine Auftragsarbeit, ja, der Herzog
habe selbst, sagt Goethe, die Entstehung seiner Ubersetzung "mit kleinen

Ratschlägen teilnehmend begleitet". Und nicht zufällig erfolgte die

Uraufführung dann am Geburtstag der Herzogin, dem 30. Januar 1800.

Man kann sich in der Tat denken, daß dem Fürsten, der ein Verehrer
Friedrichs des Großen und preußischer Offizier war, die Tragödie Voltaires

um so besser in den Kram paßte, als darin ein grausamer Willkürherrscher
vorgestellt wird, der als abschreckendes Beispiel gelten konnte: gleichsam
als ein Gegenbild des aufgeklärten und toleranten Fürsten, wie Karl-
August einer sein wollte.

Schiller blieb einstweilen noch zurückhaltend. Das hatte nicht zuletzt
formale Gründe. Er meinte, die "zweischenkligte Natur" des französischen

Alexandriners "zwinge jedes Gefühl und jeden Gedanken in das

Bett des Prokrustes", wenn man aber den Alexandriner durch den Blankvers

ersetzte, wie Goethe es tat, so "nehme man die ganze Basis weg"; übrig
blieben "nur Trümmer". So Schiller. Goethe hat sich über diese Bedenken

hinweggesetzt - und Schiller fand sich dann schließlich sogar bereit, den

französischen Klassizisten in einem Gedicht "An Goethe, als er den

Mahomet von Voltaire auf die Bühne brachte" als einen "Führer zum

30



Besseren" anzuerkennen, vor allem weil er die Bühne "als einen heiligen
Bezirk" vom Alltagsleben abhebe. Kurioserweise schien Schiller der
Mahomet gerade deswegen besonders geeignet, weil (wie er meinte) "die
Behandlung weniger von der französischen Manier habe" als andere Stük-
ke Voltaires. Ob sich das auf den Inhalt bezog, dem es ja nicht an "action"
gebricht? Schließlich wird in dem Stück nicht nur gelogen und betrogen,
es gibt einen Boten- und einen Vatermord, einen Giftmord und einen
Selbstmord darin, um von der vorausgegangenen Kindesentführung und
dem drohenden Inzest nicht zu reden.

Goethe hat sich zum Inhalt des Stückes nur sehr generell geäußert. Er
lobte an Voltaires Mahomet die "Beschränktheit des Personals, die
Allgemeinheit des Interesses, die Klarheit der Handlung, die Entschiedenheit
der Charaktere und das Pathetische der Situationen". Das ist alles zwar
nicht wenig, aber es tritt doch hinter den mehr theater-technischen

Erwägungen, die Goethe hauptsächlich betont, in den Hintergrund. Es gelte,
sagte Goethe, "die Schauspieler zu einem wörtlichen Memorieren, zu
einem gemessenen Vortrag und einer gehaltenen Aktion anzuhalten". Da

spricht der "Mann des Theaters" zu uns, über den wir aus Walter Hincks
(so betitelten) Büchlein Näheres erfahren. Uns enttäuschen die Aussagen,
insofern sie sich genausogut auf ein anderes klassizistisches Stück beziehen

könnten. Es bleibt dabei, daß Goethe sich über die besonderen Gründe

zur Wahl des Mahomets ausschweigt.
Trotzdem sind wir mit Korff wieder ein Stückchen weitergekommen.

Festzuhalten gilt es, daß der Griff zu Voltaire sich aus den Reformabsichten
des Theaterleiters Goethe erklärt und in Übereinstimmung mit dem

Landesvater erfolgte, der sogar die Anregung zur Wahl des Mahomet
gegeben haben soll. Goethe fühlte sich verpflichtet, wie er selbst sagt,
"dem Verlangen" seines Fürsten zu entsprechen. Natürlich bleibt es eine

offene Frage, ob er sich dagegen nicht, wenn er es gewollt hätte, auch

hätte wehren können. - Leider unterbaut Korff seine Ausführungen nicht
mit einer neuerlichen Analyse von Goethes Übersetzung. Er spricht lediglich,

wie Graul es auch getan hatte, von den früheren Mahomet-lJbersel-

zungen, und nennt diese, im Vergleich zu Goethe "sehr schülerhafte

Erzeugnisse der Gottsched-Schule". Die treffendste Bemerkung, die Korff
zu Goethes Mahomet-Übersetzung selbst macht, tendiert in die Richtung
dessen, was wir schon festgestellt haben. Korff sagt, Goethe habe "den
rhetorischen Charakter der französischen haute tragédie in den psychologischen

Charakter des deutschen Klassizismus übertragen". Im übrigen
zeichnet Korff in seinem Buch hauptsächlich den Weg nach, den Goethe

31



von seiner Voltaire-Ablehnung der Straßburger Zeit bis zu seiner neuerlichen

Annäherung im Alter gegangen ist. Da Goethe über die geistigen
Hintergründe seiner A/a/iomer-Ubersetzung nichts sagt, bleibt einem
tatsächlich nichts anderes übrig, als seine Beziehungen zu Voltaire danach zu
befragen. Eben das tut nun der französische Germanist und Komparatist
Gonthier-Louis Fink noch einläßlicher als seine Vorgänger. Ich referiere

einiges aus seinem Vortrag von 1984 und nütze die Gelegenheit, nun
endlich auch Goethes eigenen Mahomet-Entwurf dabei mit zur Sprache
zu bringen.

"Sie haben keinen Begriff von der Bedeutung, die Voltaire und seine

großen Zeitgenossen in meiner Jugend hatten", sagt Goethe bekanntlich am
3. Januar 1830 zu Eckermann. Und die leidenschaftliche Abrechnung mit
Voltaire im dritten Teil von Dichtung und Wahrheit (11. Buch) spricht nicht
zuletzt für die Wahrheit der späteren Aussage, in deren Folge Goethe

betont, "was es ihn gekostet, sich gegen Voltaire zu wehren und sich auf
eigene Füße zu stellen". Das betraf sicher nicht zuletzt den Dramatiker,
denn als solcher galt Voltaire ja dem Jahrhundert in erster Linie. Und
Goethe kannte ihn gut. Denn schon in Frankfurt sah er Zaïre, Sémiramis,

L'Enfant prodigue und wahrscheinlich Alzire auf der Bühne: vier der
berühmtesten Stücke Voltaires. In Leipzig hat er zweifellos weitere Voltaire-

Aufführungen erlebt. Den Mahomet erwähnt er (nach Fink) erstmals in
einem Brief an seine Schwester vom 23. Dezember 1765. Es war also eine
alte Bekanntschaft! Nun hat Goethe zwar bekannt, wie Voltaire "die Religion

und die heiligen Bücher, worauf sie gegründet, um den Pfaffen zu
schaden, herabgesetzt" habe, das habe in ihm "manche unangenehme

Empfindung erregt", aber Fink erinnert doch zugleich auch daran, daß Goethes

Straßburger Dissertation den Professoren mißfiel, weil sie sie tendenziell
an Voltaire gemahnte. Daß es neben vielen Unterschieden gewisse
grundsätzliche Gemeinsamkeiten zwischen Goethes und Voltaires Verhältnis

zum Christentum gibt, dürfte kaum von der Hand zu weisen sein.

Aber wie dem auch sei: für uns ist es unerläßlich, an dieser Stelle
einen Blick auf Goethes jugendlichen Entwurf zu einem Mahomet-Drama

zu werfen, über den wir aus Dichtung und Wahrheit (III. Teil, Buch 14)

einiges Nähere erfahren. Da war des längeren von Lavater und Basedow
die Rede, und von da kommt Goethe auf Mahomet (oder Mohammed) zu

sprechen, was zunächst überraschen mag, aber bald plausibel wird. Diese

beiden, meint Goethe nämlich, hätten "geistliche Mittel zu irdischen Zwek-
ken" mißbraucht, der eine, Lavater, "zart und klug", der andere, Basedow,

"heftig, frevelhaft" und "plump". Von da ist der Weg zum Begründer des

32



Islam, wie Goethe ihn sah, nicht weit. Denn auch bei ihm beobachtet
Goethe (ich zitiere weiter:) "wie das Himmlische, Ewige in den Körper
irdischer Absichten eingesenkt wird". Zwar betont Goethe, er habe in
Mohammed nie einen Betrüger erblickt, aber mit zunehmendem Streit
zwischen seinen Anhängern und Gegnern sieht der Prophet sich in Goethes
Dramenentwurf dann doch auch gezwungen zur Gewalt, und mehr noch,
zur List zu greifen. Mag echter Glaube und die Uberzeugung von einer
Mission den Propheten inspiriert haben, so sieht man doch, wie sich "das
Irdische ausbreitet" und "das Göttliche zurücktritt", ja, wie Mohammed
schließlich alle erdenklichen Mittel benutzt, die sein Zweck zu heiligen
scheint und auch vor Grausamkeiten (das Wort steht da!) nicht
zurückschreckt. Zwar kehrt der Prophet des jungen Goethe am Ende seiner
Laufbahn wieder zu seinem wahren Ich als Religionsstifter zurück, er
"reinigt sich wieder" (wie es heißt), aber zwischendurch, während seines

öffentlichen Wirkens, gemahnt er durchaus an den Schurken Voltaires.
"Mahomets Gesang", der ein Loblied auf den Propheten ist, in dem dieser
als eine Art Naturgewalt apostrophiert wird, mag über die Ähnlichkeit

hinwegtäuschen, alles in allem kann doch eher von einer
"Wahlverwandtschaft" als von einem Gegensatz die Rede sein. Goethe konnte sich

von Voltaires - gewiß um eine Dimension ärmeren - Mahomet in wesentlichen

Zügen angesprochen fühlen. Zu nicht geringen Teilen entsprach er
seinen eigenen Vorstellungen. - Sollte das nicht ein ebenso einfacher wie

naheliegender Grund dafür gewesen sein, daß Goethe so bereitwillig auf
den Vorschlag seines Landesfürsten einging, Voltaires Tragödie zu
übersetzen?

Inzwischen hatte Goethe sich ja auch längst "auf eigene Füße
gestellt". Die Phase der emotional-gefärbten und durch die Hochschätzung
Rousseaus zumindest mit-bedingte Auseinandersetzung mit Voltaire war
vorüber und Goethe las mit offensichtlichem Vergnügen mehrere der
kleinen philosophischen Romane Voltaires, darunter den bibelkritischen
Taureau blanc, an dem er keinen Anstoß genommen zu haben scheint. Seit
den achtziger Jahren mehren sich auch die positiven Aussagen expliziter
Natur. In den Anmerkungen zu Rameaus Neffen preist Goethe Voltaires

"Fähigkeiten und Fertigkeiten", im Brief an Frau von Stein von 1784

attestiert er ihm "Hoheit" und "Honnettetät", auch wenn er meint, "Höhe
des Geistes" ginge ihm ab. Gegen Ende seines Lebens nennt Goethe
schließlich Voltaire - im Gespräch mit Eckermann am 16.12.1828 - "eine
allgemeine Quelle des Lichts". Ob das nur auf die französische Metapher
für das Zeitalter anspielt oder ob auch der Autor der Farbenlehre daraus

33



spricht, weiß ich nicht, auf jeden Fall ist es ein Wort allerhöchster
Anerkennung - und es bezieht sich sicher nicht nur auf den Klassizisten,
sondern auch auf den Aufklärer.

So besteht denn, alles in allem, kein Grund, an Goethes Sympathie für
den aufklärerischen Aspekt des Mahomet zu zweifeln. Seine schauspiel-
reformerischen Absichten brauchen nicht in Frage gestellt zu werden,
dafür besteht gewiß kein Anlaß, aber es scheint mir schlechterdings
undenkbar, daß Goethe nicht auch der ideelle Aspekt von Voltaires Tragödie
ins Auge gestochen hätte. So viel Goethe gesagt und geschrieben hat, er
hat auch manches verschwiegen. Was sollte er fromme Gemüter
aufschrecken? Dafür, daß hier eine gewisse Schweigetaktik mit im Spiel war,
spricht auch die Umänderung des Titels: Voltaires Tragödie hieß Le

fanatisme ou Mahomet le prophète, Goethes Ubersetzung lediglich
Mahomet. Auf jeden Fall aber war dem Dramaturgen die Abwechslung
willkommen, die das französische Aufklärerdrama bot: er plazierte die

Aufführung zwischen Schillers Wallenstein (im Januar und April 1799)
und der Maria Stuart (im Juni 1800). Auf diese Weise sollte "die Denkweise
des Publikums", wie Goethe in seinem Rückblick auf zehn Jahre
"Weimarisches Hoftheater" schrieb, "zur Vielseitigkeit gebildet werden".
Ein Aufklärerstück durfte im Repertoire des "Bildungstheaters", das Goethe

vorschwebte, nicht fehlen. So partizipierte es am Konzept der
"Weltliteratur". Wenn das so ist, erklärt das wohl auch die Tatsache, daß Goethe
Voltaires Tragödie nicht etwa den deutschen Theatergepflogenheiten
anpaßte, sondern ihre Fremdgestalt weitgehend wahrte: er hat dem Stück
keine Figur und keine Szene hinzugefügt, hat nur einen Namen (der nicht
in seinen Rhythmus paßte) umgeändert und hat die Hauptfigur, wie wir
gesehen haben, weniger allgemein und weniger zynisch reden lassen. Den
Rat Schillers, die Figur eines Boten zu aktivieren und selbst an der

Handlung mitwirken zu lassen, hat Goethe in den Wind geschlagen. Alle
seine Änderungen laufen schließlich auf mehr Bühnenwirksamkeit hinaus.

Ihr dient die Veranschaulichung des Geschehens, ihr die psychologische

Plausibilisierung und die Dämpfung der "Spruchblasentechnik"
Voltaires. Daß Goethe die letzten Worte Mahomets gestrichen hat, fällt
daneben kaum ins Gewicht. Voltaire ließ seinen schurkischen Helden da

den Verlust der geliebten Palmire beklagen, aber er hat selbst zugegeben,
daß er diesen galanten Abgesang nur den Publikumsgeschmack zuliebe

angebracht habe. Goethe hat ihn weggelassen - nicht aber, notabene, die
sinnliche Versessenheit des Tyrannen auf das junge Blut, die nun einmal
zu dem Stück gehörte.

34



Schließlich und endlich: das Stück war auch gewiß nicht das schlechteste

von Voltaire. Seine Thematik ist von überzeitlichem Interesse, geht
es doch um die Hörigkeit zweier jugendlicher Idealisten, die schändlich
mißbraucht wird von dem, der sie herzustellen vermocht hat. Warum
sollte das Goethe nicht auch vom Thema her interessant erschienen sein?

Und dann gibt es darin Szenen von einer Schauerlichkeit, die den rhetorischen

Rahmen sprengen, vor allem den Auftritt des alten Zopire, der

Sympathiegestalt des Stückes, der aus allen Wunden blutend, zu Tode

getroffen, noch einmal auf der Bühne erscheint, um einige letzte, versöhnende

Worte an seinen Sohn, den Mörder, zu richten. Es mag wohl sein
daß für diese Durchbrechung französischer Dezenz Voltaires Lieblingsfeind
Shakespeare verantwortlich zu machen ist. Auf jeden Fall war Goethes
Version des Voltaire'sehen Mahomet durchaus erfolgreich: sie wurde
dreizehnmal hintereinander aufgeführt, was für die Weimarer Gepflogenheiten

nicht wenig war.

Begonnen hatte Goethe seine Ubersetzung am 29. September 1799,
vollendet hat er sie am 11. Oktober desselben Jahres: also innerhalb von
zwölf Tagen. Wüßten wir nicht, daß Goethe auch sonst, wenn er einmal

produktiv geworden war, sehr schnell vorankommen konnte, würde uns
das geradezu unglaublich vorkommen. Ich erwähne das Faktum, weil es

dafür herangezogen werden könnte, daß die Übersetzung dem Original
so getreulich folgt. Dennoch möchte ich eher annehmen, daß das nicht
aus Eile, sondern aus Respekt geschah. - Goethes "Trauerspiel in fünf
Aufzügen nach Voltaire" ist keine freie Bühnenbearbeitung, es ist auch

keine Replik im Sinne eines Gegenentwurfs, mit dem der Deutsche dem

Franzosen hätte zeigen wollen, wie er es eigentlich hätte machen sollen:

Nein, es ist durchaus eine Übersetzung! Die Vermutung, Goethe habe

Voltaires religionskritische Intention abgemildert, indem er den Mahomet

nur der Not, nicht dem eigenen Trieb gehorchend zum Schurken gemacht
habe, läßt sich nicht bestätigen. Insofern bin ich mit meiner Überprüfung
des Sachverhalts zu einem anderen Ergebnis gekommen, als ich erwartet
hatte. Ob dieses gleichsam negative Ergebnis dazu Anlaß geben könnte,
Goethes Verhältnis zum Christentum in einem etwas anderen Licht zu
sehen, muß ich der germanistischen Forschung überlassen.

Bleibt noch ein letzter Punkt zu berühren: die Frage nach dem

Verhältnis von Goethes Übersetzerpraxis zu seiner eigenen Theorie.
Sie braucht uns aber nicht lange zu beschäftigen. Denn daß die
Mahomet-\Jbersetzung keine bloße Inhaltswiedergabe des Typs ist,
die Goethe "schlicht-prosaisch" nannte, ist leicht zu ersehen. Auch um

35



eine einbürgernde Übersetzung des Typs, den Goethe "parodistisch"
nennt, handelt es sich (wie wir gesehen haben) nicht. Bliebe die dritte,
und nach Goethe "höchste und letzte Stufe" der Übersetzungskunst,
"wo man die Übersetzung dem Original identisch machen möchte", also
die verfremdende Übersetzung. Auch diese Kategorie ist hier nicht
anwendbar: ein als fremd-empfundener, ostentativ-französisierender Text
hätte nicht so musterhaft wirken können, wie Goethe sich das wünschte

- und er wäre auch schwerlich "über die Rampe gegangen". Es ist

sogar auffällig, daß die MaAo/ne/-Übersetzung weniger mit Gallizismen
durchsetzt ist als die Übersetzung des Neveu de Rameau, die ja späteren
Datums ist. Auch das läßt sich vielleicht damit erklären, daß wir es eben

in erster Linie mit einer Bühnenübersetzung zu tun haben. Wieder einmal

zeigt sich, daß Gattungsgesichtspunkte eine größere Rolle in der Praxis
des Übersetzens zu spielen pflegen, als deren Theorien zu erkennen

geben.
Wie gelungen Goethes Übersetzung ist, merkt man erst recht, wenn

man sie mit ihren Vorläufern vergleicht. Es gibt deren zwei, eine Übersetzung

in Blankversen von Johann Friedrich Löwen aus dem Jahr 1768, und
eine Übersetzung in Deutschen Alexandrinern von 1748, deren Verfasser
unbekannt ist. Ich habe mir beide besorgt, sie angesehen und gefunden,
daß sie tatsächlich im Vergleich zu Goethe hauptsächlich unbeholfen und

unselbständig wirken. Trotz des Reimzwangs, den der Anonymus von
1748 sich auferlegt, sagt schon er immer nur, was Voltaire sagt - und was
Voltaire nicht sagt, sagt er nicht. Dasselbe gilt für den vielleicht etwas

weniger holprigen und ein bisschen moderner wirkenden Johann Friedrich

Löwen, der nicht reimt. Goethe verwendet gelegentlich dieselben
Vokabeln wie er: Ganz ausgeschlossen erscheint es nicht, daß er neben
dem Original auch diese Übersetzung mit benutzt hat. Aber nichts zwingt
zu der Annahme; denn die entsprechenden Wörter oder Wendungen passen

allemal auf den Voltaire'sehen Text. Deutlich zeichnet sich dagegen
eine Abhängigkeit Löwens von der älteren Übersetzung ab. In der

Passage, die ich eingangs zitiert habe, hat der jüngere Übersetzer zum
Beispiel die "dicke Nacht", den "Stahl" und das "Geschrei des Blutes" von
seinem Vorgänger übernommen. Einmal kehrt sogar ein ganzer Vers des

anonymen Vörübersetzers bei ihm wieder: "Kennt man die Eltern nicht, so
hat man keine!" Das konnte zwar so übersetzt werden, mußte es aber

nicht.
Wenn man von der deutschen Übersetzungsgeschichte herkommt zeigt

sich somit Goethes übersetzerisches Geschick und seine sprachkünstlerische

36



Originalität womöglich noch deutlicher, als wenn man ihn nur mit dem
französischen Original vergleicht.*

* In einer Anmerkung - gleichsam "unterm Strich" -, füge ich zwei Zitate aus Goethes
Briefen an Herder an, in denen der Autor des Götz sich nicht weniger respektlos über
Jesus äußert, als man es von Voltaire her gewöhnt ist. Goethe schreibt am 12.4.1775

"die ganze Lehre von Christo" sei "ein Scheisding", das "ihn rasend mache" und am
4. September 1788 spricht er in einem Brief an den selben Empfänger, der immerhin
Geistlicher war, "das Märchen von Christus" sei "Ursache, daß niemand recht zu
Verstand kommt, weil es ebensoviel Kraft braucht, um es verteidigen als es zu
bestreiten" (Hamburger Ausgabe der Briefe II, S. 99 und Anmerkung S. 505). -
Natürlich sind das private Äußerungen. Als Geheimer Rat und Theaterdirektor hätte
Goethe sich wohl gehütet, derlei zu äußern. Aber die beiden Zitate (die ich im Text
meines Vortrags nicht bringen wollte) sind doch geeignet, meine These zu stützen,
daß Goethe für Voltaires Christentumskritik insgeheim mehr Sympathien gehegt
haben mochte, als er zugibt - und als die Goethewissenschaft normalerweise
anzunehmen geneigt ist.

in der Folge gebe ich dann noch die Ubersetzung der im Text herangezogenen
Passage aus Voltaire und Goethe in der anonymen Ubersetzung von 1748 und in

derjenigen von J.F. Löwen von 1768 wieder. Sie zeigen nicht nur die Unbeholfenheit
beider Ubersetzer, sondern auch die Unselbständigkeit des jüngeren, der den älteren
mehrfach kopiert.
(Den hier wiedergegebenen Beitrag zum Thema "Goethe als Ubersetzer", das bislang
noch seinen Bearbeiter nicht gefunden hat, habe ich im WS 1992/93 an der Universität

Göttingen und im SS 1993 an der Universität Konstanz gehalten.)

I. Auszug aus Die Schwärmerey oder Mahomet der Prophet, 1748:

Mahomef. Unsre Heimlichkeit voll Finsterniß und Schrecken
Muß in den Tod verscharrt ihr eigner Schatten decken.
Du mußt, indem sein Stahl durch diese Seite dringt,
Durch diesen Quell, aus dem Palmirens Blut entspringt,
Sie mit der glücklichsten Unwissenheit erfüllen.
Laß ihren Ursprung uns in dicke Nacht verhüllen,
Um mich und um mein Glück, und um ihr eignes Wohl,
Weil mein Triumph sich stets auf Irrthum gründen soll.
Denk nicht, daß sie aus Blut, das ich verfluch, entsprieße.
Kennt man die Eltern nicht, so hat man keine. Wisse,
Daß das Geschrey des Bluts, sein Eindruck, seine Macht
Der Herzen Blendwerk sind, die sich es ausgedacht.
Gewohnheit und Natur hat mir stets eins geschienen,
Palmir ist nichts gewohnt, als mir allein zu dienen.
Ich muß ihr alles seyn. Sie geh in meine Hand
Aufs Blut der Ihrigen, die sie niemals gekannt.
Ihr Herz selbst, das vielleicht der Ehrgeitz auch durchdringet.

37



Wird stolz darüber seyn, wenns seinen Herrn bezwinget.
Die Stunde naht, in der Seid auf meinen Schluß
Vor seinen Göttern hier den Vater schlachten muß.

Wir wollen gehn.

2. Auszug aus Mahomet der Prophet, deutsch v. J.F. Löwen, 1768

Mahomet: Dieß schreckliche Geheimniß
Sey in des Todes Schatten tief verhüllt;
Doch, wenn der Stahl sein Herz durchstößt, so mache,
Daß eine glückliche Unwissenheit
Und dicke Nacht Palmirens Ursprung ja
Zu meinem Glück, zu beyder Wohl verhülle.
Es gründet sich mein Sieg stets auf den Irrthum.
Sie stammt umsonst vom Blut, das ich verfluche.
Kennt man die Aeltern nicht, so hat man keine.
Die Stärke, das Geschrey des Bluts, sein Eindruck
Sind nur ein Blendwerk für betrogne Herzen.

Bey mir ist die Natur nichts als Gewohnheit.
Mir zu gehorchen, ist ihr einzigs Wissen.
Ich bin ihr Alles, und in meinem Arm
Geh sie auf Leichname der Ihrigen,
Die sie nicht kennt. Es fühlt vielleicht ihr Herz
Geheimen Stolz, wenn sie mein Herz besiegt.
Allein die Stunde naht sich, wo Seide

Im Angesicht der Götter seinen Vater
Hier opfern soll. Komm.

Résumé

Le fanatisme, ou Mahomet le prophète est une des pièces les plus engagées de Voltaire. La
polémique antireligieuse est sa raison d'être. On ne peut donc pas ne pas se demander
pourquoi Goethe a choisi - parmi les vingt-sept tragédies de Voltaire - justement celle-ci
pour la traduire et la monter sur la scène du théâtre de la Cour de Weimar qu'il dirigeait.
Or, la critique germaniste ne semble pas s'être posée la question. Elle suit plutôt Goethe
lui-même qui explique son choix presqu'exclusivement par des raisons de réforme théâtrale
et qui insiste sur le fait que c'était le Duc de Weimar lui-même qui lui a suggéré Mahomet.
Cela transpose le problème sur un autre plan, mais ne le résout pas. D'ailleurs, si Goethe
n'avait pas voulu traduire la pièce, il ne l'aurait très probablement pas fait.

De la nouvelle analyse comparée de l'original et de sa traduction allemande que nous
avons tentée, il ressort que la tendance antireligieuse reste pour ainsi dire la même, mais

que Goethe a changé le caractère de Mahomet: d'un théoricien cynique de la cruauté il a

fait un criminel passionné et un visionnaire grandiose du mal fait par lui-même, un
"Mahomet de chair et os", comme nous le disons dans le titre de notre exposé.

38


	Ein Mahomet aus Fleisch und Blut : zu Goethes Übersetzung von Voltaires Tragödie Le Fanatisme ou Mahomet le Prophète

