Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1993)
Heft: 17
Artikel: Unlesbarkeit : Heinrich Heines Signatura Temporis
Autor: Muller Farguell, Roger W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Roger W. Miiller Farguell

UNLESBARKEIT
HEINRICH HEINES SIGNATURA TEMPORIS

This is the time. And this is the record of the time.
This is the time. And this is the record of the time.

(Laurie Anderson, From the Air)

Wer hat nicht schon gelesen von der berithmten “Flammenschrift an der
Wand”, die nach biblischer Uberlieferung beim groBen Gastmahl des
Konigs Belsazzar erschienen sei? Zu mitternichtlicher Stunde, so heifB3t
es, “kamen Finger einer Menschenhand zum Vorschein, die schrieben
dem Leuchter gegeniiber auf die getinchte Wand des koniglichen
Palastes, und der Konig sah die Hand, die da schrieb” (Daniel V,5). —
Allein zu lesen vermochte er sie sowenig wie die herbeigerufenen
Schriftgelehrten seines Reiches, bis Danie!, der Prophet, sie ihm als ara-
miische Schriftzeichen zu verstehen gab und als Menetekel (“mene,
thekel, uphrasin”) uibersetzte, was er bekanntlich so gedeutet hat, daB die
Zeit des Tyrannen gezihlt sei und die Aufteilung des neubabylonischen
Reiches bevorstiinde. Bei dieser Entzifferung der Flammenschrift durch
den aramiischen Propheten Daniel im fiinften vorchristlichen Jahrhun-
dert diirfte es sich meines Wissens um den ersten belegten Versuch han-
deln, die Zeichen der Zeit aus der Signatur einer Handschrift zu lesen.
Die “hant gottes” sich in den Dingen zu vergegenwirtigen, diese “signa
signata” zu entziffern und lesbar zu machen, zihlt in der Tradition von
Paracelsus iiber Jakob Bohmes de signatura rerum (1730)', bis hin zu

1 Vgl.: Massimo Luigi Bianchi, “Signatura rerum: segni, magia e conoscenza da Para-
celso a Leibniz”, in: Lessico Intellettuale Europeo, Bd. XLIII, Rom, Atteneo, 1987.
Schon in der unhintergehbaren GewiBheit des Paracelsus, “die hant gottes” mache
“nichts ungezeichnetes”, konstituiert sich Wissen erst durch die Fihigkeit, die
Autorschaft der “signa signata” zu eruieren und etwa mit der Handschrift des Medi-
cus gegenzuzeichnen, das heiBt, goéttliche Zeichen und “Figuren” kraft des Wissens
zu re-signieren. Der dadurch entstandene Kontrakt riickt deus archeus und auctor
doctus in der Signatur vertraglich zusammen. (Paracelsus, Astronomia magna, in:

5



Schellings System der Naturphilosophie und Novalis’ “Hieroglyphen-
schrift der Natur”? zu den intellektuellen Herausforderungen der abend-
lindischen Metaphysik. Die Bemiihungen der humanistischen Gelehrten
steht exemplarisch fiir den Versuch, aus den Hieroglyphica des Horapol-
lon ikonologische Lexika zu transskribieren und hat dazu gefiihrt, “statt
mit Buchstaben mit Dingbildern (rebus) zu schreiben™3. Den Schliissel
zum Menetekel zu finden, gilt der unablissige Versuch der Intellektuel-
len, die ihr Alphabetentum auf das iibertragen, was sie das “Buch der
Welt” genannt haben, um aus dieser Allegorie des Lesens das Wissen
ihrer Zeit zu erschlieBen. Indessen versichert schon Paracelsus, daB zwar
die “signatura scientia” sei, doch habe freilich auch sie, wie alle Gottes-
dinge, an der entscheidenden Stelle “ein loch”4. Darin bohrt bis heute die
Frage, wie eine “figura” zu lesen sei und was dann iiberhaupt “Lesen”
heiBt. Dazu stoBt spatestens nach Paul de Mans Allegorien des Lesens
die sprachtheoretische Skepsis, ob “Schrift” als Tropus auch tatsichlich
lesbar sei, oder ob sie nicht vielmehr “von der Unmoglichkeit des
Lesens” erzihle, insofern das “Lesen” eines Tropus selbst schon wieder
eine Metapher wiire>.

In der vorgenannten Tradition der Signaturenlehre steht Heinrich
Heine in besonders eigensinniger Weise. Von Heines Signaturen hat

Samtliche Werke, Medizinische, naturwissenschafiliche und philosophische Schrif-
ten, Abt. I, Bd. 12, Miinchen und Berlin, 1929-1933, S. 172f.)
Vgl. dazu: S. Domandl, “Der Archeus des Paracelsus und die Leibnizische Monade.
Eine Gegeniiberstellung”, in: Von Paracelsus zu Goethe und Wilhelm von Humbold,
Salzburger Beitriige zur Paracelsusforschung, Folge 22, 1981.

2 Zur “Hieroglyphenschrift der Natur” in der deutschen Romantik vergleiche Johan-
nes Hamischfeger, Die Hieroglyphen der inneren Welt. Romantikkritik bei E.T.A.
Hoffmann, Opladen, Westdeutscher Verlag, 1988, S. 224-236.

3 Karl Giehlow, “Die Hieroglyphenkunde des Humanismus in der Allegorie der Re-
naissance”, in: Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des allerhéchsten Kai-
serhauses, Heft 1, Bd. 32, 1915, S. 34.

4 “Signatura ist scientia durch die all verborgen ding gefunden werden. und on die
kunst geschicht nichts griintlichs, es hat alles ein loch.” (Paracelsus, Von den natiir-
lichen Dingen, a.a.0., Bd. 11, S. 89.)

5 Paul de Man, Allegorien des Lesens, aus dem Amerikanischen von W. Hamacher
und P. Krumme, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1988, S. 111. Vgl. dazu Wermner Hama-
cher, “LECTIO, de Man’s Imperative” in: Reading de Man Reading, herausgegeben
von L. Waters und W. Godzich, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1988,
S. 171-201. Eine poetologische Dimension erschlieBt Jirgen Soring, “Grenzen der
Lesbarkeit. Uber die Kunst des Versagens”, in: Lehrmittel Deutsch, Bd. 43, 1986, S.
189-211.

56



Hans Blumenberg vermerkt, sie versuchten die “Lesbarkeit der Welt” als
Buch im Buch darzustellen®. Bei Heine wiirde die Textualitit der Welt
ins Buch zuriickgeholt und darin reflektiert. Dies gebe seinen *“Zeitbil-
dern”, “Denkbildern”, “Reisebildern” und auch seinen literarischen Por-
tréits zeitgenossischer “Zustinde” den Charakter einer Signatur, einer un-
verkennbaren Handschrift, die doch nicht die des Autors meint, sondern
die seiner “Zeit”. Ein signaturhaftes Schreiben der “Zeit” also, wie es die
Heine-Forschung mit dem Begriff der “Schreibart” belegt hat, um damit
das Besondernis einer Heineschen “Zeit-Schrift” im “Funktionsiibergang
von Dichtung und Publizistik” zu bezeichnen’. Besonders Wolfgang
Preisendanz und Benno von Wiese® haben Heines Signaturbegriff da-
nach untersucht. Aber auch Klaus Briegleb, der Herausgeber der neuen
Heine-Ausgabe, hat dazu angeregt, “die Schriftziige der Revolution” in
Heines Texten zu entziffern®.

Freilich liest, wer Geschichte als Signatur liest, in Wirklichkeit eine
Allegorie des Schreibens und damit die Zeit als Schrift. Wer Heine liest,
lduft leicht Gefahr, unkritisch und gelehrtenglaubig wie Belsazzar vor-
auszusetzen, die Zeichen der Zeit lieBen sich tatsdchlich als Schriftspra-
che lesbar machen, wenn nur dafiir die Form der Lektiire spezialisiert
genug wire, ja, die raffinierten Techniken hermeneutischer Textexegese
seien imstande, die Signatur zu verstehen und sie handlungsrelevant
auslegen zu konnen. Wie aber, wenn die Signatur — jener Schliissel zur
Lesbarkeit der Welt — zugleich auch der Schliissel wire, ihre Lesbarkeit
zu verschlieBen? Verschliisselung von Zeiterfahrung im Schriftknoten
der Darstellung? Im Begriff der Signatur lieBe sich vielleicht erfassen,
was Heine an prominenter Stelle seines Belsatzar als Problem der Les-
barkeit von Schriftziigen dargestellt hat: Wie wire eine Schrift zu lesen,
geschweige denn zu “deuten”, die, wie die “Flammenschrift an der
Wand”, den Signifikanten mit der Bewegung des Schreibens lesbar
macht und ihn zugleich aufzehrt und zum Verschwinden bringt?

6 Hans Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1981, S. 32f.

7 Wolfgang Preisendanz, Der Funktionsiibergang von Dichtung und Publizistik, in:
ders., Heinrich Heine, Miinchen, W. Fink Verlag, 1983 (2. Auf.), S. 43f.

8 Benno von Wiese, Signaturen. Zu Heinrich Heine und seinem Werk, Berlin, E.
Schmidt Verlag, 1976.

9 Klaus Briegleb, Opfer Heine? Versuche iiber Schrifiziige der Revolution, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1986.

57



Und sieh! und sieh! an weiBer Wand
Da kams hervor wie Menschenhand;

Und schrieb, und schrieb an weiBer Wand
Buchstaben von Feuer, und schrieb und schwand.

(Der Konig stieren Blicks da saB,
mit schlotternden Knien und totenblaB.

Die Knechtschar saB kalt durchgraut,
Und saB gar still, gab keinen Laut.)

Die Magier kamen, doch keiner verstand
Zu deuten die Flammenschrift an der Wand. (I, 56)!°

Anders als die biblische Vorlage ist Heines Darstellung der signatura
temporis kein Schattenspiel im Lichte schriftkundiger Hermeneuten,
sondern Flammenschrift, deren buchstibliche Signifikanz im Schreiben
und Verschwinden der Buchstaben besteht — eine dynamisch-dekon-
struktive Form also, die sich der Semantik des Inhalts gegeniiber als in-
different erweist. Heines Text macht Flammenschrift sichtbar auf Kosten
der Stummbheit ihrer Leser. Was eben “wie Menschenhand” signiert, ent-
zieht sich dem Zugriff unmittelbarer Lektiire im Gedicht, indem die
Signifikanz der Schrift sich darin erschopft, ihren eigenen Signifikanten
schreibend zu dekonstruieren und prozesshaft zu loschen. Die Signatur
der Zeit ist hier reine Priasenz des Schreibens, selbstrekursiver, schrei-
bender Signifikant in process und an sich frei von jeder Reprisentations-
funktion.

Durch Darstellung des Schreibens entzieht sich Heines “Signatur”
ihrer Lektiire!!. Ein Paradigma, dem ich im folgenden durch textimma-
nente Lektiire nachgehen méchte, zumal dort, wo von einer “zeitlichen
Signatur” die Rede ist. Eine Signatur, so kann im AnschluB an Jacques
Derrida gesagt werden, “impliziert per definitionem die gegenwirtige
oder empirische Nicht-Anwesenheit des Unterzeichners”, sie ist — als
Schrift — “die Verraumlichung als Unterbrechung der Anwesenheit im

10 Das Werk Heinrich Heines wird im folgenden nach der Ausgabe Samtliche Schrif-
ten, herausgegeben von Klaus Briegleb, Miinchen, Hanser, 1975f., zitiert und im
Text in Klammermn mit Band- und Seitenzahl nachgewiesen.

Il Heines “Flammenschrift” kann als Spezialfall im “System der Signaturen” gelten,
von dem Foucault sagt, es kehre die “Beziehung des Sichtbaren zum Unsichtbaren
um”. Vgl. Michel Foucault, “Die Signaturen”, in: ders., Die Ordnung der Dinge.
Eine Archdologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a. M., Suhrkamp, 1971, S.
56-60.

58



Zeichen”!2, Hat indessen, wie in der signatura temporis, die “Zeit”
unterschrieben, dann wire deren Anwesenheit im Zeichen definitions-
gemdaB unterbrochen, weil sich 1thre Prasenz nur als Topos reprasentieren
1aBt. Der hier zur Diskussion gestellte Begriff der signatura temporis
enthadlt folglich die These, daB Zeit, wo sie im Schreiben begriffen ist,
nicht lesbar sei, und, wo ihr fertiger Namenszug erscheint, nicht mehr
prasent sei. Zeit, ja iiberhaupt Geschichte, wiren also lesbar als abwe-
sende — unlesbar aber in ihrer Prisenz. Im Sinne dieser dynamischen
Fort/Da-Struktur 1dBt sich Heines “zeitliche Signatur” am ehesten an
Walter Benjamins Begriff der Gegenwart heranfiihren, von der er sagt,
sie sei “nicht Ubergang”, sondern Zeit, die dialektisch zum Stillstand ge-
kommen sei!3. Daraus erschlieBt sich auch fiir Heine, warum das Riitsel
der Lesbarkeit des temporalen Schriftzuges in dessen Bewegung liegt. In
Heines Begriff der “Signatur”, so meine These, ist eine Gegenlaufigkeit
vermittelt, die die Zeit zeichenhaft — ur pictura — und zugleich auch in
Bewegung — ut poiesis — zeigt'4. Als Zeichen in Bewegung wird im fol-
genden die signatura temporis von Zeitgeschichte, Privat- und Natur-
geschichte zu untersuchen sein.

Im zweiten Teil der Lutetia-Schriften findet sich ein Bericht iiber die
Gemaildeausstellung zeitgenossischer Kiinstler im Salon du Louvre vom
Jahr 1843, in welchem Heine die “zeitliche Signatur” in dieser tempo-
ralen Gegenlaufigkeit beschreibt. Die “zeitliche Signatur”, so Heine,
habe sich in den Gemailden als “Charakterzug” eingeschrieben, und dies
in Form eines “Malerzeichen[s] des Zeitgeistes” (V, 480). Was sich in
den Gemilden gleichsam als handschriftlicher Namenszug dieses Zeit-

12 Jacques Derrida: “*Signatur Ereignis Kontext”, in: ders., Randgdnge der Philosophie,
Wien, Passagen, 1988, S. 291-314, S. 311. In der Nachfolge Derridas untersucht
Peggy Kamuf die Signatur als ProzeB der Aneignung und gleichzeitiger Enteignung
auktorialer Subjektivitdt im Text: “[...] the signature pulls in both directions at once:
appropriating the text under the sign of the name, expropriating the name into the
play of the text.” (Peggy Kamuf, Signature Pieces. On the Institution of Authorship,
Ithaca und London, Comell University Press, 1988, S. 13.)

13 Walter Benjamin, Uber den Begriff der Geschichte, in: ders., Gesammelte Schriften,
hrsg. v. R. Tiedemann und H. Schweppenhiuser, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1980,
Bd. I, 2, S. 702.

14 Heines Signaturbegriff besitzt die Struktur eines “objet ambigu”, wie es Paul Valéry
im Eupalinos beschrieben hat, ein Zeichen-Ding, das “sich von selbst spaltet in
Bauen und Erkennen”. (Paul Valéry, Eupalinos ou I’ Architecte, in: ders., Oeuvres,
Paris, Gallimard, Pléiade, 1970, Bd. 2, S. 79 ff. in Rilkes Ubertragung, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1973, S. 116 f.)

39



geistes manifestiert, was ithnen “das Wappen” jeder “neuen Herrschaft
aufdriickt” (V,481), sind jene “gemeinsame[n] Eigentiimlichkeiten”, die
sich allen Kunstgegenstinden einpriagen und ihnen “den verwandtschaft-
lichen Charakterzug” verleithen, durch den sich die “Gedanken der Zeit”
in unverwechselbarer Weise offenbaren!s. Diese Signatur der Zeit wird
aber, meint Heine, erst ex post von den “Nachkommen” zu lesen und
womoglich auch zu entziffern sein: “Was wird sich aber unsern Nach-
kommen, wenn sie einst die Gemailde der heutigen Maler betrachten, als
die zeitliche Signatur offenbaren? Durch welche gemeinsame Eigentiim-
lichkeiten werden sich diese Bilder gleich beim ersten Blick als Erzeug-
nisse aus unsrer gegenwirtigen Periode ausweisen?” (V,480f.). Vergeb-
lich scheint auch hier der zeitgenossische Betrachter in diesem
Namenszug der signatura temporis lesen zu wollen und sich zu miihen,
“dieses Chaos im Geiste zu ordnen”. Unlesbar bleiben daher dem Zeit-
genossen die “Malerzeichen des Zeitgeistes™:

Diese tollen Farben, die alle zu gleicher Zeit auf mich loskreischen, dieser
bunte Wahnwitz, der mich von allen Seiten angrinst, diese Anarchie in goldnen
Rahmen, macht auf mich einen peinlichen, fatalen Eindruck. Ich quile mich
vergebens, dieses Chaos im Geiste zu ordnen und den Gedanken der Zeit darin
zu entdecken [...]. (V, 480)

Wer dennoch in der signatura temporis zu lesen sucht, will vermittelnd
antizipieren, was die Nachkommenschaft riickblickend aus der Kunst-
rezeption ersehen wird und sich ihr “gleich beim ersten Blick als Er-
zeugnisse aus unsrer gegenwartigen Periode” ausweist. Diesen kiinftigen
“ersten Blick” auf die Signatur der Zeit lesend vorauszunehmen, erweist
sich als die eigentliche Aufgabe der Kunstkritik, wie sie Heine in seinen
Gemdiildeberichten zu verstehen gibt. Sie ist antizipierte Riickschau oder
vorausgesandte Vision eines ersten Blickes zuriick auf die Jetzt-Zeit,
deren Malerzeichen unlesbar im gegenwirtigen Kunstwerk vorge-
zeichnet ist. Gerade so glaubte auch Walter Benjamin, daB histori-
sches Denken “in einer von Spannungen gesittigten Konstellation”

15 Durch Fiktionalisierung zum lesbaren Zeichensystem, werde Zeit zu Geschichte, in
der der Priitext zur Gegenwart zu lesen sei, schreiben Oskar Negt und Alexander
Kluge in “Das Lesen des Textes wirklicher Verhiltnisse; die schwerwiegende Frage,
ob wir die Chiffre unseres Jahrhunderts verstehen”, in: dies., Mafverhdlinisse des
Politischen, Frankfurt a.M., Fischer, 1992, S. 195-229.



chockartig innehilt (ebd.)!6. Das dynamische Zeitbild in Heines Texten
zeichnet sich durch diese “Interferenz von Progression und Digression”
aus'’. Als kiinftiges Zeitbild der Gegenwart sistiert die “zeitliche Signa-
tur” den Gedanken der Jetzt-Zeit in der Periode zwischen Riickblick und
Vorschau. Ein farben-kreischender Anblick aus der Zukunft, nicht zu
entschliisseln fiir denjenigen, der in der linearen Zeitdimension lebt!8,
Diese Interferenz zeitlicher Wahmehmungsrelationen betreibt die
“Schreibart” Heines indes nicht nur bei der Betrachtung von Gegenstin-
den der bildenden Kunst, sondern mit Vorliebe auch in Theater- und
Ballettkritiken, also dort, wo Kunstwirkung aus dem ephemeren Moment
einer Zeitkunst resultiert.

16 In der Signatur tritt die Kunstrezeption zu einem dynamischen “Zeitbild” zusammen
— eine dialektische Monade der Zeit, die ihre Spannkraft dadurch bewahrt, daB sie,
im Sinne einer “Doppelperspektive”, Zukunft und Vergangenheit in sich aufhebt. Zu
Recht hat deshalb Benjamin in der Diskussion um Heines Begriff der Signatur
immer dort Pate gestanden, wo sich das Gesprich um die Textualisierung von Ge-
schichte in der dynamischen Form von Heines “Schreibart” dreht. In dessen
“Schreibart” hat insbesondere Wolfgang Preisendanz die spekulative Intelligenz
Heines gesehen, “die gegenstindlichen Bezugspunkte so zur Sprache zu bringen,
daB sie den Charakter der Signatur bekommen”. Preisendanz versteht darunter vor-
nehmlich die Assoziationstechnik von Heines Texten, die mit Hilfe von “shifting
patterns” (S. 43) die mannigfaltigen Elemente der historischen Erfahrung zu einer
Signatur seiner Zeit verbindet. Zumal in Heines Reisebildern — und hier geht Prei-
sendanz iber Benjamins Begriff der “Gegenwart” hinaus — werde eine “Poesie
sprachlicher Bewegungslineatur” (S. 38) erzeugt, die die Eigenschaft besitze, auch
“das Gegenwirtige zum Transitorischen” (S. 75) zu relativieren. (Wolfgang Prei-
sendanz, “Der Funktionsiibergang von Dichtung und Publizistik”, in: ders., Heinrich
Heine, a.a.0.) Irmgard Zepf hat in ihrer Arbeit iiber Heines Gemaldeberichte darauf
insistiert, daB es sich bei der genannten “Schreibart” nicht einfach um die Fortset-
zung der ut-pictura-poesis-Diskussion handle, sondern daB Heines “Denkbildern”
eine sprachliche Dialektik innewohne, die den Text erst zur beweglichen Signatur
werden lasse: “Den Signaturen haftet damit eine dialektische Beweglichkeit an, die
den Text als Ganzes in einem transitorischen FluB halten.” (Irmgard Zepf, Denkbil-
der. Heinrich Heines Gemdldebericht zum Salon 1831. Eine Untersuchung der
Schrift “Franzosische Maler” , Miinchen, W. Fink Verlag, 1980, S. 47.)

17 Wolfgang Preisendanz, ebd., S. 31.

18 Diese diskontinuierliche Zeiterfahrung hat vor allem Otto W. Johnston in seiner
Studie Signatura Temporis in Heine's ‘Lutetia’ thematisiert, wenn er in der Unter-
brechung des Erzidhlkontinuums eine Desillusionierung erblickt, “which starts out
following the stilistic pattern for poeticizing current events, but is then altered or
interrupted”. (Otto W. Johnston, “Signatura Temporis in Heine’s ‘Lutetia’”, in: The
German Quarterly, vol. 47, 1974, S. 215-252, zit. S. 222.)

61



Hier ist Heines Rezension von Adolphe Adams Ballett Die Willis
(1841) zu erwihnen, das Théophile Gauthier nach Ideen von Heines
Schrift Die Elementargeister mit einem Libretto versehen hat!?. Sie be-
ginnt mit einem unerwartet bewegten Auftakt: “Wir tanzen hier auf
einem Vulkan”, zitiert Heine und setzt nach einer Kunstpause hinzu
“— aber wir tanzen. Was in dem Vulkan girt, kocht und brauset, wollen
wir heute nicht untersuchen, und nur wie man darauf tanzt, sei der
Gegenstand unserer Betrachtung” (V, 390). Die besagte Rezension endet
mit der phantastisch-hyperbolischen Beschreibung einer Galoppade, in
der ein Cancan, getanzt in rasendem Crescendo, die raumlichen Grenzen
der Saaldecke sprengt und dabei die ganze tanzende “Sippschaft sich
plotzlich auf Besenstielen, Ofengabeln und Kochloffeln” (V, 395) hoch
iiber die Kopfe der Pariser Polizei emporschwingt. Die “unaussprech-
lichen Tanze” (ebd.) von denen in dieser Rezension die Rede ist, sind in
der Tat “getanzte Persiflage” (ebd.) alldessen, was sie an gesellschaft-
lichen Verboten negieren. Heines Text wiederum beschreibt sie als
Signatur alldessen, was nicht Gegenstand seiner Betrachtung sein soll,
namlich der innere, girende Paroxysmus des Vulkans von Paris. Die
“Schreibart” dieses Textes gehorcht also einer doppelten Negation,
indem sie das “Unaussprechliche” der Tanze im unterdriickten Gegen-
stand seiner Betrachtung explodieren 1dBt. Zu lesen gibt diese Signatur
der Zeit lediglich eine Figur der Inversion, in der — paradoxerweise — die
Oberfliche (der Tanz auf dem Vulkan) ihren Inhalt (den vulkanischen
Hexenkessel) sprengt20.

19 In einer Zeit “politischer Meeresstille”, wie er in einem Brief an Cotta vom 3. Miirz
1841 schreibt (V,940), nimmt Heine seine Titigkeit als franzosischer Korrespondent
der Augsburger Aligemeinen Zeitung nach achtjihriger Unterbrechung wieder auf.
Er kommt damit einem Wunsch des Redaktors Gustav Kolb entgegen, der deutschen
Heimat einige “Miniaturbilder, Portrits und Gemilde” aus Frankreich zu schenken
(ebd.). Seine Sendung vom 7. Februar 1842 findet sich abgedruckt im ersten Teil der
Lutetia.

20 Nicht anders verhilt es sich mit den “unmd&glichen Tanzposituren” jener gespensti-
schen griechischen Frauenfiguren am SchluB von Heines Ludwig Borne-Buch, die
abgemagert und frostelnd, Nymphenténze nach iippigen Renaissancegemilden und
bacchantische Tinze nach etruskischen Vasenreliefs auffiilhren (IV,142). Im
schlaglichtartig zitierten Bildungshorizont erhellt sich das, was Heine in seiner
Denkschrift gegen Ludwig Bome bei den Intellektuellen der Metternichzeit ein-
dunkeln sieht. Dabei verhilt sich die innere Gebrochenheit der Tinzerinnen analog
zur kaleidoskopisch aufgebrochenen Kulisse ihres Schauplatzes, der sich aus Frag-
menten eines kulturellen Wissenshorizontes zusammensetzt, bestehend aus zitierten
Mythologemen und Raumabbreviaturen, die einst zu der von Heine (mit Hegel)

62



Seine signatura temporis generiert der Text Heinrich Heines vor-
nehmlich aus einer doppelten Bewegung, die zugleich schreibt und
negiert, was sie schreibt; sie dementiert einerseits die Lesbarkeit des
Kunstwerkes, das sie kommentiert und kommentiert andererseits die
Definition der Revolution, die sie einleitend dementiert2!.

In der Einleitung zu den Memoiren hat Heine die “Signatura” als
“Wechselwirkung duBerer Begebenheiten und innerer Seelenereignisse”
bestimmt (VI/1,555). Seine Memoiren erzihlt er denn auch konsequen-
terweise als Privatgeschichte, in der duBere und innere Biographie inver-
tiert sind?2. Eine andere “Privatgeschichte” beschreibt Heine in seinem
letzten Novellenfragment, die Florentinischen Ndchte (1836), dem ich
mich nun zuwenden mochte. Wir wechseln damit von der “Zeitgeschich-

iiberwunden gedachten “Kunstperiode” angehort haben mochten, und die nun be-
helfsmiBig nebeneinandergestellt zu einem Ensemble ikonoklastisch zusammen-
gewiirfelter Stilfiguren epigonaler Art herabsinken. (Vgl. dazu Clarissa Kucklich,
Phantasie und Bildung. Aspekte einer Bildungspoetologie bei Heinrich Heine,
Frankfurt a.M., P. Lang, 1988.) Die Signatur der Zeit zeigt ihr janusartiges Gesicht
in der elegischen Re-Signatur des Verlorenen, das sie dekomponiert. Hier hat Heine
die signatura temporis meisterhaft mit seiner eigenen Handschrift re-signiert.

21 Die Exegeten von Heines Texten haben sich besonders in den siebziger Jahren nicht
zuriickgehalten, von Heine als von einem alternden “Lutetia-Astheten” zu sprechen,
der als Flaneur in den StraBen von Paris “Erlebtes” bereits unter seinem “Schreib-
blick” erfaBt und darin seine “Signatur” resignativ eingeschrieben habe: “Der
‘Lutetia’-Asthet erblickt im Rhythmus der Cancan-Tinzer seine autobiographische
Katastrophe: ‘das Alter’, den Krifteverfall des Visionirs der totalen Befreiung, das
Ende ‘Lutetias’. Unterm Schreibblick, der sich vertraumt, droht die Pantomime, die
er ‘erlebt’, nicht den Rattenzug an. Sondern die Pantomime ist getanztes Warten, das
der Traumer des Augenblicks nicht ewig mehr mitwarten kann.” (Klaus Briegleb,
Opfer Heine? a.a.0O., S. 120.) Ebenso Manfred Schneider: “Der ganze Artikel ist
Hexenmeisterrede, angesprochen gegen das Rumoren der Vulkane, indem er die ge-
heimen Bewegungen der lebendigen Geister ins Wort zu bannen sucht. Denn der
Tanz ist die ganz andere Sprache, in der allein das erotische und das revolutionir
begehrte Gliick Realitit annehmen kann. Allerdings vollzieht sich der Tanz als Rea-
litéit und als Zeichen. [...] In dieser Paradoxie definiert und dementiert sich der re-
volutionire Schriftsteller Heinrich Heine.” (Die kranke schone Seele der Revolution.
Heine, Borne, das ‘“Junge Deutschland”, Marx und Engels, Frankfurt a.M.,
Syndikat, 1980, S. 86.) Diese Re-Signierung der signatura temporis, die *“Schreib-
art” dieser Texte Heinrich Heines, ist aber wiederum eine Funktion ihrer Lesart, die
— nach 1968 — ihrerseits vor den Zeichen der Zeit resigniert hat.

22 Bereits Benno von Wiese hat festgestellt, “Heines Denken in Signaturen” suche
“den reflexiven Gegensatz von Innen und AuBen in der Anschauung wieder aufzu-
heben.” (Benno von Wiese, Signaturen. Zu Heinrich Heine und seinem Werk, a.a.0.,
S.31)

63



te” des Pariser Kulturfeuilletons zur novellistischen Darstellung einer
“Privatgeschichte” — und vollziehen damit auch diskursiv eine fiir Heines
Signaturbegriff charakteristische Wendung.

Als Inversion von Erinnerung und tinzerischem Ausdruck einer
Frauenfigur erscheint im zweiten Teil der Florentinischen Ndchte das
Ritsel einer getanzten Signatur. Die Binnenerzihlung der Florentinischen
Ndchte, so kann grob resiimiert werden, dreht sich um die ritselhafte
Identitét einer jungen Tdnzerin namens Mademoiselle Laurence. Wie der
Erzihler Maximilian zu berichten weiB, findet er die tanzende Laurence
zu wiederholten Malen im drmlichen Gefolge einer grotesken Gaukler-
familie. Irritiert durch die eigenwillige Gestikulation der Tanzenden, die
sich “wie mit lauerndem Ohr” zur Erde beugt, “als horte sie eine Stimme,
die zu ihr heraufspriche”, die alsbald rasend aufspringt, um sogleich wie-
der kerzengerade zu erstarren, und — erzitternd — sorgfiltig langsam die
Hinde reibt, als wollte sie Blut von ihren Hinden waschen — irritiert also
durch diese pantomimischen Signaturen der Tédnzerin wirft der Erzéhler
die Frage auf, wie dieses “getanzte Rétsel” wohl zu 16sen, wie diese *“‘ge-
tanzte Privatgeschichte” wohl zu lesen wire. Die signatura temporis
scheint in dieser ratselhaften Tanzsprache eine Bewegungsspur zu sein,
in die sich die Identitit einer Privatgeschichte unlesbar eingeschrieben
hat:

Es war ein Tanz, welcher nicht durch duBere Bewegungsformen zu amiisieren
strebte, sondern die duBeren Bewegungsformen schienen Worte einer besonde-
ren Sprache, die etwas Besonderes sagen wollte. Was aber sagte dieser Tanz?
Ich konnte es nicht verstehen, so leidenschaftlich auch diese Sprache sich ge-
birdete. Ich ahnte nur manchmal, daB von etwas grauenhaft Schmerzlichem die

Rede war. Ich der sonst die Signatur aller Erscheinungen so leicht begreift, ich
konnte dennoch dieses getanzte Rétsel nicht 16sen [...] (I, 593)

Versuchen wir dieses “getanzte Ritsel” zu losen. Aus der Perspektive
des Erzihlers wird das Gehorte von seiner optischen Wirkung her be-
schrieben: Dem lauschenden Hinbeugen nach der Erde entsprechen die
ausgelassenen Spriinge, dem wiederholten Lauschen ein Nicken mit dem
Kopf und die geheimnisvolle Geste des Hindewaschens. In diesem
Parallelismus von Horen und sichtbarer Bewegung wird eine doppelte
Entzifferungsarbeit realisiert: von seiten der Tinzerin als Sichtbar-
machen des Gehorten, seitens des Erzéhlers als Lesbarmachen des Ge-
sehenen. Beide Prozesse sind im Innersten dialogisch verbunden durch
das Ritsel eines Tanzes, der wie eine Sprache strukturiert sein soll. Bei
genauerer Betrachtung entpuppt sich das Darstellungsproblem dieses

64



“getanzten Ritsels” folglich als innerer Verknotungszusammenhang
nicht nur einer, sondern zweier verschiedener Transformationen: einer,
die die Chiffrierung, und einer anderen, die die Dechiffrierung der frag-
lichen Signatur betrifft. Wahrend die erste die Problematik einer panto-
mimischen Sichtbarmachung des Gehorten aufwirft, thematisiert die
andere die Lesbarkeit der getanzten Signatur. Der Erzihler, der dieses
“getanzte Raitsel” beschreibt, ist fiir sein Verstindnis dieser Signatur
ganz auf visuelle Sprachzeichen verwiesen, die er gleichsam als klang-
lose Partitur liest23,

Firr die Entzifferung derart klangloser Partituren bietet der Text der
Florentinischen Ndchte einige aufschluBreiche Beispiele, die wir an die-
ser Stelle vergleichsweise beiziehen. Sie finden sich eingebettet in ver-
schiedene Episoden, vornehmlich im ersten Teil der Novelle. Hier sind
vor allem die Studien der Kiinstlerphysiognomien von Bellini und Paga-
nini zu erwihnen, die wiederholt die Fahigkeit zur Wahrnehmung einer
“Transfiguration der Tone” (I, 581f.) zur Anschauung bringen. Hierhin
gehoren aber auch die bewegten Signaturen lauschender Frauengesichter
in der italienischen Oper, auf denen sich die “Wirkung der Kunst”
(I,569) in physiognomischer Weise abzuzeichnen scheint. Es ist gewil3
nicht gewagt, zu behaupten, Heine habe in diesen physiognomischen
Studien mitunter einige Glanznummern musikalischer Visualisierungs-
kunst geboten, die auch den hohen Anspriichen zeitgendssischer Syn-
asthesiedarstellungen der romantischen Schule Clemens Brentanos,
E.T.A. Hoffmanns oder auch Novalis’ musikalischen “Figurenworten”
geniigen konnen24. Das vorherrschende Erzihlparadigma wird auf die

23 Diese Ubersetzung von visuellen und akustischen Elementen im Tanz hat Susanne
K. Langer eine “symbolische Bewegung” genannt, die bei jeder Rezeption des
Tanzkunstwerkes einer Riickiibersetzung bedarf: “To make the dance a work of art
requires that translation of kinesthetic experience into visual and audible elements
[...].” (Susanne K. Langer, Feeling and Form, New York, Ch. Scribner’s Sons,
1953; wiederabgedruckt in, What is Dance? Readings in Theory and Criticism, hrsg.
v. Roger Copeland und Marshall Cohen, New York, Oxford Univ. Press, 1983, S.
44.)

24 Novalis hat diese gleichzeitig “hdrbaren und sichtbaren Worte” “Wortfiguren” oder
“Figurenworte” genannt. In ihnen sollte es moglich sein — wie in Heines Signatur —
in “Figuren sprechen und schreiben” zu kénnen “und Worte vollkommen plastisiren,
und Musiciren” zu lernen. (Novalis, Aus den Freiburger Naturwissenschaftlichen
Studien 1798/99, in: ders. Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Harden-
bergs, Miinchen, Hanser, 1978, Bd. 2, S. 458.) Heine hat diese “Idealfiguren”
Novalis’ allerdings dahingehend erweitert und differenziert, daB er in seiner Dar-
stellung der Signatur gezeigt hat, wie das beschriebene Horen zur enigmatischen

65



Formel gebracht, wenn der Erzihler von sich behauptet, jenes “musikali-
sche zweite Gesicht” zu besitzen, “meine Begabnis, bei jedem Tone, den
ich erklingen hore, auch die addquate Klangfigur zu sehen” (ebd.). Diese
visuelle “Klangfigur” ist eine figura im rhetorischen Sinne einer Syn-
asthesie. Sie rekurriert auf einen physikalischen Vorgang einer Visuali-
sierung von Resonanzspuren in feinem Sand, der von Ernst Chladni 1785
entdeckt und als “Klangfigur” bezeichnet wurde. Heine legt diese Figur
der Synisthesie den Wahmehmungen seines Erzidhlers zugrunde, um
damit den Signaturcharakter der Erscheinung zu erzeugen.

Wenden wir uns nun einer Passage zu, die moglicherweise eine Er-
klarung fiir diese syndsthetisch konstituierte Signatur in sich birgt. In den
Erzdhlungen der Ersten Nacht berichtet Maximilian von einem tauben
Maler namens (Johann Peter) Lyser, “der, in seiner geistreichen Tollheit
mit wenigen Kreidestrichen den Kopf Paganinis so gut getroffen hat, daB3
man ob der Wahrheit der Zeichnung zugleich lacht und erschrickt” (I,
575). Dies sei ihm nur deshalb so frappierend gelungen, weil er “den
Musikern die Musik auf dem Gesichte zu lesen” verstanden habe. Die Er-
klarung dieses Phinomens, die der Erzéihler daraufhin abgibt, ist fiir die
Frage nach der Lesbarkeit enigmatischer Signaturen von erheblicher Be-
deutung:

Was ist eigentlich da zu verwundern? In der sichtbaren Signatur des Spieles
konnte der taube Maler die Tone sehen. Gibt es doch Menschen, denen die

Tone selber nur unsichtbare Signaturen sind, worin sie Farben und Gestalten
horen. (I, 575)

Der schreibende Taube malt Téne — der Ohrenmensch indessen hort Far-
ben. Eines sei gleich vorausgeschickt: Es geht hier nicht um die Wieder-
holung jenes klassischen Versuchs, “die Hieroglyphen der Poesie, der
Malerei und der Musik miteinander zu vergleichen”, den bereits Denis
Diderot in seiner Lettre sur les sourds et muets unternommen hat25. Der

Figur werden kann, die das Verstehen suspendiert. (Vgl. dazu Liselotte Dieckmann,
“The Metaphor of Hieroglyphics in German Romanticism”, in: Comparative Lite-
rature, vol. VII/1, 1955, S. 306-312.)

25 Denis Diderot, Lettre sur les sourds et muets a l'usage de ceux qui entendent et qui
parlent (1751), in: ders., Oeuvres complétes, Paris, Gallimard, Pléiade, 1978, vol.
IV. Deutsch: Brief iiber die Taubstummen, in: ders., Asthetische Schriften, Berlin
und Weimar, Aufbau, 1967, Bd. 1, S. 69. Wie Heine, geht es auch Diderot um eine
Form von visueller “Hieroglyphensprache”, die Tauben akustische Wahmeh-
mungsinhalte zu lesen erlaube.

66



rhetorische Chiasmus ndmlich, der hier in der “unsichtbaren Signatur”
der Tone “Farben und Gestalten” zu lesen gibt, in der “sichtbaren Signa-
tur des Spieles” indes Tone zu sehen behauptet, dieser Chiasmus der
Sinne ist eine originale Wendung Heinescher Prigung?6. GewiB, eine
syndsthetische Figur in Form eines Chiasmus zu beschreiben, gehort
durchaus zu den Kunstgriffen der romantischen Literatur. Worin besteht
aber der entscheidende Unterschied etwa zu Ludwig Tiecks synistheti-
schem Chiasmus “in Tonen zu denken und in Worten und Gedanken zu
musizieren”, wie es in der Einleitung zum Schauspiel Die verkehrte
Welr?? heiBt? Auch dort sind doch Tone denkbar und Worte Musik.
Heine hingegen — und dies ist neuartig — suspendiert die Vorstellung der
gleichzeitigen synisthetischen Wahrmehmung im Chiasmus der Signatu-
ren. In der “sichtbaren Signatur” werden (unhorbare) Tone gesehen, in
der “unsichtbaren Signatur” hingegen Farben und Formen gehort. Das
Horen wird durch die Metapher des Sehens und umgekehrt das Sehen
durchs Horen metaphorisch ersetzt. Sehen und Hoéren stehen also in
einem chiastischen Substitutions- und nicht in einem Summationsver-
hiltnis, wie wir es von der traditionellen Synisthesie gewohnt sind. Dies
ist Heines spezifischer Beitrag zur romantischen Synasthesie?®. Tatsach-
lich ist damit aber auch eine Formel gegeben, in der die enigmatische
Signatur in Heines Novelle als Uberkreuzung sichtbarer Téne und hor-
barer Farben und Gestalten erkennbar wird. Beim Lesen von Heines

26 Als substantiellen Beitrag zu Heines Asthetik hat auch Jeffrey 1. Sammons die
Paganini-Passage bewertet. Vgl. Jeffrey I. Sammons, Heinrich Heine, The Elusive
Poet, New Havern/London, Yale Germanic Studies, 1969, Bd. 3, S. 326-334,

27 Ludwig Tieck, Die verkehrte Welt. Ein historisches Schauspiel in fiinf AufZiigen, in:
ders., Werke in vier Banden, Miinchen, Winkler, Bd. II, 1964, S. 274. Auch Brenta-
nos vielzitierte Synisthesie “Blickt zu mir der Téne Licht” aus dem Singspiel Die
lustigen Musikanten macht den Blick auf Klinge denkbar. (Clemens Brentano,
Werke, Miinchen, Hanser, Bd. I, 1968, S. 145.) Vgl. dazu Alexander von Bormann,
“Der Tone Licht. Zum frithromantischen Programm der Wortmusik”, in: Die Akrua-
litat der Frithromantik, hrsg. v. E. Behler und J. Hoérisch, Paderborn, Schéningh,
1987, S. 191-207. Im Hinblick auf eine Diskurstheorie der literarischen Sinneswahr-
nehmung vgl. Peter Utz, Das AUGE und das OHR im Text. Literarische Sinnes-
wahrnehmung in der Goethezeit, Miinchen, Fink, 1990, bes. Kpt. 8.

28 Bereits in der Harzreise findet sich diese synisthetische Substitutionsfigur der
Sinne, “wo die Engel zu den FiiBen Gottes sitzen, und in den Ziigen seines Antlitzes
den GeneralbaB studieren” (II, 120). Vgl. dazu auch Sarahs Vision der Synagogen-
Gesinge in Der Rabbi von Bacherach (1, 488f.) sowie die Sprache des Trommelns
in Das Buch Le Grand, die das Treiben der Welt zu “durchschauen” vermag, (Il.
273).

67



klangbildlichen Signaturen wird die “sichtbare Signatur”, die Tone vor
Augen fiihrt, durch die “unsichtbare Signatur”, die Farben horbar macht,
substituiert. Dadurch verliert im Resultat, wer in der sichtbaren Signatur
der Erscheinung liest, die klangliche Prisenz in Musik und Stimme und
bleibt immer abhingig von den Malerzeichen des Interpreten, der selber
taub die sichtbare Signatur seiner klanglosen Partitur beschreibt. In dem,
was Heines Erzdhler am Beispiel des tauben Malers Lyser beschreibt
und analysiert, ist jene “Transfiguration der Tone” in sichtbare Mimik
des Gesichts und der Gestalt am Werk, die auch im “getanzten Ritsel”
Mademoiselle Laurences den Eindruck der Unlesbarkeit einer Signatur
hervorgerufen hat. Die Paganini-Passage aus der Ersten Nacht der Flo-
rentinischen Ndchte enthilt also in gewisser Weise den Schliissel zum
“getanzten Ritsel” im zweiten Teil der Novelle. Und es ist notabene ein
Schliissel, der verschieBt. Beide Signaturen verschlieBen sich der Lek-
tiire einer horbaren Sprache, die die “Privatgeschichte” enthilt, und tun
dies gleich einer Hieroglyphenschrift, von der Hegel in seiner Enzyklo-
pddie einmal festhilt, sie sei ein Umweg iiber “die Tone, welche selbst
schon Zeichen sind” und damit sichtbare Chiffren des Klanges. In der
Tat liest, wer Tone schon als sichtbare Zeichen von Tonen sieht, die
Musikalitit und Stimmhaftigkeit der Signatur als “Hieroglyphenschrift”.
Sein Lesen ist “taubes Lesen” und sein Schreiben “ein stummes Schrei-
ben”. Der synidsthetische Chiasmus der Signatur ist schlieBlich dafiir
verantwortlich, daB die Priasenz der Stimme vom Akt der Lektiire ge-
trennt bleibt. In der rhetorischen Figur dieser synisthetischen Signatur
“bleibt die Metapher ritselhaft”, wie Jacques Derrida schreibt, “und
verweist darauf, daB der ‘eigentliche’ Sinn der Schrift der einer ersten
Metapher ist”2?. Im Hinblick auf Heine ist zu prizisieren, sein chiasti-
scher Signaturbegriff sei die Metapher einer Handschrift, die die sinnli-
che Lektire durchkreuzt und trennt. So gesehen bleibt die Signatur not-
wendig unlesbar — und zwar auch fiir einen Leser “der sonst die Signatur
der Erscheinungen so leicht begreift” (I, 593) — weil gerade jene Meta-
phern der Sinne, die gemeinhin fiir die Verstehbarkeit einstehen, hier in
ein Verhiltnis zueinander gesetzt werden, in dem die Wahrmehmung des
einen Sinnesorgans diejenige des anderen suspendiert.

29 Jacques Derrida, Grammatologie, aus dem Franzésischen von H.-J. Rheinberger und
H. Zischler, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1974, S. 31.

68



Die Losung des “getanzten Ritsels” liegt in der Beantwortung der
Frage, warum es nicht zu lsen ist30. Denn auch in diesem Fall heiBt
Verstehen in erster Linie erkldren, was am Lesen ritselhaft ist3!.

Nur wenige Jahre nach Champollions Entzifferung der dgyptischen
Hieroglyphen im Jahre 1822 beginnt Heine seine Reiseschrift Die Sradt
Lucca in Form einer hieroglyphischen Signatur. In der Einleitung dazu
kiindigt Heine seine narrative Reise durch ein ironisch verbrimtes Ge-
spriach tber die zeitgenossische Naturphilosophie an, das er vorgibt, mit
einer alten Eidechse im Apennin gefiihrt zu haben. Auf dem Schwanz des
Reptils meint der Erzdhler die “ewigen Hieroglyphen” (II, 480) zu lesen,
die zeitlos zeichenhaft und doch stets unlesbar von der Lesbarkeit der
Welt kiinden. Darin, so heiBt es, habe er die Geschichte der “stummen
Natur” erfahren, deren Schliissel diese kleinen Tiere signaturhaft auf ih-
rem Riicken tragen und darin “gleichsam die geheimen Annalen der Natur
aufbewahren”. Walter Benjamin hat solche Signaturen der Zeit eine “alle-
gorische Physiognomie der Natur-Geschichte” genannt: “Auf dem Ant-
litz der Natur steht ‘Geschichte’ in der Zeichenschrift der Vergingnis™32.

Auf ihren Koépfchen, Leibchen und Schwinzchen blihen so wunderbare Zei-
chenbilder, wie auf egyptischen Hieroglyphenmiitzen und Hierophantenrécken.
Meine kleinen Freunde haben mich auch eine Zeichensprache gelehrt, vermit-
tels welcher ich mit der stummen Natur zu sprechen vermag. [...] O Natur! du

30 Ein Text wie dieser, der die unmittelbare Lesbarkeit der “*Signatur der Erscheinung”
so nachdriicklich bestreitet, bietet der ErschlieBung ihres Zeichencharakters auch
dann einen nachhaltigen Widerstand, wenn, wie in Heines Novelle, das Thema des
Tanzes als Geschichte eines Traumas am Ende nachgetragen wird. Dessen unge-
achtet finden sich auch in der neueren Heine-Forschung Interpretationen, die den
Tanz in den Florentinischen Ndchten etwa als ““Allegorie oder Pantomime der Re-
volution” (Manfred Schneider, Die kranke schone Seele der Revolution. a.a.O., S.
78) oder als weibliches Bacchanale in der “dionysische[n] Sprache des Tanzes™ ver-
stehen wollen. (Lia Secci, “Die dionysische Sprache des Tanzes im Werk Heines™,
in: Zu Heinrich Heine, hrsg. v. P. Chiarini und 1. Zagari, Stuttgart, Klett, Reihe
LGW-Interpretationen, 1981, S. 89-101.)

31 Gegen eine Dekonstruktion, die “den Text in seine Unverstindlichkeit” treibe, wen-
det Karlheinz Stierle den Begriff der “Relevanzfigur”™: “Die medienspezifische Un-
bestimmtheit ist eine Bedingung der werkhaften Bestimmtheit als Relevanzfigur.
Diese zu erfassen ist aber nicht allein Sache der Reflexion, sondern der Anschau-
ung.” (Karlheinz Stierle, “Dimensionen des Verstehens. Der Ort der Literaturwis-
senschaft”, Konstanzer Universitdtsreden, Bd. 174, 1990, S. 20/33.) In der Tat ist in
Heines Begriff der “Signatur” eine Figur der Anschauung gegeben, die durch ihre
Unbestimmtheit an Relevanz gewinnt.

32 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders.. Gesammelte
Schriften, a.a.0., Bd. 1,1, S. 353.

69



stumme Jungfrau! wohl verstehe ich dein Wetterleuchten, den vergeblichen
Redeversuch, der liber dein schones Antlitz dahinzuckt [...] (II, 478f.)

Jetzt erst konnen wir sagen: die stumme Natur spricht in Hieroglyphen
zwar vergeblich, doch nicht minder verstéindlich. Auch hier ist Synisthe-
sie die Schliisselfigur der Heineschen Signatur. Ich fasse zusammen und
erinnere — von dieser signaturhaften “Coda” her — an die vorliegende
These einer verschliisselten Zeitdarstellung in Heines signatura tempo-
ris. Wie die eingangs diskutierte Flammenschrift im Belsatzar, die sich
schreibend dekonstruiert, so verschlieBt sich auch die “zeitliche Signa-
tur” in Gemilden durch die in schreienden Farben verschmelzende Inter-
ferenz von Progression und Digression jeder unmittelbaren Lektiire der
Gegenwart. Und sie verschlieBt sich als getanzte “Privatgeschichte”
ebensosehr wie in der hieroglyphisch gezeichneten “Naturgeschichte”
durch eine synasthetische Wahrnehmungsstruktur. “Stummes Schreiben”
im Tanz und die “vergeblichen Redeversuche” der Jungfrau Natur tren-
nen syndsthetisch das “taube Lesen” in sichtbaren Signaturen von der
Geschichte, die sie erzdhlen. Alle genannten Darstellungsformen von
Geschichte geben folglich im Medium der signatura temporis jederzeit
Unlesbarkeit zu lesen. Die Frage indessen, was solche Unlesbarkeit zu
verstehen gibt, stellt sich ante portas und konnte zur Schliisselfrage wer-
den in der literaturwissenschaftlichen Debatte zwischen Hermeneutik
und Dekonstruktion.

Abstract

Heinrich Heine’s notion of the signature is analysed in its temporal dimension: time, as it
has registered in things. The question here is how the signature of time is to be read.
Proceeding on the dynamic-deconstructive form of the temporal character in Heine's
Belsatzar, the “zeitliche Signatur” in the report on paintings in Lufetia has been described
as a counterrunning movement of anticipating retrospection. The “Schreibart” of Heine’s
Zeit- and Denkbilder undermines the readability of historical reality through the move-
ment of a writing that writes and negates this writing respectively. Heine’s description of
contemporary history along with the fiction of private history in Florentinische Néchte
virtually hinder literal understanding of time by rhetorical figures of inversion, which
render the signature of time unreadable. As well, the hieroglyphic signatures of natural
history in Heine’s journal of travels Die Stadt Lucca form no exception to this.
Controlled by the synaesthetic chiasm that represents the “unsichtbare Signatur” in inau-
dible voices and tones, the signatura temporis remains sealed to any forwardness of
hermeneutic interpretation, failing a conclusion, as long as it cannot be revealed how the
signature closes itself off from the lecture.

70



	Unlesbarkeit : Heinrich Heines Signatura Temporis

