
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 17

Artikel: Unlesbarkeit : Heinrich Heines Signatura Temporis

Autor: Müller Farguell, Roger W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roger W. Müller Farguell

UNLESBARKEIT
HEINRICH HEINES SIGNATURA TEMPORIS

This is the time. And this is the record of the time.
This is the time. And this is the record of the time.

(Laurie Anderson, From the Air)

Wer hat nicht schon gelesen von der berühmten "Flammenschrift an der
Wand", die nach biblischer Überlieferung beim großen Gastmahl des

Königs Belsazzar erschienen sei? Zu mitternächtlicher Stunde, so heißt

es, "kamen Finger einer Menschenhand zum Vorschein, die schrieben
dem Leuchter gegenüber auf die getünchte Wand des königlichen
Palastes, und der König sah die Hand, die da schrieb" (Daniel V,5). -
Allein zu lesen vermochte er sie sowenig wie die herbeigerufenen
Schriftgelehrten seines Reiches, bis Daniel, der Prophet, sie ihm als
aramäische Schriftzeichen zu verstehen gab und als Menetekel ("mene,
thekel, uphrasin") übersetzte, was er bekanntlich so gedeutet hat, daß die
Zeit des Tyrannen gezählt sei und die Aufteilung des neubabylonischen
Reiches bevorstünde. Bei dieser Entzifferung der Flammenschrift durch
den aramäischen Propheten Daniel im fünften vorchristlichen Jahrhundert

dürfte es sich meines Wissens um den ersten belegten Versuch
handeln, die Zeichen der Zeit aus der Signatur einer Handschrift zu lesen.

Die "hant gottes" sich in den Dingen zu vergegenwärtigen, diese "signa
signata" zu entziffern und lesbar zu machen, zählt in der Tradition von
Paracelsus über Jakob Böhmes de signatura rerum (1730)\ bis hin zu

1 Vgl.: Massimo Luigi Bianchi, "Signatura rerum: segni, magia e conoscenza da Para-

celso a Leibniz", in: Lessico Intellettuale Europeo, Bd. XLIII, Rom, Atteneo, 1987.

Schon in der unhintergehbaren Gewißheit des Paracelsus, "die hant gottes" mache

"nichts ungezeichnetes", konstituiert sich Wissen erst durch die Fähigkeit, die

Autorschaft der "signa signata" zu eruieren und etwa mit der Handschrift des Medi-
cus gegenzuzeichnen, das heißt, göttliche Zeichen und "Figuren" kraft des Wissens

zu re-signieren. Der dadurch entstandene Kontrakt rückt deus archeus und auctor
doctus in der Signatur vertraglich zusammen. (Paracelsus, Astronomia magna, in:

55



Schellings System der Naturphilosophie und Novalis' "Hieroglyphenschrift

der Natur"2 zu den intellektuellen Herausforderungen der
abendländischen Metaphysik. Die Bemühungen der humanistischen Gelehrten
steht exemplarisch für den Versuch, aus den Hieroglyphica des Horapol-
lon ikonologische Lexika zu transskribieren und hat dazu geführt, "statt
mit Buchstaben mit Dingbildern (rebus) zu schreiben"3. Den Schlüssel

zum Menetekel zu finden, gilt der unablässige Versuch der Intellektuellen,

die ihr Alphabetentum auf das übertragen, was sie das "Buch der
Welt" genannt haben, um aus dieser Allegorie des Lesens das Wissen
ihrer Zeit zu erschließen. Indessen versichert schon Paracelsus, daß zwar
die "signatura scientia" sei, doch habe freilich auch sie, wie alle Gottesdinge,

an der entscheidenden Stelle "ein loch"4. Darin bohrt bis heute die
Frage, wie eine "figura" zu lesen sei und was dann überhaupt "Lesen"
heißt. Dazu stößt spätestens nach Paul de Mans Allegorien des Lesens
die sprachtheoretische Skepsis, ob "Schrift" als Tropus auch tatsächlich
lesbar sei, oder ob sie nicht vielmehr "von der Unmöglichkeit des
Lesens" erzähle, insofern das "Lesen" eines Tropus selbst schon wieder
eine Metapher wäre5.

In der vorgenannten Tradition der Signaturenlehre steht Heinrich
Heine in besonders eigensinniger Weise. Von Heines Signaturen hat

Sämtliche Werke, Medizinische, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften,

Abt. I, Bd. 12, München und Berlin, 1929-1933, S. 172f.)

Vgl. dazu: S. Domandl, "Der Archeus des Paracelsus und die Leibnizische Monade.
Eine Gegenüberstellung", in: Von Paracelsus zu Goethe und Wilhelm von Humboldt,
Salzburger Beiträge zur Paracelsusforschung, Folge 22, 1981.

2 Zur "Hieroglyphenschrift der Natur" in der deutschen Romantik vergleiche Johan¬

nes Harnischfeger, Die Hieroglyphen der inneren Welt. Romantikkritik bei E.T.A.
Hoftmann, Opladen, Westdeutscher Verlag, 1988, S. 224-236.

3 Karl Giehlow, "Die Hieroglyphenkunde des Humanismus in der Allegorie der Re¬

naissance", in: Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen des allerhöchsten
Kaiserhauses, Heft 1, Bd. 32, 1915, S. 34.

4 "Signatura ist scientia durch die all verborgen ding gefunden werden, und on die
kunst geschieht nichts grüntlichs, es hat alles ein loch." (Paracelsus, Von den natürlichen

Dingen, a.a.O., Bd. II, S. 89.)
5 Paul de Man, Allegorien des Lesens, aus dem Amerikanischen von W. Hamacher

und P. Krumme, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1988, S. III. Vgl. dazu Werner Hamacher,

"LECTIO, de Man's Imperative" in: Reading de Man Reading, herausgegeben
von L. Waters und W. Godzich, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1988,
S. 171-201. Eine poetologische Dimension erschließt Jürgen Söring, "Grenzen der
Lesbarkeit. Über die Kunst des Versagens", in: Lehrmittel Deutsch, Bd. 43, 1986, S.
189-211.

56



Hans Blumenberg vermerkt, sie versuchten die "Lesbarkeit der Welt" als

Buch im Buch darzustellen6. Bei Heine würde die Textualität der Welt
ins Buch zurückgeholt und darin reflektiert. Dies gebe seinen "Zeitbildern",

"Denkbildern", "Reisebildern" und auch seinen literarischen
Porträts zeitgenössischer "Zustände" den Charakter einer Signatur, einer
unverkennbaren Handschrift, die doch nicht die des Autors meint, sondern
die seiner "Zeit". Ein signaturhaftes Schreiben der "Zeit" also, wie es die

Heine-Forschung mit dem Begriff der "Schreibart" belegt hat, um damit
das Besondernis einer Heineschen "Zeit-Schrift" im "Funktionsübergang
von Dichtung und Publizistik" zu bezeichnen7. Besonders Wolfgang
Preisendanz und Benno von Wiese8 haben Heines Signaturbegriff
danach untersucht. Aber auch Klaus Briegleb, der Herausgeber der neuen

Heine-Ausgabe, hat dazu angeregt, "die Schriftzüge der Revolution" in
Heines Texten zu entziffern9.

Freilich liest, wer Geschichte als Signatur liest, in Wirklichkeit eine

Allegorie des Schreibens und damit die Zeit als Schrift. Wer Heine liest,
läuft leicht Gefahr, unkritisch und gelehrtengläubig wie Belsazzar

vorauszusetzen, die Zeichen der Zeit ließen sich tatsächlich als Schriftsprache

lesbar machen, wenn nur dafür die Form der Lektüre spezialisiert

genug wäre, ja, die raffinierten Techniken hermeneutischer Textexegese
seien imstande, die Signatur zu verstehen und sie handlungsrelevant
auslegen zu können. Wie aber, wenn die Signatur - jener Schlüssel zur
Lesbarkeit der Welt - zugleich auch der Schlüssel wäre, ihre Lesbarkeit

zu verschließen? Verschlüsselung von Zeiterfahrung im Schriftknoten
der Darstellung? Im Begriff der Signatur ließe sich vielleicht erfassen,

was Heine an prominenter Stelle seines Belsatzar als Problem der
Lesbarkeit von Schriftzügen dargestellt hat: Wie wäre eine Schrift zu lesen,

geschweige denn zu "deuten", die, wie die "Flammenschrift an der

Wand", den Signifikanten mit der Bewegung des Schreibens lesbar

macht und ihn zugleich aufzehrt und zum Verschwinden bringt?

6 Hans Blumenberg, Die Lesbarkeit der Welt, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1981, S. 32f.

7 Wolfgang Preisendanz, Der Funktionsübergang von Dichtung und Publizistik, in:

ders., Heinrich Heine, München, W. Fink Verlag, 1983 (2. Auf.), S. 43f.

8 Benno von Wiese, Signaturen. Zu Heinrich Heine und seinem Werk, Berlin, E.

Schmidt Verlag, 1976.

9 Klaus Briegleb, Opfer Heine? Versuche über Schriftzüge der Revolution, Frankfurt

a.M., Suhrkamp, 1986.

57



Und sieh! und sieh! an weißer Wand
Da kams hervor wie Menschenhand;

Und schrieb, und schrieb an weißer Wand
Buchstaben von Feuer, und schrieb und schwand.

(Der König stieren Blicks da saß,

mit schlotternden Knien und totenblaß.

Die Knechtschar saß kalt durchgraut.
Und saß gar still, gab keinen Laut.)

Die Magier kamen, doch keiner verstand
Zu deuten die Flammenschrift an der Wand. (I, 56)10

Anders als die biblische Vorlage ist Heines Darstellung der signatura
temporis kein Schattenspiel im Lichte schriftkundiger Hermeneuten,
sondern Flammenschrift, deren buchstäbliche Signifikanz im Schreiben
und Verschwinden der Buchstaben besteht - eine dynamisch-dekon-
struktive Form also, die sich der Semantik des Inhalts gegenüber als

indifferent erweist. Heines Text macht Flammenschrift sichtbar auf Kosten
der Stummheit ihrer Leser. Was eben "wie Menschenhand" signiert,
entzieht sich dem Zugriff unmittelbarer Lektüre im Gedicht, indem die

Signifikanz der Schrift sich darin erschöpft, ihren eigenen Signifikanten
schreibend zu dekonstruieren und prozesshaft zu löschen. Die Signatur
der Zeit ist hier reine Präsenz des Schreibens, selbstrekursiver,
schreibender Signifikant in process und an sich frei von jeder Repräsentationsfunktion.

Durch Darstellung des Schreibens entzieht sich Heines "Signatur"
ihrer Lektüre11. Ein Paradigma, dem ich im folgenden durch textimma-
nente Lektüre nachgehen möchte, zumal dort, wo von einer "zeitlichen
Signatur" die Rede ist. Eine Signatur, so kann im Anschluß an Jacques
Derrida gesagt werden, "impliziert per definitionem die gegenwärtige
oder empirische Nicht-Anwesenheit des Unterzeichners", sie ist - als
Schrift - "die Verräumlichung als Unterbrechung der Anwesenheit im

10 Das Werk Heinrich Heines wird im folgenden nach der Ausgabe Sämtliche Schrif¬

ten, herausgegeben von Klaus Briegleb, München, Hanser, 1975f., zitiert und im
Text in Klammem mit Band- und Seitenzahl nachgewiesen.

11 Heines "Flammenschrift" kann als Spezialfall im "System der Signaturen" gelten,
von dem Foucault sagt, es kehre die "Beziehung des Sichtbaren zum Unsichtbaren
um". Vgl. Michel Foucault, "Die Signaturen", in: ders.. Die Ordnung der Dinge.
Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1971, S.

56-60.

58



Zeichen"12. Hat indessen, wie in der signatura temporis, die "Zeit"
unterschrieben, dann wäre deren Anwesenheit im Zeichen definitionsgemäß

unterbrochen, weil sich ihre Präsenz nur als Topos repräsentieren
läßt. Der hier zur Diskussion gestellte Begriff der signatura temporis
enthält folglich die These, daß Zeit, wo sie im Schreiben begriffen ist,
nicht lesbar sei, und, wo ihr fertiger Namenszug erscheint, nicht mehr

präsent sei. Zeit, ja überhaupt Geschichte, wären also lesbar als abwesende

- unlesbar aber in ihrer Präsenz. Im Sinne dieser dynamischen
Fort/Da-Struktur läßt sich Heines "zeitliche Signatur" am ehesten an
Walter Benjamins Begriff der Gegenwart heranführen, von der er sagt,
sie sei "nicht Übergang", sondern Zeit, die dialektisch zum Stillstand
gekommen sei13. Daraus erschließt sich auch für Heine, warum das Rätsel
der Lesbarkeit des temporalen Schriftzuges in dessen Bewegung liegt. In
Heines Begriff der "Signatur", so meine These, ist eine Gegenläufigkeit
vermittelt, die die Zeit zeichenhaft - ut pictura - und zugleich auch in

Bewegung - ut poiesis - zeigt14. Als Zeichen in Bewegung wird im
folgenden die signatura temporis von Zeitgeschichte, Privat- und
Naturgeschichte zu untersuchen sein.

Im zweiten Teil der Lwtefta-Schriften findet sich ein Bericht über die

Gemäldeausstellung zeitgenössischer Künstler im Salon du Louvre vom
Jahr 1843, in welchem Heine die "zeitliche Signatur" in dieser temporalen

Gegenläufigkeit beschreibt. Die "zeitliche Signatur", so Heine,
habe sich in den Gemälden als "Charakterzug" eingeschrieben, und dies
in Form eines "Malerzeichenfs] des Zeitgeistes" (V, 480). Was sich in
den Gemälden gleichsam als handschriftlicher Namenszug dieses Zeit-

12 Jacques Derrida: "Signatur Ereignis Kontext", in: ders., Randgänge der Philosophie,
Wien, Passagen, 1988, S. 291-314, S. 311. In der Nachfolge Derridas untersucht

Peggy Kamuf die Signatur als Prozeß der Aneignung und gleichzeitiger Enteignung
auktorialer Subjektivität im Text: "[...] the signature pulls in both directions at once:

appropriating the text under the sign of the name, expropriating the name into the

play of the text." (Peggy Kamuf, Signature Pieces. On the Institution ofAuthorship,
Ithaca und London, Cornell University Press, 1988, S. 13.)

13 Walter Benjamin, Über den Begriffder Geschichte, in: ders., Gesammelte Schriften,
hrsg. v. R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1980,
Bd. I, 2, S. 702.

14 Heines Signaturbegriff besitzt die Struktur eines "objet ambigu", wie es Paul Valéry
im Eupalinos beschrieben hat, ein Zeichen-Ding, das "sich von selbst spaltet in
Bauen und Erkennen". (Paul Valéry, Eupalinos ou l'Architecte, in: ders., Oeuvres,
Paris, Gallimard, Pléiade, 1970, Bd. 2, S. 79 ff. in Rilkes Übertragung, Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 1973, S. 116 f.)

59



geistes manifestiert, was ihnen "das Wappen" jeder "neuen Herrschaft
aufdrückt" (V,481), sind jene "gemeinsame[n] Eigentümlichkeiten", die
sich allen Kunstgegenständen einprägen und ihnen "den verwandtschaftlichen

Charakterzug" verleihen, durch den sich die "Gedanken der Zeit"
in unverwechselbarer Weise offenbaren15. Diese Signatur der Zeit wird
aber, meint Heine, erst ex post von den "Nachkommen" zu lesen und

womöglich auch zu entziffern sein: "Was wird sich aber unsern
Nachkommen, wenn sie einst die Gemälde der heutigen Maler betrachten, als

die zeitliche Signatur offenbaren? Durch welche gemeinsame Eigentümlichkeiten

werden sich diese Bilder gleich beim ersten Blick als Erzeugnisse

aus unsrer gegenwärtigen Periode ausweisen?" (V,480f.). Vergeblich

scheint auch hier der zeitgenössische Betrachter in diesem

Namenszug der signatura temporis lesen zu wollen und sich zu mühen,
"dieses Chaos im Geiste zu ordnen". Unlesbar bleiben daher dem

Zeitgenossen die "Malerzeichen des Zeitgeistes":

Diese tollen Farben, die alle zu gleicher Zeit auf mich loskreischen, dieser
bunte Wahnwitz, der mich von allen Seiten angrinst, diese Anarchie in goldnen
Rahmen, macht auf mich einen peinlichen, fatalen Eindruck. Ich quäle mich
vergebens, dieses Chaos im Geiste zu ordnen und den Gedanken der Zeit darin
zu entdecken [...]. (V, 480)

Wer dennoch in der signatura temporis zu lesen sucht, will vermittelnd
antizipieren, was die Nachkommenschaft rückblickend aus der
Kunstrezeption ersehen wird und sich ihr "gleich beim ersten Blick als

Erzeugnisse aus unsrer gegenwärtigen Periode" ausweist. Diesen künftigen
"ersten Blick" auf die Signatur der Zeit lesend vorauszunehmen, erweist
sich als die eigentliche Aufgabe der Kunstkritik, wie sie Heine in seinen
Gemäldeberichten zu verstehen gibt. Sie ist antizipierte Rückschau oder
vorausgesandte Vision eines ersten Blickes zurück auf die Jetzt-Zeit,
deren Malerzeichen unlesbar im gegenwärtigen Kunstwerk
vorgezeichnet ist. Gerade so glaubte auch Walter Benjamin, daß historisches

Denken "in einer von Spannungen gesättigten Konstellation"

15 Durch Fiktionalisierung zum lesbaren Zeichensystem, werde Zeit zu Geschichte, in
der der Prätext zur Gegenwart zu lesen sei, schreiben Oskar Negt und Alexander
Kluge in "Das Lesen des Textes wirklicher Verhältnisse; die schwerwiegende Frage,
ob wir die Chiffre unseres Jahrhunderts verstehen", in: dies., Maßverhältnisse des

Politischen, Frankfurt a.M., Fischer, 1992, S. 195-229.

60



chockartig innehält (ebd.)16. Das dynamische Zeitbild in Heines Texten
zeichnet sich durch diese "Interferenz von Progression und Digression"
aus17. Als künftiges Zeitbild der Gegenwart sistiert die "zeitliche Signatur"

den Gedanken der Jetzt-Zeit in der Periode zwischen Rückblick und

Vorschau. Ein farben-kreischender Anblick aus der Zukunft, nicht zu
entschlüsseln für denjenigen, der in der linearen Zeitdimension lebt18.

Diese Interferenz zeitlicher Wahmehmungsrelationen betreibt die
"Schreibart" Heines indes nicht nur bei der Betrachtung von Gegenständen

der bildenden Kunst, sondern mit Vorliebe auch in Theater- und

Ballettkritiken, also dort, wo Kunstwirkung aus dem ephemeren Moment
einer Zeitkunst resultiert.

16 In der Signatur tritt die Kunstrezeption zu einem dynamischen "Zeitbild" zusammen

- eine dialektische Monade der Zeit, die ihre Spannkraft dadurch bewahrt, daß sie,
im Sinne einer "Doppelperspektive", Zukunft und Vergangenheit in sich aufhebt. Zu
Recht hat deshalb Benjamin in der Diskussion um Heines Begriff der Signatur
immer dort Pate gestanden, wo sich das Gespräch um die Textualisierung von
Geschichte in der dynamischen Form von Heines "Schreibart" dreht. In dessen

"Schreibart" hat insbesondere Wolfgang Preisendanz die spekulative Intelligenz
Heines gesehen, "die gegenständlichen Bezugspunkte so zur Sprache zu bringen,
daß sie den Charakter der Signatur bekommen". Preisendanz versteht darunter
vornehmlich die Assoziationstechnik von Heines Texten, die mit Hilfe von "shifting
patterns" (S. 43) die mannigfaltigen Elemente der historischen Erfahrung zu einer

Signatur seiner Zeit verbindet. Zumal in Heines Reisebildern - und hier geht
Preisendanz über Benjamins Begriff der "Gegenwart" hinaus - werde eine "Poesie

sprachlicher Bewegungslineatur" (S. 38) erzeugt, die die Eigenschaft besitze, auch

"das Gegenwärtige zum Transitorischen" (S. 75) zu relativieren. (Wolfgang
Preisendanz, "Der Funktionsübergang von Dichtung und Publizistik", in: ders., Heinrich
Heine, a.a.O.) Irmgard Zepf hat in ihrer Arbeit über Heines Gemäldeberichte darauf
insistiert, daß es sich bei der genannten "Schreibart" nicht einfach um die Fortsetzung

der ut-pictura-poesis-Diskussion handle, sondern daß Heines "Denkbildem"
eine sprachliche Dialektik innewohne, die den Text erst zur beweglichen Signatur
werden lasse: "Den Signaturen haftet damit eine dialektische Beweglichkeit an, die
den Text als Ganzes in einem transitorischen Fluß halten." (Irmgard Zepf, Denkbilder.

Heinrich Heines Gemäldebericht zum Salon 1831. Eine Untersuchung der
Schrift "Französische Maler", München, W. Fink Verlag, 1980, S. 47.)

17 Wolfgang Preisendanz, ebd., S. 31.
18 Diese diskontinuierliche Zeiterfahrung hat vor allem Otto W. Johnston in seiner

Studie Signatura Temporis in Heine's 'Lutetia' thematisiert, wenn er in der
Unterbrechung des Erzählkontinuums eine Desillusionierung erblickt, "which starts out
following the stilistic pattern for poeticizing current events, but is then altered or
interrupted". (Otto W. Johnston, "Signatura Temporis in Heine's 'Lutetia'", in: The

German Quarterly, vol. 47, 1974, S. 215-252, zit. S. 222.)

61



Hier ist Heines Rezension von Adolphe Adams Ballett Die Willis
(1841) zu erwähnen, das Théophile Gauthier nach Ideen von Heines
Schrift Die Elementargeister mit einem Libretto versehen hat19. Sie

beginnt mit einem unerwartet bewegten Auftakt: "Wir tanzen hier auf
einem Vulkan", zitiert Heine und setzt nach einer Kunstpause hinzu

aber wir tanzen. Was in dem Vulkan gärt, kocht und brauset, wollen
wir heute nicht untersuchen, und nur wie man darauf tanzt, sei der

Gegenstand unserer Betrachtung" (V, 390). Die besagte Rezension endet

mit der phantastisch-hyperbolischen Beschreibung einer Galoppade, in
der ein Cancan, getanzt in rasendem Crescendo, die räumlichen Grenzen
der Saaldecke sprengt und dabei die ganze tanzende "Sippschaft sich

plötzlich auf Besenstielen, Ofengabeln und Kochlöffeln" (V, 395) hoch
über die Köpfe der Pariser Polizei emporschwingt. Die "unaussprechlichen

Tänze" (ebd.) von denen in dieser Rezension die Rede ist, sind in
der Tat "getanzte Persiflage" (ebd.) alldessen, was sie an gesellschaftlichen

Verboten negieren. Heines Text wiederum beschreibt sie als

Signatur alldessen, was nicht Gegenstand seiner Betrachtung sein soll,
nämlich der innere, gärende Paroxysmus des Vulkans von Paris. Die
"Schreibart" dieses Textes gehorcht also einer doppelten Negation,
indem sie das "t/naussprechliche" der Tänze im unterdrückten Gegenstand

seiner Betrachtung explodieren läßt. Zu lesen gibt diese Signatur
der Zeit lediglich eine Figur der Inversion, in der - paradoxerweise - die
Oberfläche (der Tanz auf dem Vulkan) ihren Inhalt (den vulkanischen
Hexenkessel) sprengt20.

19 In einer Zeit "politischer Meeresstille", wie er in einem Brief an Cotta vom 3. März
1841 schreibt (V,940), nimmt Heine seine Tätigkeit als französischer Korrespondent
der Augsburger Allgemeinen Zeitung nach achtjähriger Unterbrechung wieder auf.
Er kommt damit einem Wunsch des Redaktors Gustav Kolb entgegen, der deutschen
Heimat einige "Miniaturbilder, Porträts und Gemälde" aus Frankreich zu schenken

(eod.). Seine Sendung vom 7. Februar 1842 findet sich abgedruckt im ersten Teil der
Lutetia.

20 Nicht anders verhält es sich mit den "unmöglichen Tanzposituren" jener gespensti¬
schen griechischen Frauenfiguren am Schluß von Heines Ludwig Börne-Buch, die
abgemagert und fröstelnd, Nymphentänze nach üppigen Renaissancegemälden und
bacchantische Tänze nach etruskischen Vasenreliefs aufführen (IV, 142). Im
schlaglichtartig zitierten Bildungshorizont erhellt sich das, was Heine in seiner
Denkschrift gegen Ludwig Börne bei den Intellektuellen der Mettemichzeit ein-
dunkeln sieht. Dabei verhält sich die innere Gebrochenheit der Tänzerinnen analog
zur kaleidoskopisch aufgebrochenen Kulisse ihres Schauplatzes, der sich aus
Fragmenten eines kulturellen Wissenshorizontes zusammensetzt, bestehend aus zitierten
Mythologemen und Raumabbreviaturen, die einst zu der von Heine (mit Hegel)

62



Seine signatura temporis generiert der Text Heinrich Heines
vornehmlich aus einer doppelten Bewegung, die zugleich schreibt und

negiert, was sie schreibt; sie dementiert einerseits die Lesbarkeit des

Kunstwerkes, das sie kommentiert und kommentiert andererseits die
Definition der Revolution, die sie einleitend dementiert21.

In der Einleitung zu den Memoiren hat Heine die "Signatura" als

"Wechselwirkung äußerer Begebenheiten und innerer Seelenereignisse"
bestimmt (VI/1,555). Seine Memoiren erzählt er denn auch konsequenterweise

als Privatgeschichte, in der äußere und innere Biographie invertiert

sind22. Eine andere "Privatgeschichte" beschreibt Heine in seinem
letzten Novellenfragment, die Florentinischen Nächte (1836), dem ich
mich nun zuwenden möchte. Wir wechseln damit von der "Zeitgeschich-

überwunden gedachten "Kunstperiode" angehört haben mochten, und die nun
behelfsmäßig nebeneinandergestellt zu einem Ensemble ikonoklastisch
zusammengewürfelter Stilfiguren epigonaler Art herabsinken. (Vgl. dazu Clarissa Kucklich,
Phantasie und Bildung. Aspekte einer Bildungspoetologie bei Heinrich Heine,
Frankfurt a.M., P. Lang, 1988.) Die Signatur der Zeit zeigt ihr janusartiges Gesicht
in der elegischen Re-Signatur des Verlorenen, das sie dekomponiert. Hier hat Heine
die signatura temporis meisterhaft mit seiner eigenen Handschrift re-signiert.

21 Die Exegeten von Heines Texten haben sich besonders in den siebziger Jahren nicht
zurückgehalten, von Heine als von einem alternden "Lutetia-Ästheten" zu sprechen,
der als Flaneur in den Straßen von Paris "Erlebtes" bereits unter seinem "Schreibblick"

erfaßt und darin seine "Signatur" resignativ eingeschrieben habe: "Der
'Lutetia'-Ästhet erblickt im Rhythmus der Cancan-Tänzer seine autobiographische
Katastrophe: 'das Alter', den Kräfteverfall des Visionärs der totalen Befreiung, das

Ende 'Lutetias'. Unterm Schreibblick, der sich verträumt, droht die Pantomime, die

er 'erlebt', nicht den Rattenzug an. Sondern die Pantomime ist getanztes Warten, das

der Träumer des Augenblicks nicht ewig mehr mitwarten kann." (Klaus Briegleb,
Opfer Heine? a.a.O., S. 120.) Ebenso Manfred Schneider "Der ganze Artikel ist
Hexenmeisterrede, angesprochen gegen das Rumoren der Vulkane, indem er die
geheimen Bewegungen der lebendigen Geister ins Wort zu bannen sucht. Denn der
Tanz ist die ganz andere Sprache, in der allein das erotische und das revolutionär
begehrte Glück Realität annehmen kann. Allerdings vollzieht sich der Tanz als Realität

und als Zeichen. (...] In dieser Paradoxic definiert und dementiert sich der
revolutionäre Schriftsteller Heinrich Heine." (Die kranke schöne Seele der Revolution.
Heine, Börne, das "Junge Deutschland", Marx und Engels, Frankfurt a.M.,
Syndikat, 1980, S. 86.) Diese Re-Signierung der signatura temporis, die "Schreibart"

dieser Texte Heinrich Heines, ist aber wiederum eine Funktion ihrer Lesart, die

- nach 1968 - ihrerseits vor den Zeichen der Zeit resigniert hat.

22 Bereits Benno von Wiese hat festgestellt, "Heines Denken in Signaturen" suche

"den reflexiven Gegensatz von Innen und Außen in der Anschauung wieder
aufzuheben." (Benno von Wiese, Signaturen. Zu Heinrich Heine und seinem Werk, a.a.O.,
S. 31.)

63



te" des Pariser Kulturfeuilletons zur novellistischen Darstellung einer

"Privatgeschichte" - und vollziehen damit auch diskursiv eine für Heines

Signaturbegriff charakteristische Wendung.
Als Inversion von Erinnerung und tänzerischem Ausdruck einer

Frauenfigur erscheint im zweiten Teil der Florentinischen Nächte das

Rätsel einer getanzten Signatur. Die Binnenerzählung der Florentinischen
Nächte, so kann grob resümiert werden, dreht sich um die rätselhafte
Identität einer jungen Tänzerin namens Mademoiselle Laurence. Wie der
Erzähler Maximilian zu berichten weiß, findet er die tanzende Laurence

zu wiederholten Malen im ärmlichen Gefolge einer grotesken Gaukler-
familie. Irritiert durch die eigenwillige Gestikulation der Tanzenden, die
sich "wie mit lauerndem Ohr" zur Erde beugt, "als hörte sie eine Stimme,
die zu ihr heraufspräche", die alsbald rasend aufspringt, um sogleich wieder

kerzengerade zu erstarren, und - erzitternd - sorgfältig langsam die
Hände reibt, als wollte sie Blut von ihren Händen waschen - irritiert also
durch diese pantomimischen Signaturen der Tänzerin wirft der Erzähler
die Frage auf, wie dieses "getanzte Rätsel" wohl zu lösen, wie diese
"getanzte Privatgeschichte" wohl zu lesen wäre. Die signatura temporis
scheint in dieser rätselhaften Tanzsprache eine Bewegungsspur zu sein,
in die sich die Identität einer Privatgeschichte unlesbar eingeschrieben
hat:

Es war ein Tanz, welcher nicht durch äußere Bewegungsformen zu amüsieren
strebte, sondern die äußeren Bewegungsformen schienen Worte einer besonderen

Sprache, die etwas Besonderes sagen wollte. Was aber sagte dieser Tanz?
Ich konnte es nicht verstehen, so leidenschaftlich auch diese Sprache sich ge-
bärdete. Ich ahnte nur manchmal, daß von etwas grauenhaft Schmerzlichem die
Rede war. Ich der sonst die Signatur aller Erscheinungen so leicht begreift, ich
konnte dennoch dieses getanzte Rätsel nicht lösen [...] (I, 593)

Versuchen wir dieses "getanzte Rätsel" zu lösen. Aus der Perspektive
des Erzählers wird das Gehörte von seiner optischen Wirkung her
beschrieben: Dem lauschenden Hinbeugen nach der Erde entsprechen die

ausgelassenen Sprünge, dem wiederholten Lauschen ein Nicken mit dem

Kopf und die geheimnisvolle Geste des Händewaschens. In diesem
Parallelismus von Hören und sichtbarer Bewegung wird eine doppelte
Entzifferungsarbeit realisiert: von Seiten der Tänzerin als Sichtbarmachen

des Gehörten, seitens des Erzählers als Lesbarmachen des
Gesehenen. Beide Prozesse sind im Innersten dialogisch verbunden durch
das Rätsel eines Tanzes, der wie eine Sprache strukturiert sein soll. Bei

genauerer Betrachtung entpuppt sich das Darstellungsproblem dieses

64



"getanzten Rätsels" folglich als innerer Verknotungszusammenhang
nicht nur einer, sondern zweier verschiedener Transformationen: einer,
die die Chiffrierung, und einer anderen, die die Dechiffrierung der
fraglichen Signatur betrifft. Während die erste die Problematik einer
pantomimischen Sichtbarmachung des Gehörten aufwirft, thematisiert die
andere die Lesbarkeit der getanzten Signatur. Der Erzähler, der dieses

"getanzte Rätsel" beschreibt, ist für sein Verständnis dieser Signatur
ganz auf visuelle Sprachzeichen verwiesen, die er gleichsam als klanglose

Partitur liest23.

Für die Entzifferung derart klangloser Partituren bietet der Text der
Florentinischen Nächte einige aufschlußreiche Beispiele, die wir an dieser

Stelle vergleichsweise beiziehen. Sie finden sich eingebettet in
verschiedene Episoden, vornehmlich im ersten Teil der Novelle. Hier sind

vor allem die Studien der Künstlerphysiognomien von Bellini und Paga-
nini zu erwähnen, die wiederholt die Fähigkeit zur Wahrnehmung einer

"Transfiguration der Töne" (I, 581 f.) zur Anschauung bringen. Hierhin
gehören aber auch die bewegten Signaturen lauschender Frauengesichter
in der italienischen Oper, auf denen sich die "Wirkung der Kunst"
(1,569) in physiognomischer Weise abzuzeichnen scheint. Es ist gewiß
nicht gewagt, zu behaupten, Heine habe in diesen physiognomischen
Studien mitunter einige Glanznummern musikalischer Visualisierungskunst

geboten, die auch den hohen Ansprüchen zeitgenössischer Syn-
ästhesiedarstellungen der romantischen Schule Clemens Brentanos,
E.T.A. Hoffmanns oder auch Novalis' musikalischen "Figurenworten"
genügen können24. Das vorherrschende Erzählparadigma wird auf die

23 Diese Übersetzung von visuellen und akustischen Elementen im Tanz hat Susanne

K. Langer eine "symbolische Bewegung" genannt, die bei jeder Rezeption des

Tanzkunstwerkes einer Rückübersetzung bedarf: "To make the dance a work of art

requires that translation of kinesthetic experience into visual and audible elements

[...]." (Susanne K. Langer, Feeling and Form, New York, Ch. Scribner's Sons,

1953; wiederabgedruckt in, What is Dance? Readings in Theory and Criticism, hrsg.

v. Roger Copeland und Marshall Cohen, New York, Oxford Univ. Press, 1983, S.

44.)
24 Novalis hat diese gleichzeitig "hörbaren und sichtbaren Worte" "Wortfiguren" oder

"Figurenworte" genannt. In ihnen sollte es möglich sein - wie in Heines Signatur -
in "Figuren sprechen und schreiben" zu können "und Worte vollkommen plastisiren,
und Musiciren" zu lernen. (Novalis, Aus den Freiburger Naturwissenschaftlichen
Studien 1798/99, in: ders. Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von Hardenbergs,

München, Hanser, 1978, Bd. 2, S. 458.) Heine hat diese "Idealfiguren"
Novalis' allerdings dahingehend erweitert und differenziert, daß er in seiner

Darstellung der Signatur gezeigt hat, wie das beschriebene Hören zur enigmatischen

65



Formel gebracht, wenn der Erzähler von sich behauptet, jenes "musikalische

zweite Gesicht" zu besitzen, "meine Begabnis, bei jedem Tone, den

ich erklingen höre, auch die adäquate Klangfigur zu sehen" (ebd.). Diese

visuelle "Klangfigur" ist eine figura im rhetorischen Sinne einer Syn-
ästhesie. Sie rekurriert auf einen physikalischen Vorgang einer Visualisierung

von Resonanzspuren in feinem Sand, der von Emst Chladni 1785

entdeckt und als "Klangfigur" bezeichnet wurde. Heine legt diese Figur
der Synästhesie den Wahrnehmungen seines Erzählers zugrunde, um
damit den Signaturcharakter der Erscheinung zu erzeugen.

Wenden wir uns nun einer Passage zu, die möglicherweise eine

Erklärung für diese synästhetisch konstituierte Signatur in sich birgt. In den

Erzählungen der Ersten Nacht berichtet Maximilian von einem tauben

Maler namens (Johann Peter) Lyser, "der, in seiner geistreichen Tollheit
mit wenigen Kreidestrichen den Kopf Paganinis so gut getroffen hat, daß

man ob der Wahrheit der Zeichnung zugleich lacht und erschrickt" (I,
575). Dies sei ihm nur deshalb so frappierend gelungen, weil er "den
Musikern die Musik auf dem Gesichte zu lesen" verstanden habe. Die
Erklärung dieses Phänomens, die der Erzähler daraufhin abgibt, ist für die

Frage nach der Lesbarkeit enigmatischer Signaturen von erheblicher
Bedeutung:

Was ist eigentlich da zu verwundem? In der sichtbaren Signatur des Spieles
konnte der taube Maler die Töne sehen. Gibt es doch Menschen, denen die
Töne selber nur unsichtbare Signaturen sind, worin sie Farben und Gestalten
hören. (I, 575)

Der schreibende Taube malt Töne - der Ohrenmensch indessen hört Farben.

Eines sei gleich vorausgeschickt: Es geht hier nicht um die Wiederholung

jenes klassischen Versuchs, "die Hieroglyphen der Poesie, der
Malerei und der Musik miteinander zu vergleichen", den bereits Denis
Diderot in seiner Lettre sur les sourds et muets unternommen hat25. Der

Figur werden kann, die das Verstehen suspendiert. (Vgl. dazu Liselotte Dieckmann,
"The Metaphor of Hieroglyphics in German Romanticism", in: Comparative
Literature, vol. VII/1, 1955, S. 306-312.)

25 Denis Diderot, Lettre sur les sourds et muets à l'usage de ceux qui entendent et qui
parlent (1751), in: ders.. Oeuvres complètes, Paris, Gallimard, Pléiade, 1978, vol.
IV. Deutsch: Brief über die Taubstummen, in: ders.. Ästhetische Schriften, Berlin
und Weimar, Aufbau, 1967, Bd. 1, S. 69. Wie Heine, geht es auch Diderot um eine
Form von visueller "Hieroglyphensprache", die Tauben akustische
Wahrnehmungsinhalte zu lesen erlaube.

66



rhetorische Chiasmus nämlich, der hier in der "unsichtbaren Signatur"
der Töne "Farben und Gestalten" zu lesen gibt, in der "sichtbaren Signatur

des Spieles" indes Töne zu sehen behauptet, dieser Chiasmus der
Sinne ist eine originale Wendung Heinescher Prägung26. Gewiß, eine

synästhetische Figur in Form eines Chiasmus zu beschreiben, gehört
durchaus zu den Kunstgriffen der romantischen Literatur. Worin besteht
aber der entscheidende Unterschied etwa zu Ludwig Tiecks synästheti-
schem Chiasmus "in Tönen zu denken und in Worten und Gedanken zu
musizieren", wie es in der Einleitung zum Schauspiel Die verkehrte
Welt27 heißt? Auch dort sind doch Töne denkbar und Worte Musik.
Heine hingegen - und dies ist neuartig - suspendiert die Vorstellung der

gleichzeitigen synästhetischen Wahrnehmung im Chiasmus der Signaturen.

In der "sichtbaren Signatur" werden (unhörbare) Töne gesehen, in

der "unsichtbaren Signatur" hingegen Farben und Formen gehört. Das

Hören wird durch die Metapher des Sehens und umgekehrt das Sehen

durchs Hören metaphorisch ersetzt. Sehen und Hören stehen also in
einem chiastischen Substitutions- und nicht in einem Summationsvtx-
hältnis, wie wir es von der traditionellen Synästhesie gewohnt sind. Dies
ist Heines spezifischer Beitrag zur romantischen Synästhesie28. Tatsächlich

ist damit aber auch eine Formel gegeben, in der die enigmatische
Signatur in Heines Novelle als Uberkreuzung sichtbarer Töne und
hörbarer Farben und Gestalten erkennbar wird. Beim Lesen von Heines

26 Als substantiellen Beitrag zu Heines Ästhetik hat auch Jeffrey I. Sammons die

Paganini-Passage bewertet. Vgl. Jeffrey I. Sammons, Heinrich Heine, The Elusive
Poet, New Haven/London, Yale Germanic Studies, 1969, Bd. 3, S. 326-334.

27 Ludwig Tieck, Die verkehrte Welt. Ein historisches Schauspiel in fünfAufzügen, in:

ders., Werke in vier Bänden, München, Winkler, Bd. II, 1964, S. 274. Auch Brentanos

vielzitierte Synästhesie "Blickt zu mir der Töne Licht" aus dem Singspiel Die
lustigen Musikanten macht den Blick auf Klänge denkbar. (Clemens Brentano,
Werke, München, Hanser, Bd. I, 1968, S. 145.) Vgl. dazu Alexander von Bormann,

"Der Töne Licht. Zum frühromantischen Programm der Wortmusik", in: Die Aktualität

der Frühromantik, hrsg. v. E. Behler und J. Hörisch, Paderborn, Schöningh,
1987, S. 191-207. Im Hinblick auf eine Diskurstheorie der literarischen Sinneswahrnehmung

vgl. Peter Utz, Das AUGE und das OHR im Text. Literarische
Sinneswahrnehmung in der Goethezeit, München, Fink, 1990, bes. Kpt. 8.

28 Bereits in der Harzreise findet sich diese synästhetische Substitutionsfigur der
Sinne, "wo die Engel zu den Füßen Gottes sitzen, und in den Zügen seines Antlitzes
den Generalbaß studieren" (II, 120). Vgl. dazu auch Sarahs Vision der Synagogen-

Gesänge in Der Rabbi von Bacherach (I, 488f.) sowie die Sprache des Trommeins
in Das Buch Le Grand, die das Treiben der Welt zu "durchschauen" vermag, (II.
273).

67



klangbildlichen Signaturen wird die "sichtbare Signatur", die Töne vor
Augen führt, durch die "unsichtbare Signatur", die Farben hörbar macht,
substituiert. Dadurch verliert im Resultat, wer in der sichtbaren Signatur
der Erscheinung liest, die klangliche Präsenz in Musik und Stimme und

bleibt immer abhängig von den Malerzeichen des Interpreten, der selber
taub die sichtbare Signatur seiner klanglosen Partitur beschreibt. In dem,

was Heines Erzähler am Beispiel des tauben Malers Lyser beschreibt
und analysiert, ist jene "Transfiguration der Töne" in sichtbare Mimik
des Gesichts und der Gestalt am Werk, die auch im "getanzten Rätsel"
Mademoiselle Laurences den Eindruck der Unlesbarkeit einer Signatur
hervorgerufen hat. Die Paganini-Passage aus der Ersten Nacht der Flo-
rentinischen Nächte enthält also in gewisser Weise den Schlüssel zum
"getanzten Rätsel" im zweiten Teil der Novelle. Und es ist notabene ein

Schlüssel, der verschießt. Beide Signaturen verschließen sich der Lektüre

einer hörbaren Sprache, die die "Privatgeschichte" enthält, und tun
dies gleich einer Hieroglyphenschrift, von der Hegel in seiner Enzyklopädie

einmal festhält, sie sei ein Umweg über "die Töne, welche selbst
schon Zeichen sind" und damit sichtbare Chiffren des Klanges. In der
Tat liest, wer Töne schon als sichtbare Zeichen von Tönen sieht, die
Musikalität und Stimmhaftigkeit der Signatur als "Hieroglyphenschriff'.
Sein Lesen ist "taubes Lesen" und sein Schreiben "ein stummes Schreiben".

Der synästhetische Chiasmus der Signatur ist schließlich dafür
verantwortlich, daß die Präsenz der Stimme vom Akt der Lektüre
getrennt bleibt. In der rhetorischen Figur dieser synästhetischen Signatur
"bleibt die Metapher rätselhaft", wie Jacques Derrida schreibt, "und
verweist darauf, daß der 'eigentliche' Sinn der Schrift der einer ersten

Metapher ist"29. Im Hinblick auf Heine ist zu präzisieren, sein chiasti-
scher Signaturbegriff sei die Metapher einer Handschrift, die die sinnliche

Lektüre durchkreuzt und trennt. So gesehen bleibt die Signatur
notwendig unlesbar - und zwar auch für einen Leser "der sonst die Signatur
der Erscheinungen so leicht begreift" (I, 593) - weil gerade jene Metaphern

der Sinne, die gemeinhin für die Verstehbarkeit einstehen, hier in
ein Verhältnis zueinander gesetzt werden, in dem die Wahrnehmung des

einen Sinnesorgans diejenige des anderen suspendiert.

29 Jacques Derrida, Grammatologie, aus dem Französischen von H.-J. Rheinberger und
H. Zischler, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1974, S. 31.

68



Die Lösung des "getanzten Rätsels" liegt in der Beantwortung der

Frage, warum es nicht zu lösen ist30. Denn auch in diesem Fall heißt
Verstehen in erster Linie erklären, was am Lesen rätselhaft ist-31.

Nur wenige Jahre nach Champollions Entzifferung der ägyptischen
Hieroglyphen im Jahre 1822 beginnt Heine seine Reiseschrift Die Stadt
Lucca in Form einer hieroglyphischen Signatur. In der Einleitung dazu

kündigt Heine seine narrative Reise durch ein ironisch verbrämtes
Gespräch über die zeitgenössische Naturphilosophie an, das er vorgibt, mit
einer alten Eidechse im Apennin geführt zu haben. Auf dem Schwanz des

Reptils meint der Erzähler die "ewigen Hieroglyphen" (II, 480) zu lesen,
die zeitlos zeichenhaft und doch stets unlesbar von der Lesbarkeit der

Welt künden. Darin, so heißt es, habe er die Geschichte der "stummen
Natur" erfahren, deren Schlüssel diese kleinen Tiere signaturhaft auf
ihrem Rücken tragen und darin "gleichsam die geheimen Annalen der Natur
aufbewahren". Walter Benjamin hat solche Signaturen der Zeit eine
"allegorische Physiognomie der Natur-Geschichte" genannt: "Auf dem Antlitz

der Natur steht 'Geschichte' in der Zeichenschrift der Vergängnis"32.

Auf ihren Köpfchen, Leibchen und Schwänzchen blühen so wunderbare
Zeichenbilder, wie auf egyptischen Hieroglyphenmützen und Hierophantenröcken.
Meine kleinen Freunde haben mich auch eine Zeichensprache gelehrt, vermittels

welcher ich mit der stummen Natur zu sprechen vermag. [...] O Naturl du

30 Ein Text wie dieser, der die unmittelbare Lesbarkeit der "Signatur der Erscheinung"
so nachdrücklich bestreitet, bietet der Erschließung ihres Zeichencharakters auch

dann einen nachhaltigen Widerstand, wenn, wie in Heines Novelle, das Thema des

Tanzes als Geschichte eines Traumas am Ende nachgetragen wird. Dessen
ungeachtet finden sich auch in der neueren Heine-Forschung Interpretationen, die den

Tanz in den Florentinischen Nächten etwa als "Allegorie oder Pantomime der
Revolution" (Manfred Schneider, Die kranke schöne Seele der Revolution. a.a.O.. S.

78) oder als weibliches Bacchanale in der "dionysische[n] Sprache des Tanzes"
verstehen wollen. (Lia Secci, "Die dionysische Sprache des Tanzes im Werk Heines",
in: Zu Heinrich Heine, hrsg. v. P. Chiarini und I. Zagari, Stuttgart, Klett, Reihe

LGW-Interpretationen, 1981, S. 89-101.)
31 Gegen eine Dekonstruktion, die "den Text in seine Unverständlichkeit" treibe, wen¬

det Karlheinz Stierle den Begriff der "Relevanzfigur": "Die medienspezifische
Unbestimmtheit ist eine Bedingung der werkhaften Bestimmtheit als Relevanzfigur.
Diese zu erfassen ist aber nicht allein Sache der Reflexion, sondern der Anschauung."

(Karlheinz Stierle, "Dimensionen des Verstehens. Der Ort der Literaturwissenschaft",

Konstanter Universitätsreden, Bd. 174, 1990, S. 20/33.) In der Tat ist in

Heines Begriff der "Signatur" eine Figur der Anschauung gegeben, die durch ihre

Unbestimmtheit an Relevanz gewinnt.
32 Walter Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, in: ders.. Gesammelte

Schriften, a.a.O., Bd. 1,1, S. 353.

69



stumme Jungfrau! wohl verstehe ich dein Wetterleuchten, den vergeblichen
Redeversuch, der über dein schönes Antlitz dahinzuckt [...] (II, 478f.)

Jetzt erst können wir sagen: die stumme Natur spricht in Hieroglyphen
zwar vergeblich, doch nicht minder verständlich. Auch hier ist Synästhe-
sie die Schlüsselfigur der Heineschen Signatur. Ich fasse zusammen und
erinnere - von dieser signaturhaften "Coda" her - an die vorliegende
These einer verschlüsselten Zeitdarstellung in Heines signatura tempo-
ris. Wie die eingangs diskutierte Flammenschrift im Belsatzar, die sich
schreibend dekonstruiert, so verschließt sich auch die "zeitliche Signatur"

in Gemälden durch die in schreienden Farben verschmelzende
Interferenz von Progression und Digression jeder unmittelbaren Lektüre der

Gegenwart. Und sie verschließt sich als getanzte "Privatgeschichte"
ebensosehr wie in der hieroglyphisch gezeichneten "Naturgeschichte"
durch eine synästhetische Wahrnehmungsstruktur. "Stummes Schreiben"
im Tanz und die "vergeblichen Redeversuche" der Jungfrau Natur trennen

synästhetisch das "taube Lesen" in sichtbaren Signaturen von der
Geschichte, die sie erzählen. Alle genannten Darstellungsformen von
Geschichte geben folglich im Medium der signatura temporis jederzeit
Unlesbarkeit zu lesen. Die Frage indessen, was solche Unlesbarkeit zu
verstehen gibt, stellt sich ante portas und könnte zur Schlüsselfrage werden

in der literaturwissenschaftlichen Debatte zwischen Hermeneutik
und Dekonstruktion.

Abstract

Heinrich Heine's notion of the signature is analysed in its temporal dimension: time, as it
has registered in things. The question here is how the signature of time is to be read.

Proceeding on the dynamic-deconstructive form of the temporal character in Heine's
Belsatzar, the "zeitliche Signatur" in the report on paintings in Lutetia has been described
as a counterrunning movement of anticipating retrospection. The "Schreibart" of Heine's
Zeit- and Denkbilder undermines the readability of historical reality through the movement

of a writing that writes and negates this writing respectively. Heine's description of
contemporary history along with the fiction of private history in Florentinische Nächte

virtually hinder literal understanding of time by rhetorical figures of inversion, which
render the signature of time unreadable. As well, the hieroglyphic signatures of natural

history in Heine's journal of travels Die Stadt Lucca form no exception to this.
Controlled by the synaesthetic chiasm that represents the "unsichtbare Signatur" in inaudible

voices and tones, the signatura temporis remains sealed to any forwardness of
hermeneutic interpretation, failing a conclusion, as long as it cannot be revealed how the

signature closes itself off from the lecture.

70


	Unlesbarkeit : Heinrich Heines Signatura Temporis

