Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 17

Artikel: Mann und Frau in Goethes Marchen Die neue Melusine : Text, Kontext
und Intertextualitat

Autor: Herwig, Henriette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Henriette Herwig

MANN UND FRAU IN GOETHES MARCHEN
DIE NEUE MELUSINE::
TEXT, KONTEXT UND INTERTEXTUALITAT

Der Melusinenstoff hat Goethe mehr als vierzig Jahre lang beschiftigt.
Briefe, Tagebiicher und Aussagen in Dichtung und Wahrheit belegen,
daB er sich seinem Melusinenmirchen! in immer neuen Anlaufen zuge-
wendet hat, bis er es 1817/19 in zwei Teilen im Taschenbuch fiir Damen,
1821 in der Erstfassung der Wanderjahre und 1829 in der Zweitfassung
der Wanderjahre als zusammenhingendes Ganzes veroffentlichte2. Die
Letztfassung liegt den folgenden Ausfiihrungen zugrunde.

1

Als ein lebhafter Bursche hatte ich von jeher die Gewohnheit, sobald ich in ein
Wirtshaus kam, mich nach der Wirtin oder auch nach der Koéchin umzusehen
und mich schmeichlerisch gegen sie zu bezeigen, wodurch denn meine Zeche
meistens vermindert wurde.

Eines Abends, als ich in das Posthaus eines kleinen Stidtchens trat und
eben nach meiner hergebrachten Weise verfahren wollte, rasselte gleich hinter
mir ein schoner zweisitziger Wagen, mit vier Pferden bespannt, an der Tiire
vor. Ich wendete mich um und sah ein Frauenzimmer allein, ohne Kammerfrau,
ohne Bedienten. (HA 8,354)

Ich zitiere den Text nach: Goethes Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Binden, vol. 8,
Miinchen, Beck, 198212, pp. 354-376 (abgekiirzt als: HA 8, 354-376).

Zur Entstehungsgeschichte von Goethes Melusinenmirchen sei daran erinnert, da3
Goethe die Melusine in Dichtung und Wahrheit (HA 9,36) schon unter den Volks-
biichern erwihnt, die er als Knabe beim Trodler gekauft habe, behauptet, er habe
eine friihe Fassung seines Mirchens im Kreis um Friederike in Sesenheim erzihlt
(HA 9,446-447 u. Anmkg.), das Mirchen bzw. die Melusine im Herbst 1782 in zwei
Briefen an Charlotte von Stein erwihnt und in zwei Briefen an Schiller vom 4.
Februar und 12. August 1797 eindeutige Hinweise auf seine eigenwillige Beschifti-
gung mit dem Stoff gibt, ein ProzeB, der erst im Mai 1807 mit der Abfassung des
zweiten Teils zu einem vorldufigen AbschluB kommt. Vgl. dazu: Hans M. Wolff,
Goethe in der Periode der Wahlverwandtschaften, Miinchen, Lehner, 1952, pp. 103-
107; Gonthier-Louis Fink, “Goethes ‘Neue Melusine’ und die Elementargeister”, in:
Goethe. Neue Folge des Jahrbuchs der Goethe-Gesellschaft, vol. 21, 1959, pp. 140-
151; auch den Kommentar von Erich Trunz (HA 8,650-652).

39



Die Ich-Erzihlung des Barbiers beginnt nicht mit dem Besonderen, son-
dern mit dem Alltdglichen, nicht mit dem einmaligen Ereignis, sondern
mit dem iterativ Habituellen. Mit zwinkerndem Auge weiht der gereifte
Erzihler uns in das Erfolgsgeheimnis seines jiingeren Selbst ein, sich auf
Reisen dadurch aus der finanziellen Klemme zu helfen, dall er mit jenen
Frauen flirtet, die die Hohe seiner Zeche bestimmen, er also die Macht
des Eros gegen die Verfiigungsgewalt iiber lebensnotwendige Res-
sourcen ausspielt. Der Erzidhler macht gar nicht erst den Versuch, seinen
Zuhorern gegeniiber authentisches Interesse vorzutduschen. Ganz im
Sinne der galanten Tradition3, sozial nur ein paar Stufen tiefer, stellt er
seine jugendliche Werbung von Anfang an unter einen Unverbindlich-
keitsvorbehalt. Das Thema der Verbindung von Eros und Geld ist vom
ersten Satz an etabliert, nicht als die Ausnahme, als die Regel, eine Art
méinnliche Prostitution, die nicht schamhaft verborgen, sondern mit
schelmischem Stolz zur Basis der Identitdtsprisentation gemacht werden
kann. Das beschriebene Muster galanten Verhaltens gibt die Folie ab,
vor der sich die Geschichte der Begegnung mit der Melusine als
exemplum oder Gegenbeispiel abhebt. “Eines Abends”, erst mit dieser
Einleitungsformel beginnt das eigentliche Mirchen.

Der zweifache Erzahlanfang schafft eine Konfrontation des Typus
mit dem Kasus, des Alltiglichen mit dem Wunderbaren, der “herge-
brachten Weise”, mit Frauen zu verfahren, mit dem auBergewohnlichen
Fall einer auBergewohnlichen Frau. Dabei lassen die Kutsche und das
Pferdegespann auf eine Frau von Stand schlieBen*. Doch zum Hohn
der Geschlechtsrollenzwinge einer Gesellschaft, die die Begegnungs-
moglichkeiten von Minnern und Frauen hoherer sozialer Schichten
iberwacht, reist diese Dame allein. Der Bruch mit dem weiblichen Ver-
haltenskodex der Zeit ist so drastisch, daB der Mangel an Begleitung in
dreifacher Form hervorgehoben zu werden verdient: “ein Frauenzimmer

3 Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitit, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 1990, p. 97ff.

4 Auch wenn die Kutsche als Statussymbol sich unter den Reprisentanten der biirger-
lichen Offentlichkeit um die Wende zum 18. Jahrhundert immer groBerer Beliebtheit
erfreut, ist der Unterhalt eines eigenen Wagens und von Pferden ein Luxus, den sich
bis weit ins 18. Jahrhundert hinein nur reiche Adelige leisten kénnen. Der biirger-
liche Bildungsreisende, der die adelige Kavalierstour vorerst imitiert, dann variiert,
ohne von pekunidren Sorgen befreit zu sein, reist in der Regel mit der Ordinari-Post.
Siehe dazu: Klaus Beyrer, Die Postkutschenreise, Tiibingen, Tiibinger Vereinigung
fir Volkskunde E.V., 1985, pp. 63ff. und p. 150.



allein, ohne Kammerfrau, ohne Bedienten” (HA 8,354). Wie skandalos
das auch 1m 18. Jahrhundert noch ist, zeigt ein Blick in die Sozial-
geschichte des Reisens’. Im Gegensatz zu den Reisenormen der Zeit er-
laubt die Frau dem fremden Mann, der ihr beim Aussteigen behilflich ist,
hier sogar, ihr auf ithr Zimmer zu folgen. Die Kooperation zwischen ihrer
Hilfsbediirftigkeit und seiner Dienstbereitschaft 1aBt genau jene Situation
entstehen, die durch die Reisebeschrinkungen fiir Frauen verhindert
werden soll, weil sie zur Intimitdt geradezu verlockt, eine Begegnung
zwischen Fremden beiderlei Geschlechts, fernab jeder sozialen Kon-
trolle, im geschlossenen, extra-sozialen Raum: “Nun waren wir allein in
dem Zimmer” (HA 8,355). Entsprechend fillt sein HandkuB3 dann auch
“ehrerbietig, aber feurig” (HA 8,355) aus. Wie verriterisch ist die adver-
sative Konjunktion! Doch statt den verwegenen Mann in die Schranken
des Anstands zuriickzuweisen, belohnt die Dame seine versteckte
Respektlosigkeit mit einer Einladung zum Abendessen. Dem, der immer
am Tisch der Kochin saB3, wird in Aussicht gestellt, mit einer Dame zu
speisen, eine ‘“Aschenputtel”-Konstellation mit vertauschter Ge-
schlechtsrollenverteilung. Doch der Eindruck des marchenhaft Wunder-
baren entsteht nicht durch den Wechsel der Realititsebenen, sondern nur
durch die Haufung der NormenverstoBe. “Bestellen Sie das Abendessen
fiur uns beide” (HA 8,355), nicht nur suggeriert die Dame schon an die-
ser Stelle ein Gemeinschaftsgefithl mit dem Mann, den sie eben erst
kennengelernt hat, indem sie ihre Einladung in die Form der ersten Per-
son Plural kleidet, sie ergreift auch die Initiative zur Fortsetzung des
Kontakts. Dieser Handlungszug, mit dem sie sich nicht nur iiber die
Standesgrenze, die gemeinsame Mahlzeiten der Herrschaft mit der Die-
nerschaft verbietet, sondern emeut auch iiber die Geschlechtsrollen-

5 Ein weibliches Pendant zur Kavalierstour der jungen Aristokraten gibt es nicht. Die
wenigen adeligen Damen, die sich diese Freiheit nehmen, gelten als Abenteuerin-
nen. Nur “der Besuch bei Freunden, der verlingerte Aufenthalt bei Verwandten”
steht den adeligen oder vermoégenden biirgerlichen Damen zu. Manche Frauen “rei-
sen nur ein einziges Mal in ihrem Leben anlidBlich ihrer Hochzeit”. Es spricht fiir
sich, daB die Reisefiihrer der Zeit — beispielsweise der Guide de I'Allemagne
(Neuausgabe: Paris, 1971) —, die “den Dienern, Kutschern und Gastwirten einen
groBen Raum zugestehen, praktisch keine spezifischen Ratschlige fiir die Damen
enthalten”. Marie-Claire Hoock-Demarle, Die Frauen der Goethezeit, aus dem
Franzosischen von Renate Horisch-Helligrath, Miinchen, Fink, 1990, pp. 27f.

41



zwinge hinwegsetzt®, muB von ihm geradezu als Aufforderung verstan-
den werden, seine erste kleine Unverschamtheit zukiinftig noch zu iiber-
bieten. So hilt die Triebkontrolle dann auch nur fiir einen Abend vor.
DaB das sexuelle Begehren bei ihm locker sitzt, keinerlei innere Schran-
ken zwischen dem Anblick der schonen Frau und dem Sexualwunsch’
bestehen, wird deutlich, als er in einem Anflug von “Neigung, Schalkheit
und Verwegenheit” (HA 8,355) die schone Unbekannte schon am néch-
sten Tag in die Arme nimmt — ein Verhalten, das in die Kiiche paBt, aber
nicht in die Suite. Andererseits liegt die rasante Steigerung des Intimi-
tatsgrades aber ganz in der Konsequenz ihrer impliziten Ermutigungen.
Die abrupte Zuriickweisung: “verzeih, aber es ist unmoglich!” (HA
8,356) kommt fiir ihn deshalb wie ein Schock. Hat er die Zeichen falsch
verstanden? Vermutlich nicht. Denn die Nihe, die auf der Ebene des
propositionalen Gehalts negiert wird, wird durch den Wechsel der Anre-
deform vom formlichen “Sie” zum personlichen “du” und die Bitte um
Verzeihung gleichzeitig wieder bestitigt. In der Form des Beriihrungs-
tabus wiederholt sich die Ambivalenz, die den Umgang der Melusine mit
dem fremden Mann wihrend der ganzen Erstbegegnung kennzeichnet:
ein Oszillieren zwischen respekterheischender Wiirde und einem Hauch
von Frivolitat. Damit sind alle dre1 Bedingungen einer Doppelbindungs-
situation® erfiillt. Einer impliziten Aufforderung zur Grenziiberschrei-
tung wird ein explizites Berithrungsverbot gegeniibergestellt, und da der
Mann bereits Feuer gefangen hat, gibt es fiir ihn auch kein Zuriick. Seine
Triebstruktur und ihr Handlungsziel haben vorziiglich kooperiert. Was
als galantes Spiel begann, kippt in den Ernst einer Lebensbewihrung.
Unversehens haben sich die Rollen vertauscht: Der verwegene Verfiihrer
ist zum Priifling geworden, die hilfsbediirftige Frau zu seiner Zuchtmei-

6 Vgl. den Wanderjahre-Kommentar in: Johann Wolfgang Goethe, Samtliche Werke
nach Epochen seines Schaffens, Miinchner Ausgabe, vol. 17, Miinchen, Hanser,
1991, pp. 1186f.

7 Obwohl wir die fiktive Zeit der Handlung im 18. Jahrhundert ansiedeln kénnen, gibt
es wegen der Erwartungshaltung der Melusine immer wieder Anklinge an wie Ver-
stoBe gegen das mittelalterliche Ritterideal. Eine Darstellung fehlender minnlicher
Triebkontrolle in der deutschsprachigen Epik des 13. Jahrhunderts findet sich bei
Michael Schroter: “Wildheit und Zihmung des erotischen Blicks”, in: Merkur, vol.
41, 1987, pp. 468-481.

8 Gregory Bateson, Don D. Jackson, Jay Haley, John H. Weakland, “Auf dem Weg zu
einer Schizophrenie-Theorie”, in: Schizophrenie und Familie, verf. von Gregory
Bateson u.a., aus dem Englischen von Hans-Wemer SaB, Frankfurt am Main, Suhr-
kamp, 1978 (zuerst 1969), pp. 11-43.

42



sterin. Ohne zu zogern, laBt der Mann sich auf alle Bedingungen ein:
“Fordere, was du willst, englischer Geist! [...] aber bringe mich nicht zur
Verzweiflung” (HA 8,356). Seine projektive Fehleinschitzung “engli-
scher Geist” verrit aber gleichzeitig, wie wenig er die Partnerin kennt,
mit der einen Vertrag zu schlieBen er im Begriff ist. Ihre Heimat ist nicht
der Himmel, sondern die Erde, sie kam nicht von oben, sondern von
unten, sie ist kein Engel, sondern eine Zwergin. Nur insofern sie Bediirf-
nisaufschub fordert, die Verinnerlichung der Liebe, die Bindung der
Triebe ans Gemiit, steht sie als umgekehrter Mephisto den Engeln naher
als dem Teufel.

Vorerst ganz im Sinne der Liebeskonzeption des Mittelalters, die
dem Mann als Nachahmung des Herrendienstes im Minnedienst endloses
Werben um eine unerreichbare Dame auferlegt und die “Liebe der
Ferne™ zum ethischen Bildungsprinzip erhebt, verlangt die schone Un-
bekannte Liebesbewihrung in gelebtem Minnedienst!?. Platzhalter ihrer
selbst ist das Kiastchen. Denn der Respekt, der der Dame gebiihrt, soll
dem Kistchen erwiesen werden. Dadurch wird das Kistchen, das bisher
nur ein kostbarer Gegenstand war, mit einem Geheimnis umgeben. Und
das Geheimnis des Kistchens wird mit dem der ritselhaften Frau ver-
kniipft. Mephistophelisch aber ist die Strategie: Die Frau hat die Mittel
der galamten Konversation benutzt, um das Gegenteil von galantem Spiel
zu erreichen, und der Meister des unverbindlichen Flirts ist in eine Falle
getappt, aus der nur Verbindlichkeit herausfiihrt. Psychologisch besteht
die damonische Kraft, die den Mann der Frau schon nach dem ersten
KuB “leibeigen” (HA 8,356) werden ldBt, in der Unauflosbarkeit der
Doppelbindung, soziologisch in der Belohnung liebender Treue mit
Geld. Denn die schone, reiche Frau — und nur als solche nimmt der Held
sie wahr — bietet sich nicht nur als Liebesobjekt an, sondern auch als eine
sozio-Okonomische Sicherheitsgarantie: “Sie driickte mir zuletzt einen
Beutel mit Gold in die Hand, und ich meine Lippen auf ihre Hinde”
(HA 8,356). Der Charakter des Vertrags, der an dieser Stelle geschlossen
wird, konnte kaum sprechender ausgedriickt werden als durch diesen Akt
non-verbaler Kommunikation. Der “Minnedienst”, den die Frau dem
Partner abverlangt, wird in klingender Miinze bezahlt. Indem er zum

9 Amold Hauser, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, Miinchen, Beck, 1975
(zuerst 1953), p. 222.

10 Friedrich Neumann, “Hohe Minne”, in: Der deutsche Minnesang, hrsg. von Hans
Fromm, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1961, pp. 180-196.

43



biirgerlichen Tauschobjekt herabsinkt, biiBt er genau jenen sittlichen Bil-
dungswert ein, der ihm dank des Anklangs an die mittelalterliche Folie
vorerst zuzukommen schien. Als Modell der Beziehung zwischen der
Melusine und dem, den sie fiir thren “Ritter” (HA 8,368) hilt, wird die
Minne-Konzeption des Mittelalters nur zitiert, um desto wirkungsvoller
zerstort zu werden.

Die Dynamik der Erstbegegnung zwischen der Melusine und dem
Barbier bewegt sich zunichst ganz im Bereich des Alltiglichen. Es ge-
schieht nichts, was auBerhalb der Welt der Kausalgesetze lidge oder nicht
mehr psychologisch motivierbar wire. Der sexuell stimulierte Mann er-
hélt den Auftrag, sich bei mehr als tippiger Kostendeckung auf einen
Weg mit unbestimmtem Ziel zu begeben, und der Frau, die er begehrt,
damit seine Treue zu beweisen. Auf der Ebene des explizit Gesagten
scheint die Priifung nur darin zu bestehen, dem geheimnisvollen Kist-
chen alle denkbare Sorgfalt zuteil werden zu lassen und die verheiBene
Wiederkunft der Geliebten geduldig abzuwarten, nichts als ein Test sei-
ner Versagungstoleranz. So hat unser Held denn auch keine Bedenken,
sich auf die Abmachung einzulassen. Erst mit dem Schliissel, der seinen
Besitzer mit magischer Potenz ausstattet, kommt ein Zauberrequisit ins
Spiel, betreten wir die Welt des Mirchens. Von nun an ist dem Helden
“sonderbar zumute” (HA 8,356). Erst jetzt kommt eine Ahnung davon
auf, daB er sich auf ein Experiment mit ungewissem Ausgang eingelas-
sen hat, auf etwas, das seinen bisherigen Erfahrungshorizont iibersteigt.
Denn der Schliissel, den die Melusine ithrem Freund anvertraut, hat die
Eigenschaft, seinem Besitzer alle Tiiren zu 6ffnen, sie gleichzeitig aber
jedem fremden Zugriff zu verschlieBen. Er schlieBt das Késtchen ein und
die Offentlichkeit aus, ermoglicht den exklusiven Zutritt zu einem quasi-
sakralen Raum. Damit ist dem Priifling Macht in die Hand gegeben, Teil
der Priifung ist seine Art des Umgangs mit der Macht. Die Sequenz
endet damit, daB der Schliissel seine erste Probe besteht und dem Mann
den Zugang zum Kistchen, mit dem er von nun an allein ist, verschafft.
Von ihm unbemerkt hat das Kistchen seine schone Freundin ersetzt.

Doch eine symbiotische Beziechung mit einem Platzhalter weiterzu-
fihren, erweist sich fiir einen, der gewohnt ist, seine Triebe spontan zu
befriedigen, bald als unzumutbar. Zwar erfiillt unser Held die Befehle
seiner Herrin buchstabengetreu, verschwendet an ihren Sinn aber keinen
Gedanken. Es ist daher nicht verwunderlich, wenn ein so veriduBerlichter
“Minnedienst” sein Gemiit nicht beschiftigen kann, wenn er das entste-
hende Vakuum damit fiillt, Gesellschaft “an Wirtstafeln und an 6ffent-

44



lichen Orten” (HA 8,357) zu suchen. Die psychische Disposition, jedem
Stimulus zu folgen, die es ihm ermdglicht hat, sich auf das Minne-
Abenteuer einzulassen, ist genau jene, die ithn daran scheitern 1d6t, es zu
bestehen. Denn mit den Moglichkeiten wachsen auch die Schwierigkei-
ten. Es wird zunehmend deutlicher, daB3 die Priifung nicht nur darin be-
steht, durch Bediirfnisaufschub Triebkontrolle einzuiiben, sondern auch
darin, AuBenlenkung in Innenlenkung zu verwandeln, ein von AuBen-
reizen getriebenes Leben in ein von inneren Entscheidungen getragenes.
Doch statt sein Leben selber in die Hand zu nehmen, scheint der Held
seine Passivitit eher noch zu liberbieten. Er ergeht sich in Selbstvorwiir-
fen larmoyanter Natur und erwartet die Losung der selbstverschuldeten
Krise wieder von auBlen: “Doppelt sehnte ich mich nach ihr und glaubte
nun gar nicht mehr ohne sie und ohne ihr Geld leben zu koénnen” (HA
8,357). Diesmal soll nicht die Gunst der Wirtin eine kleine Zeche verrin-
gern, diesmal soll die Gunst einer Adeligen eine groBBe Zeche begleichen.
Doch wie iiberrascht ist er, die Schone just in dem Moment wiederzu-
sehen, da er sich “ganz ungebirdig” (HA 8,357) benimmt. Nicht nur
bleibt die erwartete Strafe aus, die Probe wird einfach erneuert und der
finanzielle VorschuB3 sogar noch erhoht. Statt mit Liebesentzug reagiert
die schone Frau mit dem, was man in der Kommunikationstheorie “mehr
desselben” nennt, und gibt dem Geliebten “noch mehr Gold” (HA 8,358)
mit auf den Weg. Von nun an fiillt der Geldbeutel sich sogar immer wie-
der selber auf.

Wieder verbliifft der erstaunliche Mangel an Fragen. Ohne sich iiber
den Zusammenhang des Verschwindens der “geheimnisvollen Freundin”
(HA 8,358) mit dem Zimmer, in dem das Kistchen steht, Gedanken zu
machen, setzt der Held seine Reise fort und vergiBt alle guten Vorsitze.
Was beim ersten Mal das Spiel war, sind von nun an die Frauen. Wih-
rend er hier fiir immer mehr Geld immer weniger bekommt, stellt seine
Freundin ihm fiir wachsenden Liebesverrat immer mehr Geld zur Ver-
figung. Der Zusammenhang von Leidenschaft und Geld ist sozusagen
umgekehrt proportional. Doch die wundersame Geldvermehrung scheint
an blindes Vertrauen gebunden. Im Moment, da der Held sein Geld zu
zdhlen und sich die Summe zu merken beginnt, biiBt der Beutel “die
Tugend, unzihlbar zu sein” (HA 8,359), ein. Leichtfertigkeit ja, metho-
dische Ausbeutung nein. Mit ihr scheint eine Grenze iberschritten.
Diesmal reagiert der Mann nicht nur mit Selbstvorwiirfen, sondern
macht sogar die Freundin fiir seine Lage verantwortlich. Die Tendenz,
andern die Verantwortung fiir sein Leben aufzubiirden, hat sich mit den

45



groBeren finanziellen Moglichkeiten eher noch verstérkt. Deshalb glaubt
er sich auch berechtigt, sich fiir den plotzlichen Geldmangel mit den
Juwelen entschidigen zu diirfen, die er in jenem Kistchen vermutet.
Wihrend der Mann, der die Melusine zu lieben glaubt, sich unter dem
Inhalt des Kistchens nur wertvollen Schmuck vorstellen kann, hat der
Kellner, der ihr nur einmal auf der Treppe begegnet ist, einen anderen
Begriff von jenem “Schatz”, der da mit soviel Sorgfalt gehiitet wird:

Wir vermuteten bei Euch viel Geld und Kostbarkeiten; nun aber haben wir den
Schatz die Treppe hinuntergehen sehn, und auf alle Weise schien er wiirdig,
wohl verwahrt zu werden. (HA 8,358)!!

Die Ironie des Textes will es, daB die frivole Anspielung des Fremden
dem Geheimnis der Melusine niher kommt als alle Spekulationen ihres
Freundes. Wofiir der Kellner Augen hat, dafiir ist der Geliebte blind.

11 Auch in einer andern Volksbuch-Bearbeitung Goethes spielt ein Schatz eine zentrale
Rolle: im Reineke Fuchs (HA 2,285-436). Im dritten Gesang gibe die Kochin des
Pfarrers einen “Schatz von Golde”, wenn sie die Verletzung der Genitalien ihres
Hermm damit riickgéngig machen konnte (III, 155f.). Im vierten (IV, 237ff.) und
zehnten Gesang (X, 1ff.) gewinnt Reineke das Vertrauen des Konigspaars durch er-
dichtete Schitze und magische Kleinodien zuriick. Ebenfalls im zehnten Gesang be-
richtet Reineke, wie Venus die Gunst des Paris gewann, indem sie ihm Helena, “die
Schone, den Schatz der Schitze” (X, 105) versprach. Am Ende wird deutlich, daB
der Schatz, auf den der Herrscher nicht verzichten kann, nicht Reinekes ohnehin
nicht vorhandener Reichtum ist, sondern seine scharfe Intelligenz, Zeichen fiir den
historischen Wandel des Feudalstaates durch allméhliche Biirokratisierung. Siehe
dazu: Peter Schneider, Das unheilige Reich des Reineke Fuchs, Frankfurt am Main,
Hain, 1990, p. 74. Noch deutlicher wird die Gleichsetzung von Gold, kreatiirlicher
Sexualitdt und Nichts in der “Walpurgisnacht”-Szene von Faust I, die Albrecht
Schéne anhand der in der Letztfassung unterdriickten Paralipomena Goethes gegen
den kanonisierten Text (re-)konstruiert hat. Dort lautet Satans Rede an die Bocke:
“Euch giebt es zwei Dinge/So herrlich und groB/Das glinzende Gold/Und der weib-
liche Schoos./Das eine verschaffet/Das andre verschlingt/Drum gliicklich wer
beyde/Zusammen erringt.” Und die an die Ziegen: “Fiir Euch sind zwey Dinge/Von
kostlichem Glanz/Das leuchtende Gold/Und ein glinzender Schwanz”. Die aus der
endgiiltigen Fassung herausgebrochene sexuelle Orgie, in die das Walpurgisnacht-
treiben als Hohepunkt hitte miinden miissen, steht in Opposition zur Gretchen-Er-
scheinung, die Faust in letzter Minute vor der Versuchung zur Teufelsbuhischaft
bewahrt; die wahl- und lieblose Geschlechtlichkeit in Opposition zur — auch ge-
schlechtlichen — personalen Liebe. Vgl.: Albrecht Schone, “Walpurgisnacht”, in:
Gotterzeichen, Liebeszauber, Satanskult, Miinchen, Beck, 1982, pp. 107-230, bes.:
pp. 160ff. und 173ff.



Erstaunlicherweise wird der Priifling dann aber fiir sein Scheitern
belohnt. Kam die Freundin beim ersten Mal, als er im Spiel verloren
hatte, kommt sie beim zweiten Mal, als er mit Wunden, die er sich im
Kampf um eine andere Frau zugezogen hat, “halbtot nach Hause getra-
gen” (HA 8,359) wird. Vom Bewihrungsschema der alten Melusine!?
bleibt in Goethes Palimpsest nur der vorldufige Triebverzicht, und selbst
diese Minimalforderung wird erstaunlich schnell fallen gelassen. Indem
sie Zuwendung nicht von Gehorsam abhingig macht, Versagen nicht mit
Liebesentzug bestraft, bricht die Frau die Priifungssituation, die sie auf-
gebaut hat, selber auf. Die Vereinigung der Liebenden folgt nicht auf
Treue und Liebesbewihrung, sondern auf ménnliche Ungeduld, Leiden-
schaft, MaBlosigkeit und Erpressung.

Die iberraschende Wendung, die Liebe, Nacktheit, Wunden, Blut
und Heilung zusammenbringt, ersetzt die kindliche Schwarz-WeiB-
Moral des Mirchens durch eine Ethik, die eher von Christi Umgang mit
jener namenlosen “Siinderin” (Lk. 7,37-50) inspiriert ist, die in der litur-
gischen Tradition oft mit Maria Magdalena (Lk. 8,2) gleichgesetzt wird.
Melusines Liebe wird hier auch jenem zuteil, der ihrer nicht wiirdig zu
sein scheint. Das hat im Volksbuch der Melusine insofern eine Vorlage,
als Melusines Mutter Persine ebenfalls darauf verzichtet, den geliebten
Mann fiir einen Treuebruch zu strafen. Die Rache wird nicht von Persine,
sondern eigenmichtig von ihren Toéchtern vollzogen, wofiir die Mutter
sie mit einem Fluch belegt!3. In Goethes Melusine flieBen Ziige der alten
Melusine und ihrer Mutter Persine in einer Figur zusammen. Doch die

12 Goethe gibt schon durch den Titel zu erkennen, daB er sich auf eine Vorlage bezieht,
eine franzosische Sage aus dem Poitou, die Jean d’Arras und Coudrette bearbeitet
haben und Thiiring von Ringoltingen durch seine Ubersetzung von 1456 (dltester
bisher bekannter Druck: Augsburg 1474) in Deutschland bekannt gemacht hat.
Siehe: Thiiring von Ringoltingen, Melusine, nach den Handschriften kritisch heraus-
gegeben von Karin Schneider, Texte des Spétmittelalters, vol. 9, Berlin, Erich
Schmidt, 1958. Zu den franzosischen Vorlagen dieses frihen deutschen Prosa-
romans und deren Quellen: Jacques Le Goff, “Melusine — Mutter und Urbarmache-
rin”, in, Jacques Le Goff, Fiir ein anderes Mittelalter, Frankfurt am Main/Berlin/
Wien, Ullstein, 1984, pp. 147-174. Karl Heisig, “Uber den Ursprung der Melusinen-
sage”, in: Fabula, vol. 3, 1960, pp. 170-181.

13 Thiiring von Ringoltingen, op.cit., p. 120, in einer leichter zugénglichen Version:
Melusine, in der Fassung des Buchs der Liebe (1587), hrsg. von Hans-Gert Roloff,
Stuttgart, Reclam, 1991 (zuerst 1969), p. 126. Und: Melusine, in: Romane des 15.
und 16. Jahrhunderts. Nach den Erstdrucken mit sdmtlichen Holzschnitten, hrsg.
von Jan-Dirk Miiller, Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1990,
(Bibliothek der frithen Neuzeit, 1. Abtlg., Bd. 1), S. 9-176.

47



Verianderung der Vorlage wird iiber diesen Punkt noch hinausgetrieben.
Als der Held nach emner glicklichen Zeit der Gemeinsamkeit, die zur
Schwangerschaft der Frau gefiihrt hat, unfreiwilligerweise wieder allein
mit dem Kaistchen reist, bricht aus diesem eines nachts ein ritselhafter
Lichtschein hervor. Wie groB ist seine Uberraschung, als er im Innern
des Kistchens “einen koniglichen Saal” (HA 8,361) und darin seine
schwangere Frau erblickt, die “nach dem allerkleinsten MaBstabe zu-
sammengezogen” (HA 8,362) ist. Wahrend die Beziehung im Volksbuch
der Melusine damit endet, daB Raimund das “Wesensgeheimnis der Ge-
fihrtin™'4 antastet und schlieBlich auch der Offentlichkeit preisgibt, ist
das “Nachforschungsbediirfnis” des Mannes in Goethes Bearbeitung des
Stoffes “kiimmerlich entwickelt”!5: Nicht nur wird das Verbot, der
Lebensgefihrtin nachzuspiiren, nicht ausgesprochen, mit dem RiB} im
Kastchen dringt die Frau dem Mann ithr Geheimnis formlich auf. “Das
Geheimnis wird nicht ans Licht gezerrt, sondern — es verrit sich
selbst”16. Dadurch wird das Prifungsmotiv umgedeutet: Die Priifung be-
steht nicht mehr darin, das Nichtwissen zu ertragen, sondern das Wissen.
Was dem Helden abverlangt wird, ist, das radikale Anderssein der Part-
nerin auszuhalten und in sein Verstindnis der Beziehung zu integrieren.
Sein Versagen besteht darin, fiir das Geheimnis des Kistchens un-
empfindlich geblieben zu sein. Offenbar hat der Mann gar kein Interesse
daran, die Frau, die er zu lieben vorgibt, kennenzulernen. Er gibt sich so-
fort mit einem Bild von ihr zufrieden. Entsprechend liegt der Kern des
Liebesverrats nicht in der 6ffentlichen BloBstellung, sondern in der inne-
ren Ablehnung dessen, was die Identitit der Partnerin ausmacht. Melu-
sine sagt nicht: “versprich mir, diesen Umstand niemals Dritten gegen-
iiber zu erwihnen”, in wortlicher Rede sagt sie: “versprich mir, dieser
Entdeckung niemals vorwurfsweise zu gedenken” (HA 8,363). Das ist
im Vergleich zur Vorlage eine radikale Verinnerlichung der Loyalitits-
forderung. In Goethes Adaptation macht das traditionelle Motiv des an
Bedingungen gekniipften Gliicks einen Funktionswandel durch, der fiir
jenen kulturgeschichtlichen ProzeB kennzeichnend ist, den David Ries-
man Ubergang von der traditions-geleiteten zur innen-geleiteten Gesell-

14 Oskar Seidlin, “Melusine in der Spiegelung der Wanderjahre”, in: Aspekte der
Goethezeit, hrsg. von Stanley A. Comgold u.a., Gottingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1977, pp. 146-162, Zitat: p. 155.

15 Ibid., p. 157.

16 Ibid., p. 157.

48



schaft genannt hat!’. Wendet man Kohlbergs Stufenmodell der morali-
schen Entwicklung darauf an, konnte man sagen, daBl Die neue Melusine
im Vergleich zur alten und ihren Aquivalenten eine autorititsgelenkte
durch eine prinzipiengeleitete Moral ersetzt!8. Raimund verliert seine
Frau, weil seine Neugier ihn verleitet, ihr auch dann nachzuspiiren, wenn
sie allein sein will und muB8. Wir haben es mit einem analog zum bibli-
schen Siindenfall gebildeten Verlaufsschema zu tun, bei dem das Essen
vom Baum der Erkenntnis zur Vertreibung aus dem Paradies fiihrt.
Goethes Barbier versagt doppelt: Nicht nur dndert sich seine Wahmeh-
mung seiner Frau vom Moment an, da er sie als Zwergin im Kaistchen
gesehen hat, in einer Weise, die deutlich macht, daB er nicht mehr auf
die Person und den situativen Kontext, sondern auf kulturelle Vorurteile
reagiert:

und da es eben im Zimmer dimmerte, so kam sie mir lidnger vor, als ich sie

sonst zu sehen gewohnt war, und ich erinnerte mich, gehort zu haben, daB alle

vom Geschlecht der Nixen und Gnomen bei einbrechender Nacht an Linge gar

merklich zundhmen. Sie flog wie gewohnlich in meine Arme, aber ich konnte
sie nicht recht frohmiitig an meine beklemmte Brust driicken. (HA 8,362)

Er kann auch ihr Anderssein letztlich nicht akzeptieren. Als Wein und
Zomn ihm die Zunge l0sen, verrit er sie innerlich und duBerlich in einer
Form, die die Urschicht der alten Melusine durchschimmern 148t und den
von ihm unterstellten Doppelaspekt ihres magischen Seins 6ffentlich an
den Pranger stellt: “Wasser ist fiir die Nixen! [...] Was will der Zwerg?”
(HA, 8,365)!9. Als Zwergin hat er sie gesehen, als Nixe nicht; der zweite
Vorwurf hat eine Erfahrungsbasis, der erste griindet sich auf Projektion.
Vom Moment an, da er sie als Zwergin sicht, hort der Mann offenbar
auf, seine Frau als Menschen wahrzunehmen. Doch statt die zweite Er-
scheinungsform der Frau als zu ihr gehorig anzuerkennen, tut er sie erst
als Traumgesicht ab und setzt sich schlieBlich mit einem Scherz iiber sie
hinweg:

17 David Riesman, Die einsame Masse, aus dem Amerikanischen ubertragen von
Renate Rausch, Hamburg, Rowohlt, 197716 (Original 1950), pp. 26-33.

18 Lawrence Kohlberg, “Moral Stages and the Idea of Justice”, in: The Philosophy of
Moral Development, Essays on Moral Development, vol. 1, San Francisco, Harper
& Row, 1981, pp. 97-226.

19 Die Nixen-Anspielung halte ich nicht fiir einen redaktionellen Fehler Goethes, son-
dern fiir ein bewuBt gesetztes und deshalb interpretationsrelevantes Zeichen.

49



Ist es denn ein so groBes Ungliick, eine Frau zu besitzen, die von Zeit zu Zeit
eine Zwergin wird, so daB man sie im Kistchen herumtragen kann? Wire es
nicht viel schlimmer, wenn sie zur Riesin wiirde und ihren Mann in den Kasten
steckte? (HA 8,363)

Die Umkehrung der Machtverhiltnisse in der Beziehung zwischen den
Geschlechtern, die hier nur ein Gedankenspiel ist, wird Gulliver im
Lande Brobdingnag bei Swift wirklich zuteil20. Und dort, wo die Ver-
héltnisse umgekehrt sind, in der Rahmenerzidhlung von 100! Nacht,
richt die kleine Frau sich an dem groBBen Ddmon, indem sie sich fiir die
entgangene Hochzeitsnacht mit jedem Mann, der 1ihr begegnet, wenn der
Riese schlift, entschadigt?!. GroBe allein schiitzt offenbar nicht vor
MachtmiBbrauch. Und ein Machtgefille ist beziehungsfeindlich, unab-
hingig davon, ob die Riesin den kleinen Mann oder der Riese die kleine
Frau in einen Kasten steckt. Davon hat der Freund der Melusine bei
Goethe keinen Begniff. Seine Bereitwilligkeit, ihre ungewohnliche Iden-
titit zu akzeptieren, ist nicht Wahmehmung ihrer Andersheit, sie beruht
auf Verleugnung. Sein viel zu rasch gegebenes Versprechen, notfalls
auch mit einer Zwergin zusammenzuleben, ist innerlich nicht abgedeckt.
Erst nachdem er sie o6ffentlich mit Schmutz beworfen, vom Sockel ihrer
geheimnisvollen Aura heruntergerissen hat, veridndert sich seine Wahr-
nehmung der Gefahrtin: “Zum erstenmal sprach die Musik mich an”
(HA 8,365). Jetzt hort er, was er eben noch abwehren muBte, “die
Stimme der gekrinkten Liebe” (HA 8,366).

Der Verrat der Geliebten, mit dem die Beziehung in der alten Melu-
sine endet, ist in Goethes Version nicht der SchluB der Geschichte, son-
dern der Auftakt fiir einen zweiten Anlauf. Die neue Melusine unter-
scheidet sich nicht nur darin von der alten, daB sie das Priifungsmotiv
durch Verinnerlichung iiberbietet, sie spielt, nachdem der Versuch der
Zwergin, als Frau in der Welt des Mannes zu leben, gescheitert ist, eine
neue Losungsvariante durch: seine Anpassung an ihr Wesen. Sofern es
sich auch hier um eine bedingungslose Auslieferung handelt, wiederholt

20 Jonathan Swift, Gulliver’s Travels, in: Gulliver’s Travels and Other Writings, ed. by
Louis A. Landa, Boston, Houghton Mifflin Company, 1960, p. 80.

21 Die Erzahlungen aus den tausendundein Ndchten, vollstindige deutsche Ausgabe in
zwolf Binden, nach dem arabischen Urtext der Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre
1839, iibertragen von Enno Littmann, vol. I, Frankfurt am Main, Insel, 1976, pp.
23ff. Zum EinfluB von /00! Nacht auf Die neue Melusine vgl.: Katharina Momm-
sen, Goethe und 1001 Nacht, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1981 (zuerst 1960), pp.
139-147.

50



seine Verwandlung zum Zwerg auf der physiologischen Ebene die psy-
chologische Forderung des ersten Teils. Bezeichnenderweise fragt der
Mann nach den niheren Lebensumstinden seiner Geféhrtin erst in dem
Moment, da sie ihm den Abschied androht. Erst jetzt erhilt sie Gelegen-
heit, die Geschichte ihrer Herkunft zu erzahlen und sich als Tochter des
Zwergenkonigs zu erkennen zu geben. Im Verlauf ihrer Erzdhlung wird
die Sprecherin jedoch vom Subjekt zum Objekt. Erschien sie eben noch
als selbstindige, iber gesellschaftliche Normen erhabene, von ihrem
Freund verkannte Frau, tritt sie jetzt als Vollzugsorgan der staatspoliti-
schen Entschliisse ihres Volkes in Erscheinung: “und kurz und gut, der
EntschluB ward gefal3t, mich auf die Freite zu schicken” (HA 8,369). Die
schone Frau war offenbar die ganze Zeit schon einem fremden Willen
unterstellt. Nicht umsonst dominieren den Bericht der Melusine von nun
an unpersonliche Formulierungen: das “man” in der Position des gram-
matischen Subjekts und das Passiv als genus verbi der Titerverschwei-
gung. Doch ihre Wendung vom Subjekt zum Objekt reifit auch ihn in den
Strudel mit hinein. Die gemeinsame Geschichte erscheint plotzlich in
vollig verindertem Licht. Nicht sie ist verraten worden, sondern er22. Sie
gesteht ihm endlich, daB sie von einem Volk von zwergenhaften Krie-
geradligen abstammt und ihr Auftrag lautet: “sich mit einem ehrsamen
Ritter zu vermihlen, damit das Zwergengeschlecht wieder angefrischt
und vom ginzlichen Verfall gerettet sei” (HA 8,368). Erschien das Mir-
chenmotiv der Erlosung durch Begattung im Bezug auf den Erzihler
psychologisiert, wird es im Bezug auf Melusine kollektiviert. Auch sie
zerstort das Gliick, nach dem sie sucht, indem sie es funktionalisiert. Sie
macht den Mann zum Werkzeug ihrer Pline und Familienbindungen, sie
stellt maBlose Forderungen, sie nimmt ihn so wenig wahr wie er sie. lhre
Aufforderung an ihn, sich zum Zwerg zu verwandeln, iberbietet alle
vorherigen Priiffungen. Es geht nicht mehr nur um Triebkontrolle und
Selbstbeherrschung, es geht um den Einsatz der ganzen Person. Wenn
wir den Text als Entsagungsgeschichte lesen wollen, wire der Verzicht
auf den “MaBstab voriger GroBe” (HA 8,375) die Form der Entsagung,
die seiner Lebenssituation entspriche. Denn die schwerste Priifung, die
der gelebten Vaterschaft, steht nach wie vor noch aus. An ihr scheitert

22 Die Rolle des Mannes als Opfer weiblicher Taktik betont Hans Geulen. “Goethes
Kunstmiirchen Der neue Paris und Die neue Melusine”, in: Deutsche Vierteljahrs-
schrift fur Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, vol. 59, 1985, no. 9, pp. 79-
92.

51



der Barbier so wie der junge Wilhelm im ersten Teil des Meister-
Romans.

Indem die Melusine dem Geliebten einen Lebensstil ermoglicht, der
als quasi-aristokratischer weit iiber seine Verhiltnisse geht, antwortet sie
auf das Aufstiegsbegehren des outcasts der biirgerlichen Zeit mit dem
Liebescode einer mittelalterlichen Kriegeraristokratie und erhofft sich im
Gegenzug die Stirkung ihrer degenerierenden Monarchie. Doch das
Minneideal, das dem Helden vorerst sehr gelegen kommt, erweist sich
als Zwangsjacke aus Stammesinteressen und Familienpolitik, die er als
Freigeist nicht ertragen kann. Der Liebesvertrag, in den die Dame ihn
hineinverfiihrt, indem sie sein Bediirfnis nach sozialem Aufstieg bedient,
wird an genau jener psychischen Disposition scheitern, die ihn allererst
ermoglicht hat, an der Instrumentalisierung des Eros und seiner Abspal-
tung vom Gemiit. Ubrig bleibt nur der schale Geschmack eines geschei-
terten Experiments.

Indem Goethe beide Partner schuldig werden 1dBt, gibt er der alten
Melusinensage eine dialektische Wendung. Er gebraucht die asymmetri-
sche Rollenverteilung des Bewidhrungsschemas nur, um sie zu destruie-
ren. So fiihrt der Text uns vor Augen, wie sehr in der Anlage der Prii-
fungssituation an sich schon ein Machtgefille liegt, das die Liebe zer-
stort. Goethe fithrt mit der neuen Melusine nicht vor, daB der Kampf
gegen den Diamon der Leidenschaft schlieBlich doch noch gelingt23, son-
dern wirft die Frage nach den Bedingungen der Moglichkeit eines be-
gliickenden Zusammenlebens von Mann und Frau auf, nach einer Form
der Gemeinschaft, die auch Platz hat fiir ein Kind. Indem er die Anpas-
sung des einen an den anderen in beiden Varianten scheitern 1dBt und ein
duBerliches Eheverstindnis ad absurdum fiihrt, fragt er nach der Mog-
lichkeit der Selbstbewahrung in der Liebe, nach der Méglichkeit einer
“Identititsbalance™24 beider Partner in lebendiger ehelicher Interaktion.

23 Altere Arbeiten neigen dazu, diesen Kampf biographistisch zu deuten und die Melu-
sine mit einer der Frauen, die in Goethes Leben eine Rolle gespielt haben, gleich-
zusetzen, je nach Schaffensphase, die sie betrachten, mit Friederike Brion, Chri-
stiane Vulpius oder Sylvie von Ziegesar. Vgl.: Albert Bielschowsky, Friederike
Brion, Breslau, Verlag der Schletter’schen Buchhandlung E. Franck, 1880, p. 1S.
Max Morris, Goethe-Studien, vol. 2, Berlin, 1902, pp. 90-95. Emst Traumann,
“Goethes Sesenheimer Mirchen”, in: Das literarische Echo, Jg. 25, 1922/1923, Sp.
203-208. Hans M. Wolff, op.cit., p. 107.

24 Zum Konzept der Identititsbalance vgl.: Lothar Krappmann, Soziologische Dimen-
sionen der Identirdt, Stuttgart, Klett, 19754, pp. 70ff.

52



Die Tendenz zur Aufweichung klarer Gegensitze durch dialektische
Umschlige wird von dem Wandel des Kistchenmotivs bestatigt. Es
lohnt sich, die verschiedenen Stationen dieses Wandels im Zusammen-
hang zu betrachten. Im Melusinenmarchen ist das Kistchen vorerst
nichts als ein kostbarer Gegenstand, den die Frau mit groBter Sorgfalt
behandelt wissen will. Zunichst ist das Kastchen nur Reisebegleiter, in
Momenten gliicklicher Gemeinsamkeit des Paares reist es ““am Platze der
dritten Person” (HA 8,360). Das in der fahrenden Kutsche eingeschlosse-
ne Dreieck Mann-Frau-Kistchen wird zum symbolischen Bild einer
Liebe, aus der das Kind erwachsen wird. Was anfangs nur symbolische
Aktion zu sein schien, die Stellvertreterfunktion des Kistchens fiir die
Dame in Zeiten ihrer Abwesenheit, wird im weiteren Verlauf der Ge-
schichte konkret. Der Barbier triagt mit dem Kistchen nicht nur ein Sym-
bol der Lebenswelt der schwangeren Frau mit sich herum, sondern ohne
sein Wissen diese selbst. Doch seine Fixierung auf eine vom Geld regier-
te Welt verstellt ihm den Blick fiir das Wunderbare. Fiir ihn ist das Kist-
chen nur eine Schmuckkassette, die er notfalls aufbrechen kann. Mit dem
RiB im Kastchen zwingt die Melusine ihren Partner, thre Doppelexistenz
endlich wahrzunehmen. Doch der Preis fiir die Selbstoffenbarung des
Wunders ist seine Zerstorung als Wunder. Die magische?5 Allgegenwart
der Fee war nichts als die physische Prisenz der Zwergin, ihre Allwis-
senheit Resultat ihrer giinstigen Beobachtungsposition. Was Vertrauen
schien, war Kontrolle. Damit ist das Geheimnis des Kistchens geliiftet:
Es ist nichts als der Zwergenpalast, in dem die Melusine lebt, wenn sie in
thre alte Identitit zurickschlipft. So wird das Unheimliche vertraut.
Daran dndert auch die Umkehrung der Perspektive nichts, als sich das
Spielzeugzimmer dem zum Zwerg gewordenen Mann am Ende wirklich
als Palast prisentiert. Ja, die Tendenz zur Rationalisierung scheint sich
von dieser Warte aus noch zu verschirfen. Je mehr der Barbier in das
Geheimnis des Kistchens eingeweiht wird, desto mehr erscheint es thm
nur als mechanisches Machwerk, als ein kiinstlicher “Schreibtisch von
Rontgen” (HA 8,372). Im Besitz seiner alten Gro8e nimmt er das Kist-
chen schlieBlich nur noch als “Schatulle” (HA 8,376) wabhr, die er auf-

25 Darauf, daB ein Wandel der Einstellung zur Magie sich schon beim Ubergang vom
15. zum 16. Jahrhundert abzeichnet und die frihmoderne Melusine schon nach dem
Verhiltnis der Magie zur Erfahrung, Zeit und Geschichte fragt, hat Gerhild Scholz
Williams hingewiesen. In: “Magie entzaubert: Melusine, Paracelsus, Faustus™. in:
Entzauberung der Welr, hrsg. von James F. Poag und Thomas C. Fox, Tibingen.
Francke, 1989, pp. 53-71.

53



schlieBen, ausleeren und als Handelsware losschlagen kann. Was das
Geheimnis der Liebe war, wird in ein Zahlungsmittel umgesetzt.

Der zunehmenden Versachlichung des Kistchens in der Binnenerzih-
lung steht in der Rahmenhandlung die Weigerung des alten Goldschmieds
gegeniiber, das Geheimnis des Kastchens preiszugeben (HA 8,458). Eine
sonderbare Verkehrung der Gattungskonventionen sorgt dafiir, dal das
Mairchen das Wunder rationalisiert, wahrend der realistische Roman auf
der Unantastbarkeit des Geheimnisses beharrt. Damit schwankt das Zen-
tralmotiv der Wanderjahre merkwiirdig januskopfig zwischen dem Hei-
ligsten und dem Profansten, zwischen einem Symbol fiir das Wunder des
Lebens und einem ausgeleerten wertlosen Objekt, dessen Leere fiir
Volker Diirr “symbolisch fiir den Glaubens- und Substanzverlust einer
Welt” steht, die kein Ort der Offenbarung mehr ist26. In der Motivgestal-
tung wiederholt Goethe dieselbe Spannung, die auf der Ebene der
Figurenkonstellation zwischen den Veriretern einer technischen Ratio-
nalitit und den Vertretern vitaler Lebenskraft einerseits, kosmozentri-
scher Glaubigkeit andererseits besteht, zwischen Wilhelm, der sein
urspriinglich universalistisches Bildungsideal zugunsten der Niitzlichkeit
des Arztberufes aufgeben muB, Lenardo, Felix und Makarie?’.

Abstract

By reading Goethe'’s fairytale Die neue Melusine as a palimpsest that shows traces of the
underlying old French legend known in Germany through Thiiring von Ringoltingen’s
fifteenth century German translation, the article focusses on the significant changes of
the central probation-motif and their impact on the gender roles and the image of
marriage portrayed by Goethe’s text. The changes of the source can be interpreted as a
sign of his awareness of the historical development from a tradition-directed to an inner-
directed society and of the destruction of the medieval ideal of love through modern
economy. But the secret of the precious box, systematically destroyed in the course of the
fairytale, is preserved in the realistic novel that surrounds it, in the framework story of
Wilhelm Meisters Wanderjahre.

26 Volker Diirr, “Geheimnis und Aufkldrung: Zur pidagogischen Funktion des Kist-
chens in Wilhelm Meisters Wanderjahren”, in: Monatshefte, vol. 74, 1982, no. 1, pp.
11-19, Zitat: p. 17.

27 Diese Zusammenhiinge kann ich hier nur noch andeuten. Die Ausfiihrung ist Teil
einer umfassenderen Studie zu Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, die zur Zeit
im Entstehen ist.

54



	Mann und Frau in Goethes Märchen Die neue Melusine : Text, Kontext und Intertextualität

