
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1993)

Heft: 17

Artikel: Mann und Frau in Goethes Märchen Die neue Melusine : Text, Kontext
und Intertextualität

Autor: Herwig, Henriette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henriette Herwig

MANN UND FRAU IN GOETHES MÄRCHEN
DIE NEUE MELUSINE :

TEXT, KONTEXT UND INTERTEXTUALITÄT

Der Melusinenstoff hat Goethe mehr als vierzig Jahre lang beschäftigt.
Briefe, Tagebücher und Aussagen in Dichtung und Wahrheit belegen,
daß er sich seinem Melusinenmärchen1 in immer neuen Anläufen
zugewendet hat, bis er es 1817/19 in zwei Teilen im Taschenbuch für Damen,
1821 in der Erstfassung der Wanderjähre und 1829 in der Zweitfassung
der Wanderjahre als zusammenhängendes Ganzes veröffentlichte2. Die
Letztfassung liegt den folgenden Ausführungen zugrunde.

Als ein lebhafter Bursche hatte ich von jeher die Gewohnheit, sobald ich in ein
Wirtshaus kam, mich nach der Wirtin oder auch nach der Köchin umzusehen
und mich schmeichlerisch gegen sie zu bezeigen, wodurch denn meine Zeche
meistens vermindert wurde.

Eines Abends, als ich in das Posthaus eines kleinen Städtchens trat und
eben nach meiner hergebrachten Weise verfahren wollte, rasselte gleich hinter
mir ein schöner zweisitziger Wagen, mit vier Pferden bespannt, an der Türe

vor. Ich wendete mich um und sah ein Frauenzimmer allein, ohne Kammerfrau,
ohne Bedienten. (HA 8,354)

1 Ich zitiere den Text nach: Goethes Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, vol. 8,

München, Beck, 198212, pp. 354-376 (abgekürzt als: HA 8, 354-376).
2 Zur Entstehungsgeschichte von Goethes Melusinenmärchen sei daran erinnert, daß

Goethe die Melusine in Dichtung und Wahrheit (HA 9,36) schon unter den
Volksbüchern erwähnt, die er als Knabe beim Trödler gekauft habe, behauptet, er habe

eine frühe Fassung seines Märchens im Kreis um Friederike in Sesenheim erzählt

(HA 9,446-447 u. Anmkg.), das Märchen bzw. die Melusine im Herbst 1782 in zwei
Briefen an Charlotte von Stein erwähnt und in zwei Briefen an Schiller vom 4.

Februar und 12. August 1797 eindeutige Hinweise auf seine eigenwillige Beschäftigung

mit dem Stoff gibt, ein Prozeß, der erst im Mai 1807 mit der Abfassung des

zweiten Teils zu einem vorläufigen Abschluß kommt. Vgl. dazu: Hans M. Wolff,
Goethe in der Periode der Wahlverwandtschaften, München, Lehner, 1952, pp. 103-

107; Gonthier-Louis Fink, "Goethes 'Neue Melusine' und die Elementargeister", in:

Goethe. Neue Folge des Jahrbuchs der Goethe-Gesellschaft, vol. 21, 1959, pp. 140-

151; auch den Kommentar von Erich Trunz (HA 8,650-652).

39



Die Ich-Erzählung des Barbiers beginnt nicht mit dem Besonderen, sondern

mit dem Alltäglichen, nicht mit dem einmaligen Ereignis, sondern

mit dem iterativ Habituellen. Mit zwinkerndem Auge weiht der gereifte
Erzähler uns in das Erfolgsgeheimnis seines jüngeren Selbst ein, sich auf
Reisen dadurch aus der finanziellen Klemme zu helfen, daß er mit jenen
Frauen flirtet, die die Höhe seiner Zeche bestimmen, er also die Macht
des Eros gegen die Verfügungsgewalt über lebensnotwendige
Ressourcen ausspielt. Der Erzähler macht gar nicht erst den Versuch, seinen

Zuhörern gegenüber authentisches Interesse vorzutäuschen. Ganz im
Sinne der galanten Tradition3, sozial nur ein paar Stufen tiefer, stellt er
seine jugendliche Werbung von Anfang an unter einen Unverbindlich-
keitsvorbehalt. Das Thema der Verbindung von Eros und Geld ist vom
ersten Satz an etabliert, nicht als die Ausnahme, als die Regel, eine Art
männliche Prostitution, die nicht schamhaft verborgen, sondern mit
schelmischem Stolz zur Basis der Identitätspräsentation gemacht werden
kann. Das beschriebene Muster galanten Verhaltens gibt die Folie ab,

vor der sich die Geschichte der Begegnung mit der Melusine als

exemplum oder Gegenbeispiel abhebt. "Eines Abends", erst mit dieser

Einleitungsformel beginnt das eigentliche Märchen.
Der zweifache Erzählanfang schafft eine Konfrontation des Typus

mit dem Kasus, des Alltäglichen mit dem Wunderbaren, der
"hergebrachten Weise", mit Frauen zu verfahren, mit dem außergewöhnlichen
Fall einer außergewöhnlichen Frau. Dabei lassen die Kutsche und das

Pferdegespann auf eine Frau von Stand schließen4. Doch zum Hohn
der Geschlechtsrollenzwänge einer Gesellschaft, die die
Begegnungsmöglichkeiten von Männern und Frauen höherer sozialer Schichten
überwacht, reist diese Dame allein. Der Bruch mit dem weiblichen
Verhaltenskodex der Zeit ist so drastisch, daß der Mangel an Begleitung in
dreifacher Form hervorgehoben zu werden verdient: "ein Frauenzimmer

3 Niklas Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 19905, p. 97ff.

4 Auch wenn die Kutsche als Statussymbol sich unter den Repräsentanten der bürger¬
lichen Öffentlichkeit um die Wende zum 18. Jahrhundert immer größerer Beliebtheit
erfreut, ist der Unterhalt eines eigenen Wagens und von Pferden ein Luxus, den sich
bis weit ins 18. Jahrhundert hinein nur reiche Adelige leisten können. Der bürgerliche

Bildungsreisende, der die adelige Kavalierstour vorerst imitiert, dann variiert,
ohne von pekuniären Sorgen befreit zu sein, reist in der Regel mit der Ordinari-Post.
Siehe dazu: Klaus Beyrer, Die Postkutschenreise, Tübingen, Tübinger Vereinigung
für Volkskunde E.V., 1985, pp. 63ff. und p. 150.

40



allein, ohne Kammerfrau, ohne Bedienten" (HA 8,354). Wie skandalös
das auch im 18. Jahrhundert noch ist, zeigt ein Blick in die
Sozialgeschichte des Reisens5. Im Gegensatz zu den Reisenormen der Zeit
erlaubt die Frau dem fremden Mann, der ihr beim Aussteigen behilflich ist,
hier sogar, ihr auf ihr Zimmer zu folgen. Die Kooperation zwischen ihrer
Hilfsbedürftigkeit und seiner Dienstbereitschaft läßt genau jene Situation
entstehen, die durch die Reisebeschränkungen für Frauen verhindert
werden soll, weil sie zur Intimität geradezu verlockt, eine Begegnung
zwischen Fremden beiderlei Geschlechts, fernab jeder sozialen
Kontrolle, im geschlossenen, extra-sozialen Raum: "Nun waren wir allein in
dem Zimmer" (HA 8,355). Entsprechend fällt sein Handkuß dann auch

"ehrerbietig, aber feurig" (HA 8,355) aus. Wie verräterisch ist die adversative

Konjunktion! Doch statt den verwegenen Mann in die Schranken
des Anstands zurückzuweisen, belohnt die Dame seine versteckte

Respektlosigkeit mit einer Einladung zum Abendessen. Dem, der immer
am Tisch der Köchin saß, wird in Aussicht gestellt, mit einer Dame zu

speisen, eine "Aschenputtel"-Konstellation mit vertauschter
Geschlechtsrollenverteilung. Doch der Eindruck des märchenhaft Wunderbaren

entsteht nicht durch den Wechsel der Realitätsebenen, sondern nur
durch die Häufung der Normenverstöße. "Bestellen Sie das Abendessen
für uns beide" (HA 8,355), nicht nur suggeriert die Dame schon an dieser

Stelle ein Gemeinschaftsgefühl mit dem Mann, den sie eben erst

kennengelernt hat, indem sie ihre Einladung in die Form der ersten Person

Plural kleidet, sie ergreift auch die Initiative zur Fortsetzung des

Kontakts. Dieser Handlungszug, mit dem sie sich nicht nur über die

Standesgrenze, die gemeinsame Mahlzeiten der Herrschaft mit der
Dienerschaft verbietet, sondern erneut auch über die Geschlechtsrollen-

5 Ein weibliches Pendant zur Kavalierstour der jungen Aristokraten gibt es nicht. Die

wenigen adeligen Damen, die sich diese Freiheit nehmen, gelten als Abenteuerinnen.

Nur "der Besuch bei Freunden, der verlängerte Aufenthalt bei Verwandten"
steht den adeligen oder vermögenden bürgerlichen Damen zu. Manche Frauen "reisen

nur ein einziges Mal in ihrem Leben anläßlich ihrer Hochzeit". Es spricht für
sich, daß die Reiseführer der Zeit - beispielsweise der Guide de l'Allemagne
(Neuausgabe: Paris, 1971) -, die "den Dienern, Kutschern und Gastwirten einen

großen Raum zugestehen, praktisch keine spezifischen Ratschläge für die Damen

enthalten". Marie-Claire Hoock-Demarle, Die Frauen der Goethezeit, aus dem

Französischen von Renate Hörisch-Helligrath, München, Fink, 1990, pp. 27f.

41



zwänge hinwegsetzt6, muß von ihm geradezu als Aufforderung verstanden

werden, seine erste kleine Unverschämtheit zukünftig noch zu
überbieten. So hält die Triebkontrolle dann auch nur für einen Abend vor.
Daß das sexuelle Begehren bei ihm locker sitzt, keinerlei innere Schranken

zwischen dem Anblick der schönen Frau und dem Sexualwunsch7

bestehen, wird deutlich, als er in einem Anflug von "Neigung, Schalkheit
und Verwegenheit" (HA 8,355) die schöne Unbekannte schon am nächsten

Tag in die Arme nimmt - ein Verhalten, das in die Küche paßt, aber
nicht in die Suite. Andererseits liegt die rasante Steigerung des

Intimitätsgrades aber ganz in der Konsequenz ihrer impliziten Ermutigungen.
Die abrupte Zurückweisung: "verzeih, aber es ist unmöglich!" (HA
8,356) kommt für ihn deshalb wie ein Schock. Hat er die Zeichen falsch
verstanden? Vermutlich nicht. Denn die Nähe, die auf der Ebene des

propositionalen Gehalts negiert wird, wird durch den Wechsel der
Anredeform vom förmlichen "Sie" zum persönlichen "du" und die Bitte um
Verzeihung gleichzeitig wieder bestätigt. In der Form des Berührungstabus

wiederholt sich die Ambivalenz, die den Umgang der Melusine mit
dem fremden Mann während der ganzen Erstbegegnung kennzeichnet:
ein Oszillieren zwischen respekterheischender Würde und einem Hauch
von Frivolität. Damit sind alle drei Bedingungen einer Doppelbindungssituation8

erfüllt. Einer impliziten Aufforderung zur Grenzüberschreitung

wird ein explizites Berührungsverbot gegenübergestellt, und da der
Mann bereits Feuer gefangen hat, gibt es für ihn auch kein Zurück. Seine
Triebstruktur und ihr Handlungsziel haben vorzüglich kooperiert. Was
als galantes Spiel begann, kippt in den Emst einer Lebensbewährung.
Unversehens haben sich die Rollen vertauscht: Der verwegene Verführer
ist zum Prüfling geworden, die hilfsbedürftige Frau zu seiner Zuchtmei-

6 Vgl. den Wanderjahre-Kommentar in: Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke
nach Epochen seines Schaffens, Münchner Ausgabe, vol. 17, München, Hanser,
1991, pp. 1186f.

7 Obwohl wir die fiktive Zeit der Handlung im 18. Jahrhundert ansiedeln können, gibt
es wegen der Erwartungshaltung der Melusine immer wieder Anklänge an wie
Verstöße gegen das mittelalterliche Ritterideal. Eine Darstellung fehlender männlicher
Triebkontrolle in der deutschsprachigen Epik des 13. Jahrhunderts findet sich bei
Michael Schröter: "Wildheit und Zähmung des erotischen Blicks", in: Merkur, vol.
41, 1987, pp. 468-481.

8 Gregory Bateson, Don D. Jackson, Jay Haley, John H. Weakland, "Auf dem Weg zu
einer Schizophrenie-Theorie", in: Schizophrenie und Familie, verf. von Gregory
Bateson u.a., aus dem Englischen von Hans-Wemer Saß, Frankfun am Main, Suhr-
kamp, 1978 (zuerst 1969), pp. 11-43.

42



Sterin. Ohne zu zögern, läßt der Mann sich auf alle Bedingungen ein:

"Fordere, was du willst, englischer Geist! [...] aber bringe mich nicht zur
Verzweiflung" (HA 8,356). Seine projektive Fehleinschätzung "englischer

Geist" verrät aber gleichzeitig, wie wenig er die Partnerin kennt,
mit der einen Vertrag zu schließen er im Begriff ist. Ihre Heimat ist nicht
der Himmel, sondern die Erde, sie kam nicht von oben, sondern von
unten, sie ist kein Engel, sondern eine Zwergin. Nur insofern sie
Bedürfnisaufschub fordert, die Verinnerlichung der Liebe, die Bindung der
Triebe ans Gemüt, steht sie als umgekehrter Mephisto den Engeln näher
als dem Teufel.

Vorerst ganz im Sinne der Liebeskonzeption des Mittelalters, die
dem Mann als Nachahmung des Herrendienstes im Minnedienst endloses

Werben um eine unerreichbare Dame auferlegt und die "Liebe der
Feme"9 zum ethischen Bildungsprinzip erhebt, verlangt die schöne
Unbekannte Liebesbewährung in gelebtem Minnedienst10. Platzhalter ihrer
selbst ist das Kästchen. Denn der Respekt, der der Dame gebührt, soll
dem Kästchen erwiesen werden. Dadurch wird das Kästchen, das bisher

nur ein kostbarer Gegenstand war, mit einem Geheimnis umgeben. Und
das Geheimnis des Kästchens wird mit dem der rätselhaften Frau
verknüpft. Mephistophelisch aber ist die Strategie: Die Frau hat die Mittel
der galanten Konversation benutzt, um das Gegenteil von galantem Spiel
zu erreichen, und der Meister des unverbindlichen Flirts ist in eine Falle

getappt, aus der nur Verbindlichkeit herausführt. Psychologisch besteht
die dämonische Kraft, die den Mann der Frau schon nach dem ersten
Kuß "leibeigen" (HA 8,356) werden läßt, in der Unauflösbarkeit der

Doppelbindung, soziologisch in der Belohnung liebender Treue mit
Geld. Denn die schöne, reiche Frau - und nur als solche nimmt der Held
sie wahr - bietet sich nicht nur als Liebesobjekt an, sondern auch als eine

sozio-ökonomische Sicherheitsgarantie: "Sie drückte mir zuletzt einen
Beutel mit Gold in die Hand, und ich meine Lippen auf ihre Hände"

(HA 8,356). Der Charakter des Vertrags, der an dieser Stelle geschlossen
wird, könnte kaum sprechender ausgedrückt werden als durch diesen Akt
non-verbaler Kommunikation. Der "Minnedienst", den die Frau dem
Partner abverlangt, wird in klingender Münze bezahlt. Indem er zum

9 Arnold Hauser, Sozialgeschichte der Kunst und Literatur, München, Beck, 1975

(zuerst 1953), p. 222.
10 Friedrich Neumann, "Hohe Minne", in: Der deutsche Minnesang, hrsg. von Hans

Fromm, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1961, pp. 180-196.

43



bürgerlichen Tauschobjekt herabsinkt, büßt er genau jenen sittlichen
Bildungswert ein, der ihm dank des Anklangs an die mittelalterliche Folie
vorerst zuzukommen schien. Als Modell der Beziehung zwischen der
Melusine und dem, den sie für ihren "Ritter" (HA 8,368) hält, wird die

Minne-Konzeption des Mittelalters nur zitiert, um desto wirkungsvoller
zerstört zu werden.

Die Dynamik der Erstbegegnung zwischen der Melusine und dem

Barbier bewegt sich zunächst ganz im Bereich des Alltäglichen. Es
geschieht nichts, was außerhalb der Welt der Kausalgesetze läge oder nicht
mehr psychologisch motivierbar wäre. Der sexuell stimulierte Mann
erhält den Auftrag, sich bei mehr als üppiger Kostendeckung auf einen

Weg mit unbestimmtem Ziel zu begeben, und der Frau, die er begehrt,
damit seine Treue zu beweisen. Auf der Ebene des explizit Gesagten
scheint die Prüfung nur darin zu bestehen, dem geheimnisvollen Kästchen

alle denkbare Sorgfalt zuteil werden zu lassen und die verheißene
Wiederkunft der Geliebten geduldig abzuwarten, nichts als ein Test seiner

Versagungstoleranz. So hat unser Held denn auch keine Bedenken,
sich auf die Abmachung einzulassen. Erst mit dem Schlüssel, der seinen

Besitzer mit magischer Potenz ausstattet, kommt ein Zauberrequisit ins

Spiel, betreten wir die Welt des Märchens. Von nun an ist dem Helden
"sonderbar zumute" (HA 8,356). Erst jetzt kommt eine Ahnung davon
auf, daß er sich auf ein Experiment mit ungewissem Ausgang eingelassen

hat, auf etwas, das seinen bisherigen Erfahrungshorizont übersteigt.
Denn der Schlüssel, den die Melusine ihrem Freund anvertraut, hat die

Eigenschaft, seinem Besitzer alle Türen zu öffnen, sie gleichzeitig aber

jedem fremden Zugriff zu verschließen. Er schließt das Kästchen ein und
die Öffentlichkeit aus, ermöglicht den exklusiven Zutritt zu einem
quasisakralen Raum. Damit ist dem Prüfling Macht in die Hand gegeben, Teil
der Prüfung ist seine Art des Umgangs mit der Macht. Die Sequenz
endet damit, daß der Schlüssel seine erste Probe besteht und dem Mann
den Zugang zum Kästchen, mit dem er von nun an allein ist, verschafft.
Von ihm unbemerkt hat das Kästchen seine schöne Freundin ersetzt.

Doch eine symbiotische Beziehung mit einem Platzhalter weiterzuführen,

erweist sich für einen, der gewohnt ist, seine Triebe spontan zu

befriedigen, bald als unzumutbar. Zwar erfüllt unser Held die Befehle
seiner Herrin buchstabengetreu, verschwendet an ihren Sinn aber keinen
Gedanken. Es ist daher nicht verwunderlich, wenn ein so veräußerlichter
"Minnedienst" sein Gemüt nicht beschäftigen kann, wenn er das entstehende

Vakuum damit füllt, Gesellschaft "an Wirtstafeln und an öffent-

44



lichen Orten" (HA 8,357) zu suchen. Die psychische Disposition, jedem
Stimulus zu folgen, die es ihm ermöglicht hat, sich auf das Minne-
Abenteuer einzulassen, ist genau jene, die ihn daran scheitern läßt, es zu
bestehen. Denn mit den Möglichkeiten wachsen auch die Schwierigkeiten.

Es wird zunehmend deutlicher, daß die Prüfung nicht nur darin
besteht, durch Bedürfnisaufschub Triebkontrolle einzuüben, sondern auch

darin, Außenlenkung in Innenlenkung zu verwandeln, ein von Außenreizen

getriebenes Leben in ein von inneren Entscheidungen getragenes.
Doch statt sein Leben selber in die Hand zu nehmen, scheint der Held
seine Passivität eher noch zu überbieten. Er ergeht sich in Selbstvorwürfen

larmoyanter Natur und erwartet die Lösung der selbstverschuldeten
Krise wieder von außen: "Doppelt sehnte ich mich nach ihr und glaubte
nun gar nicht mehr ohne sie und ohne ihr Geld leben zu können" (HA
8,357). Diesmal soll nicht die Gunst der Wirtin eine kleine Zeche verringern,

diesmal soll die Gunst einer Adeligen eine große Zeche begleichen.
Doch wie überrascht ist er, die Schöne just in dem Moment wiederzusehen,

da er sich "ganz ungebärdig" (HA 8,357) benimmt. Nicht nur
bleibt die erwartete Strafe aus, die Probe wird einfach erneuert und der
finanzielle Vorschuß sogar noch erhöht. Statt mit Liebesentzug reagiert
die schöne Frau mit dem, was man in der Kommunikationstheorie "mehr
desselben" nennt, und gibt dem Geliebten "noch mehr Gold" (HA 8,358)
mit auf den Weg. Von nun an füllt der Geldbeutel sich sogar immer wieder

selber auf.
Wieder verblüfft der erstaunliche Mangel an Fragen. Ohne sich über

den Zusammenhang des Verschwindens der "geheimnisvollen Freundin"
(HA 8,358) mit dem Zimmer, in dem das Kästchen steht, Gedanken zu
machen, setzt der Held seine Reise fort und vergißt alle guten Vorsätze.
Was beim ersten Mal das Spiel war, sind von nun an die Frauen. Während

er hier für immer mehr Geld immer weniger bekommt, stellt seine

Freundin ihm für wachsenden Liebesverrat immer mehr Geld zur
Verfügung. Der Zusammenhang von Leidenschaft und Geld ist sozusagen
umgekehrt proportional. Doch die wundersame GeldVermehrung scheint

an blindes Vertrauen gebunden. Im Moment, da der Held sein Geld zu
zählen und sich die Summe zu merken beginnt, büßt der Beutel "die
Tugend, unzählbar zu sein" (HA 8,359), ein. Leichtfertigkeit ja, methodische

Ausbeutung nein. Mit ihr scheint eine Grenze überschritten.
Diesmal reagiert der Mann nicht nur mit Selbstvorwürfen, sondern
macht sogar die Freundin für seine Lage verantwortlich. Die Tendenz,
andern die Verantwortung für sein Leben aufzubürden, hat sich mit den

45



größeren finanziellen Möglichkeiten eher noch verstärkt. Deshalb glaubt
er sich auch berechtigt, sich für den plötzlichen Geldmangel mit den
Juwelen entschädigen zu dürfen, die er in jenem Kästchen vermutet.
Während der Mann, der die Melusine zu heben glaubt, sich unter dem
Inhalt des Kästchens nur wertvollen Schmuck vorstellen kann, hat der
Kellner, der ihr nur einmal auf der Treppe begegnet ist, einen anderen

Begriff von jenem "Schatz", der da mit soviel Sorgfalt gehütet wird:

Wir vermuteten bei Euch viel Geld und Kostbarkeiten; nun aber haben wir den
Schatz die Treppe hinuntergehen sehn, und auf alle Weise schien er würdig,
wohl verwahrt zu werden. (HA 8,358)' '

Die Ironie des Textes will es, daß die frivole Anspielung des Fremden
dem Geheimnis der Melusine näher kommt als alle Spekulationen ihres
Freundes. Wofür der Kellner Augen hat, dafür ist der Geliebte blind.

11 Auch in einer andern Volksbuch-Bearbeitung Goethes spielt ein Schatz eine zentrale
Rolle: im Reineke Fuchs (HA 2,285-436). Im dritten Gesang gäbe die Köchin des

Pfarrers einen "Schatz von Golde", wenn sie die Verletzung der Genitalien ihres
Herrn damit rückgängig machen könnte (III, 155f.). Im vierten (IV, 237ff.) und
zehnten Gesang (X, Iff.) gewinnt Reineke das Vertrauen des Königspaars durch
erdichtete Schätze und magische Kleinodien zurück. Ebenfalls im zehnten Gesang
berichtet Reineke, wie Venus die Gunst des Paris gewann, indem sie ihm Helena, "die
Schöne, den Schatz der Schätze" (X, 105) versprach. Am Ende wird deutlich, daß
der Schatz, auf den der Herrscher nicht verzichten kann, nicht Reinekes ohnehin
nicht vorhandener Reichtum ist, sondern seine scharfe Intelligenz, Zeichen für den
historischen Wandel des Feudalstaates durch allmähliche Bürokratisierung. Siehe
dazu: Peter Schneider, Das unheilige Reich des Reineke Fuchs, Frankfurt am Main,
Hain, 1990, p. 74. Noch deutlicher wird die Gleichsetzung von Gold, kreatürlicher
Sexualität und Nichts in der "Walpurgisnacht"-Szene von Faust /, die Albrecht
Schöne anhand der in der Letztfassung unterdrückten Paralipomena Goethes gegen
den kanonisierten Text (re-)konstruiert hat. Dort lautet Satans Rede an die Böcke:
"Euch giebt es zwei Dinge/So herrlich und groß/Das glänzende Gold/Und der weibliche

Schoos./Das eine verschaffet/Das andre verschlingt/Drum glücklich wer
beyde/Zusammen erringt." Und die an die Ziegen: "Für Euch sind zwey Dinge/Von
köstlichem Glanz/Das leuchtende Gold/Und ein glänzender Schwanz". Die aus der
endgültigen Fassung herausgebrochene sexuelle Orgie, in die das Walpurgisnachttreiben

als Höhepunkt hätte münden müssen, steht in Opposition zur Gretchen-Er-
scheinung, die Faust in letzter Minute vor der Versuchung zur Teufelsbuhlschaft
bewahrt; die wähl- und lieblose Geschlechtlichkeit in Opposition zur - auch
geschlechtlichen - personalen Liebe. Vgl.: Albrecht Schöne, "Walpurgisnacht", in:
Götterzeichen, Liebeszauber, Satanskult, München, Beck, 1982, pp. 107-230, bes.:

pp. 160ff. und 173ff.

46



Erstaunlicherweise wird der Prüfling dann aber für sein Scheitern
belohnt. Kam die Freundin beim ersten Mal, als er im Spiel verloren
hatte, kommt sie beim zweiten Mal, als er mit Wunden, die er sich im
Kampf um eine andere Frau zugezogen hat, "halbtot nach Hause getragen"

(HA 8,359) wird. Vom Bewährungsschema der alten Melusine12
bleibt in Goethes Palimpsest nur der vorläufige Triebverzicht, und selbst
diese Minimalforderung wird erstaunlich schnell fallen gelassen. Indem
sie Zuwendung nicht von Gehorsam abhängig macht, Versagen nicht mit
Liebesentzug bestraft, bricht die Frau die Prüfungssituation, die sie

aufgebaut hat, selber auf. Die Vereinigung der Liebenden folgt nicht auf
Treue und Liebesbewährung, sondern auf männliche Ungeduld, Leidenschaft,

Maßlosigkeit und Erpressung.
Die überraschende Wendung, die Liebe, Nacktheit, Wunden, Blut

und Heilung zusammenbringt, ersetzt die kindliche Schwarz-Weiß-
Moral des Märchens durch eine Ethik, die eher von Christi Umgang mit
jener namenlosen "Sünderin" (Lk. 7,37-50) inspiriert ist, die in der
liturgischen Tradition oft mit Maria Magdalena (Lk. 8,2) gleichgesetzt wird.
Melusines Liebe wird hier auch jenem zuteil, der ihrer nicht würdig zu
sein scheint. Das hat im Volksbuch der Melusine insofern eine Vorlage,
als Melusines Mutter Persine ebenfalls darauf verzichtet, den geliebten
Mann für einen Treuebruch zu strafen. Die Rache wird nicht von Persine,
sondern eigenmächtig von ihren Töchtern vollzogen, wofür die Mutter
sie mit einem Fluch belegt13. In Goethes Melusine fließen Züge der alten
Melusine und ihrer Mutter Persine in einer Figur zusammen. Doch die

12 Goethe gibt schon durch den Titel zu erkennen, daß er sich auf eine Vorlage bezieht,
eine französische Sage aus dem Poitou, die Jean d'Arras und Coudrette bearbeitet
haben und Thiiring von Ringoltingen durch seine Übersetzung von 1456 (ältester
bisher bekannter Druck: Augsburg 1474) in Deutschland bekannt gemacht hat.

Siehe: Thiiring von Ringoltingen, Melusine, nach den Handschriften kritisch
herausgegeben von Karin Schneider, Texte des Spätmittelalters, vol. 9, Berlin, Erich
Schmidt, 1958. Zu den französischen Vorlagen dieses frühen deutschen
Prosaromans und deren Quellen: Jacques Le Goff, "Melusine - Mutter und Urbarmache-

rin", in, Jacques Le Goff, Für ein anderes Mittelalter, Frankfurt am Main/Berlin/
Wien, Ullstein, 1984, pp. 147-174. Karl Heisig, "Über den Ursprung der Melusinen-
sage", in: Fabula, vol. 3, 1960, pp. 170-181.

13 Thüring von Ringoltingen, op.cit., p. 120, in einer leichter zugänglichen Version:
Melusine, in der Fassung des Buchs der Liebe (1587), hrsg. von Hans-Gert Roloff,
Stuttgart, Reclam, 1991 (zuerst 1969), p. 126. Und: Melusine, in: Romane des 15.

und 16. Jahrhunderts. Nach den Erstdrucken mit sämtlichen Holzschnitten, hrsg.

von Jan-Dirk Müller, Frankfurt am Main, Deutscher Klassiker Verlag, 1990,

(Bibliothek der frühen Neuzeit, 1. Abtig., Bd. 1), S. 9-176.

47



Veränderung der Vorlage wird über diesen Punkt noch hinausgetrieben.
Als der Held nach einer glücklichen Zeit der Gemeinsamkeit, die zur
Schwangerschaft der Frau geführt hat, unfreiwilligerweise wieder allein
mit dem Kästchen reist, bricht aus diesem eines nachts ein rätselhafter
Lichtschein hervor. Wie groß ist seine Überraschung, als er im Innern
des Kästchens "einen königlichen Saal" (HA 8,361) und darin seine

schwangere Frau erblickt, die "nach dem allerkleinsten Maßstabe

zusammengezogen" (HA 8,362) ist. Während die Beziehung im Volksbuch
der Melusine damit endet, daß Raimund das "Wesensgeheimnis der
Gefährtin"14 antastet und schließlich auch der Öffentlichkeit preisgibt, ist
das "Nachforschungsbedürfnis" des Mannes in Goethes Bearbeitung des

Stoffes "kümmerlich entwickelt"15: Nicht nur wird das Verbot, der

Lebensgefährtin nachzuspüren, nicht ausgesprochen, mit dem Riß im
Kästchen drängt die Frau dem Mann ihr Geheimnis förmlich auf. "Das
Geheimnis wird nicht ans Licht gezerrt, sondern - es verrät sich
selbst"16. Dadurch wird das Prüfungsmotiv umgedeutet: Die Prüfung
besteht nicht mehr darin, das Nichtwissen zu ertragen, sondern das Wissen.
Was dem Helden abverlangt wird, ist, das radikale Anderssein der
Partnerin auszuhalten und in sein Verständnis der Beziehung zu integrieren.
Sein Versagen besteht darin, für das Geheimnis des Kästchens

unempfindlich geblieben zu sein. Offenbar hat der Mann gar kein Interesse

daran, die Frau, die er zu lieben vorgibt, kennenzulernen. Er gibt sich
sofort mit einem Bild von ihr zufrieden. Entsprechend liegt der Kern des

Liebesverrats nicht in der öffentlichen Bloßstellung, sondern in der inneren

Ablehnung dessen, was die Identität der Partnerin ausmacht. Melusine

sagt nicht: "versprich mir, diesen Umstand niemals Dritten gegenüber

zu erwähnen", in wörtlicher Rede sagt sie: "versprich mir, dieser

Entdeckung niemals vorwurfsweise zu gedenken" (HA 8,363). Das ist
im Vergleich zur Vorlage eine radikale Verinnerlichung der Loyalitätsforderung.

In Goethes Adaptation macht das traditionelle Motiv des an

Bedingungen geknüpften Glücks einen Funktionswandel durch, der für
jenen kulturgeschichtlichen Prozeß kennzeichnend ist, den David Ries-

man Übergang von der traditions-geleiteten zur innen-geleiteten Gesell-

14 Oskar Seidlin, "Melusine in der Spiegelung der Wanderjahre", in: Aspekte der
Goethezeit, hrsg. von Stanley A. Corngold u.a., Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1977, pp. 146-162, Zitat: p. 155.

15 Ibid., p. 157.

16 !bid.,p.\51.

48



schaft genannt hat17. Wendet man Kohlbergs Stufenmodell der moralischen

Entwicklung darauf an, könnte man sagen, daß Die neue Melusine
im Vergleich zur alten und ihren Äquivalenten eine autoritätsgelenkte
durch eine prinzipiengeleitete Moral ersetzt18. Raimund verliert seine

Frau, weil seine Neugier ihn verleitet, ihr auch dann nachzuspüren, wenn
sie allein sein will und muß. Wir haben es mit einem analog zum
biblischen Sündenfall gebildeten Verlaufsschema zu tun, bei dem das Essen

vom Baum der Erkenntnis zur Vertreibung aus dem Paradies führt.
Goethes Barbier versagt doppelt: Nicht nur ändert sich seine Wahrnehmung

seiner Frau vom Moment an, da er sie als Zwergin im Kästchen
gesehen hat, in einer Weise, die deutlich macht, daß er nicht mehr auf
die Person und den situativen Kontext, sondern auf kulturelle Vorurteile
reagiert:

und da es eben im Zimmer dämmerte, so kam sie mir länger vor, als ich sie

sonst zu sehen gewohnt war, und ich erinnerte mich, gehört zu haben, daß alle
vom Geschlecht der Nixen und Gnomen bei einbrechender Nacht an Länge gar
merklich zunähmen. Sie flog wie gewöhnlich in meine Arme, aber ich konnte
sie nicht recht frohmiitig an meine beklemmte Brust drücken. (HA 8,362)

Er kann auch ihr Anderssein letztlich nicht akzeptieren. Als Wein und
Zorn ihm die Zunge lösen, verrät er sie innerlich und äußerlich in einer
Form, die die Urschicht der alten Melusine durchschimmern läßt und den

von ihm unterstellten Doppelaspekt ihres magischen Seins öffentlich an
den Pranger stellt: "Wasser ist für die Nixen! [...] Was will der Zwerg?"
(HA, 8,365)19. Als Zwergin hat er sie gesehen, als Nixe nicht; der zweite
Vorwurf hat eine Erfahrungsbasis, der erste gründet sich auf Projektion.
Vom Moment an, da er sie als Zwergin sieht, hört der Mann offenbar
auf, seine Frau als Menschen wahrzunehmen. Doch statt die zweite

Erscheinungsform der Frau als zu ihr gehörig anzuerkennen, tut er sie erst
als Traumgesicht ab und setzt sich schließlich mit einem Scherz über sie

hinweg:

17 David Riesman, Die einsame Masse, aus dem Amerikanischen übertragen von
Renate Rausch, Hamburg, Rowohlt, 197716 (Original 1950), pp. 26-33.

18 Lawrence Kohlberg, "Moral Stages and the Idea of Justice", in: The Philosophy of
MoraI Development, Essays on Moral Development, vol. 1, San Francisco, Harper
& Row, 1981, pp. 97-226.

19 Die Nixen-Anspielung halte ich nicht für einen redaktionellen Fehler Goethes, son¬

dern für ein bewußt gesetztes und deshalb interpretationsrelevantes Zeichen.

49



Ist es denn ein so großes Unglück, eine Frau zu besitzen, die von Zeit zu Zeit
eine Zwergin wird, so daß man sie im Kästchen herumtragen kann? Wäre es

nicht viel schlimmer, wenn sie zur Riesin würde und ihren Mann in den Kasten
steckte? (HA 8,363)

Die Umkehrung der Machtverhältnisse in der Beziehung zwischen den

Geschlechtem, die hier nur ein Gedankenspiel ist, wird Gulliver im
Lande Brobdingnag bei Swift wirklich zuteil20. Und dort, wo die
Verhältnisse umgekehrt sind, in der Rahmenerzählung von 1001 Nacht,
rächt die kleine Frau sich an dem großen Dämon, indem sie sich für die

entgangene Hochzeitsnacht mit jedem Mann, der ihr begegnet, wenn der
Riese schläft, entschädigt21. Größe allein schützt offenbar nicht vor
Machtmißbrauch. Und ein Machtgefälle ist beziehungsfeindlich,
unabhängig davon, ob die Riesin den kleinen Mann oder der Riese die kleine
Frau in einen Kasten steckt. Davon hat der Freund der Melusine bei
Goethe keinen Begriff. Seine Bereitwilligkeit, ihre ungewöhnliche Identität

zu akzeptieren, ist nicht Wahrnehmung ihrer Andersheit, sie beruht
auf Verleugnung. Sein viel zu rasch gegebenes Versprechen, notfalls
auch mit einer Zwergin zusammenzuleben, ist innerlich nicht abgedeckt.
Erst nachdem er sie öffentlich mit Schmutz beworfen, vom Sockel ihrer

geheimnisvollen Aura heruntergerissen hat, verändert sich seine

Wahrnehmung der Gefährtin: "Zum erstenmal sprach die Musik mich an"

(HA 8,365). Jetzt hört er, was er eben noch abwehren mußte, "die
Stimme der gekränkten Liebe" (HA 8,366).

Der Verrat der Geliebten, mit dem die Beziehung in der alten Melusine

endet, ist in Goethes Version nicht der Schluß der Geschichte,
sondern der Auftakt für einen zweiten Anlauf. Die neue Melusine
unterscheidet sich nicht nur darin von der alten, daß sie das Prüfungsmotiv
durch Verinnerlichung überbietet, sie spielt, nachdem der Versuch der

Zwergin, als Frau in der Welt des Mannes zu leben, gescheitert ist, eine

neue Lösungsvariante durch: seine Anpassung an ihr Wesen. Sofern es

sich auch hier um eine bedingungslose Auslieferung handelt, wiederholt

20 Jonathan Swift, Gulliver's Travels, in: Gulliver's Travels and Other Writings, ed. by
Louis A. Landa, Boston, Houghton Mifflin Company, I960, p. 80.

21 Die Erzählungen aus den tausendundein Nächten, vollständige deutsche Ausgabe in

zwölf Bänden, nach dem arabischen Urtext der Calcuttaer Ausgabe aus dem Jahre

1839, übertragen von Enno Littmann, vol. I, Frankfurt am Main, Insel, 1976, pp.
23ff. Zum Einfluß von 1001 Nacht auf Die neue Melusine vgl.: Katharina Momm-
sen, Goethe und 1001 Nacht, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1981 (zuerst I960), pp.
139-147.

50



seine Verwandlung zum Zwerg auf der physiologischen Ebene die

psychologische Forderung des ersten Teils. Bezeichnenderweise fragt der

Mann nach den näheren Lebensumständen seiner Gefährtin erst in dem

Moment, da sie ihm den Abschied androht. Erst jetzt erhält sie Gelegenheit,

die Geschichte ihrer Herkunft zu erzählen und sich als Tochter des

Zwergenkönigs zu erkennen zu geben. Im Verlauf ihrer Erzählung wird
die Sprecherin jedoch vom Subjekt zum Objekt. Erschien sie eben noch
als selbständige, über gesellschaftliche Normen erhabene, von ihrem
Freund verkannte Frau, tritt sie jetzt als Vollzugsorgan der staatspolitischen

Entschlüsse ihres Volkes in Erscheinung: "und kurz und gut, der
Entschluß ward gefaßt, mich auf die Freite zu schicken" (HA 8,369). Die
schöne Frau war offenbar die ganze Zeit schon einem fremden Willen
unterstellt. Nicht umsonst dominieren den Bericht der Melusine von nun
an unpersönliche Formulierungen: das "man" in der Position des

grammatischen Subjekts und das Passiv als genus verbi der Täterverschwei-

gung. Doch ihre Wendung vom Subjekt zum Objekt reißt auch ihn in den

Strudel mit hinein. Die gemeinsame Geschichte erscheint plötzlich in

völlig verändertem Licht. Nicht sie ist verraten worden, sondern er22. Sie

gesteht ihm endlich, daß sie von einem Volk von zwergenhaften
Kriegeradligen abstammt und ihr Auftrag lautet: "sich mit einem ehrsamen

Ritter zu vermählen, damit das Zwergengeschlecht wieder angefrischt
und vom gänzlichen Verfall gerettet sei" (HA 8,368). Erschien das

Märchenmotiv der Erlösung durch Begattung im Bezug auf den Erzähler

psychologisiert, wird es im Bezug auf Melusine kollektiviert. Auch sie

zerstört das Glück, nach dem sie sucht, indem sie es funktionalisiert. Sie

macht den Mann zum Werkzeug ihrer Pläne und Familienbindungen, sie

stellt maßlose Forderungen, sie nimmt ihn so wenig wahr wie er sie. Ihre

Aufforderung an ihn, sich zum Zwerg zu verwandeln, überbietet alle

vorherigen Prüfungen. Es geht nicht mehr nur um Triebkontrolle und

Selbstbeherrschung, es geht um den Einsatz der ganzen Person. Wenn

wir den Text als Entsagungsgeschichte lesen wollen, wäre der Verzicht
auf den "Maßstab voriger Größe" (HA 8,375) die Form der Entsagung,
die seiner Lebenssituation entspräche. Denn die schwerste Prüfung, die

der gelebten Vaterschaft, steht nach wie vor noch aus. An ihr scheitert

22 Die Rolle des Mannes als Opfer weiblicher Taktik betont Hans Geulen. "Goethes

Kunstmärchen Der neue Paris und Die neue Melusine", in: Deutsche Vierteljahrsschrift

fur Literaturw issenschaft und Geistesgeschichle. vol. 59, 1985, no. 9, pp. 79-

92.

51



der Barbier so wie der junge Wilhelm im ersten Teil des Meister-
Romans.

Indem die Melusine dem Geliebten einen Lebensstil ermöglicht, der
als quasi-aristokratischer weit über seine Verhältnisse geht, antwortet sie

auf das Aufstiegsbegehren des outcasts der bürgerlichen Zeit mit dem

Liebescode einer mittelalterlichen Kriegeraristokratie und erhofft sich im
Gegenzug die Stärkung ihrer degenerierenden Monarchie. Doch das

Minneideal, das dem Helden vorerst sehr gelegen kommt, erweist sich
als Zwangsjacke aus Stammesinteressen und Familienpolitik, die er als

Freigeist nicht ertragen kann. Der Liebesvertrag, in den die Dame ihn

hineinverführt, indem sie sein Bedürfnis nach sozialem Aufstieg bedient,
wird an genau jener psychischen Disposition scheitern, die ihn allererst

ermöglicht hat, an der Instrumentalisierung des Eros und seiner Abspaltung

vom Gemüt. Übrig bleibt nur der schale Geschmack eines gescheiterten

Experiments.
Indem Goethe beide Partner schuldig werden läßt, gibt er der alten

Melusinensage eine dialektische Wendung. Er gebraucht die asymmetrische

Rollenverteilung des Bewährungsschemas nur, um sie zu destruie-

ren. So führt der Text uns vor Augen, wie sehr in der Anlage der
Prüfungssituation an sich schon ein Machtgefälle liegt, das die Liebe
zerstört. Goethe führt mit der neuen Melusine nicht vor, daß der Kampf
gegen den Dämon der Leidenschaft schließlich doch noch gelingt23,
sondern wirft die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit eines

beglückenden Zusammenlebens von Mann und Frau auf, nach einer Form
der Gemeinschaft, die auch Platz hat für ein Kind. Indem er die Anpassung

des einen an den anderen in beiden Varianten scheitern läßt und ein
äußerliches Eheverständnis ad absurdum führt, fragt er nach der
Möglichkeit der Selbstbewahrung in der Liebe, nach der Möglichkeit einer
"Identitätsbalance"24 beider Partner in lebendiger ehelicher Interaktion.

23 Ältere Arbeiten neigen dazu, diesen Kampf biographistisch zu deuten und die Melu¬
sine mit einer der Frauen, die in Goethes Leben eine Rolle gespielt haben,
gleichzusetzen, je nach Schaffensphase, die sie betrachten, mit Friederike Brion,
Christiane Vulpius oder Sylvie von Ziegesar. Vgl.: Albert Bielschowsky, Friederike
Brion, Breslau, Verlag der Schletter'schen Buchhandlung E. Franck, 1880, p. 15.

Max Morris, Goethe-Studien, vol. 2, Berlin, 1902, pp. 90-95. Emst Traumann,
"Goethes Sesenheimer Märchen", in: Das literarische Echo, Jg. 25, 1922/1923, Sp.
203-208. Hans M. Wolff, op.cit., p. 107.

24 Zum Konzept der Identitätsbalance vgl.: Lothar Krappmann, Soziologische Dimen¬

sionen der Identität, Stuttgart, Klett, I9754, pp. 70ff.

52



Die Tendenz zur Aufweichung klarer Gegensätze durch dialektische
Umschläge wird von dem Wandel des Kästchenmotivs bestätigt. Es

lohnt sich, die verschiedenen Stationen dieses Wandels im Zusammenhang

zu betrachten. Im Melusinenmärchen ist das Kästchen vorerst
nichts als ein kostbarer Gegenstand, den die Frau mit größter Sorgfalt
behandelt wissen will. Zunächst ist das Kästchen nur Reisebegleiter, in
Momenten glücklicher Gemeinsamkeit des Paares reist es "am Platze der
dritten Person" (HA 8,360). Das in der fahrenden Kutsche eingeschlossene

Dreieck Mann-Frau-Kästchen wird zum symbolischen Bild einer
Liebe, aus der das Kind erwachsen wird. Was anfangs nur symbolische
Aktion zu sein schien, die Stellvertreterfunktion des Kästchens für die
Dame in Zeiten ihrer Abwesenheit, wird im weiteren Verlauf der
Geschichte konkret. Der Barbier trägt mit dem Kästchen nicht nur ein Symbol

der Lebenswelt der schwangeren Frau mit sich herum, sondern ohne
sein Wissen diese selbst. Doch seine Fixierung auf eine vom Geld regierte

Welt verstellt ihm den Blick für das Wunderbare. Für ihn ist das Kästchen

nur eine Schmuckkassette, die er notfalls aufbrechen kann. Mit dem
Riß im Kästchen zwingt die Melusine ihren Partner, ihre Doppelexistenz
endlich wahrzunehmen. Doch der Preis für die Selbstoffenbarung des

Wunders ist seine Zerstörung als Wunder. Die magische25 Allgegenwart
der Fee war nichts als die physische Präsenz der Zwergin, ihre Allwissenheit

Resultat ihrer günstigen Beobachtungsposition. Was Vertrauen
schien, war Kontrolle. Damit ist das Geheimnis des Kästchens gelüftet:
Es ist nichts als der Zwergenpalast, in dem die Melusine lebt, wenn sie in
ihre alte Identität zurückschlüpft. So wird das Unheimliche vertraut.
Daran ändert auch die Umkehrung der Perspektive nichts, als sich das

Spielzeugzimmer dem zum Zwerg gewordenen Mann am Ende wirklich
als Palast präsentiert. Ja, die Tendenz zur Rationalisierung scheint sich

von dieser Warte aus noch zu verschärfen. Je mehr der Barbier in das

Geheimnis des Kästchens eingeweiht wird, desto mehr erscheint es ihm

nur als mechanisches Machwerk, als ein künstlicher "Schreibtisch von
Röntgen" (HA 8,372). Im Besitz seiner alten Größe nimmt er das Kästchen

schließlich nur noch als "Schatulle" (HA 8,376) wahr, die er auf-

25 Darauf, daß ein Wandel der Einstellung zur Magie sich schon beim Übergang vom
15. zum 16. Jahrhundert abzeichnet und die frühmodernc Melusine schon nach dem

Verhältnis der Magie zur Erfahrung, Zeit und Geschichte fragt, hat Gerhild Scholz
Williams hingewiesen. In: "Magie entzaubert: Melusine, Paracelsus. Faustus". in:

Entzauberung der Welt, hrsg. von James F. Poag und Thomas C. Fox. Tübingen.
Francke, 1989, pp. 53-71.

53



schließen, ausleeren und als Handelsware losschlagen kann. Was das

Geheimnis der Liebe war, wird in ein Zahlungsmittel umgesetzt.
Der zunehmenden Versachlichung des Kästchens in der Binnenerzählung

steht in der Rahmenhandlung die Weigerung des alten Goldschmieds

gegenüber, das Geheimnis des Kästchens preiszugeben (HA 8,458). Eine
sonderbare Verkehrung der Gattungskonventionen sorgt dafür, daß das

Märchen das Wunder rationalisiert, während der realistische Roman auf
der Unantastbarkeit des Geheimnisses beharrt. Damit schwankt das

Zentralmotiv der Wanderjahre merkwürdig janusköpfig zwischen dem
Heiligsten und dem Profansten, zwischen einem Symbol für das Wunder des

Lebens und einem ausgeleerten wertlosen Objekt, dessen Leere für
Volker Dürr "symbolisch für den Glaubens- und Substanzverlust einer
Welt" steht, die kein Ort der Offenbarung mehr ist26. In der Motivgestaltung

wiederholt Goethe dieselbe Spannung, die auf der Ebene der

Figurenkonstellation zwischen den Vertretern einer technischen
Rationalität und den Vertretern vitaler Lebenskraft einerseits, kosmozentri-
scher Gläubigkeit andererseits besteht, zwischen Wilhelm, der sein

ursprünglich universalistisches Bildungsideal zugunsten der Nützlichkeit
des Arztberufes aufgeben muß, Lenardo, Felix und Makarie27.

Abstract

By reading Goethe's fairytale Die neue Melusine as a palimpsest that shows traces of the

underlying old French legend known in Germany through Thüring von Ringoltingen's
fifteenth century German translation, the article focusses on the significant changes of
the central probation-motif and their impact on the gender roles and the image of
marriage portrayed by Goethe's text. The changes of the source can be interpreted as a

sign of his awareness of the historical development from a tradition-directed to an inner-
directed society and of the destruction of the medieval ideal of love through modern

economy. But the secret of the precious box, systematically destroyed in the course of the

fairytale, is preserved in the realistic novel that surrounds it, in the framework story of
Wilhelm Meislers Wanderjahre.

26 Volker Dürr, "Geheimnis und Aufklärung: Zur pädagogischen Funktion des Käst¬

chens in Wilhelm Meislers Wanderjähren", in: Monatshefte, vol. 74, 1982, no. 1, pp.
11-19, Zitat: p. 17.

27 Diese Zusammenhänge kann ich hier nur noch andeuten. Die Ausführung ist Teil
einer umfassenderen Studie zu Goethes Wilhelm Meislers Wanderjahre, die zur Zeit
im Entstehen ist.

54


	Mann und Frau in Goethes Märchen Die neue Melusine : Text, Kontext und Intertextualität

