
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1992)

Heft: 16

Artikel: Góngora tradotto da Ungaretti : 1. il contesto

Autor: Martini, Alessandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alessandro Martini

GÖNGORA TRADOTTO DA UNGARETTI

1. IL CONTESTO

Qualche anno fa ho affidato a Sofia Armanini, una studentessa che non

sapeva se dichiarare come propria lingua materna l'italiano o lo
spagnolo, il compito di studiare le traduzioni di Ungaretti da Göngora,
convinto dell'importanza di questo incontro per la poesia di Ungaretti e

quindi per la poesia del Novecento, se è vero che il secolo che sta per
chiudersi è stato per l'Italia soprattutto un secolo di poesia. II compito è

stato felicemente assolto e accettato come memoria di licenza
nell'ottobre del 1990. L'invito, gentilmente rivoltomi dal collega Pedro

Ramirez, a partecipare al ciclo interdisciplinare da lui organizzato
sull'accoglienza avuta dalla letteratura spagnola del Rinascimento e del

Siglo de oro in Europa, è stato per me l'occasione di invitare a mia volta
l'ex allieva a proporre in quella sede l'analisi di alcuni tipici campioni
del lavoro ungarettiano, limitando il mio intervento all'illustrazione dei

motivi che avevano condotto Ungaretti a interessarsi di Göngora. Anche
quel nostro comune contributo sembro, come gli altri dello stesso ciclo,
degno di pubblicazione a stampa, per cui ripropongo qui, sempre a

premessa dell'analisi ravvicinata compiuta da Sofia Armanini, le mie
brevi considerazioni, che in gran parte non erano che la traduzione in
francese delle esplicite riflessioni dello stesso Ungaretti. Le ritraduco ora
nella mia lingua: elementare esercizio, col quale le mie parole
perderanno il loro valore di diffusione di un pensiero poetico al di fuori
dell'area di espressione italiana, ma acquisteranno aderenza al dettato di

uno dei nostri maggiori poeti.
Le varie fasi di queste traduzioni da Göngora si stendono dal 1932 al

1951: accompagnano dunque la nascita e la crescita di quel «secondo

Ungaretti» di cui i critici subito parlarono, e di cui parlö in termini parti-
colarmente memorabili il giovane Gianfranco Contini1, all'apparire di
Sentimento del tempo, a Firenze presso Vallecchi, nel 1933. I momenti

1 Cfr. ora Gianfranco Contini, Esercizi di leitura, Torino, Einaudi, 1974. 54-61.

85



essenziali délia traduzione sono comunque stati due: il primo coincide
con l'inizio degli anni Trenta e offre materia al volume di Traduzioni
uscito a Roma nel 1936 (una dozzina di testi da Göngora appunto, con
altre poesie di Saint-John Perse, Esenin, Blake e Paulhan). II secondo

momento è testimoniato da una lettera a Giuseppe De Robertis del 2

marzo 1944, dove il poeta dice di aver rifatto le traduzioni di Göngora e

di starne raddoppiando il numéro, che sarà in effetti di venti sonetti e di

qualche frammento di componimenti diversi. Dice inoltre di aver tra-
dotto ventotto sonetti di Shakespeare (ne tradurrà complessivamente
quaranta) e di pensare alla traduzione di Scève e di Racine. Aggiunge un
commento per noi prezioso: «Si vedranno bene in questo volume, le due

correnti che s'agitano in me, a volte drammaticamente e in modo insana-
bile: la corrente di scuola o petrarchista, e la corrente di vena e d'estro.
Sarà anche un libretto utile a far intendere corne mi sia avvicinato al

Petrarca e quale insegnamento ne abbia tratto, e quale importanza

europea, per tanti rami, abbia avuto»2. Evidentemente le traduzioni di
Göngora, come la maggior parte delle altre, rafforzano la prima corrente,
quella di scuola o petrarchista. Troviamo raccolti i prodotti di questo
secondo momento nel volume Da Göngora e da Mallarmé, del 1948,

preceduto nel 1944 dalla pubblicazione dei sonetti di Shakespeare e

seguito da un saggio su Göngora, su cui tornerô; un saggio che propone
anche la traduzione ancora inedita di due frammenti délia Soledad

segunda. Questo secondo momento è dunque quello delle raccolte origi-
nali 11 dolore del 1947 e de La terra promessa del 1950.

Per il primo momento delle traduzioni la data dell'inizio, il 1932, è

davvero cruciale per la poesia di Ungaretti, posta com'è fra l'edizione
definitiva délia prima raccolta originale, che prende il titolo definitivo de

L'allegria (1931) e la comparsa del Sentimento del tempo nel 1933.

Queste prime traduzioni ci riconducono dunque al momento più delicato
dell'evoluzione poetica di Ungaretti, quello in cui egli abbandona la fase

di più radicale rottura con la tradizione poetica italiana, espressa in modo

estremamente originale dai primi versicoli scritti al fronte, per partire
alla scoperta délia metrica tradizionale. Il termine scoperta non sembri

troppo forte per un poeta nato ad Alessandria d'Egitto nel 1888, dove
ebbe a frequentare una scuola svizzera. Nella sua prima giovinezza lesse

senz'altro Leopardi, che resterà per lui e per tutta la vita un grande

2 Giuseppe Ungaretti e Giuseppe De Robertis, Carteggio 1931-1962, a cura di Dome-
nico De Robertis, Milano, il Saggiatore, 1984, 62.

86



modello, ma nello stesso tempo lesse Baudelaire, Mallarmé e Nietzsche.
Non conobbe 1 'Italia che a ventiquattro anni, quando la percorse per
recarsi a Parigi, e ne calcö assiduamente il suolo soltanto con la chiamata
alle armi di due anni dopo. E' durante la guerra che il soldato semplice
Ungaretti pubblica la sua prima raccolta: Il porto sepolto, e alia fine della

guerra è di nuovo a Parigi. Solo a partire dal 1921 risiede in Italia,
soprattutto a Roma, ed è a Roma, fra le due guerre, quando ha sotto gli
occhi i più grandi monumenti dell'arte barocca, che deve risolvere, come
dichiara nel 1950, una «crisi di gusto», dalla quale non sarebbe uscito se

non «quando nei modi della sua poesia si fossero finalmente immedesi-
mate la naturalezza e la potenza espressiva del Barocco»3. I suoi inizi
poetici devono molto più all'avanguardia parigina e al futurismo, al

verso libero di Rimbaud e di Mallarmé che alla pratica poetica di

Pascoli, di D'Annunzio e di Gozzano.
Fra le traduzioni di Ungaretti quelle da Göngora hanno dunque per

data e per insistenza un significato particolare, come Contini, probabile
parte in causa, ebbe già a sottolineare. Possiamo riassumere questo
significato nella scoperta della tradizione lirica italiana, e dunque essenzial-

mente del Petrarca, attraverso la poesia petrarchista e barocca europea,
che ha in Göngora uno dei suoi massimi rappresentanti. Ai due momenti
della traduzione corrispondono due riflessioni di poetica, testimoniale da

una conferenza tenuta una prima volta nel 1933 e da un saggio su

Göngora pubblicato nel 1951.

Non mi resta ormai che sottolineare in questi due interventi alcune

folgorazioni ungarettiane. Vediamole anzitutto nella conferenza del
1933: «Siamo arrivati al Seicento E' il secolo nel quale mondo, fantasia

e il nulla, divengono apertamente sinonimi»4;

senza la fantasia, la quale fa, secondo le possibilité modeste dell'uomo, nuovo senza

posa il mondo - l'idea dell'eterno ci fulminerebbe. Ecco il barocco: ecco Göngora!
Sembra un secolo fatto di tombe imperiture. L'uomo è nulla: polvere! La tomba è

tutto: gloria! Sembra un secolo fatto di frutta e fiori nello splendore e la durezza, ed

anche la beffa, delle pietre preziose. E' il secolo delle conchiglie dei mari lontani.
Con rara eleganza, quel secolo di conquiste e di martiri ci ha lasciato in marmo sulla
calda tenebra: tibie, teschi, scheletri. [...] Se il Seicento [...] portava una grande

3 Giuseppe Ungaretti, Vita d'un uomo. Saggi e interventi, a cura di Mario Diacono e

Luciano Rebay, Milano, Mondadori, 1986, 577. Altrove (528) dice del ritomo «tra
le due guerre, dei poeti del passato scelti a modello da chi aveva da risolvere
difficoltà espressive della poesia».

4 lvi, 314.

87



rivoluzione nelle forme, ed era un secolo violento d'espressione, appunto trovava
nell'identità fra memoria e fantasia, quell'eccesso di fantasia che gli permetteva di

ricongiungere gli spezzati modelli in una forma nuova sî, ma non meno regolata
dalla classicità5.

Ungaretti è sedotto dalle antitesi barocche, dalle nature morte, dalla

vanitas, dal nuovo nesso che questi elementi stabiliscono fra memoria e

fantasia, fra tradizione e innovazione.
Ed ecco qualche altra sottolineatura nel saggio del 1951: «La novità

del Göngora era dunque nel suo modo "sensuale" - eterodosso - di
dichiararsi ligio al Petrarca, ligio cioè ad una realtà strettamente astratta,
strettamente mentale, ad una realtà di cultura, "culterana"»6. I cultismi
dello spagnolo sembrano a Ungaretti più interessanti delle argutezze del

più grande poeta italiano contemporaneo di Göngora: Giovan Battista
Marino. E si puô capire. Ma non è solo una questione di gusto. Marino
era difficilmente leggibile in quegli anni, sia nel senso primo della
mancanza di edizioni a cui immediatamente ricorrere, sia soprattutto per
via della sua pessima fama, acquisita dal poeta sin dalla vigilia della sua

morte e recentemente confermata daU'autorità del maggior conoscitore
del Seicento italiano, Benedetto Croce, che nel suo sistema estetico

aveva fatto del Marino un emblema della non poesia. Né Ungaretti né

altri seppe in quegli anni ridare al Marino in Italia il posto che in Spagna

spetto di diritto a Göngora grazie all'interesse della generazione del '27 e

in particolare agli studi di Dâmaso Alonso, per altro coraggioso
iniziatore di uno studio formale, e quindi nel caso centratissimo, del
fenomeno europeo del petrarchismo, Marino non escluso. Ungaretti in

questo saggio seppe tuttavia tributare al Marino il merito insigne «di
avere offerto con il suo Adone, stampato a Parigi nel 1623, il mito estetico

e le articolazioni di linguaggio dai quali "le grand siècle", La
Fontaine e Racine inclusi, deriverà nello stile non scarsa parte della sua
audacia e della sua grazia, anche se a prima vista sembri l'opposto»7. È

un'intuizione che nessuno, mi pare, ha saputo sinora riprendere e svilup-
pare, neppure ora che senza più remore oramai si parla di Barocco fran-
cese. In ogni modo Marino non era poeta da tradurre, e Ungaretti ebbe

sempre bisogno di far risuonare la propria voce in quella degli altri poeti
grazie alia traduzione. Nel caso di Göngora sembra averlo fatto serven-

5 hi, 316-17.
6 hi, 529.
7 hi, 530.

88



dosi di edizioni del Seicento, senza mediazioni di quelle dell'inizio del

Novecento, e senza apparentemente conoscere il saggio di Garcia Lorca
e quelli dell'Alonso, che nomina soltanto nel 1956 (scrivendone per altro
il nome con la zeta)8.

Ungaretti è dunque sedotto dal «culteranesimo» gongorino, che

traduce con eleganza e purismo, con poetica italianizzante, e, tecnica-

mente, con l'impiego di latinismi nel lessico, nella sintassi e nella mito-
logia9. Il Barocco è per lui «riconseguita libertà d'immaginazione»;
dichiara che per Göngora, e persino per Marino, l'argutezza non fu
«gusto per lo spropositato» ma «inesauribile fonte di variazione espres-
siva»10. Per Göngora in particolare si tratta di esprimere «nelle funzioni
d'un semplice vocabolo, il prodigio deU'effimero» e attraverso le meta-
fore le «vertigini davanti al baratro [...] moltiplicando specchi innumeri
riflettenti dall'uno all'altro il medesimo annuvolato nulla»11. Enumera

persino una serie di «cultismos» petrarcheschi miracolosamente usati

dallo spagnolo: «occhi, stelle, cristalli, neve, volto, fiamma, oro, rose,
perle, e chi più ne vuole, più ne metta»12. Queste realtà e queste metafore

consunte in Göngora sono stupende in quanto hanno «vita crudamente

indipendente, vita che vale perché manifesta e sollecita sensazioni di
calore, di splendore, di spasimo fisico: ossessive sensazioni visive, tat-
tili»13. L'esempio che Ungaretti fa a questo punto è esattamente quello
prescelto da Sofia Armanini come campione délia sua analisi, e che il
poeta italiano chiama la sua «traduzione letterale»14. Richiama a propo-
sito di questo sonetto le deformazioni di El Greco, che Picasso avrebbe
cosî ben capito15, suggerendoci cosi che egli stesso si pone di fronte a

Göngora in un rapporto simile a quello da lui stabilito fra i due pittori.
«Bellezza e orrore, il segreto del Barocco»16. «Sentimento del nulla e

orrore del vuoto»17 e, per finire, opposizione di estrema fragile bellezza a

8 Carteggio..., 153.

9 Vila di un uomo. Saggi e interventi..529.
10 /vi, 529-30.
11 Ivi, 530-31. Questi stessi «tratti che paiono poesie» sono particolarmente apprezzati

nel saggio da Giuseppe De Robertis che ne parla in lettera alio stesso Ungaretti: cfr.
Carteggio..., 140.

12 Ivi, 532.
13 Ivi, 535.
14 Ivi, 536.
15 Ivi, 536-7.
16 Ivi, 538.
17 Ivi, 540.

89



barbarie espressa nel capolavoro délia Fabula de Polifemo y Galatea, di
cui Ungaretti cita le due strofe da lui tradotte e che sono il secondo

esempio deU'analisi di Sofia Armanini. Il senso globale dell'operazione
è ben sintetizzato in una nota manoscritta aggiunta dal poeta al suo sag-
gio: «Göngora superava il Petrarchismo, rinnovandone l'energia. E' la

strada lungo la quale abbiamo incontrato il Petrarca, ragionando con lui
come con il nostro migliore e maggiore contemporaneo»18.

Quale influsso ha avuto questa traduzione sulla poesia originale di
Ungaretti? I rapporti che Sofia Armanini ha stabilito nel suo mémoire
sono numerosi, ma spesso assai vaghi e difficili da valutare, tanto più
che il Petrarca si frappone necessariamente fra il poeta tradotto e il poeta
traduttore. E' spesso difficile dire se è il traduttore che influenza il poeta
Ungaretti o viceversa. Direi che le poesie originali di questi anni fanno

spesso pensare a Göngora, ma che Göngora alla lettera non vi è mai, al

contrario di quanto a suo tempo era successo nel commercio fraudolento
fra Lope e Marino. Un debito più diretto lo scorgo ad esempio in

«Paesaggio» di Sentimento del tempo, poesia datata da Ungaretti 1920,

ma che diventa gongorina solo all'altezza dell'edizione del 1933 e che
nelle successive e nella definitiva edizione perde le tracce di quella
diretta derivazione: «Mentre una bella ragazza nuda si vergogna in un

mare verde bottiglia, ella non è più che fiamma, brace, nulla e un'ambra»

(pluralità ridotta nell'edizione 1936 a «fiamma, brace, un'ambra» e poi
in quella del 1942 abolita riformulando l'intero capoverso: «Mentre in-
fiammandosi s'avvede ch'è nuda, il florido carnato nel mare fattosi verde

bottiglia, non è più che madreperla»19. Evidente all'altezza del 1933 il
ricordo délia chiusa di uno dei più celebri sonetti gongorini, qui più volte
ricordato, dove perô è acuminata punta di un complesso schema additivo
costruito sugli elementi délia bellezza femminile e su alcune delle loro
più affascinanti metafore: «in terra, fumo, polvere, ombra, niente»

(ovviamente nella letterale traduzione ungarettiana).
Certo è che il programma stesso espresso da un titolo come

Sentimento del tempo è fatto per accogliere echi gongorini, persino nelle loro
più tecniche risonanze. Lo schema additivo del sonetto appena citato,
inopérante in «Paesaggio», è per esempio ben présente, per quanto

18 /VI, 550.
19 Giuseppe Ungaretti, Vila di un uomo. Tulle le poesie, a cura di Leone Piccioni,

Milano, Mondadori, 1969, 677.

90



semplificato, nelle due quartine di «Canto beduino» (datato dal poeta
1932)20:

Una donna s'alza e canta
La segue il vento e l'incanta
E sulla terra la stende

E il sogno vero la prende.

Questa terra è nuda

Questa donna è druda

Questo vento è forte
Questo sogno è morte.

La voce africana di Ungaretti si imposta qui su registri gongorini: la cor-
rente di scuola, per tornare alle decisive parole rivolte a De Robertis e

che ho citate all'inizio, canalizza qui la corrente «di vena e d'estro». E'
nella ricostruzione dei versi e delle strofe più o meno tradizionali che si

avverte bene la lezione di Göngora e degli esercizi di traduzione: dal
versicolo ridotto alia parola isolata dei suoi inizi Ungaretti passa a un più
complesso impiego metrico, e soprattutto i liberi raggruppamenti dei
suoi versicoli si volgono al più netto disegno della strofa. In due parole,
ben sue: dal grido al canto, auspice anche l'appassionata ma sorvegliatis-
sima lirica gongorina.

20 hi, 189.

91




	Góngora tradotto da Ungaretti : 1. il contesto

