
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1992)

Heft: 15

Artikel: 'Discours de la passion' als Selbstaussage : Goethe, Die Leiden des
jungen Werther, Rousseau, Julie ou la Nouvelle Héloïse, Richardson,
Pamela

Autor: Corbineau-Hoffmann, Angelika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Angelika Corbineau-Hoffmann

'DISCOURS DE LA PASSION' ALS SELBSTAUSSAGE:
GOETHE, DIE LEIDEN DES JUNGEN WERTHER,
ROUSSEAU, JULIE OU LA NOUVELLE HÉLOÏSE,

RICHARDSON, PAMELA.

„Give me that man", sagt Hamlet im Vorfeld der entlarvenden Theaterszene,

„that is not passion's slave"1. Für die furchtbaren Folgen der
Leidenschaft und für die Leiden der von ihr Betroffenen bietet die Literatur
schon seit ihren Anfängen sprechende Beispiele: den zerstörerischen
Zorn Achills, die Selbstzerfleischungen der Atriden, Medeas Haß. Eine

Literaturgeschichte der Leidenschaft - aus verständlichen Gründen noch
ungeschrieben2 - müßte jene fatale Verkettung ans Licht bringen, die La
Rochefoucauld im Herzen des Menschen zu erkennen glaubt: „II y a

dans le coeur de l'homme une génération perpétuelle de passions; en
sorte que la ruine de l'une est presque toujours l'établissement de

l'autre."3 Der einen Leidenschaft entronnen, verfällt der Mensch in die
nächste: „une passion se guérit par une autre."4 Ein solcherart zynischer
Trost, in dem die traditionelle Ablehnung der Leidenschaften und

Affekte von Seiten der Moralphilosophie noch nachklingt5, scheint von

1 The Riverside Shakespeare, Boston, 1974, p. 1162 III, 2).
2 Ansätze hierzu bieten Linda S. Kauffman, Discourses ofdesire. Gender, genre, and

epistolary fictions, Ithaca and London, Cornell UP, 1986 und Wolfgang Matzat,

Diskursgeschichte der Leidenscheft. Zur Affektmodellierung im französischen
Roman von Rousseau bis Balzac, Tübingen, 1990. Matzat folgt methodologisch vor
allem Foucault; seine Darstellung der Nouvelle Héloïse hebt weniger auf den prekären

Status des Diskurses ab, als es in den folgenden Analysen geschehen wird.
3 Réflexions morales (nach der Edition von 1678), nr. 9. Maximes, éd. J. Truchet,

Paris, 1967, p. 9.

4 Dieser Text stammt, so weit ich es ermitteln konnte, wohl nicht von La Roche¬

foucauld. Er ist enthalten in: Les Pensées et maximes et réflexions morales de

François VI, duc de La Rochefoucauld, Paris, 1777, p. 336.
5 Cf. J. Lanz, Art. .Affekt" in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. von J.

Ritter und K. Gründer, vol. 1, Basel, 1971. Für die im folgenden von uns zu behandelnde

Zeit stellt J. Lanz eine positive Umwertung der Leidenschaften fest (vgl.
Abs. 3).

27



ferne der höhnisch-wissenden Aufforderung Hamlets verwandt - so

wenig wie den leidenschaftslosen Menschen gibt es eine Heilung von
den Leidenschaften6. Bei Shakespeare wie bei La Rochefoucauld steht -
ungeachtet der offenkundigen Unterschiede zwischen beiden Texten -
die Sprache auf einer Metaebene: in der Divergenz zwischen Gesagtem
und Gemeintem decouvriert sie die Fatalität der Leidenschaft und deren
heillose Omnipräsenz. Tendiert das Sprechen über die 'passions' zur
Uneigentlichkeit, so verfängt sich der unmittelbare Ausdruck der
Leidenschaft selbst in der Paradoxic: „Die Leidenschaft", schreibt Goethe in
den Maximen und Reflexionen, „erhöht und mildert sich durchs Bekennen"7.

In der berühmten Bekenntnisszene des ersten Aktes sucht Racines
Phèdre zu sagen, was sie kaum zu denken wagt. Oenones Aufforderung
.Parlez, je vous écoute" beantwortet Phèdre ausweichend und à part: „O
ciel, que vais-je lui dire? Et par où commencer?"8 Und kaum hat Phädra
mit „O haine de Vénus! 6 fatale colère!" beschwörend zur Sprache
gefunden, kaum hat sie „de l'amour toutes les fureurs" eingestanden,
verschweigt sie den Namen des Geliebten. Dem wiederholten ,J'aime",
dem zweifachen, aber darum nicht erfolgreicheren Versuch, dem eigenen
Gefühl das Objekt zuzuordnen, folgt Schweigen... Erst Oenone nennt,
Phädras Tabu brechend, den Namen Hippolyte. Darauf Phädra: „C'est
toi qui l'as nommé."9 Das bei geringstem Vokabular so sprachgewaltige
Theater Racines ist kaum der Ort des Verschweigens. Um so mehr mag
es überraschen, daß Phèdre unter dem Druck ihrer Passion den sonst so
souveränen Diskurs Racines zum Innehalten, ja fast zum Ersticken
bringt. Phèdre ist außer sich und deshalb der Sprache nicht mächtig. Ihre

6 Die Liebe ist eine Leidenschaft, vielleicht die schlimmste, wie La Rochefoucauld
suggeriert, aber gewiß nicht die einzige; cf. éd. cit. (Anm. 3), p. 206 Réfl. 12).
Insofern ist es einleuchtend, daß nicht nur die Erscheinungsformen der Liebesleidenschaft

erfaßt werden, sondern daß man auch auf Heilung des Leidens sinnt; so

z.B. die anonyme Schrift De la passion de l'amour, de ses causes & des remèdes

qu'il y faut apporter, en la considérant comme maladie, Paris, 1782.
7 Goethes Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, vol. XII, Hamburg, 1953, p. 534

Nr. 1554).
8 Théâtre complet, éd. M. Rat, Paris, 1960, p. 550 (=1, 2). Valéry schreibt über

Phèdre: „L'oeuvre se réduit dans le souvenir à un monologue; et passe en moi de

l'état dramatique initial à l'état lyrique pur, - car le lyrisme n'est que la transfiguration

d'un monologue." Oeuvres, éd. J. Huytier, Paris, 1957,1, p. 550.
9 Phèdre, éd. cit., p. 551.

28



von ihr selbst als inzestuös bezeichnete Leidenschaft durchbricht die
Konventionen und verletzt jene bienséance, die Phèdre nur durch ihren
Freitod wiederherstellen kann10.

Die Racinesche Szene erlaubt Vermutungen, die zunächst hypothetisch

die kommenden Gedanken begleiten sollen. Leidenschaft und
Diskurs scheinen in einer Spannungsrelation zu stehen: nichts ist weniger
selbstverständlich als das Sprechen über die Leidenschaft, genauer: über
die eigene Leidenschaft. In welch schreckliche Unordnung Phèdre durch
ihre fatale Neigung zu Hippolyte gestürzt wurde, geht aus dem Anfang
der Szene hervor. Leidenschaft bedeutet nicht nur Gefährdung des

'ordre', sondern auch tendenziell die Auflösung der Person. Zersplitterung

der Sprache und Zerschlagung des 'geordneten' Diskurses gehen
damit fast zwangsläufig einher: eine zerfallende oder schon zerstörte

persönliche Identität gefährdet auch die Identität des Diskurses11.

Richardsons Pamela, Rousseaus Julie und Goethes Werther haben

ungeachtet ihrer Unterschiede von Entstehungsort, Sprache und
Entstehungszeit die Gattung des Briefromans gemeinsam, der Selbstaussagen

10 Bezeichnenderweise ist Phädras letztes Wort „pureté". Die Problematik der Leiden¬

schaften ist dem 'grand siècle' gegenwärtig (cf. Matzat, op. cit, bes. pp. 19 sqq. und
den Artikel 'passion' von Georges Matoré in: Dictionnaire du Grand siècle, sous la
direction de François Bluche, Paris, 1991). Obwohl Phädras Tod der Logik des

Tragischen gehorcht, wirkt in ihm die traditionelle Ablehnung der 'passiones' nach.
Selbst die Komödie, inhaltlich und gattungspoetologisch in vielem freier als die

Tragödie, schließt sich dem Bann der Leidenschaften an (cf. den Beitrag von Marco
Baschera in diesem Band).

11 Die Untersuchung von Matzat (cf. Anm. 1) basiert auf dem Diskursbegriff Fou-
caults. Es fragt sich allerdings, ob dieser geeignet ist, die Besonderheit der Leidenschaft

und ihrer Aussage zu erfassen, denn für Foucault sind Diskurse gesellschaftlich

normiert und gesteuert, die Leidenschaft jedoch versteht sich in den zu
betrachtenden Texten als subjektiv und individuell, was sie in eine Gegenposition zur
Gesellschaft bringt. Saussures Verständnis von 'discours', der gleichsam als Schaltstelle

zwischen dem Regelsystem der 'langue' und der Vielfalt der 'paroles'
fungiert, ermöglicht eine Beschreibung diskursiver Verfahrensweisen in Abgrenzung
gegen soziale Normen. (Cf. J. Starobinski, Les Mots sous les mots. Les anagrammes
de Ferdinand de Saussure, Paris, 1971, bes. pp. 14 sqq.). Deswegen folge ich bei
den kommenden Analysen dem Saussureschen Diskurs-Begriff bzw. dessen

Weiterentwicklung im Rahmen der linguistischen 'discourse analysis'.

29



ermöglicht und sie mit der Fiktion der Authentizität versieht12. Ihre von
Leidenschaft ergriffenen Figuren stehen in flagrantem Gegensatz zu den

gesellschaftlichen Normen: 'passion'13 bedeutet hier Abgrenzung
gegenüber der Normalität und Ausgrenzung aus der Gesellschaft. Bei
Richardson, Rousseau und Goethe hat die Liebe einen leidenschaftlichen
Gegenspieler in der bürgerlichen Moral. Der Diskurs der Leidenschaft
wird von einer Gegenrede begleitet oder auch durchkreuzt, die ihn
immer wieder zu marginalisieren versucht. In einem dramatischen Dialog

streiten der 'discours de la passion' und der 'discours de la raison' -
zu entscheiden, wer recht behält, müßte bedeuten, eben jene Perspekti-
vierung wieder aufzuheben, die doch der Briefroman gerade ermöglicht.
Dieser entstand nicht von ungefähr in einer Epoche, die den Zerfall der
ständischen Sozialordnung und das Heraufkommen der bürgerlichen
Gesellschaft erlebte14. In Liebe als Passion führt Luhmann aus, mit dem
Ende der Ständegesellschaft entstehe die Idee von der Einzigartigkeit des

Individuums, das sich einen intim-vertrauten Kommunikationsraum und
eine eigene Sprache zu schaffen suche15. Beides ermöglicht der Brief-

12 Obwohl Pamela und Werther gemeinhin dieser Gattung zugerechnet werden, zeigen
sie, im Gegensatz zu Rousseaus Nouvelle Héloïse, die durchgängig den
Korrespondenz-Charakter bewahrt, über weite Strecken die monologische Form der
individuellen Chronik bzw. der Tagebuchaufzeichnung. Es geht in der folgenden Darstellung

nicht um die alle drei Texte verbindenden historischen Filiationen; cf. dazu

Erich Schmidt, Richardson, Rousseau und Goethe, Jena, 1875 (Nachdr. 1924) sowie
Maurice R. Funke, From Saint to Psychotic. The Crisis of Human Identity in the late
18th Century. A Comparative Study of Clarissa, La Nouvelle Héloïse, Die Leiden
des jungen Werther, New York, Frankfurt am Main, 1983.

13 Es läßt sich nicht immer vermeiden, auf die Bezeichung 'passio' zurückzugreifen.
Seit im 18. Jahrhundert 'Gefühl' (sentiment) eine eigene Kategorie des Seelenlebens

wurde, ging der 'Leidensaspekt' der Leidenschaft sprachlich und bewußtseinsmäßig
verloren. Cf. hierzu die kenntnisreiche und bis heute umfassendste Darstellung von
Erich Lerch, „Passion und Gefühl", in: Archivum Romanicum, 22, 2.3, 1938, pp.
320-349.

14 Dieser Vorgang ist allzu bekannt, als daß er noch der Darstellung bedürfte; cf.

Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit, 19725 (zuerst 1962), bes. pp.
28 sqq. sowie Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, 2 vols., Frankfurt am Main, 1980,
bes. I, pp. 82 sqq und 90 sqq.

15 Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt am Main,
19844, pp. 153 sqq. Die von Luhmann in diesem Zusammenhang dargestellte In-
kommunikabilität wird im folgenden unter diskurstypologischem Aspekt zu reflektieren

sein.

30



roman. Da außerdem und nicht minder folgerichtig die neue
Gesellschaftsform zur Herausbildung eines Gefühlswortschatzes führt, scheinen

die Rahmenbedinungen ideal zu sein für den 'discours de la passion'
als Selbstaussage16.

*
* *

„Wilhelm, ich weiß oft nicht, ob ich auf der Welt bin", bekennt Werther
dem Freund17. Diese Unsicherheit über den Raum weitet sich in eine

Ungewißheit aus, die das eigene Ich betrifft - es wird fremd und
erschreckend: „Was ist das, mein Lieber? Ich erschrecke vor mir selbst!
[,..]."18 Mit seinem räumlichen Halt verliert das Ich auch die Verwurzelung

in sich selbst, so daß die Wahrnehmung der eigenen Person einen
Unbekannten zum Vorschein bringt - das Ich ist ein anderer. Die sich

ankündigende Spaltung, schon ein Vorbote des späteren, romantischen
Doppelgängermotivs, läßt die historisch eben beginnende Freiheit und
Autonomie des Individuums als prekär erscheinen: wie soll jemand handeln

und sich subjektiv äußern, der seiner selbst nicht sicher ist?19 Wo
die Konturen des Ich und der Welt gleichermaßen verschwimmen,
gewinnen andere Mächte an Einfluß, und sei es nur, um das Unverständliche

auf eine Ursache zurückzuführen: „Und nun, Träume! O wie wahr
fühlten die Menschen, die so widersprechende Wirkungen fremden
Mächten zuschrieben!"20 Das Psychogramm der Leidenschaft wird zum

16 Vgl. Ludwig Jäger, „Ist Liebe nur ein Wort? Anmerkungen zur Bedeutungs¬
geschichte eines Gefühlswortes", in: Eros - Liebe - Leidenschaft, Ringvorlesung der
Philos. Fak. der RWTH Aachen, hrsg. von Kaspar H. Spinner und Frank-Rutger
Hausmann, Bonn, 1988, pp. 114-131; ferner die statistische Untersuchung Le
Vocabulaire du sentiment dans l'oeuvre de J.J. Rousseau, sous la dir. de Michel Gilot et
Jean Sgard, Genève et Paris, 1980. Die Dissertation von Klaus Lappe geht anhand

von deutschen Beispielen eigens auf die Sprachskepsis der Empfindsamkeit ein:
Studien zum Wortschatz empfindsamer Prosa, Diss. Saarbrücken, 1970, pp. 165-

208.
17 Goethes Werke, vol. VI, ed. cit., p. 55.
18 Ibid., p. 99.
19 Richard Brinckmann, „Zur Genese und Aporie des modernen Individualitätsbegriffs.

Goethes Werther und Gottfried Arnolds Kirchen- und Ketzerhistorie", in: Wirklichkeiten,

Tübingen, 1982, pp. 91-126. „Die Subjektivität legitimiert sich in der

Entgegensetzung gegen die Wirklichkeit, auf die allein sie sich mit ihrem Wollen richten

kann, die sie aber verneinen muß, wenn sie sich nicht aufheben will" (p. 126).
20 Ed. cit., p. 99

31



Kryptogramm des Unvertrauten, und Werthers Beteuerungen, so ehrlich
sie auf der Ebene des Bewußtseins und der Absicht erscheinen mögen,
offenbaren letztlich die Unmöglichkeit willentlicher Steuerung des
Gefühls: „Ist nicht meine Liebe zu ihr die heiligste, reinste, brüderlichste
Liebe?"21 Die grammatische Frageform des Satzes, vom Sprecher als

rhetorische Frage gemeint, verweist in einer tieferen Sinnschicht auf die

Fragwürdigkeit dieser Liebe22. Was durch die doppelte Verwendung des

Begriffs 'Liebe' als emphatische Akzentuierung eines Gefühls in all seiner

Reinheit erscheinen soll, stört schließlich die gemeinte Identität. Auf
Werthers Liebe zu Lotte passen kaum die Epitheta heilig, rein, brüderlich

- zumindest nicht im Sinne einer bürgerlichen Liebes- und
Ehemoral. Wie die Person, spaltet sich auch ihre Liebe, und die Identität des

Begriffs verschleiert, daß in Wahrheit seine Inhalte divergieren. Wo das

Ich vor sich selbst erschrickt und seines Ortes in der Welt nicht mehr
gewiß ist, scheint eine letzte, eher intuitive Sicherheit den Verfremdungen

stand zu halten: eine Einsicht in die impliziten Sinngehalte des
Diskurses. Auf die Frage, ob denn seine Liebe zu Lotte nicht die unschuldigste

sei, läßt Werther eine weitere, zunächst scheinbar ebenso rhetorische

Frage folgen: „Habe ich jemals einen strafbaren Wunsch in meiner
Seele gefühlt?"23 Eine explizite Antwort gibt Werther zwar nicht, doch
der in Gedankenstrichen stehende Satz: Ich will nicht beteuern
artikuliert die Zweifel des Sprechenden und offenbart, zumindest im
Blick des Lesers, die Täuschungen der Fragen. Ist nichts mehr sicher in

21 Ibid.
22 Solche Beobachtungen fordern eine psychoanalytische Betrachtungsweise geradezu

heraus. Ob allerdings Werthers Problematik (diejenige einer trotz aller historischen
Bezüge doch fiktiven Figur) in der zu starken Mutterbindung aufgeht, die Helmut
Schmiedt gleichsam als Quelle des Leidens ausmachen zu können glaubt, scheint
mir deshalb zweifelhaft, weil Werther offensichtlich auch den gesellschaftlichen und
naturhaften Kontext thematisiert (eine stark rousseauistische Perspektive). Femer
werden mit einer so engen Deutung die intertextuellen Bezüge im Werther generell
eskamotiert. (Cf. „Woran scheitert Werther?" in: „Wie froh bin ich, daß ich weg
bin!" Goethes Roman ,f)ie Leiden des jungen Werther" in literaturpsychologischer
Sicht, hrsg. von H. Schmiedt, Würzburg, 1989, pp. 147-172.)

23 Ed. cit., p. 99

32



der inneren Bewegtheit der Leidenschaft, bietet die Sprache dennoch
jenen minimalen Halt, der momenthaft Luzidität ermöglicht24.

Doch auch der Blick auf den eigenen Diskurs ist ein verfremdeter, da

er die Person nicht mit ihrer Entäußerung zu verbinden vermag - die
Sprache trennt sich von ihrem personalen Ursprung, denn das Ich verliert
seine Identität. „Ich weiß nie, wie mir ist, wenn ich bei ihr bin", bekennt
Werther mit einer an die Alltagssprache erinnernden Schlichtheit. Doch
schon im nächsten Satz macht Werther den Versuch einer Beschreibung:
„es ist, als wenn die Seele sich mir in allen Nerven umkehrte."25 Für das

ereignishafte Beisammensein mit der Geliebten gibt es keinen Begriff,
nur einen Vergleich26. Werthers Wendung von den umgekehrten, das

heißt: umgestülpten Nerven betrifft die psychische Verfassung des
Liebenden nicht minder als den Diskurs der Leidenschaft. Wenn das Ich ein
anderes wird, die Welt verschwimmt, wird der 'discours de la passion'
zu einem discours à rebours: er beschreibt nicht Fakten, Zuständlichkei-
ten oder Handlungen, sondern zeichnet eine Dynamik nach, die Normalität

aufhebt. Durch seinen Gegenstand findet der Diskurs zu jener
Bewegung zurück, mit der er das Regelsystem der langue 'diskursiv' in
einen gegebenen Text oder eine Textklasse überträgt. Bedingt traditionell

das Fortschreiten des Diskurses eine Entfaltung von Sinn, der
Diskurs selbst eine Organisation von Bedeutung, so ist diese semantische
Ebene im 'discours de la passion' kaum eindeutig etabliert. Was Werther

24 Es gibt im Werther zahlreiche Stellen, in denen die Literatur selbst zum Thema ge¬
macht wird, darunter die Minimalkommunikation zwischen Werther und Lotte durch
den Namen Klopstock. Werthers Tendenz zum Rückzug läßt sich deuten als Zeichen
für die Flucht in das Schreiben gleichsam als sprachliche (Ersatz-)Handlung.
Philippe Forget geht dieser Tendenz nach („Aus der Seele geschrie(b)en? Zur Problematik

des Schreibens (écriture) in Goethes Werther", in: Id., hrsg., Text und

Interpretation, München, 1984, pp. 130-180). Wenn er jedoch den Buchstaben 'B' als

Signifikanten der Schrift (écriture) interpretiert (so p. 139 u.ö. erscheint die
Ausschließlichkeit der Zuordnung problematisch.

25 Ed. cit., p. 39.
26 Trotz der eindringlichen Analyse von Maximilian Nutz („Die Sprachlosigkeit des

erregten Gefühls. Zur Problematik der Verständigung in Goethes Werther und seiner

Rezeption", in: Literatur für Leser, 1982(4), pp. 217-229) scheint mir das Problem
Werthers nicht nur in der Verständigung zu liegen, sondern schon im Ausdruck
selbst. Die von Nutz zu Recht hervorgehobene „Schwierigkeit, einen literarischen
Diskurs auf dem Gefühl zu fundieren" (p. 218) und „die Besonderheit des Gefühls

überhaupt mitzuteilen" (p. 219) setzt m.E. schon früher an, nämlich bei der Sprach-
gebung. Insofern wäre auch die Einsicht von Nutz in die 'monologische Sprachpotenz'

Werthers zu relativieren (cf. p. 225).

33



empfindet, kommt oftmals nur in der Negation zum Ausdruck, genauer:
in der Verneinung des Ausdrucks selbst: „ich kann es dir nicht
ausdrücken."27 Der Diskurs der Leidenschaften gerät zu einer Rede über das

Unsagbare - kaum verwunderlich, daß sie zu keiner Ordnung im Sinne
eines speech act mehr vordringt. Elliptische Sätze erweisen das Sprechen
als einen Handlungsersatz, der hinwegeilend die Aussage gar nicht
vollenden kann:

Ach Wilhelm! Wozu mich mein Herz oft drängt! - Wenn ich bei ihr gesessen
bin, zwei, drei Stunden [...] und nun nach und nach alle meine Sinne

aufgespannt werden, mir es düster vor Augen wird, ich kaum noch höre, und es mich
an der Gurgel faßt wie ein Meuchelmörder, dann mein Herz in wilden Schlägen
den bedrängten Sinnen Luft zu machen sucht und ihre Verwirrung nur vermehrt

- Wilhelm [,..].28

Der Text gelangt an dieser Stelle zu keinem Ende, weil er sich ebenso

losreißen muß wie Werther selbst und dies so wenig kann wie er. Figur
und Diskurs eilen in Personalunion hinweg und wollen doch bleiben. Am
Ziel ist Werther erst im Tod, und was der Roman über diesen hinaus
noch sagt, ist wie ein Nachklang29. Weder Werther noch sein Diskurs
dürfen sprechen, worüber sie sprechen wollen. Das Leiden von Werthers
Leidenschaft ist eine Liebe, die in den gegebenen gesellschaftlichen
Konventionen keine Erfüllung erlaubt und die in den Normen der Sprache

keinen Ausdruck findet.
Nun mag es, gemessen am sogenannten gesunden Menschenverstand,

ein Widerspruch sein, daß die Sprachnot der Leidenschaft gleichwohl

einen Roman hervorbringt - einen kurzen bei Goethe, einen
ungleich umfangreicheren bei Richardson und Rousseau. Sprechen diese
Texte nur über die Unmöglichkeit des Sprechens? Prousts Erzähler
beteuert immer wieder, keinen Roman schreiben zu können, und
Hofmannsthal entfaltet in höchster Eloquenz, wie und warum Lord Chandos

verstummte: pragmatische Sprachlosigkeit generiert im Medium der
Fiktion und scheinbar mühelos einen poetischen Diskurs. Doch beim

27 Ed. cit., p. 92. Diese Stelle scheint die Ausführungen von Charles Grivel zu bestäti¬

gen; cf. „La place d'amour", in: Le Récit amoureux, Colloque de Cerisy, s.l.d. de
Didier Coste et Michel Zéraffa, Seyssel, 1984, pp. 101-127.

28 Ed. cit., p. 55.
29 Werthers Sterben nimmt noch einige Abschnitte des Romans ein, der bezeichnen¬

derweise mit einem Satz endet, der nicht von Goethe stammt, sondern aus Kestners
Bericht über den Tod Jerusalems: „Kein Geistlicher hat ihn begleitet." (éd. cit., 124).

34



'discours de la passion' hinkt der Vergleich. Seine Sprachhemmung
besteht nicht im Versagen des Subjekts, sondern im Tabu des Objekts.
„Ich habe kein Gebet mehr als an sie", schreibt Werther, „meiner
Einbildungskraft erscheint keine andere Gestalt als die ihrige, und alles in der
Welt um mich her sehe ich nur im Verhältnisse mit ihr."30 Die Welt wird
durch die Geliebte substituiert, das Ich von ihr erfüllt. Was läge näher,
als über Lotte und nur über sie zu schreiben, aus der Beschwörung der
Geliebten dem Ich seine Substanz, der Welt ihre Besonderheit zu verleihen?

Doch im Unterschied zu Petrarcas Laura, deren Präsenz den
Diskurs der Rime fast ganz ausfüllt31, steht Lotte in einer gesellschaftlichen

Konstellation, die eine Verabsolutierung des Liebesobjekts im
Diskurs ausschließt. Die einem anderen angehörende Frau darf weder

Objekt des Begehrens noch Gegenstand des Diskurses werden. Durch
dieses Tabu verschiebt sich der thematische Schwerpunkt des Romans

vom Objekt auf das Subjekt, das freilich in seiner oben schon skizzierten
prekären Identität den Diskurs zersetzt. Werther findet Lotte deswegen
überall, weil er sie dort, wo sie ist, nicht finden darf. Im Diskurs der
Leidenschaft spricht ein anderer über etwas anderes.

*
* *

Diese doppelte Alterität bleibt nicht ohne Folgen für die Sprache der
Liebe. Durch die Verfremdungen von Subjekt und Objekt des Diskurses
erhält auch dieser ein gegenüber normaler Sprachverwendung anderes

Gesicht. Was als Verschiebung der Wertigkeiten und als Verlust der Ich-
Identität psychologisch unter negativen Vorzeichen zu stehen scheint,
bedeutet eine Befreiung des Diskurses aus dem Schema eines geregelten,
eine Sachlage entfaltenden Verlaufes. In Rousseaus Julie ou la Nouvelle
Héloïse führt die paradox-widersprüchliche seelische Verfaßtheit der
Liebenden zu einer Organisation des Diskurses nach anderen Regeln.
„[...] je ne voudrais point mourif", schreibt Saint-Preux an Julie, „et
toutefois je me meurs; je voudrais vivre pour vous, et c'est vous qui

30 Ibid., p. 55.

31 Trotz der offenkundigen Unterschiede zwischen den Rime und Werther weist Jörg-
Ulrich Fechner sehr zu Recht auf das Fortwirken petrarkistischer Züge in Goethes

Roman hin: „Die alten Leiden des jungen Werthers - Goethes Roman aus petrarkistischer

Sicht", in: arcadia, 17, 1982, pp. 1-15.

35



m'ôtez la vie"32. Es bedarf nicht des Hinweises auf die zahlreichen
Petrarca-Reminiszenzen in Rousseaus Roman, um passim jene Paradoxic
der Leidenschaft wiederzuerkennen, die den Petrarkismus auszeichnete.
Die Ebene der Intention und des Wolleas steht im Widerspruch zu den

tatsächlichen Handlungen oder deren Folgen; auch hier scheint, ähnlich
wie in Werthers Deutungsversuch, eine fremde Macht am Werke.
Obwohl die Parallelkonstruktion „Je ne voudrais point" - „je voudrais"
Ordnung suggeriert und der Chiasmus des zweiten Halbsatzes „vivre -
vie" vs „vous c'est vous" Harmonie und Geschlossenheit vorgaukelt, ist
die gewohnte Welt aus den Fugen. So nimmt es nicht Wunder, daß auch
der Diskurs aus seinem Gefüge gerät. Rousseaus poetische Prosa ließe
sich, so wie es die Forschung schon versuchte33, an zahlreichen Stellen
des Romans in reimlose Verse umschreiben. Rhythmische Form jedoch
nach dem Prinzip der Analogie schafft zwar eine Ordnung in der Zeit,
keineswegs aber eine Ordnung im Innenraum des Ichs oder in der sozialen

Konstellation. Die aufsteigende Spannungslinie der folgenden
Selbstbeschreibung von Saint-Preux bewahrt, auf der semantischen Ebene
nicht minder als auf der syntaktischen, ein Relikt von Diskursivität:

Tu voulois soulager mes maux? Cruelle, tu les aigris. C'est du poison que j'ai
cueilli sur tes lèvres; il fermente, il embrase mon sang; il me tue, et ta pitié me
fait mourir3^.

Ein Kuß war es, der diese tödliche Entwicklung auslöste - ein gleichsam
zweifach tödliches Ergebnis, denn das Gift des Kusses und das Mitleid
der Geliebten führen zu einem doppelten Tode. Die von Saint-Preux
geschilderte dramatische Entwicklung und der durch sie hervorgerufene
Anschein von Diskursivität brechen eben dort um, wo sie ihren
syntaktisch-semantischen Höhepunkt erreichen - in „tueT' und „mourir". Saint-
Preux schaltet hier Ursache und Wirkung gleich, übersetzt Sukzessivität
in Simultaneität und konstruiert auf diese Weise den fatalen Augenblick,
der Verderben bedeutet. Was er selbst an anderer Stelle „le désordre des

passions violentes"35 nennt, bedeutet Reversion und Aufhebung der

32 Oeuvres complètes, éd. Bernard Gagnebin et Marcel Raymond, Paris, 1964, vol. II,

p. 54.
33 Ed. cit., pp. 1359 sqq.
34 Ibid., p. 63.
35 Ibid., p. 133.

36



Normen. Die Tendenz zum Asyndeton in Saint-Preux' Briefen, wann
immer er von seiner Leidenschaft spricht, ist wie der Verzicht auf
Harmonie und verbindliche Ordnung - alles gipfelt ohnehin in der so exklusiven

wie unausweichlichen Präsenz der Geliebten:

Je crois te voir, te toucher, te presser contre mon sein objet adoré, fille
enchanteresse, source de délire et de volupté3^.

Verlauf und Entwicklung sind für Saint-Preux nur in der Atemlosigkeit
einer doppelten Klimax zu artikulieren, und der Anlaß für diese Ekstase,
ein Porträt Julies37, substituiert die Gegenwart der Person. Jener

spannungsreiche Augenblick, der die Empfindung auf die Spitze treibt,
erlaubt nicht mehr die Verbindung der Eindrücke, sondern nur noch deren
stakkatohafte Additon. Das Experiment, Rousseaus Prosa in Versen
übereinanderzuschichten, gewinnt vor dem Hintergrund solch erfüllter
Augenblicke geradezu eine interpretatorische Logik. Im Kontext der

Romanhandlung ist die leidenschaftliche Liebe zwischen Julie und Saint-
Preux nicht für eine konkrete Dauer geschaffen: der Standesunterschied
erlaubt keine Bindung38. Wie Baudelaire einige Jahrzehnte später aus
dem Moment einer flüchtigen Begegnung in „A une passante" die
Gewißheit ihrer Erfüllung in der Ewigkeit ableitet, entsteht auch für
Saint-Preux aus erfüllten Augenblicken die Unvergeßlichkeit dieser
Leidenschaft: „O Julie! il est des impressions éternelles que le terns ni les

36 Ibid., p. 244.
37 Dieser Porträt-Passage widmet A. Kibédi Varga eine überzeugende Interpretation,

derzufolge die visuelle Realität nur 'spricht', wenn sie vorher ins Wort übersetzt

wurde; cf. .L'Interprétation impossible. Parler d'après une image, peindre d'après
un texte", in: L'Interprétation détournée, éd. L.H. Hoek, Amsterdam, 1990, pp. 13-

23, hier p. 14.

38 Zumindest suggeriert dies die Ebene der 'histoire'. Schillers Äußerungen über Rous¬

seau und dessen Julie kommen jedoch der Tiefenschicht des Romans sehr viel
näher. Schiller zählt Rousseau zu den elegischen Dichtern; in Julie finde man ihn „in
das Feld der Idylle entrückt." („Über naive und sentimentalische Dichtung", Sämtliche

Werke, vol. 5, hrsg. von G. Fricke und H.G. Göpfert, München, 19674, p. 730.)
Das ist richtig für das Ende des Romans; der Anfang jedoch steht im Zeichen der

Elegie, so daß La Nouvelle Héloïse die beiden Untergruppen des elegischen Dichtens,

die Elegie im engeren Sinne und die Idylle (cf. ibid., p. 728) in sich vereinigt.
Unter diesem Aspekt wäre der Liebesverzicht Julies auch ein struktureller, das

Gesetz des Sentimentalischen erfüllender Systemzwang und keineswegs nur der
sozial induzierte Gehorsam gegenüber dem Vater.

37



soins n'effaçent point."39 Der 'discours de la passion' artikuliert hier
noch einmal die Paradoxic der Leidenschaft. Doch wo sich ein Mangel
an Diskursivität abzeichnet, wo auch die Person aller Kontinuität der
Erfahrung verlustig geht, konzipiert der Diskurs der Leidenschaft eine
andere Ordnung. Weil die Liebe nur als erfüllter und in den Innenraum

projizierter Augenblick erfahren wird, versagt sie sich der geregelten
diskursiven Entwicklung. Rousseaus Tendenz zur Klimax und zu
Parallelkonstruktionen bedingt fast zwangsläufig die Wiederholung identischer

Satzglieder: Gleichheit der Begriffe suggeriert Kontinuität des

Gefühls:

Ah! que tu le connais mal, ce coeur qui t'idolâtre! ce coeur qui vole et se

prosterne sous chacun de tes pas! ce coeur qui voudroit inventer pour toi de

nouveaux hommages inconnus aux mortels!40

Wie sich der Diskurs in fast verzweifelter Wiederholung auf das eine

Objekt, das eigene Herz, konzentriert, besteht die Person nur aus ihrem
Gefühl. Das nicht anders als in Goethes Werther tabuisierte Objekt wirft
den Liebenden zurück auf das eigene Ich, das sich nach dem Bilde des

anderen gestaltet: „disposez de moi", schreibt Saint-Preux an Julie,

„comme d'un homme qui n'est plus rien pour lui-même, et dont tout
l'être n'a de rapport qu'à vous"41. Zu einer Entfaltung der Person kommt
es im Zeichen dieser Leidenschaft nicht; vielmehr entsteht das Ich bei
Rousseau als 'Figur' des anderen. Die dadurch herbeigeführte Reduzierung

der Person auf die Leidenschaft gestaltet auch die Welt nach dem

Bilde der Geliebten: „Le monde n'est jamais divisé pour moi qu'en deux

régions, celle où elle est, et celle, où elle n'est pas."42 Weder das Ich
noch die entsprechend den Leidenschaften façonnierte Welt unterliegen
irgendeinem Wandel; die Veränderungen in Julies Leben bleiben ohne

Einfluß auf Saint-Preux' Gefühl. Als dieser mit der inzwischen verehelichten

Julie an einen Ort früherer Begegnung zurückkehrt, erfaßt ihn
weder Resignation noch Melancholie; vielmehr ist er der Unverbrüchlichkeit

seines Gefühls gewiß und und gesteht dies auch Julie ein: „O
Julie, étemel charme de mon coeur! Voici les lieux où soupira jadis pour

39 Ed. cit., p. 675
40 Ibid., p. 140.

41 Ibid., p. 56.
42 Ibid., p. 419.

38



toi le plus fidelle amant du monde."43 Im weiteren entwirft er, was ihm
zugleich Erinnerung und Gegenwart ist und dessen Echo in Julie er sich
wünscht: die Präsenz seiner Liebe. Landschaft trägt hier die Spuren der
Leidenschaft44 und scheint bewahrt zu haben, was die Geliebte vergaß
oder verdrängte - „allons-nous-en", sagt Julie nur. Der von ihr erfüllte
Ort, der „lieu si plein de vous", führt Saint-Preux zu einer Re-Evokation
der Vergangenheit, die nichts anderes ist als seine zum 'tableau' geronnene

Gegenwart45. Saint-Preux' Wissen um die Veränderung der Zeit
hindert nicht, daß die Konstanz seines Gefühls die Zeit zum Stillstand
bringt.

Die schon genannten Analogien der Satzkonstruktionen, die
Wiederholungen von Begriffen und die Variationen identischer Befindlichkeiten
im Medium der Paradoxic und, rhetorisch, des Oxymorons, verweisen
auf eine paratextuelle Tiefenschicht des Romans, die nicht mehr narrativ
oder 'romanhaft' ist. An jenem Ort der Begegnung, den Saint-Preux in
lyrischer Prosa beschwört und an dem Julie schweigt, hatte er damals
Worte in den Fels geschnitten, Verse von Tasso und Petrarca. Sie werden
an dieser Stelle nicht genannt, doch ist der Text insgesamt mit Zitaten
italienischer Lyrik durchsetzt, von Petrarca, Metastasio, Tasso vor

43 Ibid., p. 519.
44 Dédéyan sieht die Leidenschaft bei Rousseau in kosmischen Zusammenhängen: „Ce

n'est plus du libertinage, mais une passion de la nature, une force incoercible, un
élan cosmique, une ivresse primordiale, libérée des conventions, qui communique
par là avec le cosmos et semble l'émanation panthéistique du dieu. Cette mystique
des sens se trouve déjà dans la Phèdre de Racine." Charles Dédéyan, Jean-Jacques
Rousseau et la sensibilité littéraire à la fin du XVIIIe siècle, Paris, 1966, p. 269. Statt

an Phèdre wäre bei der 'Ausdehnung' der Leidenschaft eher an Petrarca zu denken;
cf. K. Stierle, Petrarcas Landschaften. Zur Geschichte ästhetischer Landschaftserfahrung,

Krefeld, 1979.
45 Obgleich Rousseau in der Seconde Préface den 'tableau'-Begriff verwendet (éd. cit.,

p. 11) - als Darstellung des Allgemeinen im Unterschied zum persönlichen 'portrait'

-, kann dieser auf die hier gegebene Situation kaum angewendet werden. In der
Unmittelbarkeit eines nunc stans wird gleichsam die Geschichte der Person arretiert,
so daß sich Saint-Preux im Bild seiner Umgebung wiederfindet oder auch: spiegelt.
Dieser Vorgang ist der Funktion des Textes bei Rousseau analog, so daß die Litera-
risierug der Landschaft durch die lyrischen Inschriften Zeichenfunktion für den

Schreibprozess bei Rousseau erlangt. In diesem Sinne argumentiert auch Susan

Grayson: „Rousseau the writer sees his texts as the mirrors he never had, as the only
unfailing selfobjects in his delusional system." „Rousseau and the Text as self, in:
Narcissism and the Text, Ed. by Lynne Layton and Barbara A. Schapiro, New York
and London, 1986, pp. 78-96, hier p. 81.

39



allem46. In Rousseaus Nouvelle Héloïse findet der 'discours de la
passion', der Form des Briefromans zum Trotz, zu jener Gattung zurück, der

er ursprünglich angehörte. Die Reduzierung der Person auf die Leidenschaft,

das Kreisen der Sprache um wenige zentrale Begriffe, die mit den

Zügen der Geliebten versehene Welt lassen den Diskurs der
Leidenschaften als lyrischen Kern erscheinen, den die Handlungselemente des

Romans umlagern, aber auch relativieren. Gesellschaftlich-ständische
Gründe führen zur - auch räumlichen - Trennung der Liebenden, Julies

Eheschließung verhindert die von Saint-Preux ersehnte Intimität, die
Freundschaft mit Wolmar erscheint als die verfremdende Projektion der
Liebe zu Julie. Insofern zeigt Rousseaus großer Briefroman eine den

Confessions analoge Struktur: wie hier alle Ereignisse und Handlungen
eines Lebens, so verfehlt sie sein mögen, die „bonté naturelle"
durchscheinen lassen, steht in Julie ou la Nouvelle Héloïse alles im Zeichen
einer Leidenschaft, aus der es keinen Ausweg gibt. Der Roman aber

braucht ein Ende. Goethes Werther, der sich selbst und die Welt verlor,
gibt sich den Tod und macht damit den Verlust all dessen evident, was
die Identität eines Menschen begründet. In Rousseaus Nouvelle Héloïse
stirbt Julie47. Dieses im Sinne des Barockromans 'romaneske' Ende ist
bei aller scheinbaren Analogie zu Goethes Werther doch von anderer
Art. Es beendet einen Roman, dessen zentrales Thema, die Leidenschaft
Saint-Preux', sich dem Verfließen der Zeit und dem Verlauf eines narra-
tiven Diskurses entzieht und das deshalb den Schluß des Textes aus sich
heraus gar nicht herbeiführen kann. Das Ende kommt durch ein Ereignis
von außen und läßt vermuten, daß die Liebe den Tod überdauert. Bei
Goethe hingegen führt eine in ihrer Identität zerstörte Person ihr eigenes
Ende und, da sie die Sprecherinstanz des Textes ist, auch dessen Schluß
herbei.

46 Auch das Motto des Romans stammt von Petrarca. In der Seconde Préface äußert

sich Rousseau über das Verhältnis von echter Leidenschaft und Sprache; Fragen des

Stils, der Form und des Ausdrucks haben keine Bedeutung mehr, und die Briefe
werden zu Hymnen. Cf. éd. cit., p. 15. Denis de Rougemont definiert - in einer
vielzitierten, aber dadurch nicht zutreffenderen Wendung - die Nouvelle Héloïse wie
folgt: „Das ist der in Prosa umgesetzte Canzonlere - ein wenig verbürgerlicht." Die
Liebe und das Abendland, Köln, 1966, p. 254. Diese griffige Formel übersieht m.E.

zu viel, als daß sie ernsthaft diskutiert werden könnte.
47 Ursprünglich hatte Rousseau das Ende des Romans als Doppelselbstmord bzw. als

gemeinsamen Unfall von Julie und Saint-Preux konzipiert; cf. éd. cit., p. XLIV.

40



Trotz dieses kategorialen Unterschiedes, der nur sehr indirekt mit
dem Diskurs der Leidenschaft zusammenhängt, und jenseits der thematischen

Gemeinsamkeiten beider Texte implizieren sowohl Werther als
auch Julie neben dem eigenen 'discours de la passion' einen anderen

Diskurs. Bei Goethe ist es die von Werther angefertigte Ossian-Überset-

zung48, die der ohnehin schon musikalisierten Prosa den ursprünglich
lyrischen Gesang an die Seite stellt. In den Liedern des Barden erkennen
beide, Lotte und Werther, ihr eigenes Leid. Doch auch jenseits dieser
Identifikation in scheinbar fremder Rede wirft der lyrische Einschub ein
bezeichnendes Licht auf den Diskurs der Leidenschaft. Ungeachtet aller
Handlungselemente und trotz der rudimentären Diskursivität der Ereignisse

sucht der 'discours de la passion' den situativen Stillstand des von
Liebe erfüllten Moments. Ähnlich wie Saint-Preux, der bei aller Breite
des Rousseauschen Romans in potentiell unendlicher Variation immer
dasselbe sagt, konzentriert sich auch Werther im Augenblick der Klage.
Die Einbeziehung fremder Diskurse - was sowohl den Ursprung als auch

den Modus angeht - bedeutet letztlich die Fremdheit des 'discours de la

passion' in der Romangattung. Nicht eigentlich durch das Thema der
Liebe49, sondern durch die Unwandelbarkeit der Leidenschaft, die eine
identische Relevanzfigur umkreist, wird der 'discours de la passion' zu
einem genuin lyrischen Diskurs, und das heißt: zu einem Anti-Diskurs50.
Zwar muß dieser, dem Verlauf der Sprache in der Zeit gehorchend,
diskursiv entfaltet werden; doch diese Diskursivität bleibt gleichsam
scheinhaft, weil ihr das konstitutive Moment der Entwicklung fehlt.

48 Goethe selbst übersetzte, wahrscheinlich im Herbst 1771, die Gesänge von Selma

für Friederike Brion und fügte den Text in leicht überarbeiteter Form dem Roman
ein. Cf. Die Leiden des jungen Werthers, Goethes Roman im Spiegel seiner Zeit,
Kat. der Ausstellung des Goethe-Museums Düsseldorf, 1972, Kat. Nr. 166 sowie p.
179.

49 Zur Relevanz der Liebesthematik im Roman des 17. und 18. Jahrhunderts cf. James

S. Munro, „Richardson, Marivaux, and the French Romance Tradition", in: The
Modern Language Review, 70, 1975, pp. 752-59, hier pp. 753 sqq. Die Liebe selbst,

entgegen dem, was Charles Grivel ausführt, ist durchaus narrativ darstellbar (cf.
oben Anm. 27); wird sie aber Leidenschaft und zudem der Selbstaussage überantwortet,

problematisiert sie den Diskurs und das Individuum gleichermaßen. Daß

diese Feststellung auch über die von mir behandelten Texte hinaus Gültigkeit habe,
möchte ich damit freilich nicht behaupten.

50 „Die Lyrik ist wesentlich Anti-Diskurs." K. Stierle, „Identität des Gedichts - Höl¬

derlin als Paradigma", in: Identität, hrsg. von O. Marquard und K. Stierle, München,
1979, pp. 505-552, hier p. 514.

41



Durch die Zuordnung des 'discours de la passsion' zum 'discours de la
raison', auf dessen Ebene die Ereignisse, sofern sie soziale Bindungen
betreffen, stattfinden, wird der notwendige Mangel an Diskursivität im
Rahmen der Leidenschaften nur um so evidenter. Der 'discours de la

passion' beschreibt eine Zuständlichkeit, die sich, über das medial
erforderliche Maß hinaus, gar nicht diskursiv auflösen läßt. Sowohl Werther
als auch Saint-Preux stehen jeweils als lyrisches Ich in einem narrativen
Kontext, der von ihnen eine Protagonistenrolle einfordert; unnötig zu

sagen, daß sie dieser fremden Funktion gar nicht gerecht werden können.
Beharrlich widerstehen sie dem Ansinnen, sich dem 'discours de la
raison' einzufügen - nicht nur aus psychischer Renitenz, sondern vor
allem deshalb, weil ihre eigentliche, wenn nicht einzige Identität durch
den anderen, abweichenden Diskurs begründet wird. Sie stehen poetisch
in prosaischer Welt51, und der Verzicht auf ihren Diskurs käme einer
Selbstaufgabe, wenn nicht, wie im Falle Werthers, einer Selbstzerstörung
gleich.

*
* *

Verglichen mit den lyrischen Verdichtungen Rousseaus und Goethes
erscheint die Schreibweise Richardsons in Pamela weitaus alltäglicher und

gleichsam realistischer, so wie es einer Dienstmagd gebührt. Nach dem
Tode ihrer Herrin, der sie die Ausbildung im Lesen und Schreiben
verdankt, leidet Pamela unter den minutiös ausgeklügelten Nachstellungen
ihres neuen Herrn. Kaum fähig, sich zu wehren, zeichnet Pamela alle
Vorkommnisse präzise auf und gibt sie, sofern möglich, ihren Eltern zur
Kenntnis. Die ursprüngliche Form des Briefromans wird, nachdem
Pamela keinen Kontakt zu ihren Eltern mehr aufnehmen kann, zu einem
Roman in Tagebuchform, so daß die wechselseitige Kommunikation
einer monologischen Struktur weicht. Schon dieses Festhalten am
Schreiben auch dann, wenn die Adressaten gar nicht mehr erreicht werden,

wirft jenseits der Inhalte und unabhängig von bestimmten
Diskursstrukturen ein bezeichnendes Licht auf die Funktion des Schreibaktes:
dieser setzt der von außen induzierten Kontinuität des Leidens die
Kontinuität einer Selbstaussage entgegen, in der, als gleichsam unantastbarer

51 Diese Formulierung ist Fritz Nies entlehnt: Poesie in prosaischer Welt, Unter¬

suchungen zum Prosagedicht bei Aloysius Bertrand und Baudelaire, Heidelberg,
1964.

42



Kern der von allen Seiten gefährdeten Person, deren unverrückbare
Tugendhaftigkeit immer erneut zur Anschauung und zum Ausdruck
kommt52.

Obwohl alle Rahmenbedingungen Kunstfertigkeit auszuschließen
scheinen - Pamela ist ein einfaches Mädchen, das Wahrheitspostulat der
Gattung gebietet Einfachheit des Ausdrucks, die gewünschte Illusionsbildung

gestattet keine Aufmerksamkeit auf Diskursstrukturen -, offenbart

die 'écriture' dennoch teilweise eine kunstvolle Komplexität.
Insbesondere an den Bruchstellen der Narration, wenn die 'histoire'
Kulminationspunkte erreicht oder neue Entwicklungen dem Geschehen eine
andere Richtung geben, kommt der 'récit' nicht selten zum Stillstand.
Dann reproduziert der Diskurs die Krisen des Geschehens, komprimiert
die Aspekte der Geschichte und thematisiert nicht selten auch sich selbst:

O my dear mother! I am miserable, truly miserable! - but yet, don't be frightened,

I am honest! - God, of his goodness, keep me so!55

In einem Dreischritt teilen die Gedankenstriche verschiedene, aber
durchaus miteinander verbundene Aspekte der Geschichte, deren
Ausgestaltung durch den Diskurs im folgenden zu beleuchten sein wird. Was
Pamela, ihren Zustand beschreibend, als ,.miserable" bezeichnet, betrifft
zwei Vorgänge auf der Ebene der Geschichte: der eine Vorgang, das

Verschwinden eines Briefes, ist selbst Thema der „Letter X" an die
Mutter, der andere, von dem jener Brief berichtete, wird von Pamela
erneut erzählt:

[..J he put his arm about me, and kissed me! [...] I struggled and trembled, and

was so benumbed with terror, that I sunk down, not in a fit, and yet not
myself54.

52 Pamelas Standhaftigkeit in der Tugend wird von der Forschung unterschiedlich be¬

urteilt. John A. Dussinger stellt die Frage in den größeren Kontext der 'episteme'
des Zeitalters: „Richardson's fictional art is a piece with the century's episteme and

represents the self as the role-playing of multiple identities in unstable relationships
with others." (The Discourse of the Mind in Eighteenth-Century Fiction, The Hague,
1974, p. 72.) Cynthia Griffin Wolff hingegen stellt fest: „[...] Pamela is a morally
static creature." (Samuel Richardson and the Eigteenth-Century Puritan Character,
Hamden/Connecticut, 1972, p. 61.)

53 Pamela, 2 vols. New York und London 1914 u.ö. „Everyman's Library"), I, p.
10. Nach dieser Ausgabe wird im weiteren zitiert.

54 Ibid., p. 12.

43



Die ungeheuerliche Attacke von Seiten ihres neuen Herrn, Mr. B., wird
von Pamela als Verfremdung ihrer Person begriffen. Der Diskurs jedoch
bleibt an dieser Stelle von dem Vorgang unberührt; sachlich wie unter
einem klinischen Blick rekonstruiert Pamela den momenthaften Verlust
ihrer selbst und findet sogar, als Mr. B. ihr Respektlosigkeit vorwirft, das

passende Argument; „Well may I forget that I am your servant, when

you forget what belongs to a master."55 In einer perfekten Parallelkonstruktion

stellt der Diskurs die Ordnung wieder her und postuliert sogar
durch die Analogie der Verhaltensweisen die Gleichrangigkeit der beiden

Beteiligten. Doch mit fortschreitenden Nachstellungen, die sogar bis

zur Quasi-Gefangennahme Pamelas reichen, verliert das Opfer seine

Widerstandskraft. Zweimal versucht Pamela zu flüchten, zweimal
scheitert sie - ob wirklich nur an den äußeren Umständen, ist zumal in
einem Falle zweifelhaft. Bei ihrem Ausbruchsversuch starrt ihr, tatsächlich

oder vermeintlich, jener Bulle ins Gesicht, der unlängst das
Dienstmädchen verletzt hatte:

To be sure, there is witchcraft in this house; and I believe Lucifer is bribed, as

well as all about me, and is got into the shape of that nasty grim bull to watch
me!5^

Auch bei einem neuerlichen Versuch der Selbstbefreiung scheitert
Pamela - wohl eher an ihrer Angst als am Widerstand von außen. Hatte
sie in all ihrer Bedrängnis die Klarheit ihres Verstandes bewahrt, gerät
jetzt auch diese in Gefahr:

Well, here 1 am, come back again! frightened, like a fool, out of all my
purposes! O how terrible every thing appears to me! I had got twice as far again, as

I was before, out of the back-door: and I looked and saw the bull, as I thought,
between me and the door; and another bull coming towards me the other way57.

In „like a fool" und „as I thought" klingen Zweifel am Realitätsgehalt
des Geschehens an, die allerdings Pamelas Angst nicht aufheben; im
Gegenteil. Nachdem die Bilder in drängender Abfolge, durch das mehrfach

wiederholte „and" im Text markiert, auf das Opfer einstürmten,
gewinnt dieses wenn schon nicht innere Ruhe, so doch äußere Gebor-

55 Ibid., p. 12.

56 Ibid., p. 131.

57 Ibid., p. 132.

44



genheit an dem Ort, den es floh: „here I am" bezeichnet den Zustand des

Entsetzens, der jedoch gleichwohl, als Sicherheit im Leiden, dem
Ansturm der Bedrohung vorzuziehen ist. Die Folge des zitierten Textes
wiederholt, die Angst noch akzentuierend, die schon zuvor geäußerte
Gewißheit der Hexerei („here is double witchcraft, to be sure!"), vermutet

in den beiden Bullen den Geist von Mr. B. und Mrs. Jewkes, Pamelas

Bewacherin, und bringt noch einmal den Vergleich mit dem Narren

(„like a fool"). Charakteristisch und buchstäblich 'sprechend' ist die

Wiederholung der Präposition „here" („here I am"; „here is double
witchcraft"; „here is the spirit of my master"), so als sollte beschworen
werden, was es kaum noch gibt. Gerade der Ort ist fragwürdig; ihn will
Pamela verlassen, und auf ihn wird sie wieder zurückgeworfen. Eigentlich

ortlos, da Pamela nun auch im Begriff ist, ihre Verwurzelung in sich
selbst zu verlieren, sucht sie sprachlich zu substituieren, was sie faktisch
schon aufgab. Bei ihrer scheinbar so unsinnigen Rückkehr zur Stätte

ihres Leidens flieht Pamela vor ihrer eigenen Angst und weiß doch wohl,
daß sie dieser gerade in ihrer Gefangenschaft nicht ausweichen kann58.

„What a fate is this!" hatte Pamela zuvor geschrieben: „I have not the

courage to go, neither can I think to stay."59 Die fatale Ausweglosigkeit
der Tragödie greift auf das 'Alltagsdrama' einer verfolgten Dienstmagd
über60, die sich in der Identität ihrer Person bedroht sieht. Während die

geplante Flucht die Freiheit wiederherstellen soll, führt sie die Betroffene

in eine innere Ausweglosigkeit. Wie aus innerer Notwendigkeit
scheitert auch ein weiterer Versuch, der Gefangenschaft zu entkommen.
Mit ihrem klaren Verstand verliert Pamela auch die Sicherheit ihrer
Entscheidungen und ihre bis dahin über alle Bedrängnisse hinweggerettete
persönliche Identität:

58 Zur Problematik des Raumes in Pamela cf. J.W. Fisher, „'Closet-Work': the rela¬

tionship between physical and psychological spaces in Pamela'', in: Samuel

Richardson, Passion and Prudence, ed. by Valerie Grosvenor Myer, London, 1986,

pp. 21-37. Erstaunlich bleibt, daß Fisher den Innenraum der Protagonistin und des

Romans kaum in Verbindung mit dem Schreibakt sieht (cf. p. 31).
59 Pamela, éd. cit. I, p. 132.

60 Margaret Anne Doody sieht Pamela in der Tradition der Pastoral Comedy (cf. A
Natural Passion. A study of the Novels of Samuel Richardson, Oxford, 1974, pp. 35

sqq.). Zur Bedeutung des bürgerlichen Dramas und der Tragödie bei Richardson cf.
John A. Dussinger, „Richardson's tragic muse", in: Philological Quarterly, 46,
1967, pp. 18-33.

45



What to do, but to throw myself into the pond, and so put a period to all my
griefs in this world! - But, O! to find them infinitely aggravated in a miserable
eternity

In klarer Analogie zu Hamlets großem Monolog geht es hier um Sein
oder Nichtsein62, und das bereits vollzogene Sich-Aufgeben drängt zu
einer auch faktischen Auslöschung der Person. Aber - das doppelte
„but", allerdings in jeweils verschiedenem Sinne verwendet, benennt,
was zugleich Ausweg und Aporie ist. Dieser Augenblick höchster
Gefahr läßt die Ordnung der Sprache intakt: der semantische Gegensatz von
„this world" und „eternity" relativiert sich durch die Syntax, die beiden

Begriffen eine analoge Finalstellung zuteilt, so daß die schließlich
gewonnene Einsicht, in der Ewigkeit würden die Leiden der Welt nur
verstärkt, syntaktisch schon präfiguriert wird. Der Weg zum möglicherweise

tödlichen Wasser schafft eine Besinnungspause:

[...] this gave me time to consider, and abated the impetuousness of my
passions, which possibly might otherwise have hurried me, in my first transport of
grief [...] to throw myself in6T

'Passion' erscheint hier negativ konnotiert als unmittelbare Eingebung
des Augenblicks, deren Heftigkeit durch Nachdenken abgemildert
werden muß. Dieses Nachdenken lenkt die Protagonistin einmal mehr
zur höchsten moralischen Instanz ihres Handelns, zu Gott. In einem

spannungsreichen, teils monologischen, teils auch als Dialog geführten
Selbstgespräch geht Pamela mit sich ins Gericht und benutzt dabei die
alten Sprachformen der Rede zu Gott:

How knowest thou, though the prospect be all dark to thy short-sighted eye,
what God Almighty may do for thee, even when all human means fail? God

Almighty would not lay me under these sore afflictions, if he had not given me
the strength to grapple with them64.

Pamela, der Roman der Tugend, aktualisiert nicht nur die Gebote der

Religion in der ihr eigenen Sprache, sondern bezieht sich zudem auf den

61 Pamela, éd. cit. I, p. 149.

62 „who would fardels bear/To grunt and sweat under a weary life/But that the dread of
something after death/The undiscovered country, from whose bourn/No traveller
returns, puzzles the will [...]." Ed. cit., p. 1160 III, 1).

63 Pamela, éd. cit. I, p. 149.

64 Ibid., pp. 150 sq.

46



Diskurs jener popularisierten Moraltheologie, die wie eine Gegenaufklärung

das 'age of enlightenment' begleitet65. Da Pamela im Unterschied
zu Julie und Werther kein Liebesroman ist, sondern die Geschichte der
bewahrten und schließlich belohnten Tugend66, wäre ein Bezug auf die
Liebeslyrik dem eigentlichen Anliegen des Textes fremd. Es gilt, die
körperliche und moralische Unversehrtheit der Protagonistin zu bewahren

und gegen eine feindliche Umgebung zu verteidigen. Daß die
Liebeslyrik hierbei nicht als paradigmatisches Diskursmodell dienen
darf, ist unmittelbar einsichtig. Dennoch verzichtet Richardson nicht auf
ein übergeordnetes Werte- und Bezugssystem, das zwar am faktischen
Verlauf der Geschichte zunächst nichts ändert, die Protagonistin aber in
ihrem Widerstand bestärkt und sie immer dann quasi auffängt, wenn ihre
Kraft zu schwinden droht. Wie weit bei Pamela die Identifikation mit
den Vorstellungen der christlichen Moral reicht, zeigt die Adaptation des
137. Psalms an die aktuelle Lage der Heldin67. Hatte Pamela soeben das

Anliegen von Mrs. Jewkes abgelehnt, ihr einen Psalm zu singen, schafft
die Einsamkeit bessere Bedingungen für Einkehr und Tröstung. Das

Gespräch mit Gott ist ein 'lyrischer' Monolog - jenseits des gegebenen
sozialen Rahmens und diesen sogar überwindend.

Wann immer sich Pamela an ihren Schöpfer wendet, bildet die
Erfahrung ihres Leidens und ihrer Einsamkeit den (Hinter-)Grund68. Selbst
als sie für ihre Eltern betet („god bless you both! and send us a happy

65 Richardson partizipiert aktiv an dieser Tradition - schon mit Aesop's Fables (1740),
im weiteren durch The History ofSir Charles Grandison (1754). Ferner publiziert er
selbst eine Sammlung von Maximen, die er Clarissa, Pamela und Charles
Grandison entnimmt (1755). Zu dieser 'moralistischen' Komponente des Werkes

von Richardson cf. Sylvia Kasey Marks, Sir Charles Grandison. The Compleat
Conduct Book, Lewisburg, London and Toronto, 1986 und Donald L. Ball, Samuel
Richardson s Theory ofFiction, The Hague and Paris, 1971, pp. 230-276.

66 Es ist kaum zu bestreiten, daß der Kampf um die Tugend weitaus interessanter zu
lesen ist als die „vertue rewarded"; Robert Folkenflik spricht zu Recht von der

„post-hymeneal dullness" (n.b.:) des Romans! („A room of Pamela's own", in: English

Literary History, 39, 1972, pp. 585-596; hier p. 593.)
67 Pamela, éd. cit. I, p. 122.
68 Dem Verhältnis von Einsamkeit und Kommunikation bei dem Autor selbst und bei

Pamela widmet Roy Rüssel eine Untersuchung, derzufolge das Briefeschreiben aus
der Spannung zwischen Distanz und Nähe erlöst. („Reflections on the letter: the
reconciliation of distance and presence in Pamela", in: English Literary History, 41,
1974, pp. 375-399).

47



meeting; if not here, in his heavenly kingdom"69) und insofern aus sich
heraustritt, abstrahiert sie nicht von ihrer Situation, sondern spricht aus

der Perspektive des definitiven Abschieds unmittelbar vor ihrem
(geplanten, aber doch nicht ausgeführten) Selbstmord. Die christliche
Religion, genauer der Puritanismus70 wird von Pamela weniger als ein
Moment sozialer Ordnung verstanden denn als Zuflucht der einsamen
und leidenden Seele. Insofern bedeutet der umgeschriebene 137. Psalm
nicht einen Akt der Häresie, sondern im Gegenteil die unmittelbare
persönliche Aktualität des Glaubens, die mit derselben Innigkeit wie durch
den biblischen König von dem einfachen Landmädchen zum Ausdruck
gebracht wird.

Das Recht auf die Sprache, sei es in Form des Schreibens oder als

ummittelbares, individuell-einsames Sprechen mit Gott gilt Pamela als

gleichsam letzte, unveräußerliche Basis ihrer Person: wo ihr alles

genommen wird, bleibt die Möglichkeit der Äußerung. Auf ihr beruht
die Existenz des Romans nicht minder als die Existenz Pamelas; sie

macht beider Identität aus71. Unter der Passion des anderen, Mr. B.'s,
leidend, flüchtet sich Pamela in eine andere Passion, die ihre eigenste ist
und die sie von ihrer Umgebung wesentlich unterscheidet - das Schreiben.

Während die Liebesleidenschaft von Pamela selbst mit einem Tabu

belegt ist, das erst durch die Institution der Ehe, freilich unter Milderung
der Leidenschaft, aufgehoben werden kann, geht die Tabuisierung des

Schreibens von den anderen aus: Mr. B. verlangt Pamelas Briefe zu
sehen und bringt sie auch gegen den Willen der Schreiberin an sich, so

daß der unbewußte Initiator des Schreibens zugleich der erste Leser ist,
was allerdings die Leidenschaft noch erhöht72. Mr. B. liebt gleichermaßen

eine Person und einen Diskurs und bestätigt damit, was dem

Leser des Romans ohnehin deutlich ist - die Identität Pamelas mit dem

Text.

69 Pamela, éd. cit. I, p. 147.

70 Deshalb findet bei Richardson die „adaptation of the Puritan diary form" statt (C.
Griffin-Wolff, op. cit., p. 61).

71 Die Entstehungsgeschichte des Romans ist in diesem Zusammenhang von beson¬

derem Interesse. Richardson entwickelte Pamela, deren Stoff authentisch ist, bei der

Arbeit an den Familiar Letters, die er sogar bis zur Vollendung des Romans zurückstellte:

er selbst war der Briefschreiber! Cf. Margaret A. Doody, op. cit., p. 29 sqq.
72 Eines der Liebesgeständnisse von Mr. B. bringt ausdrücklich die Briefe zur Sprache:

„[I] am quite overcome with your charming manner of writing [...]." Pamela, éd. cit.
I, p. 69.

48



Die eine Leidenschaft Pamelas, die Tugend, trifft sich mit der anderen,

der Passion des Schreibens: die Briefe dienen der Bewahrung jenes
Selbst, das von allen Seiten bedroht ist. Wenn Pamela bekennt, das

Schreiben zu lieben73, erscheinen die Bemühungen des Mr. B„ die
Briefe an sich zu bringen, wie eine aus seiner Sicht berechtigte
Eifersuchtshandlung: über ihren Diskurs hat er teil an ihrer Leidenschaft.
Pamela hingegen betrachtet das Schreiben als ihren persönlichen Fluchtraum,

den es gegenüber der Umwelt abzuschirmen gilt. Richardsons
erster Roman handelt nicht nur von der Leidenschaft des Schreibens,
sondern auch von den Hindernissen, die dem Bekenntnis in Briefform
entgegenwirken. Da der Schreibakt selbst gefährdet ist und nicht selten

am Material zu scheitern droht74, bildet die den Widrigkeiten abgerungene

Kontinuität des Schreibens die diskursive Entsprechung zur
Konstanz der Tugend und zur letztlich geretteten persönlichen Identität der
Schreiberin. „Let me write", schreibt Pamela ihren Eltern, „and bewail

my miserable hard fate, though I have no hope how what I write can be

conveyed to your hands! -1 have now nothing to do, but write and weep,
and fear and pray!"75 Als jegliche Verbindung zu den Eltern abgerissen
ist, kommt der Diskurs gleichwohl nicht ins Stocken; vielmehr wird der
Briefroman zu einem Roman in Tagebuchform. Auch ohne textimmanenten

Adressaten fährt Pamela mit dem Schreiben fort, dem einzigen,
was ihr zu tun bleibt und was sie vermag, wenn zu allem anderen die

Stimmung fehlt. Jenseits der Kommunikationsfunktion dient das Schreiben

zur Bewahrung des Vergangenen, wird Pamela in femer Zukunft zur
Leserin ihrer selbst:

As I may not have opportunity to send again soon, and yet, as I know you keep

my letters, and read them over and over [...], and as it may be some little
pleasure to me, perhaps, to read them myself, when I am come to you, to

remind me of what I have gone through, and how great God's goodness has

been to me [...]: For all these reasons, I say, I will write as I have time, and as

matters happen7^.

73 Ibid., p. 6.

74 ,J am forced to break off hastily", schreibt Pamela (ibid., p. 13); auch ist sie immer
wieder bemüht, Papier- und Tintenvorräte anzulegen, was aus gleichsam praktischer
Perspektive die Leidenschaft des Schreibens beleuchtet.

75 Ibid., p. 82.

76 Ibid., p. 31 sq.

49



Pamela erinnert hier an die unmittelbare und historisch erste Aufgabe der
Schrift, die darin besteht, den Verlauf der Ereignisse und die Flüchtigkeit
des Sprechens zu fixieren. Der daraus entstehende Roman, Produkt einer
Leidenschaft (genauer: zweier Leidenschaften, der Liebe von Mr. B. und
der Schreibpassion Pamelas), wird zugleich Dokument des Leidens. Was
Pamela mit Hilfe von Mr. Williams an ihre Eltern sendet, mutet wie eine

Präfiguration des Romans - zumindest seines ersten Teils bis zur Hochzeit

- an: „a most tedious parcel of stuff, of my oppressions, my distresses,

my fears [..J."77 Das in den Roman eingegangene, diesen eigentlich
ausmachende Leiden findet seine Form in der Unmittelbarkeit
leidenschaftlichen Schreibens, so daß die thematische Ebene mit der diskursiven

in Einklang steht - beide sind 'passions'.

*
* *

Deutlicher noch als Goethes Werther und Rousseaus Nouvelle Héloïse
zeigt Pamela den Drang der 'passion', Sprache zu werden. Leidenschaft
motiviert zum Diskurs und vermag doch dessen Ordnung kaum zu genügen.

Der Gang des 'récit' folgt nicht dem Verlauf einer Liebes- oder

Leidensgeschichte, sondern zeigt deren Spiegelungen im Innenraum.
Mag es einer Alltagserfahrung entsprechen, daß höchste Emotionalität,
statt zu geordneter Rede zu finden, eher stammelt und nicht selten
verstummt, so vermag sich die Literatur an den Grenzen der Sprache kaum
dauerhaft einzurichten78. Wo der eine Diskurs versagt, beschwört sie

einen anderen. Wenn Luhmann in seiner Phänomenologie der Liebe als

Passion dieser nur Momenthaftigkeit, aber keine Dauer zuerkennen
will79, ist seine Position, gemessen an der komplexen Realität von
Diskursen in der Literatur, zugleich zutreffend und unrichtig. Mag sich in
der gelebten Wirklichkeit die Leidenschaft auf die Dauer verzehren,
strebt sie in der Literatur gerade Permanenz oder, mit Rousseau, „Ewig-

77 Ibid., p. 129.

78 Insofern kann die von Grivel (art. cit.; cf. Anm. 27) im Anschluß an Barthes ge¬
äußerte Skepsis gegenüber einer 'écriture amoureuse' (cf. bes. p. 115) nicht das
letzte Wort sein. Was für den pragmatischen Diskurs (im Sinne des Sprechens über
eine tatsächlich gelebte Liebe) eine fast unüberwindliche Schwierigkeit ausmachen

mag, ist für die Literatur gerade eine produktive Herausforderung.
79 Die ,.Zentralthese des Code", schreibt Luhmann, sei Maßlosigkeit bzw. Exzeß (op.

cit., p. 83). Wird so der Exzeß das „Maß der Liebe", folgt daraus das schnelle Ende
der Passion (ibid., p. 89).

50



keit" an. Der Raum des Fiktiven ermöglicht das eine und schließt das

andere nicht aus. Er entfaltet die Diskursivität von Ereignissen, weigert
sich aber zugleich, diese zum Gesetz des subjektiven Innenraums zu
erheben. Die Unmöglichkeit, Leidenschaften als Geschichte darzubieten,
führt nicht zur Destruktion der Romangattung, sondern zu deren progressiver

Reflexion80. Im Kontinuum des Erzählens bringen lyrische Passagen

wie bei Goethe und Rousseau, moralisch-religiöse Einschöbe wie
bei Richardson die Geschichte immer wieder zum Stillstand. Das betroffene

Subjekt meldet seinen Anspruch auf den Diskurs an und will sich
nicht dem Verlauf der Ereignisse einfügen. Wie die Sozialordnungen,
denen Gehorsam und Pflichtbewußtsein mehr gelten als Entfaltung der
Persönlichkeit und Autonomie des Gefühls, werden auch die tradierten
Ordnungen des Diskurses in Frage gestellt. Dennoch fordert die Leidenschaft

einen kommunizierbaren und ihr gemäßen Ausdruck: sie schafft
sich einen anderen, im Gegensatz zur Narration nicht-linearen und weniger

'flüchtigen' Diskurs.
Wenn John Jackson auf die Affinität von Leidenschaft und Literatur

hinweist und damit vor allem das erotisch-narzißstische Potential
meint81, betrifft diese Beobachtung darüber hinaus auch den Schreibakt
selbst. Gerade die Problematik, über die eigene Leidenschaft zu
sprechen, bringt ein um so passionierteres Schreiben hervor. Eine
Diskursgeschichte der Leideaschaft wäre unter diesem Aspekt auch eine
Phänomenologie all jener Autoren, die, ähnlich wie die behandelten fiktiven
(Roman-)Figuren, vom Schreiben nicht lassen konnten und zu Fanatikern

des Stils wurden: das Thema der Leidenschaft führt via analogiae
zu einem problematisierten, nicht mehr 'diskursiven' Diskurs, dem seine
alte Repräsentationsfunktion abhanden kommt - was er im Zeichen der
Leidenschaft noch darstellt, ist eine Sprachhandlung an den Grenzen der

Sprache. Die schreibenden Figuren des Briefromans agieren, wie es

80 Dies ist besonders deuüich bei Rousseau, dessen Nouvelle Héloïse François Jost als

,.roman à rebours" bezeichnet (Jean-Jacques Rousseau suisse. Etude sur sa personnalité

et sa pensée, 2 vols., Fribourg, 1961, hier I, p. 272). Auch das Bewußtsein der

Zeichenhaftigkeit der Kommunikation bis hin zum radikalen Verzweifeln an der

Verständigung gehört zur Modernität Rousseaus: „écrire n'aura de sens que pour
dénoncer le non-sens de toute tentative de communication." (Jean Starobinski, Jean

Jacques Rousseau. La transparence et l'obstacle, Paris, 1971, p. 171.)
81 ,J1 existe un rapport de profondeur entre l'entreprise littéraire, la passion et le choix

de l'amour de soi." (Passions du sujet. Essais sur les rapports entre psychanalyse et

littérature, Paris, 1990, p. 162.)

51



scheint, am Rande der Fiktion82 und beleuchten zugleich die
konkrethistorische Rolle des Autors, dem sein unter Schwierigkeiten 'geordneter'

Diskurs zu einem vielfach gebrochenen, aber dennoch existentiellen
Bekenntnis gerät - Bekenntnis nicht der Realität des Lebens, sondern der
Wirklichkeit des Schreibens. Der 'discours de la passion' als Selbstdarstellung

zeigt nicht nur die Beharrlichkeit der Leidenschaft bestimmter
Figuren; er ist vielmehr auch, als 'mise en abyme', die Selbstreflexion
eines Diskurses, der sich zur Diskursivität wie ein Fremdkörper verhält.
Die gebrochene Identität der Personen wird zur Identitätsproblematik des

Diskurses der Leidenschaft; er steht, diskontinuierlich, gegen die Kontinuität

und, verdichtet, im Kontext der Prosa.

82 Die Selbstmord'mode' nach Erscheinen des Werther, die Korrespondenz Richard-
sons mit den Lesern von Pamela sowie die Rezeptionsgeschichte der Nouvelle
Héloïse (hierzu: Claude Labrosse, .Lecture et citations de La Nouvelle Héloïse", in:
Revue des Sciences humaines, 196, 1984, pp. 25-38) belegen, daß die Romane von
den Lesern nicht nur als Fiktionen verstanden wurden.

52


	'Discours de la passion' als Selbstaussage : Goethe, Die Leiden des jungen Werther, Rousseau, Julie ou la Nouvelle Héloïse, Richardson, Pamela

