Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1992)

Heft: 15

Artikel: 'Discours de la passion' als Selbstaussage : Goethe, Die Leiden des
jungen Werther, Rousseau, Julie ou la Nouvelle Héloise, Richardson,
Pamela

Autor: Corbineau-Hoffmann, Angelika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Angelika Corbineau-Hoffmann

‘DISCOURS DE LA PASSION’ ALS SELBSTAUSSAGE:
GOETHE, DIE LEIDEN DES JUNGEN WERTHER,
ROUSSEAU, JULIE OU LA NOUVELLE HELOISE,

RICHARDSON, PAMELA.

,Give me that man®, sagt Hamlet im Vorfeld der entlarvenden Theater-
szene, ,that is not passion’s slave!. Fiir die furchtbaren Folgen der Lei-
denschaft und fiir die Leiden der von ihr Betroffenen bietet die Literatur
schon seit ihren Anfdngen sprechende Beispiele: den zerstrerischen
Zom Achills, die Selbstzerfleischungen der Atriden, Medeas HaB3. Eine
Literaturgeschichte der Leidenschaft — aus verstdndlichen Griinden noch
ungeschrieben? — miifite jene fatale Verkettung ans Licht bringen, die La
Rochefoucauld im Herzen des Menschen zu erkennen glaubt: ,Jl y a
dans le coeur de ’homme une génération perpétuelle de passions; en
sorte que la ruine de l'une est presque toujours I’établissement de
’autre.”3 Der einen Leidenschaft entronnen, verfillt der Mensch in die
néchste: ,,une passion se guérit par une autre.“4 Ein solcherart zynischer
Trost, in dem die traditionelle Ablehnung der Leidenschaften und
Affekte von Seiten der Moralphilosophie noch nachklingt, scheint von

The Riverside Shakespeare, Boston, 1974, p. 1162 (=111, 2).

Ansitze hierzu bieten Linda S. Kauffman, Discourses of desire. Gender, genre, and

epistolary fictions, Ithaca and London, Cornell UP, 1986 und Wolfgang Matzat,

Diskursgeschichte der Leidenschaft. Zur Affektmodellierung im franzosischen

Roman von Rousseau bis Balzac, Tiibingen,1990. Matzat folgt methodologisch vor

allem Foucault; seine Darstellung der Nouvelle Héloise hebt weniger auf den preki-

ren Status des Diskurses ab, als es in den folgenden Analysen geschehen wird.

3 Réflexions morales (nach der Edition von 1678), nr. 9. Maximes, éd. J. Truchet,
Paris, 1967, p. 9.

4 Dieser Text stammt, so weit ich es ermitteln konnte, wohl nicht von La Roche-
foucauld. Er ist enthalten in: Les Pensées et maximes et réflexions morales de
Frangois VI, duc de La Rochefoucauld, Paris, 1777, p. 336.

5 Cf.J. Lanz, Art. , Affekt” in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hrsg. von J.

Ritter und K. Griinder, vol. 1, Basel, 1971. Fiir die im folgenden von uns zu behan-

delnde Zeit stellt J. Lanz eine positive Umwertung der Leidenschaften fest (vgl

Abs. 3).

BN -

27



ferne der hohnisch-wissenden Aufforderung Hamlets verwandt — so
wenig wie den leidenschaftslosen Menschen gibt es eine Heilung von
den Leidenschaften®. Bei Shakespeare wie bei La Rochefoucauld steht —
ungeachtet der offenkundigen Unterschiede zwischen beiden Texten —
die Sprache auf einer Metaebene: in der Divergenz zwischen Gesagtem
und Gemeintem decouvriert sie die Fatalitdt der Leidenschaft und deren
heillose Omniprdsenz. Tendiert das Sprechen iiber die ‘passions’ zur
Uneigentlichkeit, so verfangt sich der unmittelbare Ausdruck der Lei-
denschaft selbst in der Paradoxie: ,,Die Leidenschaft®, schreibt Goethe in
den Maximen und Reflexionen, ,,erhfht und mildert sich durchs Beken-
nen“7.

In der beriihmten Bekenntnisszene des ersten Aktes sucht Racines
Phedre zu sagen, was sie kaum zu denken wagt. Oenones Aufforderung
,Parlez, je vous écoute* beantwortet Phedre ausweichend und a part: ,,O0
ciel, que vais-je lui dire? Et par ou commencer?*‘® Und kaum hat Phidra
mit ,,O haine de Vénus! 6 fatale coleére!* beschwérend zur Sprache ge-
funden, kaum hat sie ,,de 1’amour toutes les fureurs* eingestanden, ver-
schweigt sie den Namen des Geliebten. Dem wiederholten ,,J’aime*,
dem zweifachen, aber darum nicht erfolgreicheren Versuch, dem eigenen
Gefiihl das Objekt zuzuordnen, folgt Schweigen... Erst Oenone nennt,
Phiddras Tabu brechend, den Namen Hippolyte. Darauf Phéddra: ,,C’est
toi qui 1’as nommé.*“? Das bei geringstem Vokabular so sprachgewaltige
Theater Racines ist kaum der Ort des Verschweigens. Um so mehr mag
es iiberraschen, da Phédre unter dem Druck ihrer Passion den sonst so
souverdnen Diskurs Racines zum Innehalten, ja fast zum Ersticken
bringt. Phedre ist auBer sich und deshalb der Sprache nicht méchtig. Thre

6 Die Liebe ist eine Leidenschaft, vielleicht die schlimmste, wie La Rochefoucauld
suggeriert, aber gewil nicht die einzige; cf. éd. cit. (Anm. 3), p. 206 (= Réfl. 12).
Insofern ist es einleuchtend, daB nicht nur die Erscheinungsformen der Liebeslei-
denschaft erfaBt werden, sondern daB man auch auf Heilung des Leidens sinnt; so
z.B. die anonyme Schrift De la passion de I'amour, de ses causes & des remédes
qu'il y faut apporter, en la considérant comme maladie, Paris, 1782.

7 Goethes Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Binden, vol. XII, Hamburg, 1953, p. 534
(= Nr. 1554).

8 Théatre complet, éd. M. Rat, Paris, 1960, p. 550 (=1, 2). Valéry schreibt iiber
Phédre: ,L’oeuvre se réduit dans le souvenir a un monologue; et passe en moi de
I’état dramatique initial a 1'état lyrique pur, — car le lyrisme n’est que la transfigura-
tion d’un monologue.* Oeuvres, éd. J. Huytier, Paris, 1957, I, p. 550.

9 Phédre, éd. cit., p. 551.

28



von ihr selbst als inzestuds bezeichnete Leidenschaft durchbricht die
Konventionen und verletzt jene bienséance, die Phé¢dre nur durch ihren
Freitod wiederherstellen kann!0.

Die Racinesche Szene erlaubt Vermutungen, die zundchst hypothe-
tisch die kommenden Gedanken begleiten sollen. Leidenschaft und Dis-
kurs scheinen in einer Spannungsrelation zu stehen: nichts ist weniger
selbstverstindlich als das Sprechen liber die Leidenschaft, genauer: tiber
die eigene Leidenschaft. In welch schreckliche Unordnung Phédre durch
ihre fatale Neigung zu Hippolyte gestiirzt wurde, geht aus dem Anfang
der Szene hervor. Leidenschaft bedeutet nicht nur Gefidhrdung des
‘ordre’, sondern auch tendenziell die Aufl6sung der Person. Zersplitte-
rung der Sprache und Zerschlagung des ‘geordneten’ Diskurses gehen
damit fast zwangsldufig einher: eine zerfallende oder schon zerstorte
personliche Identitit gefdhrdet auch die Identitdt des Diskurses!!.

Richardsons Pamela, Rousseaus Julie und Goethes Werther haben
ungeachtet ihrer Unterschiede von Entstehungsort, Sprache und Entste-
hungszeit die Gattung des Briefromans gemeinsam, der Selbstaussagen

10 Bezeichnenderweise ist Phidras letztes Wort ,,pureté”. Die Problematik der Leiden-
schaften ist dem ‘grand siécle’ gegenwirtig (cf. Matzat, op. cit , bes. pp. 19 sqq. und
den Artikel ‘passion’ von Georges Matoré in: Dictionnaire du Grand siécle, sous la
direction de Frangois Bluche, Paris, 1991). Obwohl Phidras Tod der Logik des Tra-
gischen gehorcht, wirkt in thm die traditionelle Ablehnung der ‘passiones’ nach.
Selbst die Komddie, inhaltlich und gattungspoetologisch in vielem freier als die
Tragodie, schlieBt sich dem Bann der Leidenschaften an (cf. den Beitrag von Marco
Baschera in diesem Band).

11 Die Untersuchung von Matzat (cf. Anm. 1) basiert auf dem Diskursbegriff Fou-
caults. Es fragt sich allerdings, ob dieser geeignet ist, die Besonderheit der Leiden-
schaft und ihrer Aussage zu erfassen, denn fiir Foucault sind Diskurse gesellschaft-
lich normiert und gesteuert, die Leidenschaft jedoch versteht sich in den zu be-
trachtenden Texten als subjektiv und individuell, was sie in eine Gegenposition zur
Gesellschaft bringt. Saussures Verstindnis von ‘discours’, der gleichsam als Schalt-
stelle zwischen dem Regelsystem der ‘langue’ und der Vielfalt der ‘paroles’ fun-
giert, ermdglicht eine Beschreibung diskursiver Verfahrensweisen in Abgrenzung
gegen soziale Normen. (Cf. J. Starobinski, Les Mots sous les mots. Les anagrammes
de Ferdinand de Saussure, Paris, 1971, bes. pp. 14 sqq.). Deswegen folge ich bei
den kommenden Analysen dem Saussureschen Diskurs-Begriff bzw. dessen
Weiterentwicklung im Rahmen der linguistischen ‘discourse analysis’.

29



ermdglicht und sie mit der Fiktion der Authentizitit versieht!2, Thre von
Leidenschaft ergriffenen Figuren stehen in flagrantem Gegensatz zu den
gesellschaftlichen Normen: ‘passion’!3® bedeutet hier Abgrenzung
gegeniiber der Normalitdat und Ausgrenzung aus der Gesellschaft. Bei
Richardson, Rousseau und Goethe hat die Liebe einen leidenschaftlichen
Gegenspieler in der biirgerlichen Moral. Der Diskurs der Leidenschaft
wird von einer Gegenrede begleitet oder auch durchkreuzt, die ihn
immer wieder zu marginalisieren versucht. In einem dramatischen Dia-
log streiten der ‘discours de la passion’ und der ‘discours de la raison’ —
zu entscheiden, wer recht behilt, miite bedeuten, eben jene Perspekti-
vierung wieder aufzuheben, die doch der Briefroman gerade ermdéglicht.
Dieser entstand nicht von ungeféhr in einer Epoche, die den Zerfall der
standischen Sozialordnung und das Heraufkommen der biirgerlichen
Gesellschaft erlebte!4. In Liebe als Passion fiihrt Luhmann aus, mit dem
Ende der Stidndegesellschaft entstehe die Idee von der Einzigartigkeit des
Individuums, das sich einen intim-vertrauten Kommunikationsraum und
eine eigene Sprache zu schaffen suche!S. Beides erméglicht der Brief-

12 Obwohl Pamela und Werther gemeinhin dieser Gattung zugerechnet werden, zeigen
sie, im Gegensatz zu Rousseaus Nouvelle Héloise, die durchgingig den Korrespon-
denz-Charakter bewahrt, iiber weite Strecken die monologische Form der indivi-
duellen Chronik bzw. der Tagebuchaufzeichnung. Es geht in der folgenden Darstel-
lung nicht um die alle drei Texte verbindenden historischen Filiationen; cf. dazu
Erich Schmidt, Richardson, Rousseau und Goethe, Jena, 1875 (Nachdr. 1924) sowie
Maurice R. Funke, From Saint to Psychotic. The Crisis of Human Identity in the late
18th Century. A Comparative Study of Clarissa, La Nouvelle Héloise, Die Leiden
des jungen Werther, New York, Frankfurt am Main, 1983.

13 Es 14Bt sich nicht immer vermeiden, auf die Bezeichung ‘passio’ zuriickzugreifen.
Seit im 18. Jahrhundert ‘Gefiihl’ (sentiment) eine eigene Kategorie des Seelenlebens
wurde, ging der ‘Leidensaspekt’ der Leidenschaft sprachlich und bewuBtseinsmiBig
verloren. Cf. hierzu die kenntnisreiche und bis heute umfassendste Darstellung von
Erich Lerch, ,Passion und Gefiihl", in: Archivum Romanicum, 22, 2.3, 1938, pp.
320-349.

14 Dieser Vorgang ist allzu bekannt, als daB er noch der Darstellung bediirfte; cf.
Jirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit, 19725 (zuerst 1962), bes. PP-
28 sqq. sowie Niklas Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, 2 vols., Frankfurt am Main, 1980,
bes. I, pp. 82 sqq und 90 sqq.

15 Luhmann, Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitit, Frankfurt am Main,
19844, pp. 153 sqq. Die von Luhmann in diesem Zusammenhang dargestellte In-
kommunikabilitdt wird im folgenden unter diskurstypologischem Aspekt zu reflek-
tieren sein.

30



roman. Da auBerdem und nicht minder folgerichtig die neue Gesell-
schaftsform zur Herausbildung eines Gefiihlswortschatzes fiihrt, schei-
nen die Rahmenbedinungen ideal zu sein fiir den ‘discours de la passion’
als Selbstaussage!6.

*
* *

,,Wilhelm, ich weiB oft nicht, ob ich auf der Welt bin*, bekennt Werther
dem Freund!’. Diese Unsicherheit iiber den Raum weitet sich in eine
UngewiBheit aus, die das eigene Ich betrifft — es wird fremd und er-
schreckend: ,,Was ist das, mein Lieber? Ich erschrecke vor mir selbst!
[...).“18 Mit seinem ridumlichen Halt verliert das Ich auch die Verwurze-
lung in sich selbst, so daB die Wahmehmung der eigenen Person einen
Unbekannten zum Vorschein bringt — das Ich ist ein anderer. Die sich
ankiindigende Spaltung, schon ein Vorbote des spiteren, romantischen
Doppelgédngermotivs, 148t die historisch eben beginnende Freiheit und
Autonomie des Individuums als prekir erscheinen: wie soll jemand han-
deln und sich subjektiv duBem, der seiner selbst nicht sicher ist?1® Wo
die Konturen des Ich und der Welt gleichermaBen verschwimmen,
gewinnen andere Michte an EinfluB, und sei es nur, um das Unverstind-
liche auf eine Ursache zuriickzufiihren: ,,Und nun, Trdume! O wie wahr
fiihiten die Menschen, die so widersprechende Wirkungen fremden
Michten zuschrieben!“20 Das Psychogramm der Leidenschaft wird zum

16 Vgl. Ludwig Jager, ,Ist Liebe nur ein Wort? Anmerkungen zur Bedeutungs-
geschichte eines Gefiihlswortes*, in: Eros — Liebe — Leidenschaft, Ringvorlesung der
Philos. Fak. der RWTH Aachen, hrsg. von Kaspar H. Spinner und Frank-Rutger
Hausmann, Bonn, 1988, pp. 114-131; femner die statistische Untersuchung Le Voca-
bulaire du sentiment dans ' oeuvre de J.J. Rousseau, sous la dir. de Michel Gilot et
Jean Sgard, Geneve et Paris, 1980. Die Dissertation von Klaus Lappe geht anhand
von deutschen Beispielen eigens auf die Sprachskepsis der Empfindsamkeit ein:
Studien zum Wortschatz empfindsamer Prosa, Diss. Saarbriicken, 1970, pp. 165-
208.

17 Goethes Werke, vol. VI, ed. cit., p. 55.

18 Ibid., p. 99.

19 Richard Brinckmann, ,.Zur Genese und Aporie des modernen Individualititsbegriffs.
Goethes Werther und Gottfried Amolds Kirchen- und Ketzerhistorie", in: Wirklich-
keiten, Tiibingen, 1982, pp. 91-126. , Die Subjektivitit legitimiert sich in der Ent-
gegensetzung gegen die Wirklichkeit, auf die allein sie sich mit ihrem Wollen rich-
ten kann, die sie aber verneinen muB, wenn sie sich nicht aufheben will* (p. 126).

20 Ed.cit., p.99

31



Kryptogramm des Unvertrauten, und Werthers Beteuerungen, so ehrlich
sie auf der Ebene des BewuBtseins und der Absicht erscheinen mégen,
offenbaren letztlich die Unmoglichkeit willentlicher Steuerung des Ge-
fiihls: ,,Ist nicht meine Liebe zu ihr die heiligste, reinste, briiderlichste
Liebe?*2! Die grammatische Frageform des Satzes, vom Sprecher als
rhetorische Frage gemeint, verweist in einer tieferen Sinnschicht auf die
Fragwiirdigkeit dieser Liebe22. Was durch die doppelte Verwendung des
Begriffs ‘Liebe’ als emphatische Akzentuierung eines Gefiihls in all sei-
ner Reinheit erscheinen soll, stdrt schlieBlich die gemeinte Identitdt. Auf
Werthers Liebe zu Lotte passen kaum die Epitheta heilig, rein, briider-
lich — zumindest nicht im Sinne einer biirgerlichen Liebes- und Ehe-
moral. Wie die Person, spaltet sich auch ihre Liebe, und die Identitdt des
Begriffs verschleiert, daB in Wahrheit seine Inhalte divergieren. Wo das
Ich vor sich selbst erschrickt und seines Ortes in der Welt nicht mehr
gewiB ist, scheint eine letzte, eher intuitive Sicherheit den Verfremdun-
gen stand zu halten: eine Einsicht in die impliziten Sinngehalte des Dis-
kurses. Auf die Frage, ob denn seine Liebe zu Lotte nicht die unschul-
digste sei, 148t Werther eine weitere, zunidchst scheinbar ebenso rhetori-
sche Frage folgen: ,,Habe ich jemals einen strafbaren Wunsch in meiner
Seele gefiihlt?*23 Eine explizite Antwort gibt Werther zwar nicht, doch
der in Gedankenstrichen stehende Satz: ,— Ich will nicht beteuern —
artikuliert die Zweifel des Sprechenden und offenbart, zumindest im
Blick des Lesers, die Tduschungen der Fragen. Ist nichts mehr sicher in

21 Ibid.

22 Solche Beobachtungen fordem eine psychoanalytische Betrachtungsweise geradezu
heraus. Ob allerdings Werthers Problematik (diejenige einer trotz aller historischen
Beziige doch fiktiven Figur) in der zu starken Mutterbindung aufgeht, die Helmut
Schmiedt gleichsam als Quelle des Leidens ausmachen zu konnen glaubt, scheint
mir deshalb zweifelhaft, weil Werther offensichtlich auch den gesellschaftlichen und
naturhaften Kontext thematisiert (eine stark rousseauistische Perspektive). Femer
werden mit einer so engen Deutung die intertextuellen Beziige im Werther generell
eskamotiert. (Cf. ,,Woran scheitert Werther?* in: ,,Wie froh bin ich, daf} ich weg
bin!" Goethes Roman ,Die Leiden des jungen Werther“ in literaturpsychologischer
Sicht, hrsg. von H. Schmiedt, Wiirzburg, 1989, pp. 147-172.)

23 Ed.cit, p.99

32



der inneren Bewegtheit der Leidenschaft, bietet die Sprache dennoch
jenen minimalen Halt, der momenthaft Luziditidt erméglicht24.

Doch auch der Blick auf den eigenen Diskurs ist ein verfremdeter, da
er die Person nicht mit ihrer EntduBerung zu verbinden vermag — die
Sprache trennt sich von ihrem personalen Ursprung, denn das Ich verliert
seine Identitdt. ,,Ich weil nie, wie mir ist, wenn ich bei ihr bin“, bekennt
Werther mit einer an die Alltagssprache erinnernden Schlichtheit. Doch
schon im ndchsten Satz macht Werther den Versuch einer Beschreibung:
,,€8 ist, als wenn die Seele sich mir in allen Nerven umkehrte.*“25 Fiir das
ereignishafte Beisammensein mit der Geliebten gibt es keinen Begriff,
nur einen Vergleich26, Werthers Wendung von den umgekehrten, das
heift: umgestiilpten Nerven betrifft die psychische Verfassung des Lie-
benden nicht minder als den Diskurs der Leidenschaft. Wenn das Ich ein
anderes wird, die Welt verschwimmt, wird der ‘discours de la passion’
zu einem discours a rebours: er beschreibt nicht Fakten, Zustindlichkei-
ten oder Handlungen, sondem zeichnet eine Dynamik nach, die Norma-
litdat aufhebt. Durch seinen Gegenstand findet der Diskurs zu jener
Bewegung zuriick, mit der er das Regelsystem der langue ‘diskursiv’ in
einen gegebenen Text oder eine Textklasse tibertrdgt. Bedingt traditio-
nell das Fortschreiten des Diskurses eine Entfaltung von Sinn, der Dis-
kurs selbst eine Organisation von Bedeutung, so ist diese semantische
Ebene im ‘discours de la passion’ kaum eindeutig etabliert. Was Werther

24 Es gibt im Werther zahlreiche Stellen, in denen die Literatur selbst zum Thema ge-
macht wird, darunter die Minimalkommunikation zwischen Werther und Lotte durch
den Namen Klopstock. Werthers Tendenz zum Riickzug 1dBt sich deuten als Zeichen
fiir die Flucht in das Schreiben gleichsam als sprachliche (Ersatz-)Handlung. Phi-
lippe Forget geht dieser Tendenz nach (,,Aus der Seele geschrie(b)en? Zur Proble-
matik des Schreibens (écriture) in Goethes Werther*, in: Id., hrsg., Text und Inter-
pretation, Miinchen, 1984, pp. 130-180). Wenn er jedoch den Buchstaben ‘B’ als
Signifikanten der Schrift (écriture) interpretiert (so p. 139 u.6. ), erscheint die Aus-
schlieBlichkeit der Zuordnung problematisch.

25 Ed.cit, p.39.

26 Trotz der eindringlichen Analyse von Maximilian Nutz (,,Die Sprachlosigkeit des
erregten Gefiihls. Zur Problematik der Verstindigung in Goethes Werther und seiner
Rezeption", in: Literatur fiir Leser, 1982(4), pp. 217-229) scheint mir das Problem
Werthers nicht nur in der Verstindigung zu liegen, sondermn schon im Ausdruck
selbst. Die von Nutz zu Recht hervorgehobene ,,Schwierigkeit, einen literarischen
Diskurs auf dem Gefiihl zu fundieren* (p. 218) und ,,die Besonderheit des Gefiihls
tiberhaupt mitzuteilen* (p. 219) setzt m.E. schon frither an, nimlich bei der Sprach-
gebung. Insofern wire auch die Einsicht von Nutz in die ‘monologische Sprach-
potenz’ Werthers zu relativieren (cf. p. 225).

33



empfindet, kommt oftmals nur in der Negation zum Ausdruck, genauer:
in der Vemeinung des Ausdrucks selbst: ,,ich kann es dir nicht aus-
driicken.“?7 Der Diskurs der Leidenschaften gerit zu einer Rede iiber das
Unsagbare — kaum verwunderlich, daB sie zu keiner Ordnung im Sinne
eines speech act mehr vordringt. Elliptische Sitze erweisen das Sprechen
als einen Handlungsersatz, der hinwegeilend die Aussage gar nicht voll-
enden kann:

Ach Wilhelm! Wozu mich mein Herz oft dringt! — Wenn ich bei ihr gesessen
bin, zwei, drei Stunden [...] und nun nach und nach alle meine Sinne aufge-
spannt werden, mir es diister vor Augen wird, ich kaum noch hére, und es mich
an der Gurgel faBt wie ein Meuchelmérder, dann mein Herz in wilden Schligen
den bedringten Sinnen Luft zu machen sucht und ihre Verwirrung nur vermehrt
— Wilhelm [...].28

Der Text gelangt an dieser Stelle zu keinem Ende, weil er sich ebenso
losreiBen mufl wie Werther selbst und dies so wenig kann wie er. Figur
und Diskurs eilen in Personalunion hinweg und wollen doch bleiben. Am
Ziel ist Werther erst im Tod, und was der Roman tiber diesen hinaus
noch sagt, ist wie ein Nachklang?®. Weder Werther noch sein Diskurs
diirfen sprechen, woriiber sie sprechen wollen. Das Leiden von Werthers
Leidenschaft ist eine Liebe, die in den gegebenen gesellschaftlichen
Konventionen keine Erfiillung erlaubt und die in den Normen der Spra-
che keinen Ausdruck findet.

Nun mag es, gemessen am sogenannten gesunden Menschenver-
stand, ein Widerspruch sein, da3 die Sprachnot der Leidenschaft gleich-
wohl einen Roman hervorbringt — einen kurzen bei Goethe, einen un-
gleich umfangreicheren bei Richardson und Rousseau. Sprechen diese
Texte nur tiber die Unmoglichkeit des Sprechens? Prousts Erzéhler be-
teuert immer wieder, keinen Roman schreiben zu koénnen, und Hof-
mannsthal entfaltet in héchster Eloquenz, wie und warum Lord Chandos
verstummte: pragmatische Sprachlosigkeit generiert im Medium der
Fiktion und scheinbar miihelos einen poetischen Diskurs. Doch beim

27 Ed. cit,, p. 92. Diese Stelle scheint die Ausfilhrungen von Charles Grivel zu bestiti-
gen; cf. ,La place d’amour”, in: Le Récit amoureux, Colloque de Cerisy, s.l.d. de
Didier Coste et Michel Zéraffa, Seyssel, 1984, pp. 101-127.

28 Ed.cit., p. 55.

29 Werthers Sterben nimmt noch einige Abschnitte des Romans ein, der bezeichnen-
derweise mit einem Satz endet, der nicht von Goethe stammt, sondern aus Kestners
Bericht iiber den Tod Jerusalems: ,Kein Geistlicher hat ihn begleitet.” (éd. cit., 124).

34



‘discours de la passion’ hinkt der Vergleich. Seine Sprachhemmung
besteht nicht im Versagen des Subjekts, sondern im Tabu des Objekts.
,,Jch habe kein Gebet mehr als an sie*, schreibt Werther; ,,meiner Einbil-
dungskraft erscheint keine andere Gestalt als die ihrige, und alles in der
Welt um mich her sehe ich nur im Verhiltnisse mit ihr.“30 Die Welt wird
durch die Geliebte substituiert, das Ich von ihr erfiillt. Was lige niher,
als iiber Lotte und nur iiber sie zu schreiben, aus der Beschworung der
Geliebten dem Ich seine Substanz, der Welt ihre Besonderheit zu verlei-
hen? Doch im Unterschied zu Petrarcas Laura, deren Prdsenz den
Diskurs der Rime fast ganz ausfiillt3], steht Lotte in einer gesellschaft-
lichen Konstellation, die eine Verabsolutierung des Liebesobjekts im
Diskurs ausschlieBt. Die einem anderen angehoérende Frau darf weder
Objekt des Begehrens noch Gegenstand des Diskurses werden. Durch
dieses Tabu verschiebt sich der thematische Schwerpunkt des Romans
vom Objekt auf das Subjekt, das freilich in seiner oben schon skizzierten
prekédren Identitdt den Diskurs zersetzt. Werther findet Lotte deswegen
tiberall, weil er sie dort, wo sie ist, nicht finden darf. Im Diskurs der Lei-
denschaft spricht ein anderer liber etwas anderes.

*
% *

Diese doppelte Alteritdt bleibt nicht ohne Folgen fiir die Sprache der
Liebe. Durch die Verfremdungen von Subjekt und Objekt des Diskurses
erhdlt auch dieser ein gegeniiber normaler Sprachverwendung anderes
Gesicht. Was als Verschiebung der Wertigkeiten und als Verlust der Ich-
Identitdt psychologisch unter negativen Vorzeichen zu stehen scheint,
bedeutet eine Befreiung des Diskurses aus dem Schema eines geregelten,
eine Sachlage entfaltenden Verlaufes. In Rousseaus Julie ou la Nouvelle
Héloise fiihrt die paradox-widerspriichliche seelische VerfaBStheit der
Liebenden zu einer Organisation des Diskurses nach anderen Regeln.
»[...] je ne voudrois point mourir”, schreibt Saint-Preux an Julie, ,.et
toutefois je me meurs; je voudrois vivre pour vous, et c’est vous qui

30 Ibid., p.55.

31 Trotz der offenkundigen Unterschiede zwischen den Rime und Werther weist Jorg-
Ulrich Fechner sehr zu Recht auf das Fortwirken petrarkistischer Ziige in Goethes
Roman hin: ,,Die alten Leiden des jungen Werthers — Goethes Roman aus petrarki-
stischer Sicht", in: arcadia, 17, 1982, pp. 1-15.

35



m’6tez la vie*32. Es bedarf nicht des Hinweises auf die zahlreichen
Petrarca-Reminiszenzen in Rousseaus Roman, um passim jene Paradoxie
der Leidenschaft wiederzuerkennen, die den Petrarkismus auszeichnete.
Die Ebene der Intention und des Wollens steht im Widerspruch zu den
tatsdchlichen Handlungen oder deren Folgen; auch hier scheint, dhnlich
wie in Werthers Deutungsversuch, eine fremde Macht am Werke.
Obwohl die Parallelkonstruktion ,JJe ne voudrois point* — ,,je voudrois*
Ordnung suggeriert und der Chiasmus des zweiten Halbsatzes ,,vivre —
vie* vs ,,vous c’est vous* Harmonie und Geschlossenheit vorgaukelt, ist
die gewohnte Welt aus den Fugen. So nimmt es nicht Wunder, da8 auch
der Diskurs aus seinem Gefiige gerdt. Rousseaus poetische Prosa lief3e
sich, so wie es die Forschung schon versuchte33, an zahlreichen Stellen
des Romans in reimlose Verse umschreiben. Rhythmische Form jedoch
nach dem Prinzip der Analogie schafft zwar eine Ordnung in der Zeit,
keineswegs aber eine Ordnung im Innenraum des Ichs oder in der sozia-
len Konstellation. Die aufsteigende Spannungslinie der folgenden Selbst-
beschreibung von Saint-Preux bewahrt, auf der semantischen Ebene
nicht minder als auf der syntaktischen, ein Relikt von Diskursivitit:

Tu voulois soulager mes maux? Cruelle, tu les aigris. C’est du poison que j’ai
cueilli sur tes levres; il fermente, il embrase mon sang; il me tue, et ta pitié me
fait mourir34.

Ein KuB3 war es, der diese todliche Entwicklung ausloste — ein gleichsam
zweifach t6dliches Ergebnis, denn das Gift des Kusses und das Mitleid
der Geliebten fiihren zu einem doppelten Tode. Die von Saint-Preux ge-
schilderte dramatische Entwicklung und der durch sie hervorgerufene
Anschein von Diskursivitit brechen eben dort um, wo sie ihren syntak-
tisch-semantischen Héhepunkt erreichen - in ,,tuer* und ,,mourir*. Saint-
Preux schaltet hier Ursache und Wirkung gleich, iibersetzt Sukzessivitiit
in Simultaneitédt und konstruiert auf diese Weise den fatalen Augenblick,
der Verderben bedeutet. Was er selbst an anderer Stelle ,,le désordre des
passions violentes'35 nennt, bedeutet Reversion und Aufhebung der

32 Oeuvres complétes, éd. Bemard Gagnebin et Marcel Raymond, Paris, 1964, vol. II,
p. 54.

33 Ed. cit., pp. 1359 sqq.

34 Ibid., p. 63.

35 Ibid., p.133.

36



Normmen. Die Tendenz zum Asyndeton in Saint-Preux’ Briefen, wann
immer er von seiner Leidenschaft spricht, ist wie der Verzicht auf Har-
monie und verbindliche Ordnung — alles gipfelt ohnehin in der so exklu-
siven wie unausweichlichen Pridsenz der Geliebten:

Je crois te voir, te toucher, te presser contre mon sein ... objet adoré, fille
enchanteresse, source de délire et de volupté36.

Verlauf und Entwicklung sind fiir Saint-Preux nur in der Atemlosigkeit
einer doppelten Klimax zu artikulieren, und der AnlaB fiir diese Ekstase,
ein Portrit Julies3?, substituiert die Gegenwart der Person. Jener span-
nungsreiche Augenblick, der die Empfindung auf die Spitze treibt, er-
laubt nicht mehr die Verbindung der Eindriicke, sondermn nur noch deren
stakkatohafte Additon. Das Experiment, Rousseaus Prosa in Versen
tibereinanderzuschichten, gewinnt vor dem Hintergrund solch erfiillter
Augenblicke geradezu eine interpretatorische Logik. Im Kontext der
Romanhandlung ist die leidenschaftliche Liebe zwischen Julie und Saint-
Preux nicht fiir eine konkrete Dauer geschaffen: der Standesunterschied
erlaubt keine Bindung38. Wie Baudelaire einige Jahrzehnte spiter aus
dem Moment einer fliichtigen Begegnung in ,,A une passante* die
GewiBheit ihrer Erfiillung in der Ewigkeit ableitet, entsteht auch fiir
Saint-Preux aus erfiillten Augenblicken die UnvergeBlichkeit dieser Lei-
denschaft: ,,O Julie! il est des impressions éternelles que le tems ni les

36 Ibid., p.244.

37 Dieser Portrit-Passage widmet A. Kibédi Varga eine iiberzeugende Interpretation,
derzufolge die visuelle Realitit nur ‘spricht’, wenn sie vorher ins Wort iibersetzt
wurde; cf. ,L’Interprétation impossible. Parler d’aprés une image, peindre d’apres
un texte", in: L' Interprétation détournée, éd. L.H. Hoek, Amsterdam, 1990, pp. 13-
23, hier p. 14.

38 Zumindest suggeriert dies die Ebene der ‘histoire’. Schillers AuBerungen iiber Rous-
seau und dessen Julie kommen jedoch der Tiefenschicht des Romans sehr viel
niher. Schiller zahlt Rousseau zu den elegischen Dichtern; in Julie finde man ihn ,,in
das Feld der Idylle entriickt.” (,,Uber naive und sentimentalische Dichtung*, Sdmi-
liche Werke, vol. 5, hrsg. von G. Fricke und H.G. Gopfert, Miinchen, 19674, p. 730.)
Das ist richtig fiir das Ende des Romans; der Anfang jedoch steht im Zeichen der
Elegie, so daB La Nouvelle Héloise die beiden Untergruppen des elegischen Dich-
tens, die Elegie im engeren Sinne und die Idylle (cf. ibid., p. 728) in sich vereinigt.
Unter diesem Aspekt wire der Liebesverzicht Julies auch ein struktureller, das
Gesetz des Sentimentalischen erfiillender Systemzwang und keineswegs nur der
sozial induzierte Gehorsam gegeniiber dem Vater.

37



soins n’effagent point.“3% Der ‘discours de la passion’ artikuliert hier
noch einmal die Paradoxie der Leidenschaft. Doch wo sich ein Mangel
an Diskursivitit abzeichnet, wo auch die Person aller Kontinuitét der Er-
fahrung verlustig geht, konzipiert der Diskurs der Leidenschaft eine
andere Ordnung. Weil die Liebe nur als erfiillter und in den Innenraum
projizierter Augenblick erfahren wird, versagt sie sich der geregelten
diskursiven Entwicklung. Rousseaus Tendenz zur Klimax und zu Paral-
lelkonstruktionen bedingt fast zwangsldufig die Wiederholung identi-
scher Satzglieder: Gleichheit der Begriffe suggeriert Kontinuitit des Ge-
fiihls:

Ah! que tu le connais mal, ce coeur qui t’idolatre! ce coeur qui vole et se

prosterne sous chacun de tes pas! ce coeur qui voudroit inventer pour toi de
nouveaux hommages inconnus aux mortels!40

Wie sich der Diskurs in fast verzweifelter Wiederholung auf das eine
Objekt, das eigene Herz, konzentriert, besteht die Person nur aus ihrem
Gefiihl. Das nicht anders als in Goethes Werther tabuisierte Objekt wirft
den Liebenden zuriick auf das eigene Ich, das sich nach dem Bilde des
anderen gestaltet: ,disposez de moi“, schreibt Saint-Preux an Julie,
,»comme d’'un homme qui n’est plus rien pour lui-méme, et dont tout
1’étre n’a de rapport qu’a vous‘4l, Zu einer Entfaltung der Person kommt
es im Zeichen dieser Leidenschaft nicht; vielmehr entsteht das Ich bei
Rousseau als ‘Figur’ des anderen. Die dadurch herbeigefiihrte Reduzie-
rung der Person auf die Leidenschaft gestaltet auch die Welt nach dem
Bilde der Geliebten: ,,Le monde n’est jamais divisé pour moi qu’en deux
régions, celle ou elle est, et celle, ou elle n’est pas.“42 Weder das Ich
noch die entsprechend den Leidenschaften fagonnierte Welt unterliegen
irgendeinem Wandel; die Verdnderungen in Julies Leben bleiben ohne
Einfluf auf Saint-Preux’ Gefiihl. Als dieser mit der inzwischen verehe-
lichten Julie an einen Ort frilherer Begegnung zuriickkehrt, erfa8t ihn
weder Resignation noch Melancholie; vielmehr ist er der Unverbriich-
lichkeit seines Gefiihls gewil und und gesteht dies auch Julie ein: ,,0
Julie, éternel charme de mon coeur! Voici les lieux ou soupira jadis pour

39 Ed.cit., p. 675.
40 Ibid., p. 140.
41 Ibid., p. 56.
42 Ibid., p. 419.

38



toi le plus fidelle amant du monde.“43 Im weiteren entwirft er, was ihm
zugleich Erinnerung und Gegenwart ist und dessen Echo in Julie er sich
wiinscht: die Prdsenz seiner Liebe. Landschaft trigt hier die Spuren der
Leidenschaft*4 und scheint bewahrt zu haben, was die Geliebte vergal3
oder verdridngte — ,,allons-nous-en‘, sagt Julie nur. Der von ihr erfiillte
Ort, der ,lieu si plein de vous®, fiihrt Saint-Preux zu einer Re-Evokation
der Vergangenheit, die nichts anderes ist als seine zum ‘tableau’ geron-
nene Gegenwart43, Saint-Preux’ Wissen um die Verinderung der Zeit
hindert nicht, daB die Konstanz seines Gefiihls die Zeit zum Stillstand
bringt.

Die schon genannten Analogien der Satzkonstruktionen, die Wieder-
holungen von Begriffen und die Variationen identischer Befindlichkeiten
im Medium der Paradoxie und, rhetorisch, des Oxymorons, verweisen
auf eine paratextuelle Tiefenschicht des Romans, die nicht mehr narrativ
oder ‘romanhaft’ ist. An jenem Ort der Begegnung, den Saint-Preux in
lyrischer Prosa beschwért und an dem Julie schweigt, hatte er damals
Worte in den Fels geschnitten, Verse von Tasso und Petrarca. Sie werden
an dieser Stelle nicht genannt, doch ist der Text insgesamt mit Zitaten
italienischer Lyrik durchsetzt, von Petrarca, Metastasio, Tasso vor

43 Ibid., p.519.

44 Dédéyan sieht die Leidenschaft bei Rousseau in kosmischen Zusammenhingen: ,,Ce
n’est plus du libertinage, mais une passion de la nature, une force incoercible, un
élan cosmique, une ivresse primordiale, libérée des conventions, qui communique
par la avec le cosmos et semble 1’émanation panthéistique du dieu. Cette mystique
des sens se trouve déja dans la Phédre de Racine." Charles Dédéyan, Jean-Jacques
Rousseau et la sensibilité littéraire a la fin du XVIII¢ siécle, Paris, 1966, p. 269. Statt
an Phédre wire bei der ‘Ausdehnung’ der Leidenschaft eher an Petrarca zu denken;
cf. K. Stierle, Petrarcas Landschaften. Zur Geschichte asthetischer Landschafts-
erfahrung, Krefeld, 1979.

45 Obgleich Rousseau in der Seconde Préface den ‘tableau’-Begriff verwendet (éd. cit.,
p. 11) — als Darstellung des Allgemeinen im Unterschied zum personlichen ‘portrait’
—, kann dieser auf die hier gegebene Situation kaum angewendet werden. In der
Unmittelbarkeit eines nunc stans wird gleichsam die Geschichte der Person arretiert,
so daB sich Saint-Preux im Bild seiner Umgebung wiederfindet oder auch: spiegelt.
Dieser Vorgang ist der Funktion des Textes bei Rousseau analog, so daB die Litera-
risierug der Landschaft durch die lyrischen Inschriften Zeichenfunktion fiir den
Schreibprozess bei Rousseau erlangt. In diesem Sinne argumentiert auch Susan
Grayson: ,,Rousseau the writer sees his texts as the mirrors he never had, as the only
unfailing selfobjects in his delusional system.* ,,Rousseau and the Text as self*, in:
Narcissism and the Text, Ed. by Lynne Layton and Barbara A. Schapiro, New York
and London, 1986, pp. 78-96, hier p. 81.

a5



allem46. In Rousseaus Nouvelle Héloise findet der ‘discours de la pas-
sion’, der Form des Briefromans zum Trotz, zu jener Gattung zuriick, der
er urspriinglich angehérte. Die Reduzierung der Person auf die Leiden-
schaft, das Kreisen der Sprache um wenige zentrale Begriffe, die mit den
Ziigen der Geliebten versehene Welt lassen den Diskurs der Leiden-
schaften als lyrischen Kem erscheinen, den die Handlungselemente des
Romans umlagem, aber auch relativieren. Gesellschaftlich-standische
Griinde fiihren zur — auch rdumlichen — Trennung der Liebenden, Julies
EheschlieBung verhindert die von Saint-Preux ersehnte Intimitdt, die
Freundschaft mit Wolmar erscheint als die verfremdende Projektion der
Liebe zu Julie. Insofern zeigt Rousseaus groBer Briefroman eine den
Confessions analoge Struktur: wie hier alle Ereignisse und Handlungen
eines Lebens, so verfehlt sie sein mogen, die ,,bonté naturelle” durch-
scheinen lassen, steht in Julie ou la Nouvelle Héloise alles im Zeichen
einer Leidenschaft, aus der es keinen Ausweg gibt. Der Roman aber
braucht ein Ende. Goethes Werther, der sich selbst und die Welt verlor,
gibt sich den Tod und macht damit den Verlust all dessen evident, was
die Identitdt eines Menschen begriindet. In Rousseaus Nouvelle Héloise
stirbt Julie4’. Dieses im Sinne des Barockromans ‘romaneske’ Ende ist
bei aller scheinbaren Analogie zu Goethes Werther doch von anderer
Art. Es beendet einen Roman, dessen zentrales Thema, die Leidenschaft
Saint-Preux’, sich dem VerflieBen der Zeit und dem Verlauf eines narra-
tiven Diskurses entzieht und das deshalb den SchluBl des Textes aus sich
heraus gar nicht herbeifiihren kann. Das Ende kommt durch ein Ereignis
von auBen und 148t vermuten, daB die Liebe den Tod iiberdauert. Bei
Goethe hingegen fiihrt eine in ihrer Identitédt zerstdrte Person ihr eigenes
Ende und, da sie die Sprecherinstanz des Textes ist, auch dessen Schlufl
herbei.

46 Auch das Motto des Romans stammt von Petrarca. In der Seconde Préface auBert
sich Rousseau iiber das Verhiltnis von echter Leidenschaft und Sprache; Fragen des
Stils, der Form und des Ausdrucks haben keine Bedeutung mehr, und die Briefe
werden zu Hymnen. Cf. éd. cit., p. 15. Denis de Rougemont definiert — in einer viel-
zitierten, aber dadurch nicht zutreffenderen Wendung — die Nouvelle Héloise wie
folgt: ,,Das ist der in Prosa umgesetzte Canzoniere — ein wenig verbiirgerlicht.” Die
Liebe und das Abendland, Kéln, 1966, p. 254. Diese griffige Formel iibersieht m.E.
zu viel, als daB sie ernsthaft diskutiert werden kénnte.

47 Urspriinglich hatte Rousseau das Ende des Romans als Doppelselbstmord bzw. als
gemeinsamen Unfall von Julie und Saint-Preux konzipiert; cf. éd. cit., p. XLIV.

40



Trotz dieses kategorialen Unterschiedes, der nur sehr indirekt mit
dem Diskurs der Leidenschaft zusammenhdngt, und jenseits der themati-
schen Gemeinsamkeiten beider Texte implizieren sowohl Werther als
auch Julie neben dem eigenen ‘discours de la passion’ einen anderen
Diskurs. Bei Goethe ist es die von Werther angefertigte Ossian-Uberset-
zung*8, die der ohnehin schon musikalisierten Prosa den urspriinglich
lyrischen Gesang an die Seite stellt. In den Liedern des Barden erkennen
beide, Lotte und Werther, ihr eigenes Leid. Doch auch jenseits dieser
Identifikation in scheinbar fremder Rede wirft der lyrische Einschub ein
bezeichnendes Licht auf den Diskurs der Leidenschaft. Ungeachtet aller
Handlungselemente und trotz der rudimentdren Diskursivitit der Ereig-
nisse sucht der ‘discours de la passion’ den situativen Stillstand des von
Liebe erfiillten Moments. Ahnlich wie Saint-Preux, der bei aller Breite
des Rousseauschen Romans in potentiell unendlicher Variation immer
dasselbe sagt, konzentriert sich auch Werther im Augenblick der Klage.
Die Einbezichung fremder Diskurse — was sowohl den Ursprung als auch
den Modus angeht — bedeutet letztlich die Fremdheit des ‘discours de la
passion’ in der Romangattung. Nicht eigentlich durch das Thema der
Liebe4, sondem durch die Unwandelbarkeit der Leidenschaft, die eine
identische Relevanzfigur umkreist, wird der ‘discours de la passion’ zu
einem genuin lyrischen Diskurs, und das heiit: zu einem Anti-Diskurs0.
Zwar muB dieser, dem Verlauf der Sprache in der Zeit gehorchend, dis-
kursiv entfaltet werden; doch diese Diskursivitdt bleibt gleichsam
scheinhaft, weil ihr das konstitutive Moment der Entwicklung fehit.

48 Goethe selbst iibersetzte, wahrscheinlich im Herbst 1771, die Gesidnge von Selma
fiir Friederike Brion und fiigte den Text in leicht iiberarbeiteter Form dem Roman
ein. Cf. Die Leiden des jungen Werthers, Goethes Roman im Spiegel seiner Zeit,
Kat. der Ausstellung des Goethe-Museums Diisseldorf, 1972, Kat. Nr. 166 sowie p.
179.

49 Zur Relevanz der Liebesthematik im Roman des 17. und 18. Jahrhunderts cf. James
S. Munro, ,Richardson, Marivaux, and the French Romance Tradition", in: The
Modern Language Review, 70, 1975, pp. 752-59, hier pp. 753 sqq. Die Liebe selbst,
entgegen dem, was Charles Grivel ausfiihrt, ist durchaus narrativ darstellbar (cf.
oben Anm. 27); wird sie aber Leidenschaft und zudem der Selbstaussage iiberant-
wortet, problematisiert sie den Diskurs und das Individuum gleichermaBen. DaB}
diese Feststellung auch iiber die von mir behandelten Texte hinaus Giiltigkeit habe,
mochte ich damit freilich nicht behaupten.

50 ,Die Lyrik ist wesentlich Anti-Diskurs.” K. Stierle, ,Identitit des Gedichts — Hol-
derlin als Paradigma", in: Identitdt, hrsg. von O. Marquard und K. Stierle, Miinchen,
1979, pp. 505-552, hier p. 514.

41



Durch die Zuordnung des ‘discours de la passsion’ zum ‘discours de la
raison’, auf dessen Ebene die Ereignisse, sofemn sie soziale Bindungen
betreffen, stattfinden, wird der notwendige Mangel an Diskursivitdt im
Rahmen der Leidenschaften nur um so evidenter. Der ‘discours de la
passion’ beschreibt eine Zustidndlichkeit, die sich, liber das medial erfor-
derliche MaB hinaus, gar nicht diskursiv auflosen 1dBt. Sowohl Werther
als auch Saint-Preux stehen jeweils als lyrisches Ich in einem narrativen
Kontext, der von ihnen eine Protagonistenrolle einfordert; unnétig zu
sagen, daB sie dieser fremden Funktion gar nicht gerecht werden kénnen.
Beharrlich widerstehen sie dem Ansinnen, sich dem ‘discours de la
raison’ einzufiigen — nicht nur aus psychischer Renitenz, sondern vor
allem deshalb, weil ihre eigentliche, wenn nicht einzige Identitdt durch
den anderen, abweichenden Diskurs begriindet wird. Sie stehen poetisch
in prosaischer Welt5!, und der Verzicht auf ihren Diskurs kdme einer
Selbstaufgabe, wenn nicht, wie im Falle Werthers, einer Selbstzerstorung
gleich.
%
* *

Verglichen mit den lyrischen Verdichtungen Rousseaus und Goethes er-
scheint die Schreibweise Richardsons in Pamela weitaus alltdglicher und
gleichsam realistischer, so wie es einer Dienstmagd gebiihrt. Nach dem
Tode ihrer Herrin, der sie die Ausbildung im Lesen und Schreiben ver-
dankt, leidet Pamela unter den minutiés ausgekliigelten Nachstellungen
ihres neuen Herm. Kaum féhig, sich zu wehren, zeichnet Pamela alle
Vorkommnisse prazise auf und gibt sie, sofern mdéglich, ihren Eltern zur
Kenntnis. Die urspriingliche Form des Briefromans wird, nachdem
Pamela keinen Kontakt zu ihren Eltern mehr aufnehmen kann, zu einem
Roman in Tagebuchform, so daB die wechselseitige Kommunikation
einer monologischen Struktur weicht. Schon dieses Festhalten am
Schreiben auch dann, wenn die Adressaten gar nicht mehr erreicht wer-
den, wirft jenseits der Inhalte und unabhingig von bestimmten Diskurs-
strukturen ein bezeichnendes Licht auf die Funktion des Schreibaktes:
dieser setzt der von auBen induzierten Kontinuitidt des Leidens die Kon-
tinuitit einer Selbstaussage entgegen, in der, als gleichsam unantastbarer

51 Diese Formulierung ist Fritz Nies entlehnt: Poesie in prosaischer Welt, Unter-
suchungen zum Prosagedicht bei Aloysius Bertrand und Baudelaire, Heidelberg,
1964.

42



Kem der von allen Seiten gefdhrdeten Person, deren unverrickbare
Tugendhaftigkeit immer emeut zur Anschauung und zum Ausdruck
kommt52,

Obwohl alle Rahmenbedingungen Kunstfertigkeit auszuschlieBen
scheinen — Pamela ist ein einfaches Mddchen, das Wahrheitspostulat der
Gattung gebietet Einfachheit des Ausdrucks, die gewiinschte Illusions-
bildung gestattet keine Aufmerksamkeit auf Diskursstrukturen —, offen-
bart die ‘écriture’ dennoch teilweise eine kunstvolle Komplexitit. Insbe-
sondere an den Bruchstellen der Narration, wenn die ‘histoire’ Kulmina-
tionspunkte erreicht oder neue Entwicklungen dem Geschehen eine
andere Richtung geben, kommt der ‘récit’ nicht selten zum Stillstand.
Dann reproduziert der Diskurs die Krisen des Geschehens, komprimiert
die Aspekte der Geschichte und thematisiert nicht selten auch sich selbst:

O my dear mother! I am miserable, truly miserable! — but yet, don’t be fright-
ened, I am honest! — God, of his goodness, keep me so!33

In einem Dreischritt teilen die Gedankenstriche verschiedene, aber
durchaus miteinander verbundene Aspekte der Geschichte, deren Ausge-
staltung durch den Diskurs im folgenden zu beleuchten sein wird. Was
Pamela, ihren Zustand beschreibend, als ,,miserable* bezeichnet, betrifft
zwei Vorginge auf der Ebene der Geschichte: der eine Vorgang, das
Verschwinden eines Briefes, ist selbst Thema der ,Letter X* an die
Mutter, der andere, von dem jener Brief berichtete, wird von Pamela er-
neut erzghlt:

[...] he put his arm about me, and kissed me! [...] I struggled and trembled, and
was so benumbed with terror, that I sunk down, not in a fit, and yet not my-
self34.

52 Pamelas Standhaftigkeit in der Tugend wird von der Forschung unterschiedlich be-
urteilt. John A. Dussinger stellt die Frage in den gréBeren Kontext der ‘episteme’
des Zeitalters: ,,Richardson’s fictional art is a piece with the century’s episteme and
represents the self as the role-playing of multiple identities in unstable relationships
with others." (The Discourse of the Mind in Eighteenth-Century Fiction, The Hague,
1974, p. 72.) Cynthia Griffin Wolff hingegen stellt fest: ,[...] Pamela is a morally
static creature.” (Samuel Richardson and the Eigteenth-Century Puritan Character,
Hamden/Connecticut, 1972, p. 61.)

53 Pamela, 2 vols, New York und London 1914 u.6. (= ,,Everyman’s Library*), I, p.
10. Nach dieser Ausgabe wird im weiteren zitiert.

54 Ibid., p.12.

43



Die ungeheuerliche Attacke von Seiten ihres neuen Herm, Mr. B., wird
von Pamela als Verfremdung ihrer Person begriffen. Der Diskurs jedoch
bleibt an dieser Stelle von dem Vorgang unberiihrt; sachlich wie unter
einem klinischen Blick rekonstruiert Pamela den momenthaften Verlust
ihrer selbst und findet sogar, als Mr. B. ihr Respektlosigkeit vorwirft, das
passende Argument: ,,Well may I forget that I am your servant, when
you forget what belongs to a master.”3 In einer perfekten Parallelkon-
struktion stellt der Diskurs die Ordnung wieder her und postuliert sogar
durch die Analogie der Verhaltensweisen die Gleichrangigkeit der bei-
den Beteiligten. Doch mit fortschreitenden Nachstellungen, die sogar bis
zur Quasi-Gefangennahme Pamelas reichen, verliert das Opfer seine
Widerstandskraft. Zweimal versucht Pamela zu fliichten, zweimal
scheitert sie — ob wirklich nur an den duBeren Umstdnden, ist zumal in
einem Falle zweifelhaft. Bei ihrem Ausbruchsversuch starrt ihr, tatsdch-
lich oder vermeintlich, jener Bulle ins Gesicht, der unlidngst das Dienst-
midchen verletzt hatte:

To be sure, there is witchcraft in this house; and I believe Lucifer is bribed, as

well as all about me, and is got into the shape of that nasty grim bull to watch
me!56

Auch bei einem neuerlichen Versuch der Selbstbefreiung scheitert
Pamela — wohl eher an ihrer Angst als am Widerstand von auf8en. Hatte
sie in all ihrer Bedrdngnis die Klarheit ihres Verstandes bewahrt, gerit
jetzt auch diese in Gefahr:

Well, here I am, come back again! frightened, like a fool, out of all my pur-
poses! O how terrible every thing appears to me! I had got twice as far again, as
I was before, out of the back-door: and I looked and saw the bull, as I thought,
between me and the door; and another bull coming towards me the other way>’.

In ,like a fool“ und ,,as I thought* klingen Zweifel am Realititsgehalt
des Geschehens an, die allerdings Pamelas Angst nicht aufheben; im
Gegenteil. Nachdem die Bilder in dringender Abfolge, durch das mehr-
fach wiederholte ,,and*“ im Text markiert, auf das Opfer einstiirmten,
gewinnt dieses wenn schon nicht innere Ruhe, so doch duBlere Gebor-

55 Ibid., p. 12.
56 Ibid., p. 131.
57 Ibid.,p. 132.

44



genheit an dem Ort, den es floh: ,,here I am* bezeichnet den Zustand des
Entsetzens, der jedoch gleichwohl, als Sicherheit im Leiden, dem An-
sturm der Bedrohung vorzuziehen ist. Die Folge des zitierten Textes
wiederholt, die Angst noch akzentuierend, die schon zuvor geduBerte
GewiBheit der Hexerei (,,here is double witchcraft, to be sure!*), vermu-
tet in den beiden Bullen den Geist von Mr. B. und Mrs. Jewkes, Pamelas
Bewacherin, und bringt noch einmal den Vergleich mit dem Narren
(,,Jike a fool*). Charakteristisch und buchstiblich ‘sprechend’ ist die
Wiederholung der Praposition ,here (,here I am*; ,here is double
witchcraft; ,here is the spirit of my master*), so als sollte beschworen
werden, was es kaum noch gibt. Gerade der Ort ist fragwiirdig; ihn will
Pamela verlassen, und auf ihn wird sie wieder zurlickgeworfen. Eigent-
lich ortlos, da Pamela nun auch im Begriff ist, ihre Verwurzelung in sich
selbst zu verlieren, sucht sie sprachlich zu substituieren, was sie faktisch
schon aufgab. Bei ihrer scheinbar so unsinnigen Riickkehr zur Stitte
ihres Leidens fliecht Pamela vor ihrer eigenen Angst und weil doch wohl,
daB sie dieser gerade in ihrer Gefangenschaft nicht ausweichen kann38.
»What a fate is this!* hatte Pamela zuvor geschrieben: ,,I have not the
courage to go, neither can I think to stay.*“59 Die fatale Ausweglosigkeit
der Tragddie greift auf das ‘Alltagsdrama’ einer verfolgten Dienstmagd
iiber®, die sich in der Identitit ihrer Person bedroht sieht. Wihrend die
geplante Flucht die Freiheit wiederherstellen soll, fiihrt sie die Betrof-
fene in eine innere Ausweglosigkeit. Wie aus innerer Notwendigkeit
scheitert auch ein weiterer Versuch, der Gefangenschaft zu entkommen.
Mit ihrem klaren Verstand verliert Pamela auch die Sicherheit ihrer Ent-
scheidungen und ihre bis dahin iiber alle Bedringnisse hinweggerettete
personliche Identitit:

58 Zur Problematik des Raumes in Pamela cf. J.W. Fisher, ,,‘Closet-Work’: the rela-
tionship between physical and psychological spaces in Pamela“, in: Samuel
Richardson, Passion and Prudence, ed. by Valerie Grosvenor Myer, London, 1986,
pp. 21-37. Erstaunlich bleibt, da Fisher den Innenraum der Protagonistin und des
Romans kaum in Verbindung mit dem Schreibakt sieht (cf. p. 31).

59 Pamela, éd. cit. 1, p. 132.

60 Margaret Anne Doody sieht Pamela in der Tradition der Pastoral Comedy (cf. A
Natural Passion. A study of the Novels of Samuel Richardson, Oxford, 1974, pp. 35
sqq.). Zur Bedeutung des biirgerlichen Dramas und der Tragédie bei Richardson cf.
John A. Dussinger, ,Richardson’s tragic muse”, in: Philological Quarterly, 46,
1967, pp. 18-33.

45



What to do, but to throw myself into the pond, and so put a period to all my
griefs in this world! — But, O! to find them infinitely aggravated in a miserable
eternity!61

In klarer Analogie zu Hamlets groBem Monolog geht es hier um Sein
oder Nichtsein®2, und das bereits vollzogene Sich-Aufgeben dringt zu
einer auch faktischen Ausloschung der Person. Aber — das doppelte
»but*, allerdings in jeweils verschiedenem Sinne verwendet, benennt,
was zugleich Ausweg und Aporie ist. Dieser Augenblick hochster Ge-
fahr 148t die Ordnung der Sprache intakt: der semantische Gegensatz von
,this world* und ,.eternity* relativiert sich durch die Syntax, die beiden
Begriffen eine analoge Finalstellung zuteilt, so da die schlieBlich ge-
wonnene Einsicht, in der Ewigkeit wiirden die Leiden der Welt nur ver-
starkt, syntaktisch schon prifiguriert wird. Der Weg zum mdglicher-
weise todlichen Wasser schafft eine Besinnungspause:

[...] this gave me time to consider, and abated the impetuousness of my pas-
sions, which possibly might otherwise have hurried me, in my first transport of
grief [...] to throw myself in63.

‘Passion’ erscheint hier negativ konnotiert als unmittelbare Eingebung
des Augenblicks, deren Heftigkeit durch Nachdenken abgemildert
werden muBl. Dieses Nachdenken lenkt die Protagonistin einmal mehr
zur hochsten moralischen Instanz ihres Handelns, zu Gott. In einem
spannungsreichen, teils monologischen, teils auch als Dialog gefiihrten
Selbstgesprich geht Pamela mit sich ins Gericht und benutzt dabei die
alten Sprachformen der Rede zu Gott:

How knowest thou, though the prospect be all dark to thy short-sighted eye,
what God Almighty may do for thee, even when all human means fail? God
Almighty would not lay me under these sore afflictions, if he had not given me
the strength to grapple with them®.

Pamela, der Roman der Tugend, aktualisiert nicht nur die Gebote der
Religion in der ihr eigenen Sprache, sondemn bezieht sich zudem auf den

61 Pamela, éd. cit. 1, p. 149.

62 ,,who would fardels bear/To grunt and sweat under a weary life/But that the dread of
something after death/The undiscovered country, from whose bourn/No traveller
returns, puzzles the will [...].* Ed. cit., p. 1160 (=111, 1).

63 Pamela, éd. cit. 1, p. 149.

64 Ibid., pp. 150 sq.

46



Diskurs jener popularisierten Moraltheologie, die wie eine Gegenaufkla-
rung das ‘age of enlightenment’ begleiteté5, Da Pamela im Unterschied
zu Julie und Werther kein Liebesroman ist, sondern die Geschichte der
bewahrten und schlieBlich belohnten Tugend®6, wire ein Bezug auf die
Liebeslyrik dem eigentlichen Anliegen des Textes fremd. Es gilt, die
korperliche und moralische Unversehrtheit der Protagonistin zu bewah-
ren und gegen eine feindliche Umgebung zu verteidigen. DaB die
Liebeslyrik hierbei nicht als paradigmatisches Diskursmodell dienen
darf, ist unmittelbar einsichtig. Dennoch verzichtet Richardson nicht auf
ein ilibergeordnetes Werte- und Bezugssystem, das zwar am faktischen
Verlauf der Geschichte zunéchst nichts dndert, die Protagonistin aber in
ihrem Widerstand bestédrkt und sie immer dann quasi auffidngt, wenn ihre
Kraft zu schwinden droht. Wie weit bei Pamela die Identifikation mit
den Vorstellungen der christlichen Moral reicht, zeigt die Adaptation des
137. Psalms an die aktuelle Lage der Heldin®’. Hatte Pamela soeben das
Anliegen von Mrs. Jewkes abgelehnt, ihr einen Psalm zu singen, schafft
die Einsamkeit bessere Bedingungen fiir Einkehr und Tr6stung. Das
Gespridch mit Gott ist ein ‘lyrischer’ Monolog — jenseits des gegebenen
sozialen Rahmens und diesen sogar iiberwindend. ;

Wann immer sich Pamela an ihren Schopfer wendet, bildet die Er-
fahrung ihres Leidens und ihrer Einsamkeit den (Hinter-)Grund®8. Selbst
als sie fir ihre Eltern betet (,,god bless you both! and send us a happy

65 Richardson partizipiert aktiv an dieser Tradition — schon mit Aesop's Fables (1740),
im weiteren durch The History of Sir Charles Grandison (1754). Ferner publiziert er
selbst eine Sammlung von Maximen, die er Clarissa, Pamela und Charles
Grandison entnimmt (1755). Zu dieser ‘moralistischen” Komponente des Werkes
von Richardson cf. Sylvia Kasey Marks, Sir Charles Grandison. The Compleat
Conduct Book, Lewisburg, London and Toronto, 1986 und Donald L. Ball, Samuel
Richardson’s Theory of Fiction, The Hague and Paris, 1971, pp. 230-276.

66 Es ist kaum zu bestreiten, daB der Kampf um die Tugend weitaus interessanter zu
lesen ist als die ,,vertue rewarded"; Robert Folkenflik spricht zu Recht von der
,»post-hymeneal dullness* (n.b.:) des Romans! (,,A room of Pamela’s own®, in: Eng-
lish Literary History, 39, 1972, pp. 585-596; hier p. 593.)

67 Pamela, éd. cit. 1, p. 122.

68 Dem Verhiltnis von Einsamkeit und Kommunikation bei dem Autor selbst und bei
Pamela widmet Roy Russel eine Untersuchung, derzufolge das Briefeschreiben aus
der Spannung zwischen Distanz und Nihe erlost. (,,Reflections on the letter: the
reconciliation of distance and presence in Pamela"”, in: English Literary History, 41,
1974, pp. 375-399).

47



meeting; if not here, in his heavenly kingdom*¢%) und insofern aus sich
heraustritt, abstrahiert sie nicht von ihrer Situation, sondem spricht aus
der Perspektive des definitiven Abschieds unmittelbar vor ithrem (ge-
planten, aber doch nicht ausgefiihrten) Selbstmord. Die christliche Reli-
gion, genauer der Puritanismus’® wird von Pamela weniger als ein
Moment sozialer Ordnung verstanden denn als Zuflucht der einsamen
und leidenden Seele. Insofern bedeutet der umgeschriebene 137. Psalm
nicht einen Akt der Hiresie, sondern im Gegenteil die unmittelbare per-
sOnliche Aktualitdt des Glaubens, die mit derselben Innigkeit wie durch
den biblischen Kénig von dem einfachen Landmédchen zum Ausdruck
gebracht wird.

Das Recht auf die Sprache, sei es in Form des Schreibens oder als
ummittelbares, individuell-einsames Sprechen mit Gott gilt Pamela als
gleichsam letzte, unverduBerliche Basis ihrer Person: wo ihr alles
genommen wird, bleibt die Moglichkeit der AuBerung. Auf ihr beruht
die Existenz des Romans nicht minder als die Existenz Pamelas; sie
macht beider Identitdt aus’!. Unter der Passion des anderen, Mr. B.’s,
leidend, fliichtet sich Pamela in eine andere Passion, die ihre eigenste ist
und die sie von ihrer Umgebung wesentlich unterscheidet — das Schrei-
ben. Wihrend die Liebesleidenschaft von Pamela selbst mit einem Tabu
belegt ist, das erst durch die Institution der Ehe, freilich unter Milderung
der Leidenschaft, aufgehoben werden kann, geht die Tabuisierung des
Schreibens von den anderen aus: Mr. B. verlangt Pamelas Briefe zu
sehen und bringt sie auch gegen den Willen der Schreiberin an sich, so
daB der unbewuBte Initiator des Schreibens zugleich der erste Leser ist,
was allerdings die Leidenschaft noch erh6ht’2. Mr. B. liebt gleicher-
maBen eine Person und einen Diskurs und bestétigt damit, was dem
Leser des Romans ohnehin deutlich ist — die Identitdt Pamelas mit dem
Text.

69 Pamela, éd. cit. 1, p. 147.

70 Deshalb findet bei Richardson die ,,adaptation of the Puritan diary form* statt (C.
Griffin-Wolff, op. cit., p. 61).

71 Die Entstehungsgeschichte des Romans ist in diesem Zusammenhang von beson-
derem Interesse. Richardson entwickelte Pamela, deren Stoff authentisch ist, bei der
Arbeit an den Familiar Letters, die er sogar bis zur Vollendung des Romans zuriick-
stellte: er selbst war der Briefschreiber! Cf. Margaret A. Doody, op. cit., p. 29 sqq.

72 Eines der Liebesgestindnisse von Mr. B. bringt ausdriicklich die Briefe zur Sprache:
,[I] am quite overcome with your charming manner of writing [...]."* Pamela, éd. cit.
L, p. 69.

48



Die eine Leidenschaft Pamelas, die Tugend, trifft sich mit der ande-
ren, der Passion des Schreibens: die Briefe dienen der Bewahrung jenes
Selbst, das von allen Seiten bedroht ist. Wenn Pamela bekennt, das
Schreiben zu lieben?3, erscheinen die Bemiihungen des Mr. B., die
Briefe an sich zu bringen, wie eine aus seiner Sicht berechtigte Eifer-
suchtshandlung: iiber ihren Diskurs hat er teil an ihrer Leidenschaft.
Pamela hingegen betrachtet das Schreiben als ihren personlichen Flucht-
raum, den es gegeniiber der Umwelt abzuschirmen gilt. Richardsons
erster Roman handelt nicht nur von der Leidenschaft des Schreibens,
sondemn auch von den Hindernissen, die dem Bekenntnis in Briefform
entgegenwirken. Da der Schreibakt selbst gefdhrdet ist und nicht selten
am Material zu scheitemn droht’4, bildet die den Widrigkeiten abgerun-
gene Kontinuitdt des Schreibens die diskursive Entsprechung zur Kon-
stanz der Tugend und zur letztlich geretteten personlichen Identitdt der
Schreiberin. ,Let me write®, schreibt Pamela ihren Eltern, ,,and bewail
my miserable hard fate, though I have no hope how what I write can be
conveyed to your hands! — I have now nothing to do, but write and weep,
and fear and pray!“73 Als jegliche Verbindung zu den Eltern abgerissen
ist, kommt der Diskurs gleichwohl nicht ins Stocken; vielmehr wird der
Briefroman zu einem Roman in Tagebuchform. Auch ohne textimma-
nenten Adressaten fihrt Pamela mit dem Schreiben fort, dem einzigen,
was ihr zu tun bleibt und was sie vermag, wenn zu allem anderen die
Stimmung fehlt. Jenseits der Kommunikationsfunktion dient das Schrei-
ben zur Bewahrung des Vergangenen, wird Pamela in femer Zukunft zur
Leserin ihrer selbst:

As I may not have opportunity to send again soon, and yet, as | know you keep
my letters, and read them over and over [...], and as it may be some little
pleasure to me, perhaps, to read them myself, when I am come to you, to
remind me of what I have gone through, and how great God’s goodness has
been to me [...]: For all these reasons, I say, I will write as [ have ume, and as
matters happen76.

73 Ibid., p. 6.

74 ] am forced to break off hastily*, schreibt Pamela (ibid., p. 13); auch ist sie immer
wieder bemiiht, Papier- und Tintenvorrite anzulegen, was aus gleichsam praktischer
Perspektive die Leidenschaft des Schreibens beleuchtet.

75 Ibid., p. 82.

76 Ibid., p. 31 sq.

49



Pamela erinnert hier an die unmittelbare und historisch erste Aufgabe der
Schrift, die darin besteht, den Verlauf der Ereignisse und die Fliichtigkeit
des Sprechens zu fixieren. Der daraus entstehende Roman, Produkt einer
Leidenschaft (genauer: zweier Leidenschaften, der Liebe von Mr. B. und
der Schreibpassion Pamelas), wird zugleich Dokument des Leidens. Was
Pamela mit Hilfe von Mr. Williams an ihre Eltern sendet, mutet wie eine
Prifiguration des Romans — zumindest seines ersten Teils bis zur Hoch-
zeit — an: ,,a most tedious parcel of stuff, of my oppressions, my distres-
ses, my fears [...].“77 Das in den Roman eingegangene, diesen eigentlich
ausmachende Leiden findet seine Form in der Unmittelbarkeit leiden-
schaftlichen Schreibens, so daB die thematische Ebene mit der diskursi-
ven in Einklang steht — beide sind ‘passions’.

*
* *

Deutlicher noch als Goethes Werther und Rousseaus Nouvelle Héloise
zeigt Pamela den Drang der ‘passion’, Sprache zu werden. Leidenschaft
motiviert zum Diskurs und vermag doch dessen Ordnung kaum zu genii-
gen. Der Gang des ‘récit’ folgt nicht dem Verlauf einer Liebes- oder
Leidensgeschichte, sondern zeigt deren Spiegelungen im Innenraum.
Mag es einer Alltagserfahrung entsprechen, daB héchste Emotionalitit,
statt zu geordneter Rede zu finden, eher stammelt und nicht selten ver-
stummt, so vermag sich die Literatur an den Grenzen der Sprache kaum
dauerhaft einzurichten’. Wo der eine Diskurs versagt, beschwdort sie
einen anderen. Wenn Luhmann in seiner Phdnomenologie der Liebe als
Passion dieser nur Momenthaftigkeit, aber keine Dauer zuerkennen
will??, ist seine Position, gemessen an der komplexen Realitéit von Dis-
kursen in der Literatur, zugleich zutreffend und unrichtig. Mag sich in
der gelebten Wirklichkeit die Leidenschaft auf die Dauer verzehren,
strebt sie in der Literatur gerade Permanenz oder, mit Rousseau, ,,Ewig-

77 Ibid., p. 129.

78 Insofern kann die von Grivel (art. cit.; cf. Anm. 27) im AnschluB an Barthes ge-
duBerte Skepsis gegeniiber einer ‘écriture amoureuse’ (cf. bes. p. 115) nicht das
letzte Wort sein. Was fiir den pragmatischen Diskurs (im Sinne des Sprechens iiber
eine tatsichlich gelebte Liebe) eine fast uniiberwindliche Schwierigkeit ausmachen
mag, ist fiir die Literatur gerade eine produktive Herausforderung.

79 Die ,Zentralthese des Code", schreibt Luhmann, sei MaBlosigkeit bzw. ExzeB (op.
cit., p. 83). Wird so der ExzeB das ,,MaB der Liebe", folgt daraus das schnelle Ende
der Passion (ibid., p. 89).

50



keit“ an. Der Raum des Fiktiven erméglicht das eine und schlieBt das
andere nicht aus. Er entfaltet die Diskursivitdt von Ereignissen, weigert
sich aber zugleich, diese zum Gesetz des subjektiven Innenraums zu er-
heben. Die Unmdéglichkeit, Leidenschaften als Geschichte darzubieten,
fiihrt nicht zur Destruktion der Romangattung, sondem zu deren progres-
siver Reflexion®0. Im Kontinuum des Erzihlens bringen lyrische Passa-
gen wie bei Goethe und Rousseau, moralisch-religiose Einschiibe wie
bei Richardson die Geschichte immer wieder zum Stillstand. Das betrof-
fene Subjekt meldet seinen Anspruch auf den Diskurs an und will sich
nicht dem Verlauf der Ereignisse einfiigen. Wie die Sozialordnungen,
denen Gehorsam und PflichtbewuBtsein mehr gelten als Entfaltung der
Personlichkeit und Autonomie des Gefiihls, werden auch die tradierten
Ordnungen des Diskurses in Frage gestellt. Dennoch fordert die Leiden-
schaft einen kommunizierbaren und ihr gemiBen Ausdruck: sie schafft
sich einen anderen, im Gegensatz zur Narration nicht-linearen und weni-
ger ‘fliichtigen’ Diskurs.

Wenn John Jackson auf die Affinitit von Leidenschaft und Literatur
hinweist und damit vor allem das erotisch-narziBstische Potential
meintd!, betrifft diese Beobachtung dariiber hinaus auch den Schreibakt
selbst. Gerade die Problematik, iiber die eigene Leidenschaft zu spre-
chen, bringt ein um so passionierteres Schreiben hervor. Eine Diskurs-
geschichte der Leidenschaft wire unter diesem Aspekt auch eine Phi-
nomenologie all jener Autoren, die, dhnlich wie die behandelten fiktiven
(Roman-)Figuren, vom Schreiben nicht lassen konnten und zu Fanati-
kern des Stils wurden: das Thema der Leidenschaft fiihrt via analogiae
zu einem problematisierten, nicht mehr ‘diskursiven’ Diskurs, dem seine
alte Repréisentationsfunktion abhanden kommt — was er im Zeichen der
Leidenschaft noch darstellt, ist eine Sprachhandlung an den Grenzen der
Sprache. Die schreibenden Figuren des Briefromans agieren, wie es

80 Dies ist besonders deutlich bei Rousseau, dessen Nouvelle Héloise Frangois Jost als
,Joman a rebours" bezeichnet (Jean-Jacques Rousseau suisse. Etude sur sa person-
nalité et sa pensée, 2 vols., Fribourg, 1961, hier I, p. 272). Auch das BewuBtsein der
Zeichenhaftigkeit der Kommunikation bis hin zum radikalen Verzweifeln an der
Verstindigung gehért zur Modernitit Rousseaus: ,écrire n’aura de sens que pour
dénoncer le non-sens de toute tentative de communication.” (Jean Starobinski, Jean
Jacques Rousseau. La transparence et I'obstacle, Paris, 1971, p. 171.)

81 ]Il existe un rapport de profondeur entre I’entreprise littéraire, la passion et le choix
de 1’amour de soi." (Passions du sujet. Essais sur les rapports entre psychanalyse et
littérature, Paris, 1990, p. 162.)

51



scheint, am Rande der Fiktion82 und beleuchten zugleich die konkret-
historische Rolle des Autors, dem sein unter Schwierigkeiten ‘geordne-
ter’ Diskurs zu einem vielfach gebrochenen, aber dennoch existentiellen
Bekenntnis geridt — Bekenntnis nicht der Realitédt des Lebens, sondemn der
Wirklichkeit des Schreibens. Der ‘discours de la passion’ als Selbstdar-
stellung zeigt nicht nur die Beharrlichkeit der Leidenschaft bestimmter
Figuren; er ist vielmehr auch, als ‘mise en abyme’, die Selbstreflexion
eines Diskurses, der sich zur Diskursivitdt wie ein Fremdkorper verhilt.
Die gebrochene Identitidt der Personen wird zur Identitétsproblematik des
Diskurses der Leidenschaft: er steht, diskontinuierlich, gegen die Konti-
nuitit und, verdichtet, im Kontext der Prosa.

82 Die Selbstmord‘mode’ nach Erscheinen des Werther, die Korrespondenz Richard-
sons mit den Lesern von Pamela sowie die Rezeptionsgeschichte der Nouvelle
Héloise (hierzu: Claude Labrosse, ,,Lecture et citations de La Nouvelle Héloise", in:
Revue des Sciences humaines, 196, 1984, pp. 25-38) belegen, daB die Romane von
den Lesern nicht nur als Fiktionen verstanden wurden.

52



	'Discours de la passion' als Selbstaussage : Goethe, Die Leiden des jungen Werther, Rousseau, Julie ou la Nouvelle Héloïse, Richardson, Pamela

