Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1992)
Heft: 15
Artikel: Der komische Charakter als Subjekt der Leidenschaft
Autor: Baschera, Marco
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marco Baschera

DER KOMISCHE CHARAKTER
ALS SUBJEKT DER LEIDENSCHAFT

,.Le discours de la passion‘ — ,,Der Diskurs der Leidenschaften®. Die bei-
den Ausdriicke lassen sich auf zwei verschiedene Arten lesen. Zunédchst
als Rede iiber die Leidenschaften. In Anlehnung an einen andern, be-
deutenden Diskurs, den ,,Discours de la méthode*, miisste man wohl
sagen, als ein geordneter, wissenschaftlich konzipierter Diskurs iiber die
Leidenschaften. Die zweite Lesart wire ein Diskurs der Leidenschaft
selbst. Sie kdme dabei selbst zu Wort.

Versteht man die Leidenschaft in traditioneller Weise als eine unver-
niinftige, unberechenbar-eruptive Regung der menschlichen Seele, so
gerdt man sogleich mit beiden Lesarten in grosse Schwierigkeiten. Die
wissenschaftlich-vemiinftige Rede wiirde sich dem widmen, was sich
ihrem Einfluss gerade entzieht und bei der Leidenschaft als Tragerin der
Rede wiisste man nicht, wer oder was da eigentlich spricht. Beim einen
wire das gegebene Objekt, der Gegenstand der Rede, nicht deutlich
genug von der Rede selbst geschieden, d.h. die Leidenschaft als das
Andere der Vemunft wiére der vemiinftigen Rede zu nah und damit
unberechenbar aktiv. Bei der andemn Lesart gibe die redende Instanz
keine Einheit ab. Die Leidenschaft ist demnach sowohl als Objekt wie
als Subjekt einer Rede problematisch. Problematisch ist aber vor allem
die Trennung von Vernunft und Leidenschaft. Ihr mdchte ich in meinen
folgenden Ausfiihrungen nachgehen, nicht direkt in begrifflicher Weise,
sondemn abwegig im Bereich der Komik. Zunichst jedoch ein paar ein-
leitende Bemerkungen zum Charakter, insbesondere zum komischen
Charakter in seinen Beziehungen zu den Leidenschaften. In der Folge
werde ich zu einer Untersuchung zum Misanthrope von Moliere iiber-
gehen.

Unter dem Charakter versteht man normalerweise die Gesamtheit der
gefestigten geistig-seelischen Eigenschaften eines Menschen. Seine ur-
spriingliche griechische Bedeutung ist ‘eingeritztes Zeichen, ein Erken-
nungsmal, das den Tieren oder auch Sklaven eingebrannt wurde’. Daraus

13



haben sich die andem Bedeutungen ‘Buchstabe, Type, aber auch die
einer Person oder einer Sache aufgeprigte Eigentiimlichkeit’ entwickelt.
Im Altfranz6sischen gab es noch eine erbwértliche Entwicklung im Wort
»charait”, welches ‘Zauber, Amulett’ bedeutete. In der Renaissance er-
folgte dann der Riickgriff auf das geschriebene Latein und das Griechi-
sche. Es bildete sich eine neue Schreibweise, aber auch eine Erweiterung
der Wortbedeutung. Zunichst wurde es nur in der Bedeutung von ‘einge-
branntem oder eingeprigtem Zeichen’ verwendet. Die Ubertragung auf
die gleichsam durch die Natur in die menschliche Seele eingeritzten
Eigenschaften erfolgte erst im 17. Jahrhundert.

Das Wort ‘Charakter’ hat also mit der Zeichensetzung sowohl im
natiirlichen wie auch im kiinstlichen Bereich zu tun. Die Fldche, in die
im urspriinglichen Sinn geritzt wird, ist die Haut. Die prigende Gewalt,
die Verletzung, das Ritzen gehSren zum Bedeutungsumkreis dieses
Worts. Einerseits zielt es auf die Bezeichnung des ganz Besonderen,
Charakteristischen einer Sache, andererseits unterwirft es gerade diese
Sache der Klassifikation. Mit dem Charakter verbinden sich auch die
Vorstellungen des unverdnderlich Eingeschriebenen und damit des
schicksalhaft Gegebenen und Erlittenen.

Die Komddie hat sich seit ihren friihesten Anfingen dieser Vorstel-
lung des festgeschriebenen Charakters angenommen und ihr eine eigene
Komik abgewonnen. Der Begriff des ‘komischen Charakters’ selbst ist
eine Schopfung der Asthetik des 19. Jahrhunderts. Er bezeichnet die
zentrale Figur einer Komodie, welche deren Handlung eindeutig be-
stimmt. Ein ganz bestimmter Zug, der Geiz, die Hypochondrie, die Liige
oder eben der Menschenhass dominiert alle andem Figuren, denen je-
weils die Aufgabe zukommt, in listiger Weise diesen einen Zug zu
unterbrechen, um ihre eigenen Absichten realisieren zu konnen. Die List
ist meistens so geartet, dass der komische Charakter auf seinem eigenen
Feld geschlagen wird, wobei er unbewusst auch noch wacker mithilft.
Aufgabe der andem Figuren ist es demnach, den innern Widerspruch,
der den einen Charakterzug in sich spaltet, herauszutreiben.

Zur Zeit Moli¢res gab es diesen Sprachgebrauch noch nicht. Wenn
z.B. im II. Akt des Misanthrope von ‘caractere’! die Rede ist, so ist
damit ein schnelles, prazises Herausarbeiten der wesentlichen Ziige eines
Typus Mensch, meist in satyrischer oder moralisierender Absicht

1 So sagt z.B. Clitandre zu Céliméne: ,,Timante encor, Madame, est un bon caractére"
(v. 585).

14



gemeint. Ende des 17. Jahrhunderts weitete sich diese Art von Sitten-
portrdt mit La Bruyeres Caractéres zu einer eigentlichen Modestrémung
aus.

Seit der Antike entnahmen die Komddienautoren ihre Stoffe einer-
seits den Charaktertypologien der Theophrast-Tradition und andererseits
den Humores des Corpus Hippocraticum, sowie der im Mittelalter ent-
standenen Lehre von den vier Temperamenten. Ein grundlegend mate-
rialistischer Zug prigt die Komddie im Gegensatz etwa zur idealistischen
Tendenz der Tragddie. Der komische Held ist nicht aufgerufen, Grosses,
Mythentrichtiges zu leisten. Vielmehr stellt er einen physiognomisch
und humoral-pathologisch kodifizierten Charakter dar, eine Krankheit,
d.h. mit andern Worten, eine ungiinstige Mischung der Korpersifte. Was
hier an medizinischem und physiognomischem Wissen anfillt, ist durch-
setzt von kosmologischen Beziigen. Die Lehre von den vier Korpersiften
ist eingebettet ins viergeteilte System der Harmonie der Welt. Das Bild
des Menschen, das sich in dieser Tradition zeigt, ist nicht das einer
psychologisch-individualisierten Einheit. Vielmehr wird es von Anony-
mitédt geprdgt. Dasselbe gilt auch fiir die Charakterkomddie. Titel wie
L’Avare, Le Menteur, Le Misanthrope belegen dies deutlich. Wenige
moralisch indifferente Grundbegriffe, die zur Zeit Moliéres noch sehr
verbreitet waren, priagen z.B. den Misanthrope: * Atrabilaire, noirs acces,
humeur noire, chauffer la bile, rage’, usw. stecken den Handlungsbereich
des melancholischen Charakters ab. Der Begriff der Leidenschaft, die
‘humeurs’, von der ein komischer Charakter bewegt wird, ist somit im
antiken Sinn ans Leiden, an die Krankheit gebunden. Man sprach im
17. Jahrhundert noch von der ‘humeur bileuse’, der ‘humeur colérique,
mélancolique’, usw. Von der ‘passion’, die im 17. Jahrhundert immer
mehr zum Synonym von Liebe, von erhabener Seelenbewegung wurde,
unterscheiden sich die ‘humeurs’ durch die Konstanz, mit der sie einen
Charakter prigen. Die ‘passions’ hingegen sind fliichtige Leidenschaf-
ten, die einen Menschen unvermittelt treffen, aber auch wieder verlassen
konnen. Der Misanthrope misst diese Differenz zwischen den beiden
Formen von Leidenschaften aus. Moliere nannte das Stiick auch
,.,L."Atrabilaire amoureux* — der verliecbte Melancholiker. HUMOR und
AMOR treffen hier aufeinander. Alceste ist von beiden gleichermassen
affiziert. Da ist einerseits die Melancholie mit ihren z.T. zweijahrtau-
sendalten Charakteristiken, die bei Alceste die Form der Misanthropie
annimmt — eine besonders starrkOpfig verhdrtete Form von Leidenschaft.
In diese festgefiigte Welt der grundlegend pessimistischen Sicht auf die

15



Dinge bricht ein von ihm selber wiederholt als fatal gedeutetes Ereignis
ein: Alceste verliebt sich in Célimeéne. Er spricht von einem
»attachement terrible* (v. 518), von ,,ce fatal amour né de vos traitres
yeux“ (v. 1384). Der Menschenfeind liebt einen Menschen und zudem
einen solchen, der eigentlich seinen Hass auf sich ziehen miisste. Céli-
mene zeichnet sich durch eine ,,humeur coquette* aus, wie Philinte, der
Freund Alcestes, sich ihm gegeniiber ausdriickt:

Tandis qu’en ses liens Célimeéne 1’amuse,

De qui I’humeur coquette et I’esprit médisant

Semble si fort donner dans les moeurs d’a présent.

D’ou vient que, leur portant une haine mortelle,

Vous pouvez bien souffrir ce qu’en tient cette belle? (vv. 218-222)

Alceste weiss um diesen innern Widerspruch. Er stellt ihn dar in den Be-
griffen ‘raison’ und ‘amour’:

Il est vrai: ma raison me le dit chaque jour;
Mais la raison n’est pas ce qui régle I'amour. (vv. 246-247)

Hier tritt das Paar Vernunft-Leidenschaft in der frilher angedeuteten,
kontradiktorischen Weise auf. Es gilt in der Folge zu zeigen, wie sehr die
Vemunft Alcestes eine Form von Leidenschaft ist.

Die Liebe zu Céliméne bildet also die Bresche, den Widerspruch im
Bereich des prinzipiellen Hasses. Zwischen ‘humeur’ und ‘amour’ tut
sich ein humorvolles Kriftefeld auf, in welchem die Figuren des Misan-
thrope sich bewegen. Hinzu treten noch die Begegnungen mit den beiden
Marquis vom Hofe Louis XIV, sowie der Prozess und darin verwickelt
die unliebsame Begegnung mit Oronte. In all diesen Episoden zeigt sich
die schroffe, steife Haltung Alcestes in ihrer ganzen Licherlichkeit.

Ich wende mich zunidchst der ersten Szene des ersten Akts zu, der
einleitenden Begegnung zwischen Alceste und Philinte, einer Art von
Prolog, in welchem die natiirliche Disposition der beiden Figuren aufge-
zeigt wird. Alceste, der Melancholiker, will gleich zu Beginn das Ge-
spriach beenden: ,Laissez-moi‘ sind seine ersten, nicht sehr einladenden
Worte. Philinte, der Phlegmatiker, versucht die schroffe, ablehnende
Haltung Alcestes zu mildern, zwischen ihm und seiner Umwelt zu ver-
mitteln. ,,Je ne vous quitte pas*, seine letzten Worte des erste Akts sind
ein Echo auf das ,,Laissez-moi* von Alceste. Der Melancholiker vertritt
in extremer Weise Ansichten der Moralisten des 17. Jahrhunderts
(Bossuet, La Rochefoucauld, Pascal). Philinte seinerseits bringt stoische

16



und epikurdische Motive in die Diskussion ein. Die Sekundirliteratur hat
immer wieder versucht, ausgehend von diesem Dialog, Positionen
festzumachen, um eine ‘Philosophie’ Moli¢res formulieren zu kénnen.
Mein Interesse richtet sich mehr auf den Zusammenhang von Leiden-
schaft und Urteil.

Immer wieder wird von den beiden Gesprichspartnern die humoral-
pathologische Bedingtheit ihrer Positionen unterstrichen. Alceste ist
wohl eine der theatralischsten Figuren Moliéres. Seine unvermittelt auf-
tretenden Wutausbriiche, sein iibertriecbener Hang zur Ehrlichkeit und
damit verbunden, seine Ablehnung jeglicher Form von Maske pridesti-
nieren ihn geradezu fiirs Theater. Philinte weist ihn mehrmals darauf hin,
so z.B. in folgenden Worten:

Ce chagrin philosophe est un peu trop sauvage,

Je ris des noirs acces oul je vous envisage,

Et crois voir en nous deux, sous méme soins nourris,

Ces deux fréres que peint ‘L’Ecole des maris’. (vv. 97-100)

oder dann:

Non; tout de bon, quittez toutes ces incartades.

Le monde par vos soins ne se changera pas;

Et puisque la franchise a pour vous tant d’appas,

Je vous dirai tout franc que cette maladie,

Partout ou vous allez, donne la comédie. (vv. 103-106)

,,Maladie-comédie*: in diesem Reim wird die Beziehung von Humoral-
Pathologie und Komd&die explizit hergestellt, obwohl hier Philinte von
der Komdédie des Alltags spricht. Alceste leidet an der Theatralitdt der
Sprache, mit andern Worten, an der Wiederholbarkeit der Worter und
Zeichen, die es ermoglicht, beim Gegentiber bestimmte Effekte zu er-
zielen, denen aber keine realen Affekte beim Redenden entsprechen
miissen. Alceste lehnt jeglichen technischen Umgang mit Sprache ab.
Rhetorik, Theater, soziale Sprachkonventionen sind ihm ein Greuel. Das
Zeichen sollte natiirlich sein und den Affekt ungebrochen, d.h. ohne
Reflexionen ausdriicken.

So geht z.B. Alceste mit dem Wort ‘amiti¢’ sehr sparsam um. Zu
Oronte, der ihm gleich seine Freundschaft anbietet, vorausgesetzt,
Alceste finde sein Sonett gut, sagt er:

Monsieur, c’est trop d’honneur que vous me voulez faire;
Mais 1’amitié demande un peu plus de mystere,

Et c’est assurément en profaner le nom

Que de vouloir le mettre a toute occasion. (vv. 277-280)

17



Bevor man etwas sprachlich bedeutet, muss es auch referentiell vorlie-
gen. Heilige Bande verkniipfen fiir Alceste die Bedeutung eines Worts
mit dem, was es in einer konkreten Situation bezeichnet. Probleme ent-
stehen bei dieser Sprachauffassung vor allem in der Beziehung von
Affekt und Ausdruck. Wenn jemand sagt: ,,Ich liebe dich®, wer wollte
dann iiberpriifen, ob diesem Satz auch ein Liebesgefiihl zugrunde liegt.
Der Skepsis und der Eifersucht sind dadurch Tiir und Tor geétffnet.
Alcestes Komik ist in seiner Liebe zu Célimeéne durch diese beiden Hal-
tungen gepragt.

In diesem Zusammenhang kann das Wort ‘Misanthrope’ auch anders
gelesen werden, als ‘(la) mise en trope’, als die Einkleidung eines
sprachlichen Ausdrucks in rhetorische Figuren. Der Tropus ist die Wen-
dung der Bedeutung eines Worts vom urspriinglichen Wortinhalt weg zu
einem andern. Alceste leidet an dieser Art von Verfremdung im Kontakt
zwischen den Menschen. Er kritisiert die ,,contorsions / De tous ces
grands faiseurs de protestations (vv. 43-44). Sein Gegner im Prozess
,renverse le bon droit, et tourne la justice* (v. 1498). Alceste steht ein
fiur den gradlinigen, direkten Ausdruck der Leidenschaften und Affekte:
,.Et que la passion parle 1a toute pure* (v. 404). Sétze solcher Art trugen
Moli¢re den begeisterten Applaus Rousseaus ein. Aber welch ein Irrtum!
Rousseau iibersah wohl die Extravaganz und die hohe Theatralitit dieser
Biihnenfigur, die sich gerade in solchen Sétzen manifestiert, in denen die
Spannung zwischen Rolle und Rollenspiel besonders deutlich wird. Die
Kritik Alcestes an jeglicher Form von Maske hebt gerade die Masken-
artigkeit dieser Figur hervor — ein Privileg der Komddie, die immer wie-
der die theatralische Fiktion und damit die emotionale Identifikation des
Zuschauers mit dem Geschehen auf der Biihne durchbricht. Es bieten
sich der Komddie sehr viele Moglichkeiten zur gestischen Durchbre-
chung der einheitlichen, szenischen Handlung an. Die Parabase ist wohl
die am hédufigsten verwendete. Im Misanthrope jedoch geht Moliére sehr
sparsam mit der Fiktionsironie um. Der Hinweis auf die Ecole des maris
ist der einzige explizite Fall. Noch nie hatte Moli¢re eine auf den ersten
Blick so emste und niichterne Komdédie geschrieben, natiirlich mit Aus-
nahme des Dom Garcie, dem er auch ldngere Passagen fiir den Misan-
thrope entnommen hatte. Noch nie hatte Moliére so sehr mit den typi-
schen Komd&dieneffekten zuriickgehalten. Auf der Biihne wird wohl sehr
viel gelacht — im Zuschauerraum kaum, hdchstens ein Licheln.

Und trotzdem handelt es sich um eine der ganz grossen Komd&dien
Molieres, weil sie das Wesen der Komddie in reiner Weise darstellt.

18



Denn emotionslos ist die Komodie. Je stirker der gespielte Ausdruck der
Leidenschaften auf der Biihne, umso grisser die Zadsur beim jeweiligen
Abbruch dieses Ausdrucks. Die abrupten Stimmungswechsel von
Alceste sind fiir diese Art von Zidsur sehr geeignet. In ihnen geht jegliche
Moglichkeit zur Identifikation mit dem komischen Charakter zugrunde.
Auch biisst seine leidenschaftlich vorgetragene Kritik am Theater der
sozialen Beziehungen beim Publikum ihre Leidenschaftlichkeit zugun-
sten von Komik ein. Sie kann nicht unveridndert beim Zuschauer an-
kommen, als wire er auf der Biihne zugegen; dies aus dem einfachen
Grund, weil diese Kritik gerade die Theatralitdt des auf der Biihne Ge-
zeigten akzentuiert und dadurch implizit auf den Abgrund hinweist — die
Orchestra —, der die Biihne vom Zuschauerraum trennt2. Diese Einbezie-
hung der Theatralitédt in der Darstellung der Leidenschaft Alcestes wird
zu einem spdteren Zeitpunkt nochmals zu bedenken sein. Sie ist ent-
scheidend fiir die Beziehung von dargestellter Leidenschaft und theatra-
lischem Diskurs.

Doch zuriick zu Alceste und zur ersten Szene des ersten Akts, die,
wie bereits angedeutet, einen hohen Grad an Reflexivitit aufweist.
Philinte und Alceste reden iiber sich selbst, liber die Beziehung zueinan-
der und iiber soziale Beziehungen allgemein. Dabei wirft Alceste
Philinte vor, er begegne dem Ehrenmann und dem Nichtsnutz in gleicher
Weise, d.h. er mache innerhalb der sozialen Konventionen keine Unter-
schiede:

Je refuse d’un coeur la vaste complaisance
qui ne fait de mérite aucune différence;

Je veux qu’on me distingue; et pour le trancher net,
L’ami du genre humain n’est point du tout mon fait. (vv. 61-64)

Alceste besteht darauf, dass er in seiner Besonderheit, d.h. als Charakter
verstanden und respektiert wird. Andererseits fiihrt ihn sein Charakter
zum generellen und unterschiedslosen Menschenhass. Ein scheinbarer
Widerspruch. Was er fiir sich selbst reklamiert, verweigert er den andern.
In der Selbstzuwendung des Charakters, der als Charakter verstanden
sein will, zeigt sich wiederum die Komik Alcestes. Wenn er doch alle
Menschen, die menschliche Natur an sich, hasst, dann miisste er auch

2 Auch wenn bekanntlich im 17. Jahrhundert auf den franzésischen Biihnen auch Zu-
schauer zugelassen waren, dndert dies nichts Grundlegendes an der radikalen Tren-
nung von fiktionalem und realem Raum.

19



sich selbst als Menschen hassen, und dann kénnte es ihm egal sein, wie
ihm jemand begegnet. In dieser Blindheit gegeniiber dem eigenen
Menschsein zeigt sich, was unter einem komischen Charakter zu verste-
hen ist. Der komische Charakter hat kein Bewusstsein seiner eigenen
Individualitdat. Er hat wohl einen Willen. Bei Alceste der Wille, als
Besonderes, als Ausnahme zu gelten. Diesen einen Willen tridgt er lei-
denschaftlich vor, aber es gelingt ihm weder, das Allgemeine an diesem
besonderen Willen zu entdecken, noch das Besondere am anderen Men-
schen zu respektieren. Er ist die subjektive Absolutheit und muss daher
jedes andere, das ihm gegeniibertritt, als Bedrohung seiner abstrakten
Besonderheit erfahren. Sprache als Kommunikationsmittel ist ihm ein
Greuel, weil Sprache das Besondere mit dem Allgemeinen vermittelt.
Alceste ist immer bereit, Bezichungen abzubrechen, sich zuriickzuziehen
in die Einsamkeit, wo er nicht mehr reden muss. Die subjektive Absolut-
heit des komischen Charakters, der kindliche Wille, der sich absolut
setzt, ist blind sich selbst gegeniiber und iberschitzt sich und seine
Moglichkeiten masslos. Alceste z.B. will die ganze Welt verindern. In
andern Charakterkomddien wird diese Blindheit von den andern Figuren
jeweils mit viel List ausgeniitzt und gegen den Willen des komischen
Charakters gewendet. Nichts dergleichen im Misanthrope, wo sich das
ganze Interesse auf das asoziale und nichtkommunikative Wesen
Alcestes konzentriert. Alceste ist einerseits eine sehr intellektuelle Figur,
die am Allgemeinen der Sprache verzweifelt, andererseits aber gibt es
kaum einen Charakter im Theater Moli¢res, der so sehr von rein korper-
lichen, humoral-pathologischen Aspekten bestimmt ist, wie er. Sprach-
philosophische Fragen gehen einher mit dem diisteren Krankheitsbild der
Melancholie. Der Zweifel an der Aufrichtigkeit des sprachlichen Aus-
drucks ist geprdgt von seinen seelisch-korperlichen Leiden. Einer der
Grundziige aller Bestimmungen der Melancholie seit Hippokrates und
Aristoteles ist das Gefiihl des Fehlens, des Mangels. Alceste sucht immer
etwas hinter dem sprachlichen Ausdruck, einen ihn ausldsenden Affekt.
Er will ihn sehen, um die Absicht des Ausdrucks in seiner Ehrlichkeit
liberpriifen zu k6nnen. Zu Célimeéne sagt er:

Je veux voir, jusqu’au bout, quel sera votre coeur,
Et si de me trahir il aura la noirceur. (vv. 1419-1420)

Die ‘noirceur’, die schwarze Galle, ist aber ihm zugeordnet. Uberall
vermutet er dunkle, diistere Absichten und merkt nicht, dass er seine

20



schmerzhafte Erfahrung des Mangels in Form von prinzipiellem Ver-
dacht auf den andem iibertragt. Was er nicht sehen kann, ist ihm zutiefst
suspekt. Affekte aber kann man nicht sehen. Folglich muss ihm jeder
affektive Ausdruck als verdéachtig erscheinen.

Das ist das allgemeine Bild der charakterbedingten Leidenschaft in
ihrer Verbindung mit dem, was Alceste ‘raison’ nennt. Mit ihm allein
liesse sich keine Komddie schreiben. Es braucht die konkrete Veranke-
rung des komischen Charakters in einer bestimmten Situation. Da ist
einerseits der Prozess, den Alceste verliert, weil er nichts zur Stiarkung
seiner Position unternimmt. Er glaubt das Recht auf seiner Seite und
hofft geradezu, den Prozess zu verlieren, um der Menschheit dadurch
einen vernichtenden Beweis ihrer Schlechtigkeit liefern zu koOnnen.
Andererseits ist es die Liebe zu Céliméne, die, wie bereits angedeutet,
den inneren Widerspruch zu seinem prinzipiellen und abstrakten Men-
schenhass darstellt. Alceste weiss um die Koketterie Célimeénes und kann
sie trotzdem nicht hassen. AMOR entzieht sich dem vemichtenden Ver-
dikt des HUMOR. Alceste bleibt der Ausnahme innerhalb seines gene-
rellen Zweifels treu. Er liebt Célimene in seiner melancholischen Weise
immer noch. Als er ihr seine grosse, reine Liebe erklart, sagt sie zu ihm:

En effet, la méthode en est toute nouvelle,

Car vous aimez les gens pour leur faire querelle;

Ce n’est qu’en mots facheux qu’éclate votre ardeur,
Et1’on n’a vu jamais un amour si grondeur. (vv. 525-528)

Die Antinomie, die den komischen Charakter in seiner Liebe durchzieht,
driickt sich in diesen Worten sehr deutlich aus. Célimeéne kommt die
Rolle zu, die Mechanik dieser Antinomie so richtig in Schwung zu brin-
gen.

Alceste ist eifersiichtig auf alle Minner, die Céliméne umgeben. Die
Eifersucht ist der Ausdruck seiner natiirlichen Disposition. Er zweifelt an
jedem affektiven Ausdruck. Umsomehr wird er jeder Liebesbezeugung
Célimenes misstrauen. Dass dieser Zweifel andauert — in jedem andern
Fall hitte er lingst die Bezichung abgebrochen — ist der einzige reale
Ausdruck seiner Liebe — ein Leiden. Wie leer diese Liebe ist, d.h. wie
sehr der Mangel die antinomische Schnittstelle von AMOR und
HUMOR bestimmt, demonstriert Célimeéne gleich zweimal auf ein-
driickliche Art und Weise. Der Ablauf ist in sich villig mechanisch. Er
konnte beliebig oft wiederholt werden. Alceste bezichtigt Célimene des
Liebesverrats. Sie hat mit der Zeit genug von diesen Anschuldigungen

21



und gibt bereitwillig alles zu, was ihr Alceste vorwirft, wobei fiir ihn
offen bleibt, ob dieses Gestdndnis ehrlich gemeint sei oder nicht. Im IIL.
Akt sagt sie zu Alceste:

Hé bien! pour vous oter d’un semblable souci,

De tout ce que j’ai dit je me dédis ici,

Et rien ne saurait plus vous tromper que vous-méme:
Soyez content. (vv.511-514)

Alceste steht mit seinem Zweifel vor zwei Aussagen Célimenes. Die
eine widerspricht der andern. Dadurch imitiert Célimeéne die Antinomie,
die ihn prigt. Sein Zweifel verliert sein Gegeniiber, an dem er sich
jeweils entziindet. ,J’ai dit* und ,,je me dédis* sind einander zu nah.
Indem Célimene ihren Versuchen, der Eifersucht Alcestes zu widerspre-
chen, abschwort, bestitigt sie vorerst seine prinzipielle Erfahrung der
Maskenartigkeit der Worter. Er muss demnach das Abschwoéren emst-
nehmen. Die von Célimene vollzogene Wendung erfolgte zu schnell und
in zu theatralischer Weise, als dass er ihr hitte Glauben schenken kon-
nen. Folglich misstraut er auch dem Abschworen und muss daher
wiederum annehmen, dass sie ihn liebt, was aber seinen urspriinglichen
Zweifel reaktiviert. Alceste ist zwischen der Negation und der Negation
der Negation hin und her gerissen, ohne dass aus dieser Bewegung etwas
Positives entstiinde. Er steht sozusagen auf der Schwelle — LIMEN -
zwischen zwei Fillen von Zweifeln an der Liebe von C’estLIMEN. Er
kann nicht entscheiden, welcher der beiden der richtige ist. Er ist zur
abstrakten Bewegung des Zweifels selbst geworden. Dabei gelingt es
ihm nicht, das Allgemeine an den beiden Fillen, ndmlich den abstrakten
Zweifel, der sich selbst begegnet, zu erkennen. Diese Selbstbegegnung
des Zweifels als ‘zwei Fille’ fiihrt ihn nicht dazu, seine Art zu zweifeln
in Zweifel zu ziehen. Der komische Charakter ist prinzipiell unfdhig,
etwas Neues zu erfahren. Gerade diese Sturheit macht seine Komik aus.
Unbeirrt zieht er weiter auf seiner leidenschaftlichen Bahn.

Alcestes Leidenschaft besteht vor allem darin, liberall Masken zu
sichten. Dabei merkt er nicht, dass er die Masken selber produziert.
Besonders deutlich wird dies in seiner zweiten Eifersuchtsattacke auf
Célimene im IV. Akt. Als ihm Arsinoé, eine Gegenspielerin Célimenes,
einen Brief — ‘une lettre’, in der semantischen Néhe zu ‘caractére’,
Buchstabe — vorlegt, in welchem Célimeéne scheinbar Oronte ihre Liebe
erklart, da spielt der Zweifel an der Glaubwiirdigkeit dieses Briefs iiber-
haupt nicht. Alceste will sich von Célimene trennen, um sich in seine

22



abstrakte Besonderheit wieder zuriickziechen zu kénnen. Die Blindheit
seines Willens lédsst ihn finden, was er sucht, d.h. er glaubt, dank diesem
Brief hinter die Maske Célimeénes schauen zu konnen. Dieser Glaube
verstédrkt seinerseits den Glauben an die Wirklichkeit der Maske und lie-
fert ihn dadurch den weiteren Schachziigen Céliménes aus. Zuerst zieht
sie seinen Glauben an die Unumstdsslichkeit seines Beweises in Zweifel:
der Brief sei an eine Frau gerichtet. Alceste weist diese Erkldrung als
ldcherlich zuriick, worauf Céliméne zum zweiten Mal seine Antinomie
nachahmt. Sie gibt alles zu, der Brief sei wirklich an Oronte adressiert
und tiberhaupt liebe sie ihn sehr. Céliméne akzeptiert mit andern Worten
die Maske, die ihr Alceste durch seinen leidenschaftlichen Zweifel auf-
gesetzt, zieht sie ab und sagt: ‘Es stimmt. Das bin ich wirklich. Du hast
recht gehabt.” Durch diese Wendung kommt sie Alceste, der leiden-
schaftlich geme demaskiert, zuvor, und, unter der Hand, wird ihm, was
er als das wirkliche Wesen von Céliméne vermutete, erneut zur Maske.
Er steht nun vor zwei Masken, der Maske der Eigentlichkeit und derjeni-
gen der Uneigentlichkeit und merkt wiederum nicht, dass er sich selbst
in diese ungemiitliche Situation gebracht hat. Bei Céliméne muss er den
Beweis fiir die Differenz zwischen Maske und Wesen erbringen; das
macht die Wichtigkeit der Beziehung von AMOR und HUMOR in dieser
Komddie aus. Céliméne, die jene antinomische Struktur Alcestes zwi-
schen HUMOR und AMOR akzentuiert, dieser Name kann auch noch
anders gelesen werden, als ‘C’est I’hymen’, dic Membrane, die Jung-
ferhaut — ein zentrales Wort fiir Moli¢re, das, unter anderem, den Streit
um die Ecole des femmes ausgelost hatte3.

Zum Bruch mit Céliméne kommt es erst als er von ihr verlangt, dass
sie als Liebesbeweis sich mit ihm in die totale Einsamkeit zuriickziche.
AMOR miisste ganz zu HUMOR werden. Célimeéne winkt dankend ab
und nun erfolgt auch die Einsicht seinerseits, dass er fiir die Liebe nicht
geschaffen sei:

3 Ich beziehe mich hier auf die Szene 5 im II. Akt der Ecole des fermmes, wo das Wort
‘hymen’ angedeutet, aber nicht ausgesprochen wird. In der Critique de I'Ecole des
femmes kommt Moliere nochmals auf diese Stelle zuriick, nimmt Bezug auf den
Vorwurf der Obszonitit, der gegen ihn erhoben wurde und greift dabei die Komik,
die in diesem Vorwurf liegt, auf. Wer Moliére der Obszonitit an der erwihnten
Stelle in Ecole des femmes bezichtigt, ist gezwungen, das Wort ‘hymen’ auszuspre-
chen und dadurch noch weiter zu gehen als der Theatertext Molieres.

23



[... Je] commence a connaitre
Que le Ciel pour ce noeud ne m’avait point fait naitre; (vv. 1791-1792)

Das drohende tragische Ende wird wiederum durch den vermittelnden
Philinte abgewendet, der zu Eliante sagt:

Allons, Madame, allons employer toute chose,
Pour rompre le dessein que son coeur se propose. (vv. 1807-1808)

Dadurch bleibt die Moglichkeit von Wiederholung, im Gegensatz zum
unwiderruflichen Ende der Tragtdie, weiterhin bestehen. Am Schluss
der Komddie bleibt der Wille der abstrakten Besonderheit, sich jegli-
chem Kontakt mit andem, an denen er das Allgemeine und damit eine
Infragestellung seiner Besonderheit erfdhrt, zu entziehen. Alceste will
Besonderheit, Ausnahme bleiben und findet dafiir keinen Platz im Um-
kreis anderer Menschen. Dadurch verkorpert er einerseits das logische
Problem der Besonderheit, die nicht im begrifflichen Allgemeinen auf-
geht, andererseits stellt er aber auch den innem Widerspruch des ‘Cha-
rakters’ dar, der, indem er etwas als Eigentiimlich markiert, gerade die-
ses Eigentiimliche der Kategorisierung, dem begrifflich Allgemeinen
unterwirft. Die Sturheit, mit welcher Alceste vor dem Allgemeinen — ‘la
nature humaine’ — zuriickweicht und es mit generellem Hass belegt,
verleiht ihm selbst wieder den Charakter des Allgemeinen. Die Bindung
an die humoral-pathologische Begrifflichkeit belegt diesen Zug. Sein
asoziales, stures Wesen weicht ab von etwas, das man am ehesten mit
‘Charme’ bezeichnen konnte. Keine Norm, von wo aus die Abweichung
ihrerseits gemessen und moralisch verurteilt werden konnte. Eine Fahig-
keit vielmehr, im Moment — mehr intuitive Geste, denn reflektierte
Handlung — von einem Prinzip abzuweichen. Alcestes Abweichung vom
Charme, oder wie Philinte sich ausdriickt, von der ,,vertu traitable*
(v. 149), ist darum komisch, weil er nie von seinem pathologischen Kurs
abgewichen wire, hitte ihm AMOR nicht jenen Streich mit ‘C’est
I"hymen’ gespielt. In der Abweichung von der Abweichung zeigt er seine
stark theatralischen Ziige. Sein Glaube an die Trennbarkeit von Eigent-
lichem und Uneigentlichem, sowie an die Isolierbarkeit des Maskenhaf-
ten, endet bekanntlich in der Erfahrung der Maskenhaftigkeit des
Eigentlichen.

Der Wille, die theatralische Dimension von der Beziehung von
Affekt und Ausdruck auszuschliessen, macht gerade diesen Ausschluss
zum theatralischen Ereignis par excellence. Eingespannt zwischen zwei

24



Masken, schldgt der leidenschaftliche Kampf Alcestes fiir einen direkten
Ausdruck von Leidenschaft um in die Bewegungen eines Hampelmanns.
Er hédngt sozusagen in den Fidden seiner charakterlichen Disposition und
versucht sich dabei als Liebhaber. Dieser Umschlag kann, ganz in der
Nihe zur materialistisch-korperlich gepriagten Welt der Komdgdie, als ein
Durchgang durch eine Membrane — hymen — verstanden werden. In die-
sem Wort treffen sich erotisch-leidenschaftliche Assoziationen mit der
Bedeutung des Ubergangs von leidenschaftlichem Ausdruck Alcestes in
leidenschaftslose Komik.

Dieser Ubergang vollzieht sich in der Differenz von Maske und
Wesen, d.h. im gescheiterten Versuch Alcestes, die beiden zu trennen. Er
verweist direkt auf die Differenz zwischen Biihne und Zuschauerraum,
die in der Komdodie, wie bereits angedeutet, in der Fiktionsdurchbre-
chung eine wichtige Rolle spielt. Die Orchestra als bewegliche
Membrane trennt und verbindet zugleich, je nachdem, ob sie identifika-
tionsstiftend oder -unterbrechend wirkt. In der Unterbrechung erinnert
sie den Zuschauer an seine Tétigkeit des Zuschauens. Das ist ihre theo-
retische Seite. Griechisch ‘theoria’ bedeutet gleichermassen die theoreti-
sche Betrachtung wie das Zuschauen. Erinnert sich der Zuschauer an
seine theoretische, distanzierte Seite, so auch der Theoretiker an seine
elementare Verbindung mit der theatralischen Fiktion. Ein solches
‘dramatisches Denken’ wire leidenschaftlich und leidenschaftslos zu-
gleich.

25






	Der komische Charakter als Subjekt der Leidenschaft

