
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1992)

Heft: 15

Artikel: Der komische Charakter als Subjekt der Leidenschaft

Autor: Baschera, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Baschera

DER KOMISCHE CHARAKTER
ALS SUBJEKT DER LEIDENSCHAFT

„Le discours de la passion" - „Der Diskurs der Leidenschaften". Die beiden

Ausdrücke lassen sich auf zwei verschiedene Arten lesen. Zunächst
als Rede über die Leidenschaften. In Anlehnung an einen andern,
bedeutenden Diskurs, den „Discours de la méthode", müsste man wohl
sagen, als ein geordneter, wissenschaftlich konzipierter Diskurs über die
Leidenschaften. Die zweite Lesart wäre ein Diskurs der Leidenschaft
selbst. Sie käme dabei selbst zu Wort.

Versteht man die Leidenschaft in traditioneller Weise als eine
unvernünftige, unberechenbar-eruptive Regung der menschlichen Seele, so

gerät man sogleich mit beiden Lesarten in grosse Schwierigkeiten. Die
wissenschaftlich-vernünftige Rede würde sich dem widmen, was sich
ihrem Einfluss gerade entzieht und bei der Leidenschaft als Trägerin der
Rede wüsste man nicht, wer oder was da eigentlich spricht. Beim einen
wäre das gegebene Objekt, der Gegenstand der Rede, nicht deutlich
genug von der Rede selbst geschieden, d.h. die Leidenschaft als das

Andere der Vernunft wäre der vernünftigen Rede zu nah und damit
unberechenbar aktiv. Bei der andern Lesart gäbe die redende Instanz
keine Einheit ab. Die Leidenschaft ist demnach sowohl als Objekt wie
als Subjekt einer Rede problematisch. Problematisch ist aber vor allem
die Trennung von Vernunft und Leidenschaft. Ihr möchte ich in meinen

folgenden Ausführungen nachgehen, nicht direkt in begrifflicher Weise,
sondern abwegig im Bereich der Komik. Zunächst jedoch ein paar
einleitende Bemerkungen zum Charakter, insbesondere zum komischen
Charakter in seinen Beziehungen zu den Leidenschaften. In der Folge
werde ich zu einer Untersuchung zum Misanthrope von Molière
übergehen.

Unter dem Charakter versteht man normalerweise die Gesamtheit der
gefestigten geistig-seelischen Eigenschaften eines Menschen. Seine

ursprüngliche griechische Bedeutung ist 'eingeritztes Zeichen, ein
Erkennungsmal, das den Tieren oder auch Sklaven eingebrannt wurde'. Daraus

13



haben sich die andern Bedeutungen 'Buchstabe, Type, aber auch die
einer Person oder einer Sache aufgeprägte Eigentümlichkeit' entwickelt.
Im Altfranzösischen gab es noch eine erbwörtliche Entwicklung im Wort
„charait", welches 'Zauber, Amulett' bedeutete. In der Renaissance
erfolgte dann der Rückgriff auf das geschriebene Latein und das Griechische.

Es bildete sich eine neue Schreibweise, aber auch eine Erweiterung
der Wortbedeutung. Zunächst wurde es nur in der Bedeutung von
'eingebranntem oder eingeprägtem Zeichen' verwendet. Die Übertragung auf
die gleichsam durch die Natur in die menschliche Seele eingeritzten
Eigenschaften erfolgte erst im 17. Jahrhundert.

Das Wort 'Charakter' hat also mit der Zeichensetzung sowohl im
natürlichen wie auch im künstlichen Bereich zu tun. Die Fläche, in die
im ursprünglichen Sinn geritzt wird, ist die Haut. Die prägende Gewalt,
die Verletzung, das Ritzen gehören zum Bedeutungsumkreis dieses
Worts. Einerseits zielt es auf die Bezeichnung des ganz Besonderen,
Charakteristischen einer Sache, andererseits unterwirft es gerade diese
Sache der Klassifikation. Mit dem Charakter verbinden sich auch die

Vorstellungen des unveränderlich Eingeschriebenen und damit des

schicksalhaft Gegebenen und Erlittenen.
Die Komödie hat sich seit ihren frühesten Anfängen dieser Vorstellung

des festgeschriebenen Charakters angenommen und ihr eine eigene
Komik abgewonnen. Der Begriff des 'komischen Charakters' selbst ist
eine Schöpfung der Ästhetik des 19. Jahrhunderts. Er bezeichnet die
zentrale Figur einer Komödie, welche deren Handlung eindeutig
bestimmt. Ein ganz bestimmter Zug, der Geiz, die Hypochondrie, die Lüge
oder eben der Menschenhass dominiert alle andern Figuren, denen
jeweils die Aufgabe zukommt, in listiger Weise diesen einen Zug zu
unterbrechen, um ihre eigenen Absichten realisieren zu können. Die List
ist meistens so geartet, dass der komische Charakter auf seinem eigenen
Feld geschlagen wird, wobei er unbewusst auch noch wacker mithilft.
Aufgabe der andern Figuren ist es demnach, den innem Widerspruch,
der den einen Charakterzug in sich spaltet, herauszutreiben.

Zur Zeit Molières gab es diesen Sprachgebrauch noch nicht. Wenn
z.B. im II. Akt des Misanthrope von 'caractère'1 die Rede ist, so ist
damit ein schnelles, präzises Herausarbeiten der wesentlichen Züge eines

Typus Mensch, meist in satyrischer oder moralisierender Absicht

1 So sagt z.B. Clitandre zu Célimène: „Timante encor, Madame, est un bon caractère"
(v. 585).

14



gemeint. Ende des 17. Jahrhunderts weitete sich diese Art von Sitten-

porträt mit La Bruyères Caractères zu einer eigentlichen Modeströmung
aus.

Seit der Antike entnahmen die Komödienautoren ihre Stoffe einerseits

den Charaktertypologien der Theophrast-Tradition und andererseits
den Humores des Corpus Hippocraticum, sowie der im Mittelalter
entstandenen Lehre von den vier Temperamenten. Ein grundlegend
materialistischer Zug prägt die Komödie im Gegensatz etwa zur idealistischen
Tendenz der Tragödie. Der komische Held ist nicht aufgerufen, Grosses,

Mythenträchtiges zu leisten. Vielmehr stellt er einen physiognomisch
und humoral-pathologisch kodifizierten Charakter dar, eine Krankheit,
d.h. mit andern Worten, eine ungünstige Mischung der Körpersäfte. Was
hier an medizinischem und physiognomischem Wissen anfällt, ist durchsetzt

von kosmologisehen Bezügen. Die Lehre von den vier Körpersäften
ist eingebettet ins viergeteilte System der Harmonie der Welt. Das Bild
des Menschen, das sich in dieser Tradition zeigt, ist nicht das einer
psychologisch-individualisierten Einheit. Vielmehr wird es von Anonymität

geprägt. Dasselbe gilt auch für die Charakterkomödie. Titel wie
L'Avare, Le Menteur, Le Misanthrope belegen dies deutlich. Wenige
moralisch indifferente Grundbegriffe, die zur Zeit Molières noch sehr

verbreitet waren, prägen z.B. den Misanthrope: 'Atrabilaire, noirs accès,

humeur noire, chauffer la bile, rage', usw. stecken den Handlungsbereich
des melancholischen Charakters ab. Der Begriff der Leidenschaft, die
'humeurs', von der ein komischer Charakter bewegt wird, ist somit im
antiken Sinn ans Leiden, an die Krankheit gebunden. Man sprach im
17. Jahrhundert noch von der 'humeur bileuse', der 'humeur colérique,
mélancolique', usw. Von der 'passion', die im 17. Jahrhundert immer
mehr zum Synonym von Liebe, von erhabener Seelenbewegung wurde,
unterscheiden sich die 'humeurs' durch die Konstanz, mit der sie einen
Charakter prägen. Die 'passions' hingegen sind flüchtige Leidenschaften,

die einen Menschen unvermittelt treffen, aber auch wieder verlassen
können. Der Misanthrope misst diese Differenz zwischen den beiden
Formen von Leidenschaften aus. Molière nannte das Stück auch

„L'Atrabilaire amoureux" - der verliebte Melancholiker. HUMOR und

AMOR treffen hier aufeinander. Alceste ist von beiden gleichermassen
affiziert. Da ist einerseits die Melancholie mit ihren z.T. zweijahrtau-
sendalten Charakteristiken, die bei Alceste die Form der Misanthropie
annimmt - eine besonders starrköpfig verhärtete Form von Leidenschaft.
In diese festgefügte Welt der grundlegend pessimistischen Sicht auf die

15



Dinge bricht ein von ihm selber wiederholt als fatal gedeutetes Ereignis
ein: Alceste verliebt sich in Célimène. Er spricht von einem
„attachement terrible" (v. 518), von „ce fatal amour né de vos traîtres

yeux" (v. 1384). Der Menschenfeind liebt einen Menschen und zudem
einen solchen, der eigentlich seinen Hass auf sich ziehen müsste.
Célimène zeichnet sich durch eine „humeur coquette" aus, wie Philinte, der
Freund Alcestes, sich ihm gegenüber ausdrückt:

Tandis qu'en ses liens Célimène l'amuse,
De qui l'humeur coquette et l'esprit médisant
Semble si fort donner dans les moeurs d'à présent.
D'où vient que, leur portant une haine mortelle.
Vous pouvez bien souffrir ce qu'en tient cette belle? (vv. 218-222)

Alceste weiss um diesen innem Widerspruch. Er stellt ihn dar in den

Begriffen 'raison' und 'amour':

Il est vrai: ma raison me le dit chaque jour;
Mais la raison n'est pas ce qui règle l'amour, (vv. 246-247)

Hier tritt das Paar Vernunft-Leidenschaft in der früher angedeuteten,
kontradiktorischen Weise auf. Es gilt in der Folge zu zeigen, wie sehr die

Vernunft Alcestes eine Form von Leidenschaft ist.

Die Liebe zu Célimène bildet also die Bresche, den Widerspruch im
Bereich des prinzipiellen Hasses. Zwischen 'humeur' und 'amour' tut
sich ein humorvolles Kräftefeld auf, in welchem die Figuren des Misanthrope

sich bewegen. Hinzu treten noch die Begegnungen mit den beiden

Marquis vom Hofe Louis XIV, sowie der Prozess und darin verwickelt
die unliebsame Begegnung mit Oronte. In all diesen Episoden zeigt sich
die schroffe, steife Haltung Alcestes in ihrer ganzen Lächerlichkeit.

Ich wende mich zunächst der ersten Szene des ersten Akts zu, der
einleitenden Begegnung zwischen Alceste und Philinte, einer Art von
Prolog, in welchem die natürliche Disposition der beiden Figuren aufgezeigt

wird. Alceste, der Melancholiker, will gleich zu Beginn das

Gespräch beenden: „Laissez-moi" sind seine ersten, nicht sehr einladenden
Worte. Philinte, der Phlegmatiker, versucht die schroffe, ablehnende

Haltung Alcestes zu mildem, zwischen ihm und seiner Umwelt zu
vermitteln. Je ne vous quitte pas", seine letzten Worte des erste Akts sind

ein Echo auf das „Laissez-moi" von Alceste. Der Melancholiker vertritt
in extremer Weise Ansichten der Moralisten des 17. Jahrhunderts

(Bossuet, La Rochefoucauld, Pascal). Philinte seinerseits bringt stoische

16



und epikuräische Motive in die Diskussion ein. Die Sekundärliteratur hat
immer wieder versucht, ausgehend von diesem Dialog, Positionen
festzumachen, um eine 'Philosophie' Molières formulieren zu können.
Mein Interesse richtet sich mehr auf den Zusammenhang von Leidenschaft

und Urteil.
Immer wieder wird von den beiden Gesprächspartnern die humoral-

pathologische Bedingtheit ihrer Positionen unterstrichen. Alceste ist
wohl eine der theatralischsten Figuren Molières. Seine unvermittelt
auftretenden Wutausbrüche, sein übertriebener Hang zur Ehrlichkeit und
damit verbunden, seine Ablehnung jeglicher Form von Maske prädestinieren

ihn geradezu fürs Theater. Philinte weist ihn mehrmals darauf hin,
so z.B. in folgenden Worten:

Ce chagrin philosophe est un peu trop sauvage.
Je ris des noirs accès où je vous envisage.
Et crois voir en nous deux, sous même soins nourris,
Ces deux frères que peint 'L'Ecole des maris', (vv. 97-100)

oder dann:

Non; tout de bon, quittez toutes ces incartades.
Le monde par vos soins ne se changera pas;
Et puisque la franchise a pour vous tant d'appas.
Je vous dirai tout franc que cette maladie.
Partout où vous allez, donne la comédie, (vv. 103-106)

,.Maladie-comédie": in diesem Reim wird die Beziehung von Humoral-
Pathologie und Komödie explizit hergestellt, obwohl hier Philinte von
der Komödie des Alltags spricht. Alceste leidet an der Theatralität der
Sprache, mit andern Worten, an der Wiederholbarkeit der Wörter und

Zeichen, die es ermöglicht, beim Gegenüber bestimmte Effekte zu
erzielen, denen aber keine realen Affekte beim Redenden entsprechen
müssen. Alceste lehnt jeglichen technischen Umgang mit Sprache ab.

Rhetorik, Theater, soziale Sprachkonventionen sind ihm ein Greuel. Das

Zeichen sollte natürlich sein und den Affekt ungebrochen, d.h. ohne

Reflexionen ausdrücken.
So geht z.B. Alceste mit dem Wort 'amitié' sehr sparsam um. Zu

Oronte, der ihm gleich seine Freundschaft anbietet, vorausgesetzt,
Alceste finde sein Sonett gut, sagt er:

Monsieur, c'est trop d'honneur que vous me voulez faire;
Mais l'amitié demande un peu plus de mystère,
Et c'est assurément en profaner le nom
Que de vouloir le mettre à toute occasion, (vv. 277-280)

17



Bevor man etwas sprachlich bedeutet, muss es auch referentiell vorliegen.

Heilige Bande verknüpfen für Alceste die Bedeutung eines Worts
mit dem, was es in einer konkreten Situation bezeichnet. Probleme
entstehen bei dieser Sprachauffassung vor allem in der Beziehung von
Affekt und Ausdruck. Wenn jemand sagt: „Ich liebe dich", wer wollte
dann überprüfen, ob diesem Satz auch ein Liebesgefühl zugrunde liegt.
Der Skepsis und der Eifersucht sind dadurch Tür und Tor geöffhet.
Alcestes Komik ist in seiner Liebe zu Célimène durch diese beiden

Haltungen geprägt.
In diesem Zusammenhang kann das Wort 'Misanthrope' auch anders

gelesen werden, als '(la) mise en trope', als die Einkleidung eines

sprachlichen Ausdrucks in rhetorische Figuren. Der Tropus ist die Wendung

der Bedeutung eines Worts vom ursprünglichen Wortinhalt weg zu
einem andern. Alceste leidet an dieser Art von Verfremdung im Kontakt
zwischen den Menschen. Er kritisiert die „contorsions / De tous ces

grands faiseurs de protestations" (vv. 43-44). Sein Gegner im Prozess

„renverse le bon droit, et tourne la justice" (v. 1498). Alceste steht ein
fur den gradlinigen, direkten Ausdruck der Leidenschaften und Affekte:
„Et que la passion parle là toute pure" (v. 404). Sätze solcher Art trugen
Molière den begeisterten Applaus Rousseaus ein. Aber welch ein Irrtum!
Rousseau übersah wohl die Extravaganz und die hohe Theatralität dieser

Bühnenfigur, die sich gerade in solchen Sätzen manifestiert, in denen die

Spannung zwischen Rolle und Rollenspiel besonders deutlich wird. Die
Kritik Alcestes an jeglicher Form von Maske hebt gerade die Maskenartigkeit

dieser Figur hervor - ein Privileg der Komödie, die immer wieder

die theatralische Fiktion und damit die emotionale Identifikation des

Zuschauers mit dem Geschehen auf der Bühne durchbricht. Es bieten
sich der Komödie sehr viele Möglichkeiten zur gestischen Durchbrechung

der einheitlichen, szenischen Handlung an. Die Parabase ist wohl
die am häufigsten verwendete. Im Misanthrope jedoch geht Molière sehr

sparsam mit der Fiktionsironie um. Der Hinweis auf die Ecole des maris
ist der einzige explizite Fall. Noch nie hatte Molière eine auf den ersten
Blick so ernste und nüchterne Komödie geschrieben, natürlich mit
Ausnahme des Dom Garcie, dem er auch längere Passagen für den Misanthrope

entnommen hatte. Noch nie hatte Molière so sehr mit den
typischen Komödieneffekten zurückgehalten. Auf der Bühne wird wohl sehr
viel gelacht - im Zuschauerraum kaum, höchstens ein Lächeln.

Und trotzdem handelt es sich um eine der ganz grossen Komödien
Molières, weil sie das Wesen der Komödie in reiner Weise darstellt.

18



Denn emotionslos ist die Komödie. Je stärker der gespielte Ausdruck der
Leidenschaften auf der Bühne, umso grösser die Zäsur beim jeweiligen
Abbruch dieses Ausdrucks. Die abrupten Stimmungswechsel von
Alceste sind für diese Art von Zäsur sehr geeignet. In ihnen geht jegliche
Möglichkeit zur Identifikation mit dem komischen Charakter zugrunde.
Auch büsst seine leidenschaftlich vorgetragene Kritik am Theater der
sozialen Beziehungen beim Publikum ihre Leidenschaftlichkeit zugunsten

von Komik ein. Sie kann nicht unverändert beim Zuschauer
ankommen, als wäre er auf der Bühne zugegen; dies aus dem einfachen
Grund, weil diese Kritik gerade die Theatralität des auf der Bühne
Gezeigten akzentuiert und dadurch implizit auf den Abgrund hinweist - die
Orchestra -, der die Bühne vom Zuschauerraum trennt2. Diese Einbeziehung

der Theatralität in der Darstellung der Leidenschaft Alcestes wird
zu einem späteren Zeitpunkt nochmals zu bedenken sein. Sie ist
entscheidend für die Beziehung von dargestellter Leidenschaft und
theatralischem Diskurs.

Doch zurück zu Alceste und zur ersten Szene des ersten Akts, die,
wie bereits angedeutet, einen hohen Grad an Reflexivität aufweist.
Philinte und Alceste reden über sich selbst, über die Beziehung zueinander

und über soziale Beziehungen allgemein. Dabei wirft Alceste
Philinte vor, er begegne dem Ehrenmann und dem Nichtsnutz in gleicher
Weise, d.h. er mache innerhalb der sozialen Konventionen keine
Unterschiede:

Je refuse d'un coeur la vaste complaisance
qui ne fait de mérite aucune différence;
Je veux qu'on me distingue; et pour le trancher net,
L'ami du genre humain n'est point du tout mon fait. (vv. 61-64)

Alceste besteht darauf, dass er in seiner Besonderheit, d.h. als Charakter
verstanden und respektiert wird. Andererseits führt ihn sein Charakter

zum generellen und unterschiedslosen Menschenhass. Ein scheinbarer

Widerspruch. Was er für sich selbst reklamiert, verweigert er den andern.

In der Selbstzuwendung des Charakters, der als Charakter verstanden
sein will, zeigt sich wiederum die Komik Alcestes. Wenn er doch alle

Menschen, die menschliche Natur an sich, hasst, dann müsste er auch

2 Auch wenn bekanntlich im 17. Jahrhundert auf den französischen Bühnen auch Zu¬

schauer zugelassen waren, ändert dies nichts Grundlegendes an der radikalen Trennung

von fiktionalem und realem Raum.

19



sich selbst als Menschen hassen, und dann könnte es ihm egal sein, wie
ihm jemand begegnet. In dieser Blindheit gegenüber dem eigenen
Menschsein zeigt sich, was unter einem komischen Charakter zu verstehen

ist. Der komische Charakter hat kein Bewusstsein seiner eigenen
Individualität. Er hat wohl einen Willen. Bei Alceste der Wille, als

Besonderes, als Ausnahme zu gelten. Diesen einen Willen trägt er
leidenschaftlich vor, aber es gelingt ihm weder, das Allgemeine an diesem
besonderen Willen zu entdecken, noch das Besondere am anderen
Menschen zu respektieren. Er ist die subjektive Absolutheit und muss daher

jedes andere, das ihm gegenübertritt, als Bedrohung seiner abstrakten
Besonderheit erfahren. Sprache als Kommunikationsmittel ist ihm ein
Greuel, weil Sprache das Besondere mit dem Allgemeinen vermittelt.
Alceste ist immer bereit, Beziehungen abzubrechen, sich zurückzuziehen
in die Einsamkeit, wo er nicht mehr reden muss. Die subjektive Absolutheit

des komischen Charakters, der kindliche Wille, der sich absolut
setzt, ist blind sich selbst gegenüber und überschätzt sich und seine

Möglichkeiten masslos. Alceste z.B. will die ganze Welt verändern. In
andern Charakterkomödien wird diese Blindheit von den andern Figuren
jeweils mit viel List ausgenützt und gegen den Willen des komischen
Charakters gewendet. Nichts dergleichen im Misanthrope, wo sich das

ganze Interesse auf das asoziale und nichtkommunikative Wesen
Alcestes konzentriert. Alceste ist einerseits eine sehr intellektuelle Figur,
die am Allgemeinen der Sprache verzweifelt, andererseits aber gibt es

kaum einen Charakter im Theater Molières, der so sehr von rein körperlichen,

humoral-pathologischen Aspekten bestimmt ist, wie er.
Sprachphilosophische Fragen gehen einher mit dem düsteren Krankheitsbild der
Melancholie. Der Zweifel an der Aufrichtigkeit des sprachlichen
Ausdrucks ist geprägt von seinen seelisch-körperlichen Leiden. Einer der
Grundzüge aller Bestimmungen der Melancholie seit Hippokrates und
Aristoteles ist das Gefühl des Fehlens, des Mangels. Alceste sucht immer
etwas hinter dem sprachlichen Ausdruck, einen ihn auslösenden Affekt.
Er will ihn sehen, um die Absicht des Ausdrucks in seiner Ehrlichkeit
überprüfen zu können. Zu Célimène sagt er:

Je veux voir, jusqu'au bout, quel sera votre coeur,
Et si de me trahir il aura la noirceur, (vv. 1419-1420)

Die 'noirceur', die schwarze Galle, ist aber ihm zugeordnet. Überall

vermutet er dunkle, düstere Absichten und merkt nicht, dass er seine

20



schmerzhafte Erfahrung des Mangels in Form von prinzipiellem
Verdacht auf den andern überträgt. Was er nicht sehen kann, ist ihm zutiefst
suspekt. Affekte aber kann man nicht sehen. Folglich muss ihm jeder
affektive Ausdruck als verdächtig erscheinen.

Das ist das allgemeine Bild der charakterbedingten Leidenschaft in
ihrer Verbindung mit dem, was Alceste 'raison' nennt. Mit ihm allein
liesse sich keine Komödie schreiben. Es braucht die konkrete Verankerung

des komischen Charakters in einer bestimmten Situation. Da ist
einerseits der Prozess, den Alceste verliert, weil er nichts zur Stärkung
seiner Position unternimmt. Er glaubt das Recht auf seiner Seite und

hofft geradezu, den Prozess zu verlieren, um der Menschheit dadurch
einen vernichtenden Beweis ihrer Schlechtigkeit liefern zu können.
Andererseits ist es die Liebe zu Célimène, die, wie bereits angedeutet,
den inneren Widerspruch zu seinem prinzipiellen und abstrakten Men-
schenhass darstellt. Alceste weiss um die Koketterie Célimènes und kann
sie trotzdem nicht hassen. AMOR entzieht sich dem vernichtenden Verdikt

des HUMOR. Alceste bleibt der Ausnahme innerhalb seines
generellen Zweifels treu. Er liebt Célimène in seiner melancholischen Weise
immer noch. Als er ihr seine grosse, reine Liebe erklärt, sagt sie zu ihm:

En effet, la méthode en est toute nouvelle.
Car vous aimez les gens pour leur faire querelle;
Ce n'est qu'en mots fâcheux qu'éclate votre ardeur,
Et l'on n'a vu jamais un amour si grondeur, (vv. 525-528)

Die Antinomie, die den komischen Charakter in seiner Liebe durchzieht,
drückt sich in diesen Worten sehr deutlich aus. Célimène kommt die
Rolle zu, die Mechanik dieser Antinomie so richtig in Schwung zu bringen.

Alceste ist eifersüchtig auf alle Männer, die Célimène umgeben. Die
Eifersucht ist der Ausdruck seiner natürlichen Disposition. Er zweifelt an

jedem affektiven Ausdruck. Umsomehr wird er jeder Liebesbezeugung
Célimènes misstrauen. Dass dieser Zweifel andauert - in jedem andern

Fall hätte er längst die Beziehung abgebrochen - ist der einzige reale

Ausdruck seiner Liebe - ein Leiden. Wie leer diese Liebe ist, d.h. wie
sehr der Mangel die antinomische Schnittstelle von AMOR und

HUMOR bestimmt, demonstriert Célimène gleich zweimal auf
eindrückliche Art und Weise. Der Ablauf ist in sich völlig mechanisch. Er
könnte beliebig oft wiederholt werden. Alceste bezichtigt Célimène des

Liebesverrats. Sie hat mit der Zeit genug von diesen Anschuldigungen

21



und gibt bereitwillig alles zu, was ihr Alceste vorwirft, wobei für ihn
offen bleibt, ob dieses Geständnis ehrlich gemeint sei oder nicht. Im II.
Akt sagt sie zu Alceste:

Hé bien! pour vous ôter d'un semblable souci,
De tout ce que j'ai dit je me dédis ici.
Et rien ne saurait plus vous tromper que vous-même:

Soyez content, (vv. 511-514)

Alceste steht mit seinem Zweifel vor zwei Aussagen Célimènes. Die
eine widerspricht der andern. Dadurch imitiert Célimène die Antinomie,
die ihn prägt. Sein Zweifel verliert sein Gegenüber, an dem er sich

jeweils entzündet. ,J'ai dit" und „je me dédis" sind einander zu nah.

Indem Célimène ihren Versuchen, der Eifersucht Alcestes zu widersprechen,

abschwört, bestätigt sie vorerst seine prinzipielle Erfahrung der

Maskenartigkeit der Wörter. Er muss demnach das Abschwören
ernstnehmen. Die von Célimène vollzogene Wendung erfolgte zu schnell und
in zu theatralischer Weise, als dass er ihr hätte Glauben schenken können.

Folglich misstraut er auch dem Abschwören und muss daher
wiederum annehmen, dass sie ihn liebt, was aber seinen ursprünglichen
Zweifel reaktiviert. Alceste ist zwischen der Negation und der Negation
der Negation hin und her gerissen, ohne dass aus dieser Bewegung etwas
Positives entstünde. Er steht sozusagen auf der Schwelle - LIMEN -
zwischen zwei Fällen von Zweifeln an der Liebe von C' estLIMEN. Er
kann nicht entscheiden, welcher der beiden der richtige ist. Er ist zur
abstrakten Bewegung des Zweifels selbst geworden. Dabei gelingt es

ihm nicht, das Allgemeine an den beiden Fällen, nämlich den abstrakten
Zweifel, der sich selbst begegnet, zu erkennen. Diese Selbstbegegnung
des Zweifels als 'zwei Fälle' führt ihn nicht dazu, seine Art zu zweifeln
in Zweifel zu ziehen. Der komische Charakter ist prinzipiell unfähig,
etwas Neues zu erfahren. Gerade diese Sturheit macht seine Komik aus.

Unbeirrt zieht er weiter auf seiner leidenschaftlichen Bahn.
Alcestes Leidenschaft besteht vor allem darin, überall Masken zu

sichten. Dabei merkt er nicht, dass er die Masken selber produziert.
Besonders deutlich wird dies in seiner zweiten Eifersuchtsattacke auf
Célimène im IV. Akt. Als ihm Arsinoé, eine Gegenspielerin Célimènes,
einen Brief - 'une lettre', in der semantischen Nähe zu 'caractère',
Buchstabe - vorlegt, in welchem Célimène scheinbar Oronte ihre Liebe
erklärt, da spielt der Zweifel an der Glaubwürdigkeit dieses Briefs
überhaupt nicht. Alceste will sich von Célimène trennen, um sich in seine

22



abstrakte Besonderheit wieder zurückziehen zu können. Die Blindheit
seines Willens lässt ihn finden, was er sucht, d.h. er glaubt, dank diesem

Brief hinter die Maske Célimènes schauen zu können. Dieser Glaube
verstärkt seinerseits den Glauben an die Wirklichkeit der Maske und
liefert ihn dadurch den weiteren Schachzügen Célimènes aus. Zuerst zieht
sie seinen Glauben an die Unumstösslichkeit seines Beweises in Zweifel:
der Brief sei an eine Frau gerichtet. Alceste weist diese Erklärung als

lächerlich zurück, worauf Célimène zum zweiten Mal seine Antinomie
nachahmt. Sie gibt alles zu, der Brief sei wirklich an Oronte adressiert
und überhaupt liebe sie ihn sehr. Célimène akzeptiert mit andern Worten
die Maske, die ihr Alceste durch seinen leidenschaftlichen Zweifel
aufgesetzt, zieht sie ab und sagt: 'Es stimmt. Das bin ich wirklich. Du hast
recht gehabt.' Durch diese Wendung kommt sie Alceste, der
leidenschaftlich gerne demaskiert, zuvor, und, unter der Hand, wird ihm, was
er als das wirkliche Wesen von Célimène vermutete, erneut zur Maske.
Er steht nun vor zwei Masken, der Maske der Eigentlichkeit und deijeni-
gen der Uneigentlichkeit und merkt wiederum nicht, dass er sich selbst
in diese ungemütliche Situation gebracht hat. Bei Célimène muss er den

Beweis für die Differenz zwischen Maske und Wesen erbringen; das

macht die Wichtigkeit der Beziehung von AMOR und HUMOR in dieser
Komödie aus. Célimène, die jene antinomische Struktur Alcestes
zwischen HUMOR und AMOR akzentuiert, dieser Name kann auch noch
anders gelesen werden, als 'C'est l'hymen', die Membrane, die
Jungfernhaut - ein zentrales Wort für Molière, das, unter anderem, den Streit
um die Ecole des femmes ausgelöst hatte3.

Zum Bruch mit Célimène kommt es erst als er von ihr verlangt, dass

sie als Liebesbeweis sich mit ihm in die totale Einsamkeit zurückziehe.
AMOR müsste ganz zu HUMOR werden. Célimène winkt dankend ab

und nun erfolgt auch die Einsicht seinerseits, dass er für die Liebe nicht
geschaffen sei:

3 Ich beziehe mich hier auf die Szene 5 im II. Akt der Ecole des femmes, wo das Wort
'hymen' angedeutet, aber nicht ausgesprochen wird. In der Critique de l'Ecole des

femmes kommt Molière nochmals auf diese Stelle zurück, nimmt Bezug auf den

Vorwurf der Obszönität, der gegen ihn erhoben wurde und greift dabei die Komik,
die in diesem Vorwurf liegt, auf. Wer Molière der Obszönität an der erwähnten
Stelle in Ecole des femmes bezichtigt, ist gezwungen, das Wort 'hymen' auszusprechen

und dadurch noch weiter zu gehen als der Theatertext Molières.

23



[...je] commence à connaître

Que le Ciel pour ce noeud ne m'avait point fait naître; (vv. 1791-1792)

Das drohende tragische Ende wird wiederum durch den vermittelnden
Philinte abgewendet, der zu Eliante sagt:

Allons, Madame, allons employer toute chose.
Pour rompre le dessein que son coeur se propose, (vv. 1807-1808)

Dadurch bleibt die Möglichkeit von Wiederholung, im Gegensatz zum
unwiderruflichen Ende der Tragödie, weiterhin bestehen. Am Schluss
der Komödie bleibt der Wille der abstrakten Besonderheit, sich jeglichem

Kontakt mit andern, an denen er das Allgemeine und damit eine

Infragestellung seiner Besonderheit erfährt, zu entziehen. Alceste will
Besonderheit, Ausnahme bleiben und findet dafür keinen Platz im
Umkreis anderer Menschen. Dadurch verkörpert er einerseits das logische
Problem der Besonderheit, die nicht im begrifflichen Allgemeinen
aufgeht, andererseits stellt er aber auch den innern Widerspruch des
'Charakters' dar, der, indem er etwas als Eigentümlich markiert, gerade dieses

Eigentümliche der Kategorisierung, dem begrifflich Allgemeinen
unterwirft. Die Sturheit, mit welcher Alceste vor dem Allgemeinen - 'la
nature humaine' - zurückweicht und es mit generellem Hass belegt,
verleiht ihm selbst wieder den Charakter des Allgemeinen. Die Bindung
an die humoral-pathologische Begrifflichkeit belegt diesen Zug. Sein

asoziales, stures Wesen weicht ab von etwas, das man am ehesten mit
'Charme' bezeichnen könnte. Keine Norm, von wo aus die Abweichung
ihrerseits gemessen und moralisch verurteilt werden könnte. Eine Fähigkeit

vielmehr, im Moment - mehr intuitive Geste, denn reflektierte
Handlung - von einem Prinzip abzuweichen. Alcestes Abweichung vom
Charme, oder wie Philinte sich ausdrückt, von der „vertu traitable"
(v. 149), ist darum komisch, weil er nie von seinem pathologischen Kurs
abgewichen wäre, hätte ihm AMOR nicht jenen Streich mit 'C'est
l'hymen' gespielt. In der Abweichung von der Abweichung zeigt er seine

stark theatralischen Züge. Sein Glaube an die Trennbarkeit von Eigentlichem

und Uneigentlichem, sowie an die Isolierbarkeit des Maskenhaften,

endet bekanntlich in der Erfahrung der Maskenhaftigkeit des

Eigentlichen.
Der Wille, die theatralische Dimension von der Beziehung von

Affekt und Ausdruck auszuschliessen, macht gerade diesen Ausschluss
zum theatralischen Ereignis par excellence. Eingespannt zwischen zwei

24



Masken, schlägt der leidenschaftliche Kampf Alcestes für einen direkten
Ausdruck von Leidenschaft um in die Bewegungen eines Hampelmanns.
Er hängt sozusagen in den Fäden seiner charakterlichen Disposition und
versucht sich dabei als Liebhaber. Dieser Umschlag kann, ganz in der
Nähe zur materialistisch-körperlich geprägten Welt der Komödie, als ein

Durchgang durch eine Membrane - hymen - verstanden werden. In
diesem Wort treffen sich erotisch-leidenschaftliche Assoziationen mit der

Bedeutung des Übergangs von leidenschaftlichem Ausdruck Alcestes in
leidenschaftslose Komik.

Dieser Übergang vollzieht sich in der Differenz von Maske und
Wesen, d.h. im gescheiterten Versuch Alcestes, die beiden zu trennen. Er
verweist direkt auf die Differenz zwischen Bühne und Zuschauerraum,
die in der Komödie, wie bereits angedeutet, in der Fiktionsdurchbrechung

eine wichtige Rolle spielt. Die Orchestra als bewegliche
Membrane trennt und verbindet zugleich, je nachdem, ob sie identifika-
tionsstiftend oder -unterbrechend wirkt. In der Unterbrechung erinnert
sie den Zuschauer an seine Tätigkeit des Zuschauens. Das ist ihre
theoretische Seite. Griechisch 'theoria' bedeutet gleichermassen die theoretische

Betrachtung wie das Zuschauen. Erinnert sich der Zuschauer an
seine theoretische, distanzierte Seite, so auch der Theoretiker an seine

elementare Verbindung mit der theatralischen Fiktion. Ein solches

'dramatisches Denken' wäre leidenschaftlich und leidenschaftslos
zugleich.

25




	Der komische Charakter als Subjekt der Leidenschaft

