Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1992)

Heft: 15

Artikel: Les lieux de la passion : décor scénique et mise en abyme dans le
théatre baroque

Autor: Keller, Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006619

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Luzius Keller

~ LES LIEUX DE LA PASSION:
DECOR SCENIQUE ET MISE EN ABYME
DANS LE THEATRE BAROQUE

Les remarques suivantes s’inscrivent dans le cadre d’une recherche plus
étendue sur le probléme de la mise en abyme dans le théédtre baroque et
classique. Cette recherche se propose de tenir compte des deux types de
mise en abyme que Gide, dans une page devenue fameuse de son Jour-
nall, avait relevés, sans d’ailleurs les distinguer nettement 1'un de
’autre. Nous les désignons par les termes de mise en abyme «par
miroitement» et mise en abyme «par figuration». Dans la premi¢re, on
voit se répéter, en miniature, le tout (ou un de ses aspects) a 1'intérieur
méme du tout, dans la deuxiéme, le tout (ou un de ses aspects) se trouve
rendu présent par un élément qui lui ressemble et qui par 13 en est pré-
cisément une «figure».

Le thédtre dans le thédtre dans Hamlet est un exemple pour la pre-
miére de ces deux formes d’autoréflexion. C’est un exemple qui con-
ceme a la fois I’énonciation et 1’énoncé: la scéne sur la scéne fait
apparaitre la production et la réception du spectacle (mise en abyme de
I’énonciation), tandis que la scéne jouée par les acteurs instruits par
Hamlet répete un événement de 1’action ou, plus exactement, de la pré-
histoire de celle-ci, c’est-a-dire le meurtre du roi par 1’actuel couple
royal (mise en abyme de 1’énoncé¢).

Si nous restons dans le contexte shakespearien la Tempéte nous pré-
sente un exemple du deuxieéme type de mise en abyme, soit de 1a mise en
abyme par figuration. Prospero figure le dramaturge; 1I'fle enchantée et
les eaux qui I’entourent — ou au début de la piéce nous voyons se déchai-
ner cette tempéte qui a donné a la Tempéte son titre — tout cet espace
figure I’espace thédtral dominé par I’art du dramaturge; la «cell» de
Prospero enfin, sa cellule ou sa grotte, endroit ou il a déposé ses livres,
figure I’étude, le travail intellectuel, prémisse de la création artistique.

1 André Gide, Journal 1889-1939, Paris, Gallimard («Bibliotheque de la Pléiade»),
1948, p. 41.



Dans la mesure ou le thédtre se comprend, se définit et se réalise comme
la mise en sceéne et comme 1’ostentation des passions humaines et qu’il
vise a I’évocation des passions chez le public — et le thédtre du XVIIe
siecle le fait & un trés haut degré —, les passions et les lieux ou elles
s’articulent ou se manifestent font partie des éléments a valeur méta-
thédtrale et touchent ainsi de trés prés notre projet de travail. Nous com-
prenons donc le terme de «lieux» non pas au sens rhétorique. Certes, on
pourrait envisager aussi une recherche sur les lieux rhétoriques de la pas-
sion, recherche sur les topoi passionnels dont on trouverait toute une
série parmi les «loci a persona», des arguments donc en rapport avec la
personne qu’il s’agit d’accuser ou de défendre ou encore, si nous passons
de 1a rhétorique au thédtre, avec le personnage qu’il s’agit de présenter et
de développer. Nous nous tiendrons cependant pour le moment au sens
spatial ou topographique du terme de «lieu» pour examiner quelques
lieux scéniques que les dramaturges — surtout baroques — ont choisis
sinon inventés pour construire le décor sur le fond duquel se dérouleront
les scénes les plus passionnelles — et passionnantes — de leurs piéces. Le
décor apparait ainsi comme un élément porteur d’une signification qui va
au-dela du pittoresque ou du vraisemblable.

Avant de considérer quelques-uns de ces lieux, il faut rappeler que la
scéne classique, réduite a un seul lieu, est précédée, dans 1’histoire du
thédtre, par une scéne multiple permettant de réaliser des pi¢ces dont
I’action joue précisément en des lieux différents: une rue, une place, une
salle, une chambre, etc. Souvent aussi I’ensemble de ces lieux était réuni
et intégré dans un «décor simultané». Or, parmi ces lieux on en trouve de
particulierement favorables a la figuration du thédtre, soit qu’ils forment
une espece de scéne sur la scéne (de thédtre dans le théatre), ou qu’ils
deviennent le cadre pour des scénes a valeur métathéatrale, des sceénes
donc qui précisément sont trés souvent particulierement passionnelles.

Je tiendrai compte avant tout des grottes, des prisons et des cabinets.
Ces lieux peuvent étre séparés du premier plan de la scéne par une fron-
tiere invisible, mais marquée par un interdit (la grotte d’Alcandre dans
1’Illusion comique de Corneille), par une grille (les prisons dans 1a méme
piece, dans Polyeucte, dans la Marianne de Tristan I’Hermite et ailleurs),
Ou encore par une «tapisserie», c’est-a-dire un petit rideau intégré dans le
décor que I’on tire au besoin pour faire apparaitre un espace supplémen-
taire: en général une chambre ou un cabinet dans une des maisons faisant
partie du décor. On en trouve des exemples dans plusieurs pi¢ces de

6



Comeille (Clitandre, La Place Royale, L’ lllusion comique) ou encore
dans les Galanteries du duc d’ Ossone, comédie de Mairet.

Examinons d’abord, sans entrer dans le détail des problémes concermnant
la mise en sceéne, la grotte. Rappelons que dans la Tempéte la grotte
figure, en tant que dépdt des livres de Prospero, 1’invention, ¢’est-a-dire
la force intellectuelle nécessaire pour la création artistique; en tant que
dép6t des habits princiers de Prospero, elle figure plus particuli¢rement
le thédtre ou un de ses aspects, soit le changement d’habit ou de réle qui
caractérise 1’activité et 1’art de 1’acteur.

Par contre, dans 1'lllusion comique de Comeille, la grotte
d’Alcandre, bien plus spatieuse que la «cell» de Prospero, figure 1’espace
théétral tout court, fonction qu’assume dans la Tempéte 1'fle enchantée.
Au cours de la piece, la grotte d’ Alcandre devient un véritable lieu de la
passion soit du c6té de la «salle», soit du c6té de la «scéne». Le mage
(Alcandre) qui fera jouer sous les yeux du pere (Pridamant) les aventures
du fils (Clindor) avertit le futur spectateur que pour assister a ce
spectacle il faut «une 4me hardie». A chaque fin d’acte, Comeille
s’arréte aux réactions passionnelles du peére-spectateur qui expriment
successivement 1’espoir, la crainte, l1a pitié, le désespoir et finalement —
grace a la «reconnaissance» de 1'«erreur» — 1a joie. Ce trajet passionnel
fait apparaftre a I’horizon la théorie aristotélicienne de la pitié, de la ter-
reur et de la catharsis. Du c6té de la scéne interne ou agissent les
spectres évoqués par Alcandre, le théme passionnel n’est pas moins pré-
sent. L3, il s’articule a travers 1’autoréflexion théétrale contenue dans les
aventures de Clindor, aventures qui sont montrées successivement sous
la forme d’une comédie, d’une tragi-comédie et finalement d’une tragé-
die.

A propos de la réflexion «générique» (réflexion des genres litté-
raires), on peut rappeler la grotte dans Clitandre, tragi-comédie de
Comeille datant de 1632. Dans les premi¢res scénes de la piece, cette
grotte sert de dépd6t: en vue d’un de ces attentats fort a 1a mode dans la
tragi-comédie des années trente, on y cache des habits, des masques et
des épées. Cette grotte sera aussi — on pense aux grottes de la tradition
épique ou pastorale — un lieu de la passion amoureuse, car c’est 1a que
devrait s’accomplir le viol d’une jeune fille par un amoureux brutal, viol
dont la tentative — jouant devant la grotte — est montrée complaisam-
ment, selon le goft tragi-comique. On assiste aussi, selon le méme goiit,
a I’acte par lequel la jeune fille fait échouer cette tentative et qui consiste

7



a percer un oeil de son agresseur par une épingle. Comme licu de traves-
tissement et comme lieu de la passion (amoureuse), la grotte de
Clitandre figure le thédtre en général; comme dépdt de masques et
d’épées, elle figure plus particuliérement le genre tragi-comique, puis-
qu’il réunit les attributs de 1a comédie ou de Thalie, soit le masque, et de
la tragédie ou de Melpomene, soit 1’épée (ou le poignard).

Quant a la prison, prochain lieu de la passion a examiner, Jacques
Scherer I’a insérée dans la série des «spectacles pathétiques». Je renvoie
au chapitre «La passion du spectacle» de 1’ouvrage La dramaturgie
classique en France? ou il est question successivement du «spectacle
pompeux», du «spectacle merveilleux», du «spectacle pathétique»
(prisons, chambres funébres, échafauds, cimetiéres) et du «spectacle
dramatique» (duels, batailles, enlévements, exécutions). A la différence
de la plupart des autres spectacles pathétiques et dramatiques, dans la
prison, le personnage est seul. La passion s’y montre non pas au moment
ou elle se heurte contre d’autres passions, mais au moment ou elle se
replie — comme le suggeére le cadre — sur elle-méme. Au niveau du
discours, la situation du personnage ameéne automatiquement le
monologue et trés souvent un monologue en stances. Avec ses strophes,
unit€és refermées, «tournées» sur elles-mémes, le discours lyrique
correspond de prés a la disposition spatiale du lieu et au repliement sur
soi du personnage. En effet, si la prison peut €étre comprise comme la
figure d’un certain type ou d’une certaine situation d’énonciation, c’est
moins 2 1’énonciation dramatique qu’a 1’énonciation lyrique qu’il faut
penser.

Passons finalement aux scénes et aux lieux qui manifestent de la fagon
peut-€tre la plus évidente leur caractére métathédtral, c’est-a-dire aux
scénes a tapisserie ou plus généralement a ces scénes jouées dans des
lieux qui pendant le reste du spectacle sont cachés aux yeux du specta-
teur par un rideau, une toile ou une tapisserie qu’on tire a 1’occasion pour
faire apparaitre un lieu scénique supplémentaire. Tout en restant des
«figurations», les scénes a tapisserie renvoient au théatre de maniére trés
directe et tres évidente. Le rideau et 1a scéne intemes en reproduisent les
données topographiques (mise en abyme de 1’énonciation), tandis que les

2 Paris, Nizet, 1950.



scénes qu’on y joue en font apparaitre les thé¢mes essentiels (mise en
abyme de I’énoncé€).

Cela se manifeste de la manieére la plus évidente dans 1'/llusion
comique. A deux moments de 1’action, on y tire, sur un coup de la
baguette magique d’Alcandre, un rideau inteme et ce qui apparait der-
riere ce sont les signes de la réalité thédtrale: au premier acte, au moment
ou Alcandre montre a Pridamant la condition actuelle de son fils, «on tire
un rideau derriere lequel sont en parade les plus beaux habits des comé-
diens». Cette didascalie, bien sir, n’est pas destinée aux oreilles de
Pridamant qui prend ces habits pour des habits de prince et ne sera tiré
d’erreur qu’a la fin de la pi¢ce ou ce méme rideau inteme s’ouvre une
deuxi¢me fois pour faire apparaitre une troupe de comédiens «avec leur
portier, qui comptent de 1’argent sur une table, et en prennent chacun
leur part».

Dans d’autres scénes a rideau, le renvoi métathéitral est moins direct
et ce qui se joue sur la scéne inteme nous renvoie au théatre par figure.
Si au début de Clitandre le théétre en général et la tragi-comédie en par-
ticulier se trouvent figurés par la caverne, a la fin de cette méme piece, le
genre tragi-comique se réfléchit dans une scéne a rideau. Le rideau
interme s’y ouvre sur la chambre de Rosidor, 1’'un des protagonistes de la
pieéce, couché sur son lit et exposant les blessures dues a 1’attentat dont il
a été question. Pour le dramaturge, c’est 1’occasion d’exposer complai-
samment aux yeux du spectateur, a travers la chair découverte, un des
moteurs de la tragi-comédie: 1’amour sensuel dont la tentative de viol
montrait 1’aspect négatif, brutal. C’est I’occasion aussi de montrer ce que
c’est que la tragi-comédie d’une mani¢re plus subtile: les blessures de
Rosidor ne renvoient pas seulement au th¢me du combat; Comeille les
utilise aussi pour indiquer 1la maniére particuliere de laquelle doit finir
une tragi-comédie: c’est-a-dire bien, mais pas tout a fait ou pas tout de
suite. Qu’on se rappelle 1’union différée de Chiméne et de Rodrigue. Ici,
Rosidor ne sera uni avec celle qu’il aime (Caliste) qu’aprés la guérison
de ses blessures. Le lit de Rosidor, situé dans I'intimité de sa chambre,
endroit ou s’épanche 1’amour entre Rosidor et Caliste devient ainsi le
lieu ou se réfléchit, au niveau thématique, la tragi-comédie.

Au plan du décor scénique, la chambre de Rosidor se trouve au
méme endroit que la prison de Clitandre dans 1’acte précédent. Une
méme toile interne cache donc deux lieux essentiellement intimes, deux
lieux ou se joue un spectacle pathétique, fait pour émouvoir le specta-
teur: spectacle de I'innocence faussement accusée (Clitandre courant le

9



risque d’€tre exécuté) et spectacle de 1a vertu menacée (Rosidor échappé
a peine au danger), spectacle aussi du corps, du corps désirable et de
I’endroit ou le désir pourra — plus tard — s’assouvir.

Dans la tragi-comédie et dans certaines comédies des années trente,
le lit était un accessoire presque obligatoire. Il est placé généralement
dans une chambre dont 1’accés s’ouvre pour le spectateur au moyen
d’une tapisserie. Dans notre contexte, 1'usage le plus intéressant que 1’on
en ait fait, se trouve dans la piéce de Mairet intitulée Les Galanteries du
duc d’ Ossone. Dans le décor de cette piece, on distingue une rue et une
maison avec un balcon; par une échelle de soie jetée du balcon, on peut y
monter et entrer dans un cabinet d’ou I’'on passe dans deux chambres
pourvues d’un lit et appartenant a deux jeunes femmes qui accueillent
deux jeunes hommes — toujours les mémes, mais ce n’est pas toujours la
méme femme qui acueille le méme homme ou le méme homme qui se
dirige vers la méme femme. Tout ce jeu compliqué avec les surprises
qu’il ameéne est rendu visible au spectateur par un systéme de tapisseries
qui font apparaitre au besoin soit le cabinet entre les chambres, soit les
chambres elles-mémes. C’est ainsi qu’encore une fois un élément du
décor scénique est employé pour mettre en évidence a la fois un principe
générique et un principe thématique du théatre. Dans Les Galanteries du
duc d Ossone, le jeu des tapisseries fait apparaitre, a travers les
nombreux quiproquos qu’il rend possible, I’essence méme de la comédie
d’intrigue; il fait apparaitre aussi, dans la pluralit¢ des chambres et des
lits, I’amour libertin ou libéré.

La sceéne a tapisserie la plus soigneusement élaborée et agencée est
sans aucun doute celle que Comeille a placé au centre méme de La Place
Royale. J'ai examiné ailleurs les moyens dramaturgiques et prosodiques
employés pour mettre en relief cette scé¢ne jouant dans le cabinet
d’Angélique3. Dans notre contexte, il suffit de rappeler que la mise en
abyme du théitre effectuée par la figuration de 1’acteur (Alidor qui joue
un réle), du discours dramatique (persuasion par un mensonge) et du
public (Angélique qui prend le mensonge pour vérité), toumne
essentiellement autour du théme de la passion. Passion feinte de la part
d’Alidor, passion véritable de la part d’ Angélique qui épanche d’abord

3 Cf. «La rhétorique du mensonge dans La Place Royale», Cahiers de I'Association
internationale des études frangaises, XXX VII, 1985, pp. 117-126 et «Mise en scéne,
dramaturgie et rhétorique du mensonge», Saggi e ricerche di letteratura francese,
XXIV, Roma, Bulzoni, 1985, pp. 215-250.

10



sa douleur — dans un monologue en stances — et qui est jetée ensuite par
le jeu d’ Alidor dans 1’exaspération du trouble passionnel.

C’est ainsi que les lieux de la passion que sont les cabinets, les prisons et
les grottes peuvent nous apparaitre finalement comme les lieux, les
arguments ou les topoi non pas d’une rhétorique, mais d’une dramatur-
gie; ce sont des arguments non pas d’une persuasion, mais d’une osten-
tation. Ils donnent a voir le théatre.

11






	Les lieux de la passion : décor scénique et mise en abyme dans le théâtre baroque

