
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1992)

Heft: 15

Artikel: Les lieux de la passion : décor scénique et mise en abyme dans le
théâtre baroque

Autor: Keller, Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luzius Keller

LES LIEUX DE LA PASSION:
DÉCOR SCÉNIQUE ET MISE EN ABYME

DANS LE THÉÂTRE BAROQUE

Les remarques suivantes s'inscrivent dans le cadre d'une recherche plus
étendue sur le problème de la mise en abyme dans le théâtre baroque et

classique. Cette recherche se propose de tenir compte des deux types de

mise en abyme que Gide, dans une page devenue fameuse de son Journall,

avait relevés, sans d'ailleurs les distinguer nettement l'un de

l'autre. Nous les désignons par les termes de mise en abyme «par
miroitement» et mise en abyme «par figuration». Dans la première, on
voit se répéter, en miniature, le tout (ou un de ses aspects) à l'intérieur
même du tout, dans la deuxième, le tout (ou un de ses aspects) se trouve
rendu présent par un élément qui lui ressemble et qui par là en est
précisément une «figure».

Le théâtre dans le théâtre dans Hamlet est un exemple pour la
première de ces deux formes d'autoréflexion. C'est un exemple qui
concerne à la fois l'énonciation et l'énoncé: la scène sur la scène fait
apparaître la production et la réception du spectacle (mise en abyme de

l'énonciation), tandis que la scène jouée par les acteurs instruits par
Hamlet répète un événement de l'action ou, plus exactement, de la
préhistoire de celle-ci, c'est-à-dire le meurtre du roi par l'actuel couple
royal (mise en abyme de l'énoncé).

Si nous restons dans le contexte shakespearien la Tempête nous
présente un exemple du deuxième type de mise en abyme, soit de la mise en

abyme par figuration. Prospero figure le dramaturge; l'île enchantée et
les eaux qui l'entourent - où au début de la pièce nous voyons se déchaîner

cette tempête qui a donné à la Tempête son titre - tout cet espace
figure l'espace théâtral dominé par l'art du dramaturge; la «cell» de

Prospero enfin, sa cellule ou sa grotte, endroit où il a déposé ses livres,
figure l'étude, le travail intellectuel, prémisse de la création artistique.

1 André Gide, Journal 1889-1939, Paris, Gallimard («Bibliothèque de la Pléiade»),
1948, p. 41.

5



Dans la mesure où le théâtre se comprend, se définit et se réalise comme
la mise en scène et comme l'ostentation des passions humaines et qu'il
vise à l'évocation des passions chez le public - et le théâtre du XVIIe
siècle le fait à un très haut degré -, les passions et les lieux où elles
s'articulent ou se manifestent font partie des éléments à valeur méta-
théâtrale et touchent ainsi de très près notre projet de travail. Nous

comprenons donc le terme de «lieux» non pas au sens rhétorique. Certes, on
pourrait envisager aussi une recherche sur les lieux rhétoriques de la
passion, recherche sur les topoi passionnels dont on trouverait toute une
série parmi les «loci a persona», des arguments donc en rapport avec la

personne qu'il s'agit d'accuser ou de défendre ou encore, si nous passons
de la rhétorique au théâtre, avec le personnage qu'il s'agit de présenter et
de développer. Nous nous tiendrons cependant pour le moment au sens

spatial ou topographique du terme de «lieu» pour examiner quelques
lieux scéniques que les dramaturges - surtout baroques - ont choisis
sinon inventés pour construire le décor sur le fond duquel se dérouleront
les scènes les plus passionnelles - et passionnantes - de leurs pièces. Le
décor apparaît ainsi comme un élément porteur d'une signification qui va
au-delà du pittoresque ou du vraisemblable.

Avant de considérer quelques-uns de ces lieux, il faut rappeler que la
scène classique, réduite à un seul lieu, est précédée, dans l'histoire du

théâtre, par une scène multiple permettant de réaliser des pièces dont
l'action joue précisément en des lieux différents: une rue, une place, une
salle, une chambre, etc. Souvent aussi l'ensemble de ces lieux était réuni
et intégré dans un «décor simultané». Or, parmi ces lieux on en trouve de

particulièrement favorables à la figuration du théâtre, soit qu'ils forment
une espèce de scène sur la scène (de théâtre dans le théâtre), ou qu'ils
deviennent le cadre pour des scènes à valeur métathéâtrale, des scènes

donc qui précisément sont très souvent particulièrement passionnelles.
Je tiendrai compte avant tout des grottes, des prisons et des cabinets.

Ces lieux peuvent être séparés du premier plan de la scène par une frontière

invisible, mais marquée par un interdit (la grotte d'Alcandre dans

l'Illusion comique de Corneille), par une grille (les prisons dans la même

pièce, dans Polyeucte, dans la Marianne de Tristan l'Hermite et ailleurs),
ou encore par une «tapisserie», c'est-à-dire un petit rideau intégré dans le
décor que l'on tire au besoin pour faire apparaître un espace supplémentaire:

en général une chambre ou un cabinet dans une des maisons faisant

partie du décor. On en trouve des exemples dans plusieurs pièces de

6



Corneille (Clitandre, La Place Royale, L'Illusion comique) ou encore
dans les Galanteries du duc d'Ossone, comédie de Mairet.

Examinons d'abord, sans entrer dans le détail des problèmes concernant
la mise en scène, la grotte. Rappelons que dans la Tempête la grotte
figure, en tant que dépôt des livres de Prospéra, l'invention, c'est-à-dire
la force intellectuelle nécessaire pour la création artistique; en tant que
dépôt des habits princiers de Prospéra, elle figure plus particulièrement
le théâtre ou un de ses aspects, soit le changement d'habit ou de rôle qui
caractérise l'activité et l'art de l'acteur.

Par contre, dans YIllusion comique de Corneille, la grotte
d'Alcandre, bien plus spatieuse que la «cell» de Prospéra, figure l'espace
théâtral tout court, fonction qu'assume dans la Tempête l'île enchantée.

Au cours de la pièce, la grotte d'Alcandre devient un véritable lieu de la
passion soit du côté de la «salle», soit du côté de la «scène». Le mage
(Alcandre) qui fera jouer sous les yeux du père (Pridamant) les aventures
du fils (Clindor) avertit le futur spectateur que pour assister à ce

spectacle il faut «une âme hardie». À chaque fin d'acte, Corneille
s'arrête aux réactions passionnelles du père-spectateur qui expriment
successivement l'espoir, la crainte, la pitié, le désespoir et finalement -
grâce à la «reconnaissance» de l'«erreur» - la joie. Ce trajet passionnel
fait apparaître à l'horizon la théorie aristotélicienne de la pitié, de la
terreur et de la catharsis. Du côté de la scène interne où agissent les

spectres évoqués par Alcandre, le thème passionnel n'est pas moins
présent. Là, il s'articule à travers l'autoréflexion théâtrale contenue dans les

aventures de Clindor, aventures qui sont montrées successivement sous
la forme d'une comédie, d'une tragi-comédie et finalement d'une tragédie.

À propos de la réflexion «générique» (réflexion des genres
littéraires), on peut rappeler la grotte dans Clitandre, tragi-comédie de

Corneille datant de 1632. Dans les premières scènes de la pièce, cette

grotte sert de dépôt: en vue d'un de ces attentats fort à la mode dans la

tragi-comédie des années trente, on y cache des habits, des masques et
des épées. Cette grotte sera aussi - on pense aux grottes de la tradition
épique ou pastorale - un lieu de la passion amoureuse, car c'est là que
devrait s'accomplir le viol d'une jeune fille par un amoureux brutal, viol
dont la tentative - jouant devant la grotte - est montrée complaisam-
ment, selon le goût tragi-comique. On assiste aussi, selon le même goût,
à l'acte par lequel la jeune fille fait échouer cette tentative et qui consiste

7



à percer un oeil de son agresseur par une épingle. Comme lieu de
travestissement et comme lieu de la passion (amoureuse), la grotte de

Clitandre figure le théâtre en général; comme dépôt de masques et

d'épées, elle figure plus particulièrement le genre tragi-comique, puisqu'il

réunit les attributs de la comédie ou de Thalie, soit le masque, et de
la tragédie ou de Melpomène, soit l'épée (ou le poignard).

Quant à la prison, prochain lieu de la passion à examiner, Jacques
Scherer l'a insérée dans la série des «spectacles pathétiques». Je renvoie
au chapitre «La passion du spectacle» de l'ouvrage La dramaturgie
classique en France2 où il est question successivement du «spectacle

pompeux», du «spectacle merveilleux», du «spectacle pathétique»
(prisons, chambres funèbres, échafauds, cimetières) et du «spectacle
dramatique» (duels, batailles, enlèvements, exécutions). À la différence
de la plupart des autres spectacles pathétiques et dramatiques, dans la
prison, le personnage est seul. La passion s'y montre non pas au moment
où elle se heurte contre d'autres passions, mais au moment où elle se

replie - comme le suggère le cadre - sur elle-même. Au niveau du

discours, la situation du personnage amène automatiquement le

monologue et très souvent un monologue en stances. Avec ses strophes,
unités refermées, «tournées» sur elles-mêmes, le discours lyrique
correspond de près à la disposition spatiale du lieu et au repliement sur
soi du personnage. En effet, si la prison peut être comprise comme la
figure d'un certain type ou d'une certaine situation d'énonciation, c'est
moins à l'énonciation dramatique qu'à l'énonciation lyrique qu'il faut

penser.

Passons finalement aux scènes et aux lieux qui manifestent de la façon
peut-être la plus évidente leur caractère métathéâtral, c'est-à-dire aux
scènes à tapisserie ou plus généralement à ces scènes jouées dans des

lieux qui pendant le reste du spectacle sont cachés aux yeux du spectateur

par un rideau, une toile ou une tapisserie qu'on tire à l'occasion pour
faire apparaître un lieu scénique supplémentaire. Tout en restant des

«figurations», les scènes à tapisserie renvoient au théâtre de manière très
directe et très évidente. Le rideau et la scène internes en reproduisent les

données topographiques (mise en abyme de l'énonciation), tandis que les

2 Paris, Nizet, 1950.

8



scènes qu'on y joue en font apparaître les thèmes essentiels (mise en

abyme de l'énoncé).
Cela se manifeste de la manière la plus évidente dans VIllusion

comique. À deux moments de l'action, on y tire, sur un coup de la
baguette magique d'Alcandre, un rideau interne et ce qui apparaît
derrière ce sont les signes de la réalité théâtrale: au premier acte, au moment
où Alcandre montre à Pridamant la condition actuelle de son fils, «on tire
un rideau derrière lequel sont en parade les plus beaux habits des
comédiens». Cette didascalie, bien sûr, n'est pas destinée aux oreilles de

Pridamant qui prend ces habits pour des habits de prince et ne sera tiré
d'erreur qu'à la fin de la pièce où ce même rideau interne s'ouvre une
deuxième fois pour faire apparaître une troupe de comédiens «avec leur
portier, qui comptent de l'argent sur une table, et en prennent chacun
leur part».

Dans d'autres scènes à rideau, le renvoi métathéâtral est moins direct
et ce qui se joue sur la scène interne nous renvoie au théâtre par figure.
Si au début de Clitandre le théâtre en général et la tragi-comédie en
particulier se trouvent figurés par la caverne, à la fin de cette même pièce, le

genre tragi-comique se réfléchit dans une scène à rideau. Le rideau
interne s'y ouvre sur la chambre de Rosidor, l'un des protagonistes de la

pièce, couché sur son lit et exposant les blessures dues à l'attentat dont il
a été question. Pour le dramaturge, c'est l'occasion d'exposer complai-
samment aux yeux du spectateur, à travers la chair découverte, un des

moteurs de la tragi-comédie: l'amour sensuel dont la tentative de viol
montrait l'aspect négatif, brutal. C'est l'occasion aussi de montrer ce que
c'est que la tragi-comédie d'une manière plus subtile: les blessures de

Rosidor ne renvoient pas seulement au thème du combat; Corneille les

utilise aussi pour indiquer la manière particulière de laquelle doit finir
une tragi-comédie: c'est-à-dire bien, mais pas tout à fait ou pas tout de

suite. Qu'on se rappelle l'union différée de Chimène et de Rodrigue. Ici,
Rosidor ne sera uni avec celle qu'il aime (Caliste) qu'après la guérison
de ses blessures. Le lit de Rosidor, situé dans l'intimité de sa chambre,
endroit où s'épanche l'amour entre Rosidor et Caliste devient ainsi le

lieu où se réfléchit, au niveau thématique, la tragi-comédie.
Au plan du décor scénique, la chambre de Rosidor se trouve au

même endroit que la prison de Clitandre dans l'acte précédent. Une
même toile interne cache donc deux lieux essentiellement intimes, deux
lieux où se joue un spectacle pathétique, fait pour émouvoir le spectateur:

spectacle de l'innocence faussement accusée (Clitandre courant le

9



risque d'être exécuté) et spectacle de la vertu menacée (Rosidor échappé
à peine au danger), spectacle aussi du corps, du corps désirable et de

l'endroit où le désir pourra - plus tard - s'assouvir.
Dans la tragi-comédie et dans certaines comédies des années trente,

le lit était un accessoire presque obligatoire. Il est placé généralement
dans une chambre dont l'accès s'ouvre pour le spectateur au moyen
d'une tapisserie. Dans notre contexte, l'usage le plus intéressant que l'on
en ait fait, se trouve dans la pièce de Mairet intitulée Les Galanteries du
duc d'Ossone. Dans le décor de cette pièce, on distingue une rue et une
maison avec un balcon; par une échelle de soie jetée du balcon, on peut y
monter et entrer dans un cabinet d'où l'on passe dans deux chambres

pourvues d'un lit et appartenant à deux jeunes femmes qui accueillent
deux jeunes hommes - toujours les mêmes, mais ce n'est pas toujours la
même femme qui acueille le même homme ou le même homme qui se

dirige vers la même femme. Tout ce jeu compliqué avec les surprises

qu'il amène est rendu visible au spectateur par un système de tapisseries
qui font apparaître au besoin soit le cabinet entre les chambres, soit les
chambres elles-mêmes. C'est ainsi qu'encore une fois un élément du
décor scénique est employé pour mettre en évidence à la fois un principe
générique et un principe thématique du théâtre. Dans Les Galanteries du
duc d'Ossone, le jeu des tapisseries fait apparaître, à travers les
nombreux quiproquos qu'il rend possible, l'essence même de la comédie

d'intrigue; il fait apparaître aussi, dans la pluralité des chambres et des

lits, l'amour libertin ou libéré.
La scène à tapisserie la plus soigneusement élaborée et agencée est

sans aucun doute celle que Corneille a placé au centre même de La Place
Royale. J'ai examiné ailleurs les moyens dramaturgiques et prosodiques
employés pour mettre en relief cette scène jouant dans le cabinet
d'Angélique3. Dans notre contexte, il suffit de rappeler que la mise en

abyme du théâtre effectuée par la figuration de l'acteur (Alidor qui joue
un rôle), du discours dramatique (persuasion par un mensonge) et du

public (Angélique qui prend le mensonge pour vérité), tourne
essentiellement autour du thème de la passion. Passion feinte de la part
d'Alidor, passion véritable de la part d'Angélique qui épanche d'abord

3 Cf. «La rhétorique du mensonge dans La Place Royale», Cahiers de /'Association
internationale des études françaises, XXXVII, 1985, pp. 117-126 et «Mise en scène,

dramaturgie et rhétorique du mensonge», Saggi e ricerche di letteratura francese,
XXIV, Roma, Bulzoni, 1985, pp. 215-250.

10



sa douleur - dans un monologue en stances - et qui est jetée ensuite par
le jeu d'Alidor dans l'exaspération du trouble passionnel.

C'est ainsi que les lieux de la passion que sont les cabinets, les prisons et
les grottes peuvent nous apparaître finalement comme les lieux, les

arguments ou les topoi non pas d'une rhétorique, mais d'une dramaturgie;

ce sont des arguments non pas d'une persuasion, mais d'une
ostentation. Ils donnent à voir le théâtre.

11




	Les lieux de la passion : décor scénique et mise en abyme dans le théâtre baroque

