Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1991)

Heft: 14

Artikel: Tom der Reimer : zur Rezeption mythologischer Quellen in Wilhelm
Lehmanns Lyrik

Autor: Kobel-Béanninger, Verena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verena Kobel-Binninger

TOM DER REIMER
Zur Rezeption mythologischer Quellen
in Wilhelm Lehmanns Lyrik

"Wer Natur sagt, sagt Mythus"'. In dieser biindigen Formel hat Wilhelm
Lehmann die drei tragenden Elemente seiner lyrischen Dichtung
vereinigt. Das Stichwort "Natur" deutet auf die reiche Welt von Pflanzen
und Tieren, auf die Himmelserscheinungen und die Beschaffenheit der
Erde, wie sie in seinen Gedichten beschworen werden; der Begriff des
Mythus umfasst die vielfaltige Anwesenheit mythologischer Gestalten aus
griechisch-romischer, keltischer oder germanischer Tradition; und
unausgesprochen, aber dieser Zweiheit notwendig zugehdrend, ist in
diesem Satz ein Drittes gegenwirtig, der Mensch nidmlich, ohne den ja
weder Natur noch Mythus "gesagt” werden kann. Diese Aussage enthilt
einen bemerkenswerten Antagonismus. Sie bezieht sich auf die Lyrik,
Mythos aber ist gemdss seinem Ursprung und Wesen eine epische
Kategorie. Im Mythos der alten Griechen wird erzdhlt. Er tiberliefert die
Geschichten von den Gottern und Heroen, und wenn die Lyrik und
spater das Drama Mythisches aufnehmen und auf ihre Art Gestalt werden
lassen, so handelt es sich dabei nichtsdestoweniger um Hinweise auf
Erzdhlungen, um die Neuformung von Erzdhltem. Lehmann fasst den
Mythosbegriff durchaus in dieser Weise, denn er fahrt fort: "Ich begreife
den Mythus als die erzéhlerische Inbrunst der Erde". Mythisches,
Erzdhlendes geht jedoch, wie seine Ausdrucksweise erkennen ldsst, nicht
durch einen Akt der Willklir in seine Gedichte ein. Der Mythus -
"Ausdruck menschlicher und iibermenschlicher Situationen"? - "meldet
sich" in seiner Dichtung "an"; er "nimmt Aufenthalt im lyrischen
Gedicht"*. Von mythischer Uberlieferung geprigte Figuren konnen sich
in Lehmanns Dichtung recht eigentlich ansiedeln. Das klassische Beispiel

1 Wilhelm Lehmann, Sdmtliche Werke in drei Binden, Giitersloh, Sigbert Mohn, 1962
[zit. SW], 111, 402.

2 SWIII, 403.

3 SWIII, 177. Vgl. Marbacher Magazin, Nr. 22/1982, S. 42.

4 SW III, 402.

20



ist Merlin®, doch Herkules und Zeus wiren hier ebenfalls zu nennen.
Nach Lehmanns Auffassung geschieht solche Ansiedlung auch in der
Landschaftsmalerei. "Mit Notwendigkeit springen Nymphen und
Dryaden aus Corots Landschaften", hilt er Valéry entgegen, nach dessen
Urteil Corots malerische Poesie allzuleicht und in zu grosser Zahl Nym-
phen hervorbringt®. Entschieden vertritt er die Ansicht, dass der Dichter
des Mythus bedarf. Er braucht ihn, und so gebraucht er ihn auch. Der
Mythus stellt sich notwendigerweise und fast wie von selbst ein, und
dabei wird er zum bewusst eingesetzten Instrument. "Mir ist zuweilen”,
so beschreibt Lehmann seine dichterische Erfahrung, "als ob unter dem
Zustrom von Eindriicken des blossen Daseins meine individuelle Kraft
versage, und ich rufe den Mythus zu Hilfe, damit ich sage."’
Wohlgemerkt: es ist der Lyriker, der so spricht. Der iliberwiltigende
Zustrom von Eindriicken ist das, was Lehmann an anderer Stelle
"Existenzmaximum" genannt und der Gattung der lyrischen Dichtung
zugeordnet hat®. Will der Dichter der zustromenden Daseinsfiille
standhalten und soll sie im Gedicht sprachliche Gestalt annehmen, kann
er der Hilfe des Mythos, also des erzdhlenden Gestaltungsmodus nicht
entraten.

Unsere Studie ldsst sich vom Gedanken leiten, dass der schon lange
bekannte Einbezug des Mythos in Lehmanns Lyrik besser zu verstehen
ist, wenn man dieses poetologische Bekenntnis in seinem genauen Sinn
ernst nimmt. Methodisch gibt es verschiedene Moglichkeiten, das epische
Moment in Lehmanns Dichtung zu fassen. Zundchst kann man das
Augenmerk auf den eigenartigen und wenig beachteten Sachverhalt
richten, dass viele seiner Gedichte eine Art von Handlungsverlauf
aufweisen, der sich nachzeichnen ldsst. Der Dichter selbst hat den Leser
und Interpreten zu solchem Tun ausdriicklich ermichtigt. Er neigt
Goethes Meinung zu, das echte Leben eines Gedichts zeige sich erst in
einer Prosaiibertragung’®. Jedenfalls gilt ihm als sicher, "dass noch das
leichteste lyrische Gebilde einen epischen Kern birgt"'® und man deshalb

5 SWIII, 174.

SW III, 193. Vgl. Paul Valéry, Oeuvres, 11 (Bibliothéque de la Pléiade), Paris,
Gallimard, 1960, S. 1318.

SW 111, 403.

SW II, 345 und 421.

SW I, 227.

Vorwort zu: Oskar Loerke, Gedichte, ausgewihlt von Wilhelm Lehmann, Frankfurt
a.M., Fischer Bicherei, 1968, S.10.

O 00 (=)}

I
o

30



nicht zu fiirchten braucht, "es zu zerstdren, wenn man es sozusagen
erzahlt""'. Ein zweiter Weg der Anniherung an das Epische in Lehmanns
Lyrik eroffnet sich, indem man die mythologischen Gestalten nicht als
Ausprigungen bestimmter Ideen, also in ihrer Essenz wahrnimmt,
sondern ihr Tun und Leiden, wie die alten Dichtungen es iiberliefern,
mitbedenkt. Bei niherem Zusehen erkennt man nidmlich, dass auch in
Lehmanns Gedichten die Gotter und Helden keine Wesenheiten, sondern
Handlungstriger sind. Als solche dienen sie der Durchfiihrung eines
bestimmten Themas. Demeter etwa erscheint im Gedicht Hier nicht als
Gottin des Ackerbaus. Sie ist die Suchende, die dahin und dorthin eilt'?,
um herauszufinden, an welcher Stelle ihre Tochter entfiihrt worden ist.
Diese Rastlosigkeit wandelt sich im Verlauf des Gedichts zur Ruhe.
Nicht irgendwo ist der Ort, wo Persephone entschwand, sondern hier,
und so wird aus der umherschweifenden die wartende Gottin':

11
12

13

Suche, Demeter, die Entriickte

Nicht in Pisa und Hermione —

Hier, wo sie Kamille, Midesiss pfliickte,
Schwand Persephone.

SW III, 175.

Robert von Ranke-Graves fiihrt in seiner Griechischen Mythologie (Reinbek bei
Hamburg, Rowohlt Taschenbuchverlag, 1960) neben Pisa und Hermione noch eine
ganze Reihe geographischer Namen auf (Bd.I, S. 78). Vgl. die amerikanische
Originalausgabe: Robert Graves, The Greek Myths, Baltimore, Penguin Books, 1955.
- Lehmann hat dieses Werk auf englisch und auf deutsch besessen und daraus
geschopft, obwohl dessen einseitige Blickrichtung nicht die seinige war.
Demgegeniiber verarmt man die Dichtung, wenn man Demeter oder auch eine Figur
wie Melusine auf ihre Bedeutung als Personifikation der Weissen Gottin reduziert.
Vgl. G.E. Bauer-Rabé, Hilfte des Lebens. Untersuchungen zu den Tagebiichern Wil-
helm Lehmanns 1900-1925, Wiirzburg, Kénigshausen und Neumann, 1986, S. 150. -
Ein Zur-Ruhe-Kommen gestaltet auch das Gedicht Rickkehr. Dazu bemerkt eine
Tagebuchnotiz des Dichters (14.1.1959): "Ich freue mich tiber das Gedicht 'Einkehr’
[Titel des Erstdrucks]. Es erscheint mir als eine grosse Ruhe [...] erreichende
Gebirde." Abgedruckt in: Wilhelm Lehmann, Gesammelte Werke in acht Béinden,
hrsg. in Verbindung mit der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in
Mainz und dem Deutschen Literaturarchiv in Marbach a.N. von Agathe Weigel-
Lehmann, Hans Dieter Schifer und Bernhard Zeller, Stuttgart, Klett-Cotta, 1982ff.
[zit. GW], 1, 480.

31



In dieser Weise wird der alte Mythos gleichsam weitergedichtet, und das
Gedicht erweist sich als Beispiel fiir das, was schon immer die Lebendig-
keit der Mythen ausgemacht hat: die Erneuerung des Uberlieferten durch
neue dichterische Deutung und Gestaltung.

Man muss demnach bei der Interpretation dieser Gedichte dreierlei im
Auge behalten: den handlungsmissigen Duktus, die mythologischen Per-
sonen mit ihrem erzihlerischen Hintergrund und Umfeld und schliesslich
die Entfaltung des Themas. Unter Beriicksichtigung dieser drei Gesichts-
punkte sei am Gedicht Tom der Reimer versucht, den epischen Kern
herauszuarbeiten. Dariliber hinaus soll sich zeigen, inwiefern wir es
dennoch mit einem lyrischen Gebilde zu tun haben und wie sich lyrische
und epische Strukturen zueinander verhalten.

Tom der Reimer

Fest prangte auch mein Fleisch. Es wurde bald gebrechlich.
Allegro schritt ich einst, jetzt schreite ich gemachlich
Im Winde, der die Blitter liipft.

Den Reimer Tom umwand ein Elfenweib mit roten Locken,
So alterte er nicht. Mich pflocken
Die Faden, die Frau Spinne kniipft.

Indes ich sinne, schaufeln Emsen ihren Haufen.
Ich lass sie iber Brust und Hinde laufen,
Schon tirmt sich Gber mir der Bau.

Die Korner rieseln. Sind es Grabeswinde?
Ich schiittle mich: wie ich die Reime ende,
Sitzt neben mir die Elfenfrau.

Das Gedicht hebt mit einer Situation an, die man bei Lehmann héufig
trifft und die er selbst als fiir ihn charakteristisch bezeichnet hat'*: der
Dichter ist unterwegs. Dabei wird er gewahr, dass er ein alternder Mann
ist. Er geht beddchtig und langsamer als friiher, und so stellt der Weg,
den er zuriicklegt, ein Stadium seines Lebensweges, ein Stiick Lebens-

14 "Es mag unter uns einen Sitz- und einen Gehtyp geben, ich gehore zum letzteren.”
SW I, 128.

32



geschichte dar'. Die zweite Strophe bringt das Gegenthema: dem Altern
tritt das Jungbleiben gegeniiber, und zwar - dies sei betont - in Form
einer Geschichte. Was dem Wanderer widerfihrt, spiegelt sich in der
erinnerten und jetzt vergegenwadrtigten Sage. Das Spiegelbildliche ldsst
sich daran erkennen, dass Tom und der Dichter iibereinstimmen, sich
aber zugleich voneinander unterscheiden. Beide sind Dichter, und beide
werden festgehalten; hingegen sind sie insofern verschieden, als der eine
vom Elfenweib umwunden wird und dadurch in ewiger Jugend verharrt,
wihrend den andern die Spinne, Todesbotin und Todbringerin in
einem'®, in der Weise ’ptlockt’, dass er nichts anderes mehr vor Augen
hat als den Tod und alsbald die Totengriber in Gestalt der Ameisen ihr
Werk beginnen. An dieser Stelle tritt eine Wende ein. Die Ameisen
werden abgeschiittelt, und damit 10st sich die todliche Verstrickung.
Die Skizze des Geschehensablaufs macht die wichtigsten Motive und
deren mogliche Verkniipfung sichtbar. Das Altern wird mit
immerwdhrendem Jungsein zu Bild und Gegenbild zusammengebracht.
Auf die Vorwegnahme des Endes folgt die Riickkehr zu neuem Leben
und Dichten. Es sind dies zwei thematische Grundfiguren, die in
Lehmanns lyrischem Schaffen immer wieder vorkommen'. Doch das
Herausstellen des Themas ist noch nicht seine Verarbeitung. Das
Gegeniiber von Altwerden und Nichtaltern sagt nichts iiber deren
wechselseitiges Verhdltnis und muss daher interpretiert werden. Geht es
um einen Gegensatz zwischen Realitit und Wunsch, zwischen der
Lebenssituation des Dichters und der geliebten Méarchenwelt? Wir fragen
uns also, warum sich hier die Geschichte von Tom dem Reimer
anmeldet’. Wer ist die Elfenfrau iiberhaupt, und was fiir einen Zweck
verfolgt sie, indem sie ewige Jugend verleiht? Eine Antwort versprechen
wir uns von der mythologischen Quelle, und als solche ist die
altschottische Ballade Thomas Rymer zu betrachten. Diese hat das
sagenhafte Geschehen um eine der populdrsten Sehergestalten des
englischen Mittelalters zum Gegenstand: Thomas von Erceldoune, dessen

15 Dasselbe Motiv auch in den Gedichten Unendliches Ende und Wunsch.

16 Spinne und Spinnenfaden erscheinen mit dhnlicher Bedeutung auch in den beiden
Gedichten Leiser Herbstwind und Sonnenwende .

17 Vgl. zum Thema alt-jung die Gedichte Ariel, In Solothurn, Atemholen, zur
Antizipation des Todes Das Trankopfer .

33



Autoritit sich bald nach seinem Tod - gegen Ende des 13. Jahrhunderts -
fest etablierte und bis ins 19. Jahrhundert hinein lebendig blieb'. Die
Verehrung, die man Thomas entgegenbrachte, griindete in zwiefachem
Ruhm. Er galt als Dichter, Autor der Verserzihlung (romance) Sir
Tristrem, und er war, gemiss dem Volksglauben, mit visiondrer Kraft
begabt. Seine ’prophecies’, die man begierig aufnahm und immer wieder
neu auf bestimmte Ereignisse in den englisch-schottischen Auseinander-
setzungen bezog, hatten zur Folge, dass alles, was seine Person betraf,
schriftlich festgehalten wurde und weite Verbreitung fand: Dichtungen,
aus seiner Feder stammend oder ihm zugeschrieben, und marchenhafte
Episoden seines Lebens, die sein Prophetentum ins Licht setzen wollten.
Die prophetischen Schriften, die sich auf Thomas von Erceldoune
beriefen, waren Sammelbecken fiir Uberlieferungen unterschiedlicher
Herkunft'. Daher wird mit Thomas zusammen, und gleicherweise als
Prophet, oft auch Merlin genannt®, obschon er in den Sagenkreis um
Konig Artus und somit in eine andere Epoche gehort. Das sollte aber
nicht dazu verleiten, Merlin und Thomas in Lehmanns Gedichten als
Symbole aufzufassen und einander gleichzusetzen®. Die Akzentuierung
des Narrativen lehrt ja gerade, dass Lehmanns Kunst nicht das
Ausbreiten eines Netzes von symbolischen Beziigen, sondern die
sprachliche Fassung von Vorgidngen zum Ziel hat®.

18 Vgl. James A.H. Murray, The Romance and Prophecies of Thomas of Erceldoune,
London, N. Tribner & Co., 1875, insbes. S. IX - LIII.

19 Der ilteste Druck dieser Art (1603) trigt den Titel: The Whole Prophecie of
Scotland, England, and some part of France and Denmark, prophesied bee
meruellous Merling, Beid, Bertlington, Thomas Rymour, Waldhaue, Eltraine,
Banester, and Sibbilla, all according in one. Containing many strange and meruelous
things. Murray bemerkt dazu: "The "Whole Prophecie’ continued to be printed as a
chap-book down to the beginning of the present century, when few farm-houses in
Scotland were without a copy of the mystic predictions of the Rhymer and his
associates.” (op.cit., S. XLII)

20 Vgl. Paul Zumthor, Merlin le Prophéte, Lausanne, Payot, 1943. Das Buch befindet
sich in der Bibliothek Lehmanns. Merlins Prophetentum wird darin als urspriingliche
Quelle seines Ruhms hervorgehoben.

21 Vgl. G.E. Bauer-Rabé, "’Diana 6ffnet ihren Schoss Endymion’. Wilhelm Lehmann
zum 100.Geburtstag", Literatur in Wissenschafi und Unterricht, XV, 1982, S. 348.

22 Vgl. Moritz Heimanns Diktum "Kunst: Existenz, nicht Essenz", das Lehmann als
Motto (iber einen Abschnitt seines Essays Grundsdtzliches zur Kunst des Gedichts
gesetzt hat. SW III, 226.

34



Als Volksballade ist auch Thomas Rymer Geféss eines Geschehens.
Lehmann hat dieses Gedicht wahrscheinlich frith kennengelernt,
moglicherweise schon als Gymnasiast, zu jener Zeit also, da seine
Mutter mit ihm Walter Scotts Lady of the Lake las®. Die Ballade
figuriert nimlich, zusammen mit zwei jlingeren Versionen des Stoffs und
begleitet von ausfiihrlichen Quellenangaben und historischen
Erlduterungen, in Scotts Poetical Works, die sich in zwei verschiedenen,
aber inhaltsgleichen einbindigen Ausgaben in Lehmanns Bibliothek
erhalten haben. Untersucht man nun den englischen Text im Hinblick auf
Lehmanns Gedicht, erlebt man eine Uberraschung. Wohl wird darin des
Thomas Begegnung mit der "Queen of fair Elfland" geschildert, und es
ist auch davon die Rede, dass sie ihn festhdlt: auf ihre Aufforderung hin
wagt er sie zu kiissen und muss ihr nun ins Elfenreich folgen, um sieben
Jahre lang in ihrem Dienst zu bleiben. Doch nirgends findet sich das
Motiv der Alterslosigkeit, nirgends der geringste Hinweis, dass dieses
Festhalten mit der Gabe ewiger Jugend verbunden sein kOnnte. Der
Weg, den wir eingeschlagen haben, fiihrt nicht weiter. Die Ballade bleibt
die Antwort auf unsere Frage schuldig.

Auf die richtige Spur weist dagegen ein anderes Buch aus Lehmanns
Besitz, nimlich eine Auswahl altenglischer Balladen, herausgegeben und
mit einer grosseren Einleitung sowie Anmerkungen versehen vom
amerikanischen Literarhistoriker Francis B. Gummere. Lehmann liess
den Band im November 1939 antiquarisch aus Leipzig kommen® und hat
thn in der Folge offenbar intensiv beniitzt. Anstreichungen und
Randbemerkungen lassen darauf schliessen, dass ihn die Personlichkeit
des 'True Thomas’, wie er im Volksmund hiess, besonders anzog und
er sich dariiber ndhere Kenntnis verschaffen wollte. So stiess er auf die
grosse Standardausgabe der amerikanischen Balladenforschung, 7The
English and Scottish Popular Ballads von Francis James Child, und es
ist mehr als nur wahrscheinlich, dass Lehmann den ersten Band dieses

23 SW I, 407.

24 Old English Ballads, selected and edited by Francis B. Gummere, Boston, USA,
1903 (Copyright 1894). Auf dem Vorsatzpapier eine Bleistiftnotiz Lehmanns: "Von
Fock, Leipzig 1939." Ein Hinweis auf den Empfang des Buches findet sich im
Tagebuch unter dem 23. November 1939.

35



Werks konsultiert hat®. Und nun geschah das Merkwiirdige, dass der
Dichter, mit Thomas Rymer beschiftigt, unter der Einwirkung von
Childs Kommentar in eine andere Richtung gelenkt wurde. Child weist
ndmlich mit iberzeugenden Argumenten darauf hin, dass die Geschichte
von Thomas und der Konigin des Elfenlands, welche der Ballade
zugrunde liegt, eine andere Version dessen darstellt, was von Ogier dem
Dinen und Morgan le Fay berichtet wird®. Die beigebrachte
Zusammenfassung dieser Ogier-Erzihlung hebt als wichtiges Motiv
hervor, dass die Fee Morgan einen zauberkriftigen Ring iiber Ogiers
Finger streift, der seine Jugend wiederherstellt und ihn vor dem Altern
bewahrt. Das Elfenweib mit den roten Locken - wir kdnnen nicht umhin,
dies zu folgern - ist niemand anders als Morgan le Fay.

Bevor wir uns jedoch der Frage zuwenden, was fiir Konsequenzen
sich daraus fiir die Interpretation des Gedichts Tom der Reimer ergeben,
missen wir des Dichters Weg im Umgang mit diesem Stoff
weiterverfolgen. Wie angedeutet, scheint Thomas zunidchst in den
Hintergrund zu treten. Zwar entsteht im Sommer 1947 ein Gedicht oder
vielmehr eine fast nur additiv beschreibende poetische Skizze mit dem
Titel Tom der Reimer”’, doch ist Lehmann, wie wir annehmen miissen,
damit nicht zufrieden. Jedenfalls hat er selber diesen Versuch nie
verOffentlicht. Hingegen taucht im Tagebucheintrag vom 15. September
dieses Jahres unvermittelt der Name Ogier auf: "Ich dachte an ein
Gedicht "Ogier der Dine’." In einer Woche konzentrierter Arbeit gedeiht
dieser Gedanke zu folgender Gestalt:

25 Die Universititsbibliothek Kiel besass dieses fiinfbindige Werk in der
Originalausgabe von 1882ff. und in einer weiteren von 1904. Die Moglichkeit, dass
Lehmann den betreffenden Band bald nach Ende November 1939 oder auch noch
wihrend der ersten Kriegsjahre von dort entliech - er pflegte auch sonst den
Leihverkehr zu benitzen -, ist also durchaus gegeben. Der Bibliotheksleitung sei an
dieser Stelle fur die sorgfaltige Beantwortung meiner Anfrage bestens gedankt.

26 F.J. Child, The English and Scottish Popular Ballads, Boston, Houghton, Mifflin and
Company, 1882-1898, Vol. I, S. 319. Die auffallendste Ubereinstimmung ist die,
dass die Elfenkonigin bzw. Morgan zunachst fir die Jungfrau Mana gehalten wird.
In beiden Erzihlungen korrigiert die Angeredete diesen Irrtum sogleich.

27 Abgedruckt in GW 1, 370.

36



Im Stoppelfeld ein Flakgeschiitz, gesprengt.

War’s gestern erst? Die Bolzen, Riader, Schienen Rost.
In jede Ritze hat das Gras die Zehn gezwingt,
Dartiber blihen guter Heinrich, Wasserdost.

War es der Dine Ogier?

Vergessen lehrte ihn Morgan die Fee.

Der mit den Paladinen Karls vor Akkon, Saragossa lag,
Die hundert Jahre seiner Mihsal sind ein Tag.

Schnell wie der Hiihnerhabicht flog Gewesenes davon;
Den Junggegliihten trug Morgan nach Avalon.

Die Stoppeln knistern. Ich bin Ogier, der Dine.

Zickzack des eingefallnen Grabens, moosiger Zement die Szene.
Die Wespen eifern zur Septembermittagsstunde,

Die Elster schnarrt von Arthurs Tafelrunde.

Gern leidet das Vergehn der brockelnde Beton.

Die Schlehe blaut. Ich bin in Avalon.

Der Satz "Ich bin Ogier, der Ddne" gibt zu verstehen, dass Lehmann
hier einen Identifikationsvorgang zeigen will, wie er das in vielen seiner
Gedichte, auch in Tom der Reimer®™, getan hat. Der Dichter stellt ein
Geschehen dar, und ineins damit wird er selbst Teil davon, so dass sich
Vergangenes in Gegenwart wandelt. Nun ist aber Ogier kein Dichter,
kein Kiinstler. Wie kommt es zur Identifikation mit ihm, dem Krieger,
Gefolgsmann Kaiser Karls des Grossen? Eine Tagebuchnotiz vom 4.
September 1947 weist auf die Moglichkeit einer Erkldrung: "Ich
entdeckte heute auf den weiten Koppeln zum Meer hin einen weiten
Trimmerhaufen eines gesprengten Drehgeschiitzes, daneben grosse
Granitboulde[r]s; ich lag darauf, Schwalben fuhren selig durch die blaue
Luft, ein Hiihnerhabicht pfeilschnell, einzelne Glockenblumen, einzelne
Rainfarnbliiten - sonst alles rostrot, braun, ocker, [...]."

Zwei Impulse sind es wohl, welche die Entstehung des Gedichts
Ogier, der Ddne, spiter Romanze betitelt®, in Gang gesetzt haben.

28 Die Entwiirfe konnen das verdeutlichen. Fiir die zweitletzte Zeile hat Lehmann die
folgenden Varianten erwogen: "Ich bin jetzt Tom?", "Bin ich jetzt Tom? ", "Jetzt
bin ich Tom".

29 Dieser Titel konnte einen Bezug zum englischen Sprachgebrauch haben, wo unter
‘romance’ immer ein erzihlender Text - in Versen oder in Prosa - zu verstehen ist.
Child (op.cit., S. 319f.) nennt die Quelle, auf welche nach seiner Meinung die
'ballad” Thomas Rymer zuriickgehen muss, ’romance’.

37



Einmal die in jenen Monaten offenbar starke Pridsenz eines literarischen
Stoffkomplexes, zum zweiten dieses persdnliche Erlebnis. Der Stoff, wie
er ihn bei Child fand, bot Motive an, die fiir Lehmann schon friiher und
immer wieder wesentlich wurden: das Vergessen und die unverwelkliche
Jugend®. Anderseits gaben die zufillig entdeckten Triimmer den Anstoss
zur Assoziationsreihe Krieg - Ogier - Ich. Die Zeichen standen gut, die
Voraussetzungen waren erfiillt, dem Dichter die Gewissheit zu geben:
"So, daraus konnte, daraus miisste eigentlich ein Gedicht entstehen."*!
Wir wundern uns daher nicht, wenn das Tagebuch schon am 17.
September meldet: "Ich habe *Ogier der Dine’ so gut wie fertig." Diese
Zuversicht hilt jedoch nicht an. Zweifel werden wach, die sich nicht
vollig beschwichtigen lassen. Nachdem es am 12. September noch
geheissen hat: "Gestern am ’Ogier’ gearbeitet, dessen Schluss ich schon
verwerfen wollte. Aber nein", stellt die Eintragung vom 21. September
das Ganze wieder in Frage: "Ich quilte mich noch mit ’Ogier, der
Dine’." Zwar wird die Arbeit bis zu einem gewissen Abschluss
gebracht, doch wenig spiter bleibt sie liegen.

Warum hat Lehmann das Ogier-Gedicht als misslungen erachtet?
Dieser Frage konnen wir nicht ausweichen, miissen sie aber vorerst
zuriickstellen. Wir sind ja daran, uns {iber die Rolle der Elfenfrau im
Gedicht Tom der Reimer Klarheit zu verschaffen, und hiezu bedeutet die
Feststellung ihrer Identitdt mit Morgan le Fay einen ersten Schritt. Doch
welches die Funktion dieser Figur im Gedichtganzen ist, kann nur eine
genauere Befragung der mittelalterlichen Quelle im Hinblick auf die
Parallele Thomas/Ogier sichtbar machen. Es stellt sich dabei heraus, dass
die Ogier-Geschichte ein Motiv enthdlt, welches in Lehmanns Gedicht
Romanze fehlt: die Riickkehr in die Welt und in den Kampf. In Avalon
vergisst Ogier alle Miihsal seiner kriegerischen Laufbahn, und 200 Jahre
lang wird er in der Bliite seiner Jugend und im Genuss aller Freuden des
Lebens festgehalten. Dann aber, wie die Christenheit in hochster Gefahr
ist, erlaubt ihm Morgan die Fee, auf die Erde zuriickzukehren und gegen
die Sarazenen zu kimpfen®. Auch die Thomas-Ballade deutet das Thema
der Wiederkunft an, indem sie mit den beiden Versen schliesst:

30 Beispiele zum Motiv des Vergessens: Das Wagnis, Atemholen, Altjahrsabend. Zum
Thema von Jugend und Alter vgl. Anm. 17.

31 SWIII, 176.

32 Eine Parallele zeigt das Gedicht Apfel der Hesperiden, in welchem am Schluss die
Rickkehr des Herkules aus dem Olymp erwartet wird.

38



And till seven years were past and gone
True Thomas on earth was never seen.

Sieben Jahre muss er in "Elflyn land" ausharren, bis er als "True
Thomas" wiederkommen darf, als einer, dem prophetisches Wissen
verliehen ist. Die Vorstellung von der Wiederkehr aus dem Entriicktsein
gehort sowohl zur Ogier- wie auch zur Thomas-Tradition. Sie nédhrt den
Glauben an die ’prophecy’, die ja eine Gabe ist, d.h. nur aus der
Beriihrung mit einer wie immer verstandenen jenseitigen Welt stammen
kann.

Dadurch dass in Lehmanns Ogier-Gedicht die Riickkehr eliminiert
wird, tritt das Wirken der Fee als der Festhaltenden umso schirfer
hervor. Sie lehrt Ogier das Vergessen - "she places a crown on his head
and makes him forget all the past", heisst es bei Child -, und damit sinkt
das Vergangene ins Nichts. Der Krieg, von dem sich der Dichter zu
Beginn fragt, ob er erst gestern noch geherrscht habe, erweist sich als
lingst vorbei, ist nur noch Erinnerung”. Was zur Zerstorung gedient
hat, ist nun selbst zerstort. Die Vegetation hat sich der Triimmer
bemdchtigt. Abgetan ist, was einmal war. Aber nicht nur das Vergangene
entschwindet dem Blick, sondern auch das Kiinftige. Gefangen im
ewigen Jungsein, "junggegliiht"*, weiss Ogier nichts mehr vom Tod, der
ihn doch zuvor - wie die Erzdhlung berichtet - so seltsam anzog, dass er
keinen andern Gedanken mehr zu denken vermochte®.

Fiihrt man sich im Vergleich hiezu Lehmanns lyrisches Schaffen in
seiner Gesamtheit vor Augen und zieht man dabei auch seine poetologi-
schen Ausserungen heran, dann stellt man mit Verwunderung fest, dass
die innere und dussere Situation, mit welcher er sich in Romanze iden-
tifiziert, im Gegensatz zu allem steht, was er theoretisch vertreten und
in seiner Dichtung verwirklicht hat. Gemiss seinem kiinstlerischen Credo
ist es Aufgabe des Dichters, mit Hilfe der Sprache Gegenwart zu
schaffen. Das Jetzt, wie er diese Gegenwart auch nennt, ist aber nicht
jener Moment, der das Vergangene vergisst und fiir den die Zukunft

33 In den Entwiirfen lautet ein Zweizeiler: "Das Ohr bangt nicht mehr vor Alarm, /
Die Flieger sind ein Wespenschwarm."

34 Vgl. In Solothurn. Das Wort ist aus dem Grimmschen Marchen Das junggegliihte
Mdnnlein lbernommen.

35 "[...] he comes to an orchard and there he eats an apple, which affects him so
peculiarly, that he looks for nothing but death." Child, op.cit., S. 319.

39



noch nicht da ist. Was der Dichter "mit Sprache befestigen" will*, ist
ein dichtes, gesammeltes®’ Jetzt, das aus der Erfahrung der Zeit als der
Zeitenfiille hervorgeht. Unauthorlich machen daher Lehmanns Gedichte
offenbar, dass Einstmals nicht heisst Vorbei, dass vielmehr "alles ist,
was einmal war"*. Ein Mittel dazu ist das Beschworen von Mythischem,
und zwar wird Gewicht darauf gelegt, dass es bei diesem Heranholen
nicht um Erinnerung geht, sondern um Vergegenwirtigung®. Indem der
"Greis bei roter Schweineherde"® mit Eumaios, dem gottlichen
Sauhirten, zusammengebracht wird, entsteht Gegenwart. Im Gedicht Die
fliegende Stadt vollzieht sich das Gegenwirtigwerden so, dass zundchst
ein Erinnerungsbild erscheint:

Ist’s lange her? In Garben lag das Korn gebunden.
So malt es schon das Buch der Stunden.

Alsbald wird jedoch dem Leser klar: nein, nicht lange her ist es, es ist
jetzt. Das abgeerntete Feld und der Starenschwarm, der sich darauf
niederldsst - sie filhren, zusammen mit den 7rés Riches Heures du duc
de Berry einen jener konzentrierten Lebensmomente herbei, in denen das
Vergangene nicht weit weg, sondern 'da’ ist*. Und wie fiir Lehmann
zum Jetzt unabdingbar das Gewesene gehort, so auch das Kiinftige. Von
Gegenwart kann nicht die Rede sein, wo das Ende nicht bedacht wird.
Ein instruktives Beispiel dafiir ist das Gedicht Mondjubel, dessen letzte
Zeile noch im Erstdruck lautete: "Und ich weiss von keinem Ende",
dann aber gedndert wurde in "Und ich fiirchte nicht das Ende"*. Und
aus derselben Grundeinstellung heraus folgt auf den Moment, da der
Dichter "zeitlos Titurel" ist, die Aufforderung, sich bereit zu machen
"fiir die Fahrt ins Totenreich"*.

36 SW I, 627.

37 Vgl. das Gedicht Alter Moment.

38 Sidliche Stunde.

39 Das Gedicht Adonis beginnt mit den beiden Versen: "Im Sand gewahr ich Zehenspur.
/ Des Adonis Fuss? Erinnerung nur?" Im Verlauf wird dem Leser klargemacht, dass
es sich nicht um ein Erinnerungsbild handelt, sondern um Gegenwart.

40 Leben vor der Sonnenwende.

41 Man beachte den Unterschied zum Ogier-Gedicht, wo umgekehrt "War’s gestern
erst?" den Ausgangspunktbildet und im Anschluss daran das Kriegsgeschehen in die
Ferne riickt.

42 GW 1, 395.

43 Titurel, Schluss.

40



Mit Fug kann man fragen, warum Lehmann sich so weit in eine
poetische Unternehmung einliess, die niemals ein Gedicht in dem von
ihm erstrebten Sinn werden konnte, warum er hier seine Identitit mit
einer Gestalt zu behaupten suchte, die das Vergangene als null und
nichtig hinter sich wirft und ebenso das Kiinftige des Daseins nicht an
sich heranlassen will. Zwei Tatbestédnde sind es, die unsere Frage zwar
nicht schliissig beantworten, aber immerhin das Feld beleuchten kdnnen,
in welchem sich Lehmanns Einbildungskraft bewegte. Da war einmal der
mittelalterliche Erzidhlstoff, der - wie wir annehmen miissen - immer
driangender von ihm Besitz ergriff*. Zweitens ist daran zu denken, dass
in jenen Tagen, da Ogier, der Ddne konzipiert wurde, jahreszeitliche
Schonheit von seltener Art sich entfaltete. "So zieht also der glorioseste
aller Auguste dahin", schreibt Lehmann am 30. August 1947 ins
Tagebuch und fahrt ein paar Zeilen weiter unten fort: "Adieu, schoner,
schoner Monat. Du brachtest mir viel, zuletzt auch Krisen, du nimmst
aber gut Abschied." Am 4. September, jenem Tag also, da er den
erwdhnten Triimmerhaufen findet, vermerkt er zu Beginn der
Eintragung: "Unglaublich schone sonnige Tage", und unter dem 15.
September kann man lesen: "Zauberhafter Tag. am N[ach]m[ittag] auf
meinem Stammplatz im Stoppelfeld: o das Blau des Meers, ist es
Girgent? das Vorgebirge Sunion? Ich dachte an ein Gedicht ’Ogier, der
Ddne’"*®. Ein "zauberhafter Tag" ist auch der 17. September, an dem er
weiter am Ogier-Gedicht sinnt. Es scheint, dass unter der beriickenden
Wirkung dieser Herbsttage etwas in das entstehende Gedicht
eingedrungen ist, was bei Lehmann sonst keinen Platz hat: Stimmung.
Damit tritt an die Stelle des Themas die Subjektivitdt des Erlebens, und
das Dasein, das vom Dichter "mit Hilfe des Paradoxons als des Siegels
der Wahrheit"*® evoziert werden sollte, ist hier ein blosser Moment, also
Pseudo-Gegenwart: Vergangenheit und Zukunft sind daraus gewichen,
die Paradoxie aufgeldst. Die Fee Spédtsommer hatte den Dichter in ihren

44 Auf Lehmanns eingehende Beschiaftigung mit dem Mittelalter zu jener Zeit deutet die
laufend im Tagebuch verzeichnete Lektiire der High History of the Holy Graal in der
Ubersetzung von Sebastian Evans, London, Everyman’s Library, J.M. Dent & Sons
Ltd. Das Buch befindet sich in der Bibliothek Lehmanns. Es weist verschiedene
Anstreichungen und Randnotizen auf und tragt auf dem Vorsatzblatt den Vermerk:
"Read Aug./Sept. 47".

45 Die hervorgehobenen Worter sind im Tagebuch unterstrichen.

46 SW III, 191.

41



Zauberbann gezogen, so dass er seines eigentlichen Auftrags vergass.
Doch im Grunde genommen ist beim Tun des Dichters die Moglichkeit,
sich in einem derartigen Irrtum zu verfangen, immer im Spiel. Durch
Dichtung wahres Dasein zu konstituieren ist ein Kampf auf Gedeih und
Verderb. Jederzeit besteht die Versuchung, den Weg des geringsten
Widerstands zu gehen, einer Tduschung zu verfallen. "Ungeduld und
Miidigkeit hatten uns einen Streich gespielt", kommentiert Lehmann den
im ersten Anlauf missgliickten Schluss des Gedichts Friichte. "Er war
eine iiberstiirzte Gewaltsamkeit. Er war ein Kurzschluss."*’ Derlei
Gefahren sind bei der dichterischen Arbeit stindig auf der Lauer. Ein
Ritter ohne Furcht und Tadel, hat der Dichter zu streiten gegen das
Verlockende einer momentanen Eingebung, gegen leichtes, glattes
Scheingelingen. Dichtung ist "errungene Gegenwart"*.

Dass sich Gegenwart in der Romanze von Ogier dem Dinen zu einem
wundersamen, aber wesenlosen Moment verfliichtigte und dass diese
Verdiinnung das Gedicht des inneren Halts beraubte, kann man an einer
Zeile ablesen, die dem Dichter besondere Miihe machte und ihn
vielleicht auch der Problematik bewusst werden liess: "Schnell wie der
Hiihnerhabicht flog Gewesenes davon." Nicht weniger als drei Varianten
hatte Lehmann vor dem endgiiltigen "Gewesenes" versucht:
"Erinnerung", "Vergangenes", "Geschehenes". Keines der drei Worter
vermochte ihn zu befriedigen.

Den Hiihnerhabicht hatte er mit eigenen Augen "pfeilschnell” vorbei-
flitzen sehen, aber in welcher Weise gehorte er ins Gedicht? Doch wohl
s0, dass sein schnelles Verschwinden mit dem Vergessen in Zusammen-
hang gebracht wurde. Jeder der verworfenen Ausdriicke wire geeignet
gewesen, diese Verbindung herzustellen; dass die Wahl schliesslich auf
"Gewesenes" fiel, weist auf den kritischen Punkt. Fiir Lehmann, dessen
ganze dichterische Energie sich stets darauf richtete, die Erfahrung des
Nichtvorbei ins Wort zu fassen*, driickte *Erinnerung’ etwas Diirftiges
aus; ’Erinnerung’ hatte, weil es ’nur Erinnerung’ war”, in seinem

47 SW III, 128.

48 Dichtung errungene Gegenwart.: das ist der Titel von Lehmanns Ansprache beim
Empfang des Schiller-Preises 1959. SW III, 169ff.

49 Vgl. den Aufsatz der Verfasserin "Zeit in der Zeit. Ein neuer Weg zu Wilhelm
Lehmanns lyrischem Werk", Journal of English and Germanic Philology, University
of Illinois Press, January 1991, S. 87-89.

50 Vgl. Anm. 39.

42



Gedicht keinen Ndhrboden. Mit "Vergangenes" und "Geschehenes" stand
es nicht anders: diese Worter konnten nur aussprechen, was die
alltdgliche Erfahrung von jedermann ist und was das Gedicht schon ge-
nugsam formulierte, dass die Zeit vorbeigeht und dass, was vorbei ist,
verblasst und schliesslich dem Nichts verfillt. Das Wort "Gewesenes”
brachte jedoch nur scheinbar eine Losung. Zwar entsprach es der Ein-
sicht und dem kiinstlerischen Streben Lehmanns, hingegen wurde jetzt
das Bild vom Hiihnerhabicht unmdoglich. Denn "Gewesenes" sollte ja
gerade suggerieren, dass das Geschehene nicht vorbei, nicht
"davongetlogen’, sondern da ist. Statt einer Trivialitdt sagte der Vers nun
eine Unwahrheit. Als unwahr musste am Ende das ganze Gedicht gelten,
welches einerseits das Vergessen als Hinter-sich-Lassen des Vergangenen
feiert und anderseits - im Widerspruch dazu - sagt: "Ich bin Ogier, der
Dine". Gewogen und zu leicht befunden: dies war - unausgesprochen -
das Urteil des Dichters, und er zog daraus die Konsequenz.

Ein Irrweg war Romanze aber trotz allem nicht, vielmehr ein Umweg,
der endlich doch zum Ziel fiihrte. Der Thomas/Ogier-Stoff wirkte
weiter, und irgendwann im Verlauf des folgenden Jahres muss es
Lehmann klar geworden sein, dass *Vergessen’ als Angelpunkt des
Gedichts nicht in Frage kommen konnte, genauer ausgedriickt, dass er
dieses Motiv zundchst missdeutet, jedenfalls nicht richtig situiert hatte.
Nicht vergessen, nicht im ewigen Jungsein verharren durfte sein Held.
Im Gegenteil: er musste sich aus solcher Gefangenschaft befreien, und
dazu bedurfte er eines Augenblicks der Selbstvergessenheit. Diese bringt
keine Reduktion auf ein Jetzt mit sich, das vom Vergangenen nichts
weiss und vom Zukiinftigen nichts wissen will. Selbstvergessenheit ist
eine Erfahrung, in der alle drei Zeitaspekte sich zum ungeteilten,
ungeminderten Nu versammeln. Einen solchen Moment hilt das Gedicht
Mit den Toten fest. Der Gesang der Goldammer ruft dem Dichter seine
Kindertage in die Gegenwart, und zugleich ist er der Tatsache eingedenk,
dass unter seinen Fiissen Tote ruhen. Die drei abschliessenden Verse
lauten:

Und du weilst in ithrem Kreise,
Horchst der gleichen Ammernweise
Wie die Toten, selbstvergessen.

Blicken wir von hier aus auf das Gedicht Tom der Reimer, konnen wir
formlich zusehen, wie die Motive, im Ogier-Gedicht gewissermassen

43



noch haltlos herumlungernd, an ihren Ort riicken’. Die beiden
Verhaltensweisen, welche die zweite Strophe skizziert, treten nun in
einen genauen Bezug. Der unverwandte, schwermiitige Blick auf das
Ende und anderseits die Bindung an den Zustand unveridnderlichen
Jungseins - sie gehen aus einer Zeitauffassung hervor, fiir die Leben
nichts anderes ist als eine lineare Bewegung von der Jugend weg und hin
zu Alter und Tod. Dass dies kein wirkliches, lebendiges Leben sein
kann, wird alsbald manifest. Gerade weil es sich dabei um ein blosses
Nacheinander von Schritten handelt, wird das Schreiten verhindert, der
Lebensvollzug ’gepflockt’. So wird Lehmann zum Fortsetzer
mittelalterlicher Tradition. Denn Morgan le Fay hat sich im
franzosischen Roman des 13. Jahrhunderts zu einer Gestalt ausgeformt,
die vor allem den Charakter des Gefdhrlichen, ja des Bosen aufweist. Sie
entfiihrttden Helden in eine andere Welt, sucht ihn dort festzuhalten, und
es bleibt offen, ob er je wiederkehren wird**. Ogier und Tom - und mit
ihnen der Dichter - sind Gebundene, und diese Fessel zeigt Merkmale
der Verfiihrung. Das Elfenweib ist schon und was es verspricht
verlockend. Und in der Spinne als der Todesbotin ist schon in einem
Gedicht des Jahres 1933 die Versucherin zu erkennen®. Der Dichter
fiihlt sich "vom Spinnenfaden eingendht", so dass er sich nicht mehr
regen kann, ja im Grunde gar nicht regen will.

51 Das gilt auch fiir die Spinne und die Ameise. Beide haben in den Ogier-Entwiirfen
noch keine tragende Funktion, sondern sind blosse Stimmungselemente. Es heisst da
etwa: "Nichtstuerisch spielt Wind mit einem Spinnenfaden."” Oder: "Die Emse gribt.
Es brockelt der Beton. / Die Schlehe blaut. Ich bin in Avalon." Als Schlusszeile war
einmal vorgesehen: "Die Schlehe blaut. Die Spinne spinnt. Ich bin in Avalon."

52 Vgl. Laurence Harf-Lancner, Les Fées au Moyen Age. Morgane et Mélusine. La
naissance des fées, Paris, Champion, 1984, S. 265-267. In Thomas Malorys
Dichtung Le Morte Darthur, einem Werk, das Lehmann in mehreren Ausgaben
besessen und immer wieder gelesen hat, ist Morgan le Fay - wie schon in den
franzosischen Versromanen des 13. Jahrhunderts - die Schwester von Konig Artus,
trigt aber durchaus Ziige der 'bosen Fee'. Lehmann hat auf das Element der Gefahr
von allem Anfang an geachtet. In einer Randnotiz zu einem Vers der Ballade Thomas
Rymer fragt er sich, ob "ferlies = strange things" etymologisch zum deutschen Wort
ge-fahrlich gehore. - Als gefihrliche Macht erscheint Morgan auch in den beiden
Anfangsversen des Gedichts Heile Welr: "Erschrockne Ammer flog vorbei, / Als
sahe sie Morgan le Fay."

53 Sonnenwende. Zu Unrecht wird dieses Motiv im Sinne des Einsseins mit der Natur
gedeutet, wihrend doch Todesgedanke und Todeswunsch vorherrschen. Vgl. Jochen
Jung, Mythos und Ulopie, Tibingen, Niemeyer, 1975, S. 57f.

o



Der selbstvergessene Augenblick, den die dritte Strophe schildert,
fiihrt zur LOosung aus der Haft. Nicht anders als es mit Thomas von
Erceldoune geschieht, der, mit prophetischer Weisheit begabt, aus dem
Elfenreich zuriickkehrt, entldsst der Moment des Sinnens den Dichter als
Wissenden. Es wird hier deutlich, dass ’sinnen’ bei Lehmann pragnant
zu verstehen ist. Es bezeichnet einen Zustand tiefer meditativer
Versunkenheit, zu der auch eine Sammlung aller Krifte gehort. "Energy
is eternal delight, sagte William Blake, uniibersetzbar", steht im
Bukolischen Tagebuch 1948 unter dem 17. September zu lesen. "Er
meinte auch die Energie der Meditation, die so liberwiltigen kann, dass
der Sinnende nicht merkt, wie Ameisen {iber ihm ihren Haufen
tirmen."> Verfolgt man das hiufig wiederkehrende ’sinnen’ in
Lehmanns Gedichten, wird diese Deutung bekriftigt. Parzival etwa, der
sich beim Anblick der drei Blutstropfen im Schnee nicht von der Stelle
rithrt, nichts anderes mehr wahrnimmt, ist ein Sinnender™. Aber das ist
nicht alles. Das Wort ’sinnen’ erzeugt eine temporale Konzentration.
Wenn "alten Gartentisches Scheibe" zu Baum und Ast "zuriicksinnt"*,
dann will dies sagen, dass im gezimmerten Gegenstand fritheres Dasein
noch immer lebendig, somit gegenwirtig ist. Umgekehrt besinnen sich
Mohn und Ringelblume auf ihre Frucht”. Sie erschopfen sich nicht im
jetzt geschehenden Bliihen, in ihnen lebt bereits das kiinftige Reifen.
’Sinnen’ meint demnach ein Doppeltes. Es umfasst gleichermassen die
Bedeutungen ’nicht vergessen’ und ’die Zukunft bedenken’. Der
Sinnende erfdhrt das, was im gewdhnlichen Leben nacheinander, also
getrennt ist, als zusammengehorig, und dieses Versammeltsein heisst
Gegenwart.

Wir haben den zuriickgekehrten Dichter als Wissenden bezeichnet.
Wie Thomas dem Rymer kdme ihm folglich der Titel "True" zu. Von
welcher Art ist dieses Wissen? Wiederum erwarten wir Antwort von den
Gedichten. Da zeigt es sich, dass wissen’ demselben Bedeutungsbezirk
angehort wie ’sinnen’ und daher ebenfalls eine ausgeprigte temporale
Komponente enthidlt. "Die Frucht weiss ihren Kern", sagt das Gedicht
Ruhm des Daseins. Im Kern der Frucht sind das Gewordene und das
Werdende der Pflanze eins, ist das Gewesene mit dem, was sein wird,

54 SW 11, 579.
55 Unaufhérlich.
56 Die Waffe.

57 Sonnwendwind.

45



zur Gegenwart zusammengezogen. Anders holt der Holunderstrauch das
Zuriickliegende ins Jetzt*®:

Zu seinen Fussen ruhte Kithchen von Heilbronn.
Er weiss es noch. Er traumt davon.

So ist auch ’wissen’ gleichbedeutend mit ’nicht vergessen’. Der als
Wissender zurlickgekehrte Dichter ist ein Nicht-Vergessender. Das sollte
am Schluss des Tom-Gedichts zum Ausdruck gebracht werden. "Ich
weiss die Wiederkehr genau", formulierte Lehmann zuerst, suchte dann
aber, weil ihm dies "unméglich schien"*, nach einer anderen LOsung
und fand den Schlussvers: "Sitzt neben mir die Elfenfrau.” Damit
erreichte er eine weniger abstrakte Ausdrucksweise, und zugleich gelang
es ihm, Morgan le Fay im Handlungsgefiige fester zu verankern. Der
Vorgang aber blieb derselbe. Das Wissen um die Wiederkehr bedeutet
ja, dass fiir den Dichter ein neues Leben begonnen hat - "Zum zweiten
Male wurde ich geboren", heisst es in der ersten Fassung -, ja sogar,
dass er erst jetzt in ein lebendiges menschliches Leben hineingekommen
ist, in ein Leben, das gendhrt wird von der Fiille der Zeit. Zeichen eines
neuen Daseins, das aus neuem Wissen gelebt wird, ist aber auch die
Elfenfrau. Das Gefdhrliche ihres Wesens, wie es im ersten Teil des
Gedichts angedeutet wird, besteht darin, dass sie den Dichter ins
Jungbleiben zu verhexen und damit um sein Menschsein und um seine
Lebendigkeit zu bringen trachtet®. Diese Gefahr ist einstweilen gebannt.
Morgan hilt den Dichter nicht fest, sie sitzt neben ihm. Wohl ist ihre
Prdsenz mit dem Wunsch verkniipft, als Junggegliihter vom Alter nichts
wissen zu miissen, doch tritt dieser Gedanke zuriick vor der neu
erlangten Gewissheit: Altwerden schliesst das Jungsein nicht aus,
vielmehr gehodrt zum richtigen Bewahren der Jugend der Blick auf Alter
und Tod. So hat Lehmann das Paradox, sigillum veritatis, das im Ogier-
Gedicht verlorengegangen war, durch Tom den Reimer zuriickerobert®.

58 Der Holunder.

59 Tagebuchnotiz vom 17.6.1948.

60 Siehe Anm. 52.

61 Vgl. den Titel eines Aufsatzes aus der Sammlung Kunst des Gedichts: Eroberung des
lyrischen Gedichts. SW 111, 397.

46



Freilich gibt der Ausgang des Gedichts zu verstehen, dass die ge-
wonnene Wahrheit auch eine immer wieder zu gewinnende ist. Morgan
le Fay ist nicht ein fiir allemal in ihre Schranken gewiesen. Sie bleibt
eine lebensbedrohende Macht, und dem Dichter ist weiterhin aufgegeben,
mit seiner Kunst die Wahrheit echten menschlichen Lebens zu suchen
und zu sagen. Lehmann hat das zum Beispiel im Gedicht Atremholen
getan, dessen Entstehung - wie die Miihen um Tom den Reimer und
Ogier den Dinen - in die Jahre 1947 und 1948 fillt. Es heisst da mit
Bezug auf Shakespeares Konig Lear:

[...] Kordelias leises Lachen hallt
Durch die Jahrhunderte. Es hat sich nicht gedndert.
Jung bin mit ihr ich, mit dem Konig alt.

Eine Strophe aus Ariel sagt das so:

Griner Bauernwald,
Den Gewitter diingt,
Ward ich mit dir alt,
Steh ich auch verjiingt.

*kk

Unser Versuch, das Epische in Wilhelm Lehmanns Gedichten aufzu-
zeigen, ging von des Dichters wiederholt gedusserter Uberzeugung aus,
die Lyrik bediirfe des Mythos als einer erzdhlerischen Struktur. Zur Illu-
stration bot sich das Gedicht Tom der Reimer an, denn Thomas von
Erceldoune ist, ebenso wie der in manchem Zug als identisch behandelte
Ogier®, eine Gestalt der mittelalterlichen Epik. Durch den Vergleich der
beiden Thomas/Ogier-Gedichte haben sich im Verlauf immer deutlicher
Kriterien der Zeitauffassung herauskristallisiert. Am Gegenstand des
Erzdhlens, am Helden und dem, was mit ihm geschieht, ist ein Problem
des Erzidhlens selbst sichtbar geworden.

Erzdhlen vollzieht sich in der Zeit, d.h. als zeitliches Eins-ums-
andere. Es erfolgt also in Schritten, und von Augenblick zu Augenblick
antwortet es dem Zuhorenden auf die unausgesprochene, ihm vielleicht
gar nicht bewusste Frage: Und dann? Wenn diese Grundbewegung des

62 Siehe Anm. 26.

47



schrittweisen Nacheinanders aussetzt, wird der "Zustrom von Ein-
driicken” lbermichtig. Die ganze Fiille "des blossen Daseins" dringt
gleichzeitig auf den Dichter ein, und dieses Zugleich verhindert, weil
Sprache auf ein Nacheinander angewiesen ist, das Sagen. In dieser Weise
bewahrheitet es sich, dass ohne eine erzdhlende Komponente das lyrische
Gedicht unmoglich ist. Nun gilt aber, wie der schwierige Weg zu Tom
dem Reimer zeigt, auch das Umgekehrte: Ohne die jdhe Erfahrung der
Fiille, ohne das, was Lehmann als “"Existenzmaximum" bezeichnet hat,
gibe es kein Gedicht, Sprache iiberhaupt miisste zerrinnen und sich
verfliichtigen. Lehmanns Ogier-Versuch mit seiner Abblendung des Ver-
gangenen und Kiinftigen spiegelt ein Zeitverstindnis, das man als rein
episches auffassen konnte, die Meinung also, Zeit sei eine lineare
Abfolge von Zeitpunkten. Macht man mit dieser Auslegung Ernst, wird
zwangsldutig jeder Moment, kaum ist er, wieder vernichtet, ’vergessen’,
wihrend der folgende gar nicht als solcher in Erscheinung tritt, da er
sich ja nicht an einen vorhergehenden anschliessen kann. Damit hebt sich
das Epische selbst auf. Der Fluss des Erzdhlens wird zum Rinnsal und
versickert, das Fortschreiten wird "gepflockt’.

Eine Geschichte, in der dem Helden die Gabe des Vergessens
verliehen wird, kann demnach streng genommen {iberhaupt nicht erzihlt
werden. Die Ogier-Erzidhlung ist nur dadurch méglich, dass die Wirkung
von Ring und Krone unterbrochen wird, so dass Vergessen und nie
welkende Jugend von begrenzter Dauer sind. Ogier kehrt zuriick. Diese
Riickkehr fehlt, wie wir gesehen haben, in Lehmanns Ogier-Gedicht. Sie
wird sogar ausdriicklich abgelehnt, wenn es im Entwurf heisst:

Lass nicht wie Ogier die Krone Morgans dir entgleiten,
Du stirzest wieder in den Schwall der Zeiten.

Dass diese beiden Verse in einer bestimmten Arbeitsphase durch zwei
andere ersetzt wurden, dnderte nichts am Konzept. Der Dichter hielt an
der Krone des Vergessens fest:

Die Spinne flicht um meine Stirn ein weisses Filigran
Ich bin gekront wie Ogier von Morgan

Verglichen damit, bedeutet 7om der Reimer einen entscheidenden
Wandel. Entriickung ist hier das genau Entgegengesetzte und hat somit
auch eine andere Funktion. Ihr Inhalt ist nicht das Ausloschen des
Geschehenen und nicht das Ignorieren des Kommenden, sie ist tiefstes

48



Versunkensein, in welchem Tod und Grab als gegenwirtig erfahren
werden und den Ameisen die Rolle der Totengrédber zuféllt. Im Aufsatz
Buddhistische Mdrchen spricht Lehmann von der Meditation, die so tief
sein kann, dass der nackte Rishi, "flammend von Energie, von einem
Ameisenhiigel iiberwdlbt wird"®. Der Dichter, der sich mit Thomas,
dem Dichter und Seher, eins fiihlt, ist im Gedicht Tom der Reimer auch
einer der Rishis, auf deren Autorschaft die vedischen Hymnen
zuriickgefiihrt werden. Er ist es fiir die Dauer eines Augenblicks, dann
schiittelt er die Ameisen ab: er kehrt, aus der Versunkenheit erwachend,
von der Fahrt ins Totenreich zuriick.

Der Augenblick selbstvergessener, meditativer Konzentration konnte
auch der rein lyrische heissen. Er trdgt in Lehmanns Sprachgebrauch
verschiedene Namen: Hingerissenheit, Hingenommensein, Entziicken,
Ekstase. Immer ist damit ein blitzartiger Vorgang gemeint, der das
Gegensitzliche als zusammengehOrig offenbart. Man sieht: Voraus-
setzung fiir das paradoxale Zusammentreten von Entgegengesetztem ist
dieses Erleben der lyrischen Simultaneitit, die von Lehmann gelegentlich
auch lyrische Zeitlosigkeit genannt wird®,

So ldsst sich Tom der Reimer als die lyrische Gestaltung eines
epischen Themas oder als die in Erzdhlendes eingebettete Darstellung
eines ekstatischen Moments verstehen. Das Verschlungensein der
Dichtungsgattungen mit ihrem je eigenen temporalen Akzent ist aber
keine Besonderheit dieses Gedichts, es ist Merkmal von Lehmanns
Dichten iiberhaupt. Man darf deshalb vielleicht sagen, Tom der Reimer
sei so etwas wie Lehmanns Poetologie in nuce. Jedenfalls ist es eine
poetische Arbeit von grosster Dichte und Vielschichtigkeit. Elemente
verschiedener Art und verschiedener Herkunft wirken darin zusammen,
und es gab Momente, da dem Dichter vor seiner eigenen Kiihnheit bange
wurde. "Ich werde das Gedicht *"Tom der Reimer’ fallen lassen"”, notiert
er am 30. September 1948, "es wird im Verlauf kiinstlich, nicht
kiinstlerisch." Doch diese Anwandlung ging voriiber. Mochte die Gefahr
des Kiinstlichen nicht vollig von der Hand zu weisen sein, Stimmigkeit
liess sich dem Gedicht nicht absprechen. Anders als das Ogier-Gedicht,
das zu Lebzeiten des Dichters unveroffentlicht blieb, erschien Tom der

63 SWIII, 12.

64 Im Vorwort zur Loerke-Auswahl spricht Lehmann vom "Aussersichseindes lyrischen
Zustandes”, op.cit., S. 10. Vgl. auch den Ausdruck "der ins Zeitlose entriickte
Augenblick", SW 111, 191, ferner SW II, 629 und SW III, 404.

49



Reimer im Feuilleton der Allgemeinen Zeitung und wurde 1950 in die
Sammlung Noch nicht genug® aufgenommen.

Der Umgang des Lyrikers Lehmann mit den Quellen hat sich uns zu-
nichst in seinem gattungsmissigen Aspekt dargestellt. Es ging um die
Frage, wie und mit welcher Legitimation bei ihm die erzéhlende Vorlage
ins lyrische Gedicht eingeht. Das Ineinander von Lyrischem und
Epischem hat in der Folge deutlich gemacht, dass das Gattungsproblem
genau genommen ein temporales ist. Die Teilhabe des Mythos an einem
lyrischen Gebilde ergibt sich in Lehmanns Gedichten aus der
Notwendigkeit des Hin und Her zwischen dem ekstatischen Zugleich und
dem Nacheinander, das der normalen Zeitauffassung des Menschen
entspricht. An der Entstehungsgeschichte des Gedichts Tom der Reimer
lasst sich nun aber noch ein Drittes ablesen. Lehmann verhilt sich zu
seiner Quelle nicht wie der gestaltende Kiinstler zum rohen Stoff; sein
Geschift ist nicht die Verarbeitung von mythologischem Material.
Vielmehr soll der Mythos, der ja eine Dichtung, also ein schon
Geformtes ist, wiederautgenommen und neu geformt werden. Das kann
der Dichter aber nur, indem er das ihm Vorliegende zu deuten, neu zu
verstehen unternimmt. Dabei entwickelt sich ein Dialog, in welchem die
Moglichkeit des Missverstehens keineswegs ausgeschlossen ist, und so
zeigt es sich, dass der Dichter nicht nur erfindet und gestaltet: im
Gespridch mit der Quelle ist er auf der Suche nach der Wahrheit. Viel-
leicht konnte von hier aus der Begriff der Rezeption neu umschrieben
und auch ausserhalb von Lehmanns Dichtung fruchtbar gemacht werden.

Anmerkung

Fir den entstehungsgeschichtlichen Aspekt dieser Arbeit und fiir die Quellenfrage waren
mir Materialien aus Lehmanns Nachlass von grosstem Nutzen. Ich danke dem Deutschen
Literaturarchiv in Marbach a.N., das mir die Mdglichkeit gab, Lehmanns Bibliothek zu
beniitzen sowie Handschriften und Tageblicher einzusehen. Mein Dank gilt auch Frau
Agathe Weigel-Lehmann und Herrn Hans Dieter Schéfer fiir die freundliche Erlaubnis,
Ungedrucktes zu zitieren. Endlich danke ich Herrn Reinhard Tgahrt, der mir beim
Entziffern von Gedichtentwiirfen behilflich war.

65 Der Band Noch nicht genug enthilt siebenunddreissig Gedichte aus den Jahren 1946-
1950 und ist im Heliopolis Verlag Ewald Katzmann in Tibingen erschienen. Derselbe
Verlag brachte 1951 eine zweite Auflage von Lehmanns erstem Gedichtbuch, Antwort
des Schweigens, - erschienen 1935 im Widerstandsverlag, Berlin - heraus.

50



Résumé

La présence de personnages mythologiques a toujours été considérée comme un trait
fondamental et caractéristique dans I’oeuvre poétique de Wilhelm Lehmann. La genése
de la poésie écrite en 1948 Tom der Reimer, fondée sur un sujet médiéval, en offre un
bon exemple. L’examen des sources frangaises et anglaises permet de dégager le role des
mythes chez Lehmann. La mythologie fait partie essenticllement de son imagination
créatrice, parce que l’extase lyrique, pour se transformer en langage, a besoin d’un
élément narratif. De plus notre étude peut montrer la nature du rapport qui existe entre
le poete Lehmann et les documents littéraires qui lui servent de modele: il ne s’agit pas,
pour lui, d’employer des matériaux, mais de s’engager dans un dialogue.

51






	Tom der Reimer : zur Rezeption mythologischer Quellen in Wilhelm Lehmanns Lyrik

