
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1991)

Heft: 14

Artikel: Tom der Reimer : zur Rezeption mythologischer Quellen in Wilhelm
Lehmanns Lyrik

Autor: Kobel-Bänninger, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verena Kobel-Bänninger

TOM DER REIMER
Zur Rezeption mythologischer Quellen

in Wilhelm Lehmanns Lyrik

"Wer Natur sagt, sagt Mythus"1. In dieser bündigen Formel hat Wilhelm
Lehmann die drei tragenden Elemente seiner lyrischen Dichtung
vereinigt. Das Stichwort "Natur" deutet auf die reiche Welt von Pflanzen
und Tieren, auf die Himmelserscheinungen und die Beschaffenheit der

Erde, wie sie in seinen Gedichten beschworen werden; der Begriff des

Mythus umfasst die vielfältige Anwesenheit mythologischer Gestalten aus

griechisch-römischer, keltischer oder germanischer Tradition; und

unausgesprochen, aber dieser Zweiheit notwendig zugehörend, ist in
diesem Satz ein Drittes gegenwärtig, der Mensch nämlich, ohne den ja
weder Natur noch Mythus 'gesagt' werden kann. Diese Aussage enthält
einen bemerkenswerten Antagonismus. Sie bezieht sich auf die Lyrik,
Mythos aber ist gemäss seinem Ursprung und Wesen eine epische
Kategorie. Im Mythos der alten Griechen wird erzählt. Er überliefert die
Geschichten von den Göttern und Heroen, und wenn die Lyrik und
später das Drama Mythisches aufnehmen und auf ihre Art Gestalt werden
lassen, so handelt es sich dabei nichtsdestoweniger um Hinweise auf
Erzählungen, um die Neuformung von Erzähltem. Lehmann fasst den

Mythosbegriff durchaus in dieser Weise, denn er fährt fort: "Ich begreife
den Mythus als die erzählerische Inbrunst der Erde". Mythisches,
Erzählendes geht jedoch, wie seine Ausdrucksweise erkennen lässt, nicht
durch einen Akt der Willkür in seine Gedichte ein. Der Mythus -
"Ausdruck menschlicher und übermenschlicher Situationen"2 - "meldet
sich" in seiner Dichtung "an"3; er "nimmt Aufenthalt im lyrischen
Gedicht"4. Von mythischer Überlieferung geprägte Figuren können sich
in Lehmanns Dichtung recht eigentlich ansiedeln. Das klassische Beispiel

1 Wilhelm Lehmann, Sämtliche Werke in drei Bänden, Gütersloh, Sigbert Mohn, 1962

[zit. SW], III, 402.
2 SW III, 403.
3 SW III, 177. Vgl. Marbacher Magazin, Nr. 22/1982, S. 42.
4 SW III, 402.

29



ist Merlin5, doch Herkules und Zeus wären hier ebenfalls zu nennen.
Nach Lehmanns Auffassung geschieht solche Ansiedlung auch in der
Landschaftsmalerei. "Mit Notwendigkeit springen Nymphen und

Dryaden aus Corots Landschaften", hält er Valéry entgegen, nach dessen

Urteil Corots malerische Poesie allzuleicht und in zu grosser Zahl Nymphen

hervorbringt6. Entschieden vertritt er die Ansicht, dass der Dichter
des Mythus bedarf. Er braucht ihn, und so gebraucht er ihn auch. Der
Mythus stellt sich notwendigerweise und fast wie von selbst ein, und
dabei wird er zum bewusst eingesetzten Instrument. "Mir ist zuweilen",
so beschreibt Lehmann seine dichterische Erfahrung, "als ob unter dem
Zustrom von Eindrücken des blossen Daseins meine individuelle Kraft
versage, und ich rufe den Mythus zu Hilfe, damit ich sage."7

Wohlgemerkt: es ist der Lyriker, der so spricht. Der überwältigende
Zustrom von Eindrücken ist das, was Lehmann an anderer Stelle
"Existenzmaximum" genannt und der Gattung der lyrischen Dichtung
zugeordnet hat8. Will der Dichter der zuströmenden Daseinsfülle
standhalten und soll sie im Gedicht sprachliche Gestalt annehmen, kann

er der Hilfe des Mythos, also des erzählenden Gestaltungsmodus nicht
entraten.

Unsere Studie lässt sich vom Gedanken leiten, dass der schon lange
bekannte Einbezug des Mythos in Lehmanns Lyrik besser zu verstehen
ist, wenn man dieses poetologische Bekenntnis in seinem genauen Sinn
ernst nimmt. Methodisch gibt es verschiedene Möglichkeiten, das epische
Moment in Lehmanns Dichtung zu fassen. Zunächst kann man das

Augenmerk auf den eigenartigen und wenig beachteten Sachverhalt
richten, dass viele seiner Gedichte eine Art von Handlungsverlauf
aufweisen, der sich nachzeichnen lässt. Der Dichter selbst hat den Leser
und Interpreten zu solchem Tun ausdrücklich ermächtigt. Er neigt
Goethes Meinung zu, das echte Leben eines Gedichts zeige sich erst in
einer Prosaübertragung9. Jedenfalls gilt ihm als sicher, "dass noch das

leichteste lyrische Gebilde einen epischen Kern birgt"10 und man deshalb

5 SW III, 174.
6 SW III, 193. Vgl. Paul Valéry, Oeuvres, II (Bibliothèque de la Pléiade), Paris,

Gallimard, 1960, S. 1318.
7 SW III, 403.
8 SW II, 345 und 421.
9 SW III, 227.

10 Vorwort zu: Oskar Loerke, Gedichte, ausgewählt von Wilhelm Lehmann, Frankfurt
a.M., Fischer Bücherei, 1968, S.10.

30



nicht zu fürchten braucht, "es zu zerstören, wenn man es sozusagen
erzählt"11. Ein zweiter Weg der Annäherung an das Epische in Lehmanns

Lyrik eröffnet sich, indem man die mythologischen Gestalten nicht als

Ausprägungen bestimmter Ideen, also in ihrer Essenz wahrnimmt,
sondern ihr Tun und Leiden, wie die alten Dichtungen es überliefern,
mitbedenkt. Bei näherem Zusehen erkennt man nämlich, dass auch in
Lehmanns Gedichten die Götter und Helden keine Wesenheiten, sondern

Handlungsträger sind. Als solche dienen sie der Durchführung eines

bestimmten Themas. Demeter etwa erscheint im Gedicht Hier nicht als

Göttin des Ackerbaus. Sie ist die Suchende, die dahin und dorthin eilt12,

um herauszufinden, an welcher Stelle ihre Tochter entführt worden ist.
Diese Rastlosigkeit wandelt sich im Verlauf des Gedichts zur Ruhe.
Nicht irgendwo ist der Ort, wo Persephone entschwand, sondern hier,
und so wird aus der umherschweifenden die wartende Göttin13:

Suche, Demeter, die Entrückte
Nicht in Pisa und Hermione —

Hier, wo sie Kamille, Mädesüss pflückte,
Schwand Persephone.

11 SW III, 175.

12 Robert von Ranke-Graves führt in seiner Griechischen Mythologie (Reinbek bei

Hamburg, Rowohlt Taschenbuchverlag, 1960) neben Pisa und Hermione noch eine

ganze Reihe geographischer Namen auf (Bd.I, S. 78). Vgl. die amerikanische

Originalausgabe: Robert Graves, The Greek Myths, Baltimore, Penguin Books, 1955.

- Lehmann hat dieses Werk auf englisch und auf deutsch besessen und daraus

geschöpft, obwohl dessen einseitige Blickrichtung nicht die seinige war.
13 Demgegenüber verarmt man die Dichtung, wenn man Demeter oder auch eine Figur

wie Melusine auf ihre Bedeutung als Personifikation der Weissen Göttin reduziert.

Vgl. G.E. Bauer-Rabé, Hälfte des Lebens. Untersuchungen zu den Tagebüchern Wil-
hebn Lehmanns 1900-1925, Würzburg, Königshausen und Neumann, 1986, S. 150. -

Ein Zur-Ruhe-Kommen gestaltet auch das Gedicht Rückkehr. Dazu bemerkt eine

Tagebuchnotiz des Dichters (14.1.1959): "Ich freue mich über das Gedicht 'Einkehr'
[Titel des Erstdrucks]. Es erscheint mir als eine grosse Ruhe [...] erreichende
Gebärde." Abgedruckt in: Wilhelm Lehmann, Gesammelte Werke in acht Bänden,

hrsg. in Verbindung mit der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in

Mainz und dem Deutschen Literaturarchiv in Marbach a.N. von Agathe Weigel-
Lehmann, Hans Dieter Schäfer und Bernhard Zeller, Stuttgart, Klett-Cotta, 1982ff.

[zit. GW], 1, 480.

31



In dieser Weise wird der alte Mythos gleichsam weitergedichtet, und das

Gedicht erweist sich als Beispiel für das, was schon immer die Lebendigkeit

der Mythen ausgemacht hat: die Erneuerung des Überlieferten durch
neue dichterische Deutung und Gestaltung.

Man muss demnach bei der Interpretation dieser Gedichte dreierlei im
Auge behalten: den handlungsmässigen Duktus, die mythologischen
Personen mit ihrem erzählerischen Hintergrund und Umfeld und schliesslich
die Entfaltung des Themas. Unter Berücksichtigung dieser drei Gesichtspunkte

sei am Gedicht Tom der Reimer versucht, den epischen Kern
herauszuarbeiten. Darüber hinaus soll sich zeigen, inwiefern wir es

dennoch mit einem lyrischen Gebilde zu tun haben und wie sich lyrische
und epische Strukturen zueinander verhalten.

Tom der Reimer

Fest prangte auch mein Fleisch. Es wurde bald gebrechlich.
Allegro schritt ich einst, jetzt schreite ich gemächlich
Im Winde, der die Blätter lüpft.

Den Reimer Tom umwand ein Elfenweib mit roten Locken,
So alterte er nicht. Mich pflocken
Die Fäden, die Frau Spinne knüpft.

Indes ich sinne, schaufeln Emsen ihren Haufen.
Ich lass sie über Brust und Hände laufen,
Schon türmt sich über mir der Bau.

Die Körner rieseln. Sind es Grabeswände?
Ich schüttle mich: wie ich die Reime ende,
Sitzt neben mir die Elfenfrau.

Das Gedicht hebt mit einer Situation an, die man bei Lehmann häufig
trifft und die er selbst als für ihn charakteristisch bezeichnet hat14: der
Dichter ist unterwegs. Dabei wird er gewahr, dass er ein alternder Mann
ist. Er geht bedächtig und langsamer als früher, und so stellt der Weg,
den er zurücklegt, ein Stadium seines Lebensweges, ein Stück Lebens-

14 "Es mag unter uns einen Sitz- und einen Gehtyp geben, ich gehöre zum letzteren."
SW III, 128.

32



geschichte dar15. Die zweite Strophe bringt das Gegenthema: dem Altern
tritt das Jungbleiben gegenüber, und zwar - dies sei betont - in Form
einer Geschichte. Was dem Wanderer widerfährt, spiegelt sich in der
erinnerten und jetzt vergegenwärtigten Sage. Das Spiegelbildliche lässt
sich daran erkennen, dass Tom und der Dichter übereinstimmen, sich
aber zugleich voneinander unterscheiden. Beide sind Dichter, und beide
werden festgehalten; hingegen sind sie insofern verschieden, als der eine

vom Elfenweib umwunden wird und dadurch in ewiger Jugend verharrt,
während den andern die Spinne, Todesbotin und Todbringerin in
einem16, in der Weise 'pflockt', dass er nichts anderes mehr vor Augen
hat als den Tod und alsbald die Totengräber in Gestalt der Ameisen ihr
Werk beginnen. An dieser Stelle tritt eine Wende ein. Die Ameisen
werden abgeschüttelt, und damit löst sich die tödliche Verstrickung.

Die Skizze des Geschehensablaufs macht die wichtigsten Motive und
deren mögliche Verknüpfung sichtbar. Das Altern wird mit
immerwährendem Jungsein zu Bild und Gegenbild zusammengebracht.
Auf die Vorwegnahme des Endes folgt die Rückkehr zu neuem Leben
und Dichten. Es sind dies zwei thematische Grundfiguren, die in
Lehmanns lyrischem Schaffen immer wieder vorkommen17. Doch das

Herausstellen des Themas ist noch nicht seine Verarbeitung. Das

Gegenüber von Altwerden und Nichtaltern sagt nichts über deren

wechselseitiges Verhältnis und muss daher interpretiert werden. Geht es

um einen Gegensatz zwischen Realität und Wunsch, zwischen der
Lebenssituation des Dichters und der geliebten Märchenwelt? Wir fragen
uns also, warum sich hier die Geschichte von Tom dem Reimer
'anmeldet'. Wer ist die Elfenfrau überhaupt, und was für einen Zweck
verfolgt sie, indem sie ewige Jugend verleiht? Eine Antwort versprechen
wir uns von der mythologischen Quelle, und als solche ist die
altschottische Ballade Thomas Rymer zu betrachten. Diese hat das

sagenhafte Geschehen um eine der populärsten Sehergestalten des

englischen Mittelalters zum Gegenstand: Thomas von Erceldoune, dessen

15 Dasselbe Motiv auch in den Gedichten Unendliches Ende und Wunsch.
16 Spinne und Spinnenfaden erscheinen mit ähnlicher Bedeutung auch in den beiden

Gedichten Leiser Herhstwind und Sonnenwende
17 Vgl. zum Thema alt-jung die Gedichte Ariel, In Solothurn, Atemholen, zur

Antizipation des Todes Das Trankopfer

33



Autorität sich bald nach seinem Tod - gegen Ende des 13. Jahrhunderts -

fest etablierte und bis ins 19. Jahrhundert hinein lebendig blieb18. Die
Verehrung, die man Thomas entgegenbrachte, gründete in zwiefachem
Ruhm. Er galt als Dichter, Autor der Verserzählung (romance) Sir
Tristrem, und er war, gemäss dem Volksglauben, mit visionärer Kraft
begabt. Seine 'prophecies', die man begierig aufnahm und immer wieder
neu auf bestimmte Ereignisse in den englisch-schottischen Auseinandersetzungen

bezog, hatten zur Folge, dass alles, was seine Person betraf,
schriftlich festgehalten wurde und weite Verbreitung fand: Dichtungen,
aus seiner Feder stammend oder ihm zugeschrieben, und märchenhafte

Episoden seines Lebens, die sein Prophetentum ins Licht setzen wollten.
Die prophetischen Schriften, die sich auf Thomas von Erceldoune
beriefen, waren Sammelbecken für Überlieferungen unterschiedlicher
Herkunft". Daher wird mit Thomas zusammen, und gleicherweise als

Prophet, oft auch Merlin genannt20, obschon er in den Sagenkreis um
König Artus und somit in eine andere Epoche gehört. Das sollte aber

nicht dazu verleiten, Merlin und Thomas in Lehmanns Gedichten als

Symbole aufzufassen und einander gleichzusetzen21. Die Akzentuierung
des Narrativen lehrt ja gerade, dass Lehmanns Kunst nicht das

Ausbreiten eines Netzes von symbolischen Bezügen, sondern die
sprachliche Fassung von Vorgängen zum Ziel hat22.

18 Vgl. James A.H. Murray, The Romance and Prophecies of Thomas of Erceldoune,
London, N. Trübner Sc Co., 1875, insbes. S. IX - LIII.

19 Der älteste Druck dieser Art (1603) trägt den Titel: The Whole Prophecie of
Scotland, England, and some part of France and Denmark, prophesied bee

meruellous Merling, Beid, Bertlington, Thomas Rymour, Waldhaue, Eltraine,
Banesler, and Sibbilla, all according in one. Containing many strange and meruelous

things. Murray bemerkt dazu: "The 'Whole Prophecie' continued to be printed as a

chap-book down to the beginning of the present century, when few farm-houses in
Scotland were without a copy of the mystic predictions of the Rhymer and his
associates." (op.cit., S. XL1I)

20 Vgl. Paul Zumthor, Merlin le Prophète, Lausanne, Payot, 1943. Das Buch befindet
sich in der Bibliothek Lehmanns. Merlins Prophetentum wird darin als ursprüngliche
Quelle seines Ruhms hervorgehoben.

21 Vgl. G.E. Bauer-Rabé, "'Diana öffnet ihren Schoss Endymion'. Wilhelm Lehmann

zum 100.Geburtstag", Literatur in Wissenschaft und Unterricht, XV, 1982, S. 348.
22 Vgl. Moritz Heimanns Diktum "Kunst: Existenz, nicht Essenz", das Lehmann als

Motto über einen Abschnitt seines Essays Grundsätzliches zur Kunst des Gedichts

gesetzt hat. SW III, 226.

34



Als Volksballade ist auch Thomas Rymer Gefäss eines Geschehens.
Lehmann hat dieses Gedicht wahrscheinlich früh kennengelernt,
möglicherweise schon als Gymnasiast, zu jener Zeit also, da seine
Mutter mit ihm Walter Scotts Lady of the Lake las23. Die Ballade
figuriert nämlich, zusammen mit zwei jüngeren Versionen des Stoffs und
begleitet von ausführlichen Quellenangaben und historischen
Erläuterungen, in Scotts Poetical Works, die sich in zwei verschiedenen,
aber inhaltsgleichen einbändigen Ausgaben in Lehmanns Bibliothek
erhalten haben. Untersucht man nun den englischen Text im Hinblick auf
Lehmanns Gedicht, erlebt man eine Überraschung. Wohl wird darin des

Thomas Begegnung mit der "Queen of fair Elfland" geschildert, und es

ist auch davon die Rede, dass sie ihn festhält: auf ihre Aufforderung hin
wagt er sie zu küssen und muss ihr nun ins Elfenreich folgen, um sieben
Jahre lang in ihrem Dienst zu bleiben. Doch nirgends findet sich das

Motiv der Alterslosigkeit, nirgends der geringste Hinweis, dass dieses
Festhalten mit der Gabe ewiger Jugend verbunden sein könnte. Der
Weg, den wir eingeschlagen haben, führt nicht weiter. Die Ballade bleibt
die Antwort auf unsere Frage schuldig.

Auf die richtige Spur weist dagegen ein anderes Buch aus Lehmanns
Besitz, nämlich eine Auswahl altenglischer Balladen, herausgegeben und
mit einer grösseren Einleitung sowie Anmerkungen versehen vom
amerikanischen Literarhistoriker Francis B. Gummere. Lehmann liess
den Band im November 1939 antiquarisch aus Leipzig kommen24 und hat
ihn in der Folge offenbar intensiv benützt. Anstreichungen und

Randbemerkungen lassen darauf schliessen, dass ihn die Persönlichkeit
des 'True Thomas', wie er im Volksmund hiess, besonders anzog und

er sich darüber nähere Kenntnis verschaffen wollte. So stiess er auf die

grosse Standardausgabe der amerikanischen Balladenforschung, The

English and Scottish Popular Ballads von Francis James Child, und es

ist mehr als nur wahrscheinlich, dass Lehmann den ersten Band dieses

23 SW II, 407.
24 Old English Ballads, selected and edited by Francis B. Gummere, Boston, USA,

1903 (Copyright 1894). Auf dem Vorsatzpapier eine Bleistiftnotiz Lehmanns: "Von
Fock, Leipzig 1939." Ein Hinweis auf den Empfang des Buches findet sich im
Tagebuch unter dem 23. November 1939.

35



Werks konsultiert hat25. Und nun geschah das Merkwürdige, dass der

Dichter, mit Thomas Rymer beschäftigt, unter der Einwirkung von
Childs Kommentar in eine andere Richtung gelenkt wurde. Child weist
nämlich mit überzeugenden Argumenten daraufhin, dass die Geschichte

von Thomas und der Königin des Elfenlands, welche der Ballade

zugrunde liegt, eine andere Version dessen darstellt, was von Ogier dem
Dänen und Morgan le Fay berichtet wird26. Die beigebrachte
Zusammenfassung dieser Ogier-Erzählung hebt als wichtiges Motiv
hervor, dass die Fee Morgan einen zauberkräftigen Ring über Ogiers
Finger streift, der seine Jugend wiederherstellt und ihn vor dem Altern
bewahrt. Das Elfenweib mit den roten Locken - wir können nicht umhin,
dies zu folgern - ist niemand anders als Morgan le Fay.

Bevor wir uns jedoch der Frage zuwenden, was für Konsequenzen
sich daraus für die Interpretation des Gedichts Tom der Reimer ergeben,
müssen wir des Dichters Weg im Umgang mit diesem Stoff
weiterverfolgen. Wie angedeutet, scheint Thomas zunächst in den

Hintergrund zu treten. Zwar entsteht im Sommer 1947 ein Gedicht oder
vielmehr eine fast nur additiv beschreibende poetische Skizze mit dem

Titel Tom der Reimet21, doch ist Lehmann, wie wir annehmen müssen,
damit nicht zufrieden. Jedenfalls hat er selber diesen Versuch nie
veröffentlicht. Hingegen taucht im Tagebucheintrag vom 15. September
dieses Jahres unvermittelt der Name Ogier auf: "Ich dachte an ein
Gedicht 'Ogier der Däne'." In einer Woche konzentrierter Arbeit gedeiht
dieser Gedanke zu folgender Gestalt:

25 Die Universitätsbibliothek Kiel besass dieses fünfbändige Werk in der
Originalausgabe von 1882ff. und in einerweiteren von 1904. Die Möglichkeit, dass

Lehmann den betreffenden Band bald nach Ende November 1939 oder auch noch
während der ersten Kriegsjahre von dort entlieh - er pflegte auch sonst den

Leihverkehr zu benützen -, ist also durchaus gegeben. Der Bibliotheksleitung sei an
dieser Stelle für die sorgfältige Beantwortung meiner Anfrage bestens gedankt.

26 F.J. Child, The English and Scottish Popular Ballads, Boston, Houghton, Mifflin and

Company, 1882-1898, Vol. I, S. 319. Die auffallendste Übereinstimmung ist die,
dass die Elfenkönigin bzw. Morgan zunächst für die Jungfrau Maria gehalten wird.
In beiden Erzählungen korrigiert die Angeredete diesen Irrtum sogleich.

27 Abgedruckt in GW 1, 370.

36



Im Stoppelfeld ein Flakgeschütz, gesprengt.
War's gestern erst? Die Bolzen, Räder, Schienen Rost.
In jede Ritze hat das Gras die Zehn gezwängt,
Darüber blühen guter Heinrich, Wasserdost.

War es der Däne Ogier?
Vergessen lehrte ihn Morgan die Fee.

Der mit den Paladinen Karls vor Akkon, Saragossa lag,
Die hundert Jahre seiner Mühsal sind ein Tag.
Schnell wie der Hühnerhabicht flog Gewesenes davon;
Den Junggeglühten trug Morgan nach Avalon.

Die Stoppeln knistern. Ich bin Ogier, der Däne.
Zickzack des eingefallnen Grabens, moosiger Zement die Szene.

Die Wespen eifern zur Septembermittagsstunde,
Die Elster schnarrt von Arthurs Tafelrunde.
Gern leidet das Vergehn der bröckelnde Beton.
Die Schlehe blaut. Ich bin in Avalon.

Der Satz "Ich bin Ogier, der Däne" gibt zu verstehen, dass Lehmann
hier einen Identifikationsvorgang zeigen will, wie er das in vielen seiner

Gedichte, auch in Tom der Reimer8, getan hat. Der Dichter stellt ein
Geschehen dar, und ineins damit wird er selbst Teil davon, so dass sich

Vergangenes in Gegenwart wandelt. Nun ist aber Ogier kein Dichter,
kein Künstler. Wie kommt es zur Identifikation mit ihm, dem Krieger,
Gefolgsmann Kaiser Karls des Grossen? Eine Tagebuchnotiz vom 4.

September 1947 weist auf die Möglichkeit einer Erklärung: "Ich
entdeckte heute auf den weiten Koppeln zum Meer hin einen weiten
Trümmerhaufen eines gesprengten Drehgeschützes, daneben grosse
Granitboulde[r]s; ich lag darauf, Schwalben fuhren selig durch die blaue

Luft, ein Hühnerhabicht pfeilschnell, einzelne Glockenblumen, einzelne
Rainfarnblüten - sonst alles rostrot, braun, ocker,

Zwei Impulse sind es wohl, welche die Entstehung des Gedichts

Ogier, der Däne, später Romanze betitelt29, in Gang gesetzt haben.

28 Die Entwürfe können das verdeutlichen. Für die zweitletzte Zeile hat Lehmann die

folgenden Varianten erwogen: "Ich bin jetzt Tom?", "Bin ich jetzt Tom? ", "Jetzt
bin ich Tom".

29 Dieser Titel könnte einen Bezug zum englischen Sprachgebrauch haben, wo unter
'romance' immer ein erzählender Text - in Versen oder in Prosa - zu verstehen ist.

Child (op.cit., S. 319f.) nennt die Quelle, auf welche nach seiner Meinung die

'ballad' Thomas Rymer zurückgehen muss, 'romance'.

37



Einmal die in jenen Monaten offenbar starke Präsenz eines literarischen
Stoffkomplexes, zum zweiten dieses persönliche Erlebnis. Der Stoff, wie
er ihn bei Child fand, bot Motive an, die für Lehmann schon früher und
immer wieder wesentlich wurden: das Vergessen und die unverwelkliche
Jugend30. Anderseits gaben die zufällig entdeckten Trümmer den Anstoss

zur Assoziationsreihe Krieg - Ogier - Ich. Die Zeichen standen gut, die

Voraussetzungen waren erfüllt, dem Dichter die Gewissheit zu geben:
"So, daraus könnte, daraus müsste eigentlich ein Gedicht entstehen."31

Wir wundern uns daher nicht, wenn das Tagebuch schon am 17.

September meldet: "Ich habe 'Ogier der Däne' so gut wie fertig." Diese
Zuversicht hält jedoch nicht an. Zweifel werden wach, die sich nicht
völlig beschwichtigen lassen. Nachdem es am 12. September noch

geheissen hat: "Gestern am 'Ogier' gearbeitet, dessen Schluss ich schon
verwerfen wollte. Aber nein", stellt die Eintragung vom 21. September
das Ganze wieder in Frage: "Ich quälte mich noch mit 'Ogier, der
Däne'." Zwar wird die Arbeit bis zu einem gewissen Abschluss

gebracht, doch wenig später bleibt sie liegen.
Warum hat Lehmann das Ogier-Gedicht als misslungen erachtet?

Dieser Frage können wir nicht ausweichen, müssen sie aber vorerst
zurückstellen. Wir sind ja daran, uns über die Rolle der Elfenfrau im
Gedicht Tom der Reimer Klarheit zu verschaffen, und hiezu bedeutet die
Feststellung ihrer Identität mit Morgan le Fay einen ersten Schritt. Doch
welches die Funktion dieser Figur im Gedichtganzen ist, kann nur eine

genauere Befragung der mittelalterlichen Quelle im Hinblick auf die
Parallele Thomas/Ogier sichtbar machen. Es stellt sich dabei heraus, dass

die Ogier-Geschichte ein Motiv enthält, welches in Lehmanns Gedicht
Romanze fehlt: die Rückkehr in die Welt und in den Kampf. In Avalon
vergisst Ogier alle Mühsal seiner kriegerischen Laufbahn, und 200 Jahre
lang wird er in der Blüte seiner Jugend und im Genuss aller Freuden des

Lebens festgehalten. Dann aber, wie die Christenheit in höchster Gefahr
ist, erlaubt ihm Morgan die Fee, auf die Erde zurückzukehren und gegen
die Sarazenen zu kämpfen32. Auch die Thomas-Ballade deutet das Thema
der Wiederkunft an, indem sie mit den beiden Versen schliesst:

30 Beispiele zum Motiv des Vergessens: Das Wagnis, Atemholen, Altjahrsabend. Zum
Thema von Jugend und Alter vgl. Anm. 17.

31 SW III, 176.

32 Eine Parallele zeigt das Gedicht Apfel der Hesperiden, in welchem am Schluss die
Rückkehr des Herkules aus dem Olymp erwartet wird.

38



And till seven years were past and gone
True Thomas on earth was never seen.

Sieben Jahre muss er in "Elflyn land" ausharren, bis er als "True
Thomas" wiederkommen darf, als einer, dem prophetisches Wissen
verliehen ist. Die Vorstellung von der Wiederkehr aus dem Entrücktsein
gehört sowohl zur Ogier- wie auch zur Thomas-Tradition. Sie nährt den
Glauben an die 'prophecy', die ja eine Gabe ist, d.h. nur aus der

Berührung mit einer wie immer verstandenen jenseitigen Welt stammen
kann.

Dadurch dass in Lehmanns Ogier-Gedicht die Rückkehr eliminiert
wird, tritt das Wirken der Fee als der Festhaltenden umso schärfer
hervor. Sie lehrt Ogier das Vergessen - "she places a crown on his head

and makes him forget all the past", heisst es bei Child -, und damit sinkt
das Vergangene ins Nichts. Der Krieg, von dem sich der Dichter zu
Beginn fragt, ob er erst gestern noch geherrscht habe, erweist sich als

längst vorbei, ist nur noch Erinnerung33. Was zur Zerstörung gedient
hat, ist nun selbst zerstört. Die Vegetation hat sich der Trümmer
bemächtigt. Abgetan ist, was einmal war. Aber nicht nur das Vergangene
entschwindet dem Blick, sondern auch das Künftige. Gefangen im
ewigen Jungsein, "junggeglüht"34, weiss Ogier nichts mehr vom Tod, der
ihn doch zuvor - wie die Erzählung berichtet - so seltsam anzog, dass er
keinen andern Gedanken mehr zu denken vermochte35.

Führt man sich im Vergleich hiezu Lehmanns lyrisches Schaffen in
seiner Gesamtheit vor Augen und zieht man dabei auch seine poetologi-
schen Äusserungen heran, dann stellt man mit Verwunderung fest, dass

die innere und äussere Situation, mit welcher er sich in Romanze
identifiziert, im Gegensatz zu allem steht, was er theoretisch vertreten und
in seiner Dichtung verwirklicht hat. Gemäss seinem künstlerischen Credo
ist es Aufgabe des Dichters, mit Hilfe der Sprache Gegenwart zu
schaffen. Das Jetzt, wie er diese Gegenwart auch nennt, ist aber nicht
jener Moment, der das Vergangene vergisst und für den die Zukunft

33 In den Entwürfen lautet ein Zweizeiler: "Das Ohr bangt nicht mehr vor Alarm, /
Die Flieger sind ein Wespenschwarm."

34 Vgl. In Sololhurn. Das Wort ist aus dem Grimmschen Märchen Das junggeglühte
Männlein übernommen.

35 "[...] he comes to an orchard and there he eats an apple, which affects him so

peculiarly, that he looks for nothing but death." Child, op.cit., S. 319.

39



noch nicht da ist. Was der Dichter "mit Sprache befestigen" will36, ist
ein dichtes, gesammeltes37 Jetzt, das aus der Erfahrung der Zeit als der
Zeitenfülle hervorgeht. Unaufhörlich machen daher Lehmanns Gedichte
offenbar, dass Einstmals nicht heisst Vorbei, dass vielmehr "alles ist,
was einmal war"38. Ein Mittel dazu ist das Beschwören von Mythischem,
und zwar wird Gewicht darauf gelegt, dass es bei diesem Heranholen
nicht um Erinnerung geht, sondern um Vergegenwärtigung39. Indem der
"Greis bei roter Schweineherde"40 mit Eumaios, dem göttlichen
Sauhirten, zusammengebracht wird, entsteht Gegenwart. Im Gedicht Die
fliegende Stadt vollzieht sich das Gegenwärtigwerden so, dass zunächst
ein Erinnerungsbild erscheint:

Ist's lange her? In Garben lag das Korn gebunden.
So malt es schon das Buch der Stunden.

Alsbald wird jedoch dem Leser klar: nein, nicht lange her ist es, es ist

jetzt. Das abgeerntete Feld und der Starenschwarm, der sich darauf
niederlässt - sie führen, zusammen mit den Très Riehes Heures du duc
de Berry einen jener konzentrierten Lebensmomente herbei, in denen das

Vergangene nicht weit weg, sondern 'da' ist41. Und wie für Lehmann
zum Jetzt unabdingbar das Gewesene gehört, so auch das Künftige. Von
Gegenwart kann nicht die Rede sein, wo das Ende nicht bedacht wird.
Ein instruktives Beispiel dafür ist das Gedicht Mondjubel, dessen letzte
Zeile noch im Erstdruck lautete: "Und ich weiss von keinem Ende",
dann aber geändert wurde in "Und ich fürchte nicht das Ende"42. Und
aus derselben Grundeinstellung heraus folgt auf den Moment, da der
Dichter "zeitlos Titurel" ist, die Aufforderung, sich bereit zu machen
"für die Fahrt ins Totenreich"43.

36 SW II, 627.
37 Vgl. das Gedicht Aller Moment.
38 Südliche Stunde.
39 Das Gedicht Adonis beginnt mit den beiden Versen: "Im Sand gewahr ich Zehenspur.

/ Des Adonis Fuss? Erinnerung nur?" Im Verlauf wird dem Leser klargemacht, dass

es sich nicht um ein Erinnerungsbild handelt, sondern um Gegenwart.
40 Lehen vor der Sonnenwende.
41 Man beachte den Unterschied zum Ogier-Gedicht, wo umgekehrt "War's gestern

erst?" den Ausgangspunkt bildet und im Anschluss daran das Kriegsgeschehen in die
Ferne rückt.

42 GW 1, 395.
43 Titurel, Schluss.

40



Mit Fug kann man fragen, warum Lehmann sich so weit in eine

poetische Unternehmung einliess, die niemals ein Gedicht in dem von
ihm erstrebten Sinn werden konnte, warum er hier seine Identität mit
einer Gestalt zu behaupten suchte, die das Vergangene als null und

nichtig hinter sich wirft und ebenso das Künftige des Daseins nicht an
sich heranlassen will. Zwei Tatbestände sind es, die unsere Frage zwar
nicht schlüssig beantworten, aber immerhin das Feld beleuchten können,
in welchem sich Lehmanns Einbildungskraft bewegte. Da war einmal der
mittelalterliche Erzählstoff, der - wie wir annehmen müssen - immer
drängender von ihm Besitz ergriff4. Zweitens ist daran zu denken, dass

in jenen Tagen, da Ogier, der Däne konzipiert wurde, jahreszeitliche
Schönheit von seltener Art sich entfaltete. "So zieht also der glorioseste
aller Auguste dahin", schreibt Lehmann am 30. August 1947 ins

Tagebuch und fährt ein paar Zeijen weiter unten fort: "Adieu, schöner,
schöner Monat. Du brachtest mir viel, zuletzt auch Krisen, du nimmst
aber gut Abschied." Am 4. September, jenem Tag also, da er den
erwähnten Trümmerhaufen findet, vermerkt er zu Beginn der

Eintragung: "Unglaublich schöne sonnige Tage", und unter dem 15.

September kann man lesen: "Zauberhafter Tag. am N[ach]m[ittag] auf
meinem Stammplatz im Stoppelfeld: o das Blau des Meers, ist es

Girgent? das Vorgebirge Sunion? Ich dachte an ein Gedicht 'Ogier, der
Däne",45. Ein "zauberhafter Tag" ist auch der 17. September, an dem er
weiter am Ogier-Gedicht sinnt. Es scheint, dass unter der berückenden

Wirkung dieser Herbsttage etwas in das entstehende Gedicht
eingedrungen ist, was bei Lehmann sonst keinen Platz hat: Stimmung.
Damit tritt an die Stelle des Themas die Subjektivität des Erlebens, und
das Dasein, das vom Dichter "mit Hilfe des Paradoxons als des Siegels
der Wahrheit"46 evoziert werden sollte, ist hier ein blosser Moment, also

Pseudo-Gegenwart: Vergangenheit und Zukunft sind daraus gewichen,
die Paradoxie aufgelöst. Die Fee Spätsommer hatte den Dichter in ihren

44 Auf Lehmanns eingehende Beschäftigung mit dem Mittelalter zu jener Zeit deutet die
laufend im Tagebuch verzeichnete Lektüre der High History ofthe Holy Graal in der
Übersetzung von Sebastian Evans, London, Everyman's Library, J.M. Dent & Sons

Ltd. Das Buch befindet sich in der Bibliothek Lehmanns. Es weist verschiedene

Anstreichungen und Randnotizen auf und trägt auf dem Vorsatzblatt den Vermerk:
"Read Aug./Sept. 47".

45 Die hervorgehobenen Wörter sind im Tagebuch unterstrichen.
46 SW III, 191.

41



Zauberbann gezogen, so dass er seines eigentlichen Auftrags vergass.
Doch im Grunde genommen ist beim Tun des Dichters die Möglichkeit,
sich in einem derartigen Irrtum zu verfangen, immer im Spiel. Durch
Dichtung wahres Dasein zu konstituieren ist ein Kampf auf Gedeih und
Verderb. Jederzeit besteht die Versuchung, den Weg des geringsten
Widerstands zu gehen, einer Täuschung zu verfallen. "Ungeduld und

Müdigkeit hatten uns einen Streich gespielt", kommentiert Lehmann den

im ersten Anlauf missglückten Schluss des Gedichts Früchte. "Er war
eine überstürzte Gewaltsamkeit. Er war ein Kurzschluss."47 Derlei
Gefahren sind bei der dichterischen Arbeit ständig auf der Lauer. Ein
Ritter ohne Furcht und Tadel, hat der Dichter zu streiten gegen das

Verlockende einer momentanen Eingebung, gegen leichtes, glattes
Scheingelingen. Dichtung ist "errungene Gegenwart"48.

Dass sich Gegenwart in der Romanze von Ogier dem Dänen zu einem

wundersamen, aber wesenlosen Moment verflüchtigte und dass diese

Verdünnung das Gedicht des inneren Halts beraubte, kann man an einer
Zeile ablesen, die dem Dichter besondere Mühe machte und ihn
vielleicht auch der Problematik bewusst werden liess: "Schnell wie der
Hühnerhabicht flog Gewesenes davon." Nicht weniger als drei Varianten
hatte Lehmann vor dem endgültigen "Gewesenes" versucht:

"Erinnerung", "Vergangenes", "Geschehenes". Keines der drei Wörter
vermochte ihn zu befriedigen.

Den Hühnerhabicht hatte er mit eigenen Augen "pfeilschnell" vorbeiflitzen

sehen, aber in welcher Weise gehörte er ins Gedicht? Doch wohl
so, dass sein schnelles Verschwinden mit dem Vergessen in Zusammenhang

gebracht wurde. Jeder der verworfenen Ausdrücke wäre geeignet

gewesen, diese Verbindung herzustellen; dass die Wahl schliesslich auf
"Gewesenes" fiel, weist auf den kritischen Punkt. Für Lehmann, dessen

ganze dichterische Energie sich stets darauf richtete, die Erfahrung des

Nichtvorbei ins Wort zu fassen49, drückte 'Erinnerung' etwas Dürftiges
aus; 'Erinnerung' hatte, weil es 'nur Erinnerung' war30, in seinem

47 SW III, 128.

48 Dichtung errungene Gegenwart: das ist der Titel von Lehmanns Ansprache beim
Empfang des Schiller-Preises 1959. SW III, 169ff.

49 Vgl. den Aufsatz der Verfasserin "Zeit in der Zeit. Ein neuer Weg zu Wilhelm
Lehmanns lyrischem Werk", Journal ofEnglish and Germanic Philology, University
of Illinois Press, January 1991, S. 87-89.

50 Vgl. Anm. 39.

42



Gedicht keinen Nährboden. Mit "Vergangenes" und "Geschehenes" stand

es nicht anders: diese Wörter konnten nur aussprechen, was die
alltägliche Erfahrung von jedermann ist und was das Gedicht schon

genugsam formulierte, dass die Zeit vorbeigeht und dass, was vorbei ist,
verblasst und schliesslich dem Nichts verfällt. Das Wort "Gewesenes"
brachte jedoch nur scheinbar eine Lösung. Zwar entsprach es der
Einsicht und dem künstlerischen Streben Lehmanns, hingegen wurde jetzt
das Bild vom Hühnerhabicht unmöglich. Denn "Gewesenes" sollte ja
gerade suggerieren, dass das Geschehene nicht vorbei, nicht
'davongeflogen', sondern da ist. Statt einer Trivialität sagte der Vers nun
eine Unwahrheit. Als unwahr musste am Ende das ganze Gedicht gelten,
welches einerseits das Vergessen als Hinter-sich-Lassen des Vergangenen
feiert und anderseits - im Widerspruch dazu - sagt: "Ich bin Ogier, der
Däne". Gewogen und zu leicht befunden: dies war - unausgesprochen -
das Urteil des Dichters, und er zog daraus die Konsequenz.

Ein Irrweg war Romanze aber trotz allem nicht, vielmehr ein Umweg,
der endlich doch zum Ziel führte. Der Thomas/Ogier-Stoff wirkte
weiter, und irgendwann im Verlauf des folgenden Jahres muss es

Lehmann klar geworden sein, dass 'Vergessen' als Angelpunkt des

Gedichts nicht in Frage kommen konnte, genauer ausgedrückt, dass er
dieses Motiv zunächst missdeutet, jedenfalls nicht richtig situiert hatte.
Nicht vergessen, nicht im ewigen Jungsein verharren durfte sein Held.
Im Gegenteil: er musste sich aus solcher Gefangenschaft befreien, und
dazu bedurfte er eines Augenblicks der Selbstvergessenheit. Diese bringt
keine Reduktion auf ein Jetzt mit sich, das vom Vergangenen nichts
weiss und vom Zukünftigen nichts wissen will. Selbstvergessenheit ist
eine Erfahrung, in der alle drei Zeitaspekte sich zum ungeteilten,
ungeminderten Nu versammeln. Einen solchen Moment hält das Gedicht
Mit den Toten fest. Der Gesang der Goldammer ruft dem Dichter seine

Kindertage in die Gegenwart, und zugleich ist er der Tatsache eingedenk,
dass unter seinen Füssen Tote ruhen. Die drei abschliessenden Verse
lauten:

Und du weilst in ihrem Kreise,
Horchst der gleichen Ammernweise
Wie die Toten, selbstvergessen.

Blicken wir von hier aus auf das Gedicht Tom der Reimer, können wir
förmlich zusehen, wie die Motive, im Ogier-Gedicht gewissermassen

43



noch haltlos herumlungernd, an ihren Ort rücken51. Die beiden

Verhaltensweisen, welche die zweite Strophe skizziert, treten nun in
einen genauen Bezug. Der unverwandte, schwermütige Blick auf das

Ende und anderseits die Bindung an den Zustand unveränderlichen
Jungseins - sie gehen aus einer Zeitauffassung hervor, für die Leben
nichts anderes ist als eine lineare Bewegung von der Jugend weg und hin
zu Alter und Tod. Dass dies kein wirkliches, lebendiges Leben sein

kann, wird alsbald manifest. Gerade weil es sich dabei um ein blosses

Nacheinander von Schritten handelt, wird das Schreiten verhindert, der

Lebensvollzug 'gepflockt'. So wird Lehmann zum Fortsetzer
mittelalterlicher Tradition. Denn Morgan le Fay hat sich im
französischen Roman des 13. Jahrhunderts zu einer Gestalt ausgeformt,
die vor allem den Charakter des Gefährlichen, ja des Bösen aufweist. Sie
entführt.den Helden in eine andere Welt, sucht ihn dort festzuhalten, und
es bleibt offen, ob er je wiederkehren wird52. Ogier und Tom - und mit
ihnen der Dichter - sind Gebundene, und diese Fessel zeigt Merkmale
der Verführung. Das Elfenweib ist schön und was es verspricht
verlockend. Und in der Spinne als der Todesbotin ist schon in einem
Gedicht des Jahres 1933 die Versucherin zu erkennen53. Der Dichter
fühlt sich "vom Spinnenfaden eingenäht", so dass er sich nicht mehr

regen kann, ja im Grunde gar nicht regen will.

51 Das gilt auch für die Spinne und die Ameise. Beide haben in den Ogier-Entwürfen
noch keine tragende Funktion, sondern sind blosse Stimmungselemente. Es heisst da

etwa: "Nichtstuerisch spielt Wind mit einem Spinnenfaden." Oder: "Die Emse gräbt.
Es bröckelt der Beton. / Die Schlehe blaut. Ich bin in Avalon." Als Schlusszeile war
einmal vorgesehen: "Die Schlehe blaut. Die Spinne spinnt. Ich bin in Avalon."

52 Vgl. Laurence Harf-Lancner, Les Fées au Moyen Age. Morgane et Melusine. La
naissance des fées, Paris, Champion, 1984, S. 265-267. In Thomas Malorys
Dichtung Le Morte Darthur, einem Werk, das Lehmann in mehreren Ausgaben
besessen und immer wieder gelesen hat, ist Morgan le Fay - wie schon in den

französischen Versromanen des 13. Jahrhunderts - die Schwester von König Artus,
trägt aber durchaus Züge der 'bösen Fee'. Lehmann hat auf das Element der Gefahr

von allem Anfang an geachtet. In einer Randnotiz zu einem Vers der Ballade Thomas

Rymer fragt er sich, ob "ferlies strange things" etymologisch zum deutschen Wort
ge-fährlich gehöre. - Als gefährliche Macht erscheint Morgan auch in den beiden

Anfangsversen des Gedichts Heile Weif. "Erschrockne Ammer flog vorbei, / Als
sähe sie Morgan le Fay."

53 Sonnenwende. Zu Unrecht wird dieses Motiv im Sinne des Einsseins mit der Natur
gedeutet, während doch Todesgedanke und Todeswunsch vorherrschen. Vgl. Jochen

Jung, Mythos und Utopie, Tübingen, Niemeyer, 1975, S. 57f.

44



Der selbstvergessene Augenblick, den die dritte Strophe schildert,
führt zur Lösung aus der Haft. Nicht anders als es mit Thomas von
Erceldoune geschieht, der, mit prophetischer Weisheit begabt, aus dem
Elfenreich zurückkehrt, entlässt der Moment des Sinnens den Dichter als

Wissenden. Es wird hier deutlich, dass 'sinnen' bei Lehmann prägnant
zu verstehen ist. Es bezeichnet einen Zustand tiefer meditativer
Versunkenheit, zu der auch eine Sammlung aller Kräfte gehört. "Energy
is eternal delight, sagte William Blake, unübersetzbar", steht im
Bukolischen Tagebuch 1948 unter dem 17. September zu lesen. "Er
meinte auch die Energie der Meditation, die so überwältigen kann, dass

der Sinnende nicht merkt, wie Ameisen über ihm ihren Haufen
türmen."54 Verfolgt man das häufig wiederkehrende 'sinnen' in
Lehmanns Gedichten, wird diese Deutung bekräftigt. Parzival etwa, der
sich beim Anblick der drei Blutstropfen im Schnee nicht von der Stelle
rührt, nichts anderes mehr wahrnimmt, ist ein Sinnender55. Aber das ist
nicht alles. Das Wort 'sinnen' erzeugt eine temporale Konzentration.
Wenn "alten Gartentisches Scheibe" zu Baum und Ast "zurücksinnt"56,
dann will dies sagen, dass im gezimmerten Gegenstand früheres Dasein
noch immer lebendig, somit gegenwärtig ist. Umgekehrt besinnen sich
Mohn und Ringelblume auf ihre Frucht57. Sie erschöpfen sich nicht im
jetzt geschehenden Blühen, in ihnen lebt bereits das künftige Reifen.
'Sinnen' meint demnach ein Doppeltes. Es umfasst gleichermassen die
Bedeutungen 'nicht vergessen' und 'die Zukunft bedenken'. Der
Sinnende erfährt das, was im gewöhnlichen Leben nacheinander, also

getrennt ist, als zusammengehörig, und dieses Versammeltsein heisst

Gegenwart.
Wir haben den zurückgekehrten Dichter als Wissenden bezeichnet.

Wie Thomas dem Rymer käme ihm folglich der Titel "True" zu. Von
welcher Art ist dieses Wissen? Wiederum erwarten wir Antwort von den
Gedichten. Da zeigt es sich, dass 'wissen' demselben Bedeutungsbezirk
angehört wie 'sinnen' und daher ebenfalls eine ausgeprägte temporale
Komponente enthält. "Die Frucht weiss ihren Kern", sagt das Gedicht
Ruhm des Daseins. Im Kern der Frucht sind das Gewordene und das

Werdende der Pflanze eins, ist das Gewesene mit dem, was sein wird,

54 SW II, 579.
55 Unaußiörlich.
56 Die Waffe.
57 Sonnwendwind.

45



zur Gegenwart zusammengezogen. Anders holt der Holunderstrauch das

Zurückliegende ins Jetzt58:

Zu seinen Füssen ruhte Käthchen von Heilbronn.
Er weiss es noch. Er träumt davon.

So ist auch 'wissen' gleichbedeutend mit 'nicht vergessen'. Der als

Wissender zurückgekehrte Dichter ist ein Nicht-Vergessender. Das sollte
am Schluss des Tom-Gedichts zum Ausdruck gebracht werden. "Ich
weiss die Wiederkehr genau", formulierte Lehmann zuerst, suchte dann

aber, weil ihm dies "unmöglich schien"59, nach einer anderen Lösung
und fand den Schlussvers: "Sitzt neben mir die Elfenfrau." Damit
erreichte er eine weniger abstrakte Ausdrucksweise, und zugleich gelang
es ihm, Morgan le Fay im Handlungsgefüge fester zu verankern. Der
Vorgang aber blieb derselbe. Das Wissen um die Wiederkehr bedeutet

ja, dass für den Dichter ein neues Leben begonnen hat - "Zum zweiten
Male wurde ich geboren", heisst es in der ersten Fassung -, ja sogar,
dass er erst jetzt in ein lebendiges menschliches Leben hineingekommen
ist, in ein Leben, das genährt wird von der Fülle der Zeit. Zeichen eines

neuen Daseins, das aus neuem Wissen gelebt wird, ist aber auch die
Elfenfrau. Das Gefährliche ihres Wesens, wie es im ersten Teil des

Gedichts angedeutet wird, besteht darin, dass sie den Dichter ins

Jungbleiben zu verhexen und damit um sein Menschsein und um seine

Lebendigkeit zu bringen trachtet60. Diese Gefahr ist einstweilen gebannt.
Morgan hält den Dichter nicht fest, sie sitzt neben ihm. Wohl ist ihre
Präsenz mit dem Wunsch verknüpft, als Junggeglühter vom Alter nichts
wissen zu müssen, doch tritt dieser Gedanke zurück vor der neu

erlangten Gewissheit: Altwerden schliesst das Jungsein nicht aus,
vielmehr gehört zum richtigen Bewahren der Jugend der Blick auf Alter
und Tod. So hat Lehmann das Paradox, sigillum veritatis, das im Ogier-
Gedicht verlorengegangen war, durch Tom den Reimer zurückerobert61.

58 Der Holunder.
59 Tagebuchnotiz vom 17.6.1948.
60 Siehe Anm. 52.
61 Vgl. den Titel eines Aufsatzes aus der Sammlung Kunst des Gedichts: Eroberung des

lyrischen Gedichts. SW III, 397.

46



Freilich gibt der Ausgang des Gedichts zu verstehen, dass die
gewonnene Wahrheit auch eine immer wieder zu gewinnende ist. Morgan
le Fay ist nicht ein für allemal in ihre Schranken gewiesen. Sie bleibt
eine lebensbedrohende Macht, und dem Dichter ist weiterhin aufgegeben,
mit seiner Kunst die Wahrheit echten menschlichen Lebens zu suchen
und zu sagen. Lehmann hat das zum Beispiel im Gedicht Atemholen

getan, dessen Entstehung - wie die Mühen um Tom den Reimer und

Ogier den Dänen - in die Jahre 1947 und 1948 fällt. Es heisst da mit
Bezug auf Shakespeares König Lear:

[...] Kordelias leises Lachen hallt
Durch die Jahrhunderte. Es hat sich nicht geändert.
Jung bin mit ihr ich, mit dem König alt.

Eine Strophe aus Ariel sagt das so:

Grüner Bauernwald,
Den Gewitter düngt,
Ward ich mit dir alt,
Steh ich auch verjüngt.

***

Unser Versuch, das Epische in Wilhelm Lehmanns Gedichten
aufzuzeigen, ging von des Dichters wiederholt geäusserter Überzeugung aus,
die Lyrik bedürfe des Mythos als einer erzählerischen Struktur. Zur
Illustration bot sich das Gedicht Tom der Reimer an, denn Thomas von
Erceldoune ist, ebenso wie der in manchem Zug als identisch behandelte
Ogier62, eine Gestalt der mittelalterlichen Epik. Durch den Vergleich der
beiden Thomas/Ogier-Gedichte haben sich im Verlauf immer deutlicher
Kriterien der Zeitauffassung herauskristallisiert. Am Gegenstand des

Erzählens, am Helden und dem, was mit ihm geschieht, ist ein Problem
des Erzählens selbst sichtbar geworden.

Erzählen vollzieht sich in der Zeit, d.h. als zeitliches Eins-ums-
andere. Es erfolgt also in Schritten, und von Augenblick zu Augenblick
antwortet es dem Zuhörenden auf die unausgesprochene, ihm vielleicht
gar nicht bewusste Frage: Und dann? Wenn diese Grundbewegung des

62 Siehe Anm. 26.

47



schrittweisen Nacheinanders aussetzt, wird der "Zustrom von
Eindrücken" übermächtig. Die ganze Fülle "des blossen Daseins" dringt
gleichzeitig auf den Dichter ein, und dieses Zugleich verhindert, weil
Sprache auf ein Nacheinander angewiesen ist, das Sagen. In dieser Weise
bewahrheitet es sich, dass ohne eine erzählende Komponente das lyrische
Gedicht unmöglich ist. Nun gilt aber, wie der schwierige Weg zu Tom

dem Reimer zeigt, auch das Umgekehrte: Ohne die jähe Erfahrung der

Fülle, ohne das, was Lehmann als "Existenzmaximum" bezeichnet hat,
gäbe es kein Gedicht, Sprache überhaupt müsste zerrinnen und sich

verflüchtigen. Lehmanns Ogier-Versuch mit seiner Abbiendung des

Vergangenen und Künftigen spiegelt ein Zeitverständnis, das man als rein
episches auffassen könnte, die Meinung also, Zeit sei eine lineare

Abfolge von Zeitpunkten. Macht man mit dieser Auslegung Ernst, wird
zwangsläufig jeder Moment, kaum ist er, wieder vernichtet, 'vergessen',
während der folgende gar nicht als solcher in Erscheinung tritt, da er
sich ja nicht an einen vorhergehenden anschliessen kann. Damit hebt sich
das Epische selbst auf. Der Fluss des Erzählens wird zum Rinnsal und

versickert, das Fortschreiten wird 'gepflockt'.
Eine Geschichte, in der dem Helden die Gabe des Vergessens

verliehen wird, kann demnach streng genommen überhaupt nicht erzählt
werden. Die Ogier-Erzählung ist nur dadurch möglich, dass die Wirkung
von Ring und Krone unterbrochen wird, so dass Vergessen und nie
welkende Jugend von begrenzter Dauer sind. Ogier kehrt zurück. Diese
Rückkehr fehlt, wie wir gesehen haben, in Lehmanns Ogier-Gedicht. Sie

wird sogar ausdrücklich abgelehnt, wenn es im Entwurf heisst:

Lass nicht wie Ogier die Krone Morgans dir entgleiten,
Du stürzest wieder in den Schwall der Zeiten.

Dass diese beiden Verse in einer bestimmten Arbeitsphase durch zwei
andere ersetzt wurden, änderte nichts am Konzept. Der Dichter hielt an
der Krone des Vergessens fest:

Die Spinne flicht um meine Stirn ein weisses Filigran
Ich bin gekrönt wie Ogier von Morgan

Verglichen damit, bedeutet Tom der Reimer einen entscheidenden
Wandel. Entrückung ist hier das genau Entgegengesetzte und hat somit
auch eine andere Funktion. Ihr Inhalt ist nicht das Auslöschen des
Geschehenen und nicht das Ignorieren des Kommenden, sie ist tiefstes

48



Versunkensein, in welchem Tod und Grab als gegenwärtig erfahren
werden und den Ameisen die Rolle der Totengräber zufällt. Im Aufsatz
Buddhistische Märchen spricht Lehmann von der Meditation, die so tief
sein kann, dass der nackte Rishi, "flammend von Energie, von einem

Ameisenhügel überwölbt wird"63. Der Dichter, der sich mit Thomas,
dem Dichter und Seher, eins fühlt, ist im Gedicht Tom der Reimer auch

einer der Rishis, auf deren Autorschaft die vedischen Hymnen
zurückgeführt werden. Er ist es für die Dauer eines Augenblicks, dann
schüttelt er die Ameisen ab: er kehrt, aus der Versunkenheit erwachend,
von der Fahrt ins Totenreich zurück.

Der Augenblick selbstvergessener, meditativer Konzentration könnte
auch der rein lyrische heissen. Er trägt in Lehmanns Sprachgebrauch
verschiedene Namen: Hingerissenheit, Hingenommensein, Entzücken,
Ekstase. Immer ist damit ein blitzartiger Vorgang gemeint, der das

Gegensätzliche als zusammengehörig offenbart. Man sieht: Voraussetzung

für das paradoxale Zusammentreten von Entgegengesetztem ist
dieses Erleben der lyrischen Simultaneität, die von Lehmann gelegentlich
auch lyrische Zeitlosigkeit genannt wird64.

So lässt sich Tom der Reimer als die lyrische Gestaltung eines

epischen Themas oder als die in Erzählendes eingebettete Darstellung
eines ekstatischen Moments verstehen. Das Verschlungensein der

Dichtungsgattungen mit ihrem je eigenen temporalen Akzent ist aber
keine Besonderheit dieses Gedichts, es ist Merkmal von Lehmanns
Dichten überhaupt. Man darf deshalb vielleicht sagen, Tom der Reimer
sei so etwas wie Lehmanns Poetologie in nuce. Jedenfalls ist es eine

poetische Arbeit von grösster Dichte und Vielschichtigkeit. Elemente
verschiedener Art und verschiedener Herkunft wirken darin zusammen,
und es gab Momente, da dem Dichter vor seiner eigenen Kühnheit bange
wurde. "Ich werde das Gedicht 'Tom der Reimer' fallen lassen", notiert
er am 30. September 1948, "es wird im Verlauf künstlich, nicht
künstlerisch." Doch diese Anwandlung ging vorüber. Mochte die Gefahr
des Künstlichen nicht völlig von der Hand zu weisen sein, Stimmigkeit
liess sich dem Gedicht nicht absprechen. Anders als das Ogier-Gedicht,
das zu Lebzeiten des Dichters unveröffentlicht blieb, erschien Tom der

63 SW III, 12.

64 Im Vorwort zur Loerke-Auswahl spricht Lehmann vom "Aussersichseindes lyrischen
Zustandes", op.cit., S. 10. Vgl. auch den Ausdruck "der ins Zeitlose entrückte

Augenblick", SW III, 191, ferner SW II, 629 und SW III, 404.

49



Reimer im Feuilleton der Allgemeinen Zeitung und wurde 1950 in die
Sammlung Noch nicht genug65 aufgenommen.

Der Umgang des Lyrikers Lehmann mit den Quellen hat sich uns
zunächst in seinem gattungsmässigen Aspekt dargestellt. Es ging um die

Frage, wie und mit welcher Legitimation bei ihm die erzählende Vorlage
ins lyrische Gedicht eingeht. Das Ineinander von Lyrischem und

Epischem hat in der Folge deutlich gemacht, dass das Gattungsproblem
genau genommen ein temporales ist. Die Teilhabe des Mythos an einem

lyrischen Gebilde ergibt sich in Lehmanns Gedichten aus der
Notwendigkeit des Hin und Her zwischen dem ekstatischen Zugleich und
dem Nacheinander, das der normalen Zeitauffassung des Menschen

entspricht. An der Entstehungsgeschichte des Gedichts Tom der Reimer
lässt sich nun aber noch ein Drittes ablesen. Lehmann verhält sich zu
seiner Quelle nicht wie der gestaltende Künstler zum rohen Stoff; sein
Geschäft ist nicht die Verarbeitung von mythologischem Material.
Vielmehr soll der Mythos, der ja eine Dichtung, also ein schon
Geformtes ist, wiederaufgenommen und neu geformt werden. Das kann
der Dichter aber nur, indem er das ihm Vorliegende zu deuten, neu zu
verstehen unternimmt. Dabei entwickelt sich ein Dialog, in welchem die
Möglichkeit des Missverstehens keineswegs ausgeschlossen ist, und so

zeigt es sich, dass der Dichter nicht nur erfindet und gestaltet: im
Gespräch mit der Quelle ist er auf der Suche nach der Wahrheit.
Vielleicht könnte von hier aus der Begriff der Rezeption neu umschrieben
und auch ausserhalb von Lehmanns Dichtung fruchtbar gemacht werden.

Anmerkung

Für den entstehungsgeschichtlichen Aspekt dieser Arbeit und für die Quellenfrage waren
mir Materialien aus Lehmanns Nachlass von grösstem Nutzen. Ich danke dem Deutschen
Literaturarchiv in Marbach a.N., das mir die Möglichkeit gab, Lehmanns Bibliothek zu
benützen sowie Handschriften und Tagebücher einzusehen. Mein Dank gilt auch Frau

Agathe Weigel-Lehmann und Herrn Hans Dieter Schäfer für die freundliche Erlaubnis,
Ungedrucktes zu zitieren. Endlich danke ich Herrn Reinhard Tgahrt, der mir beim
Entziffern von Gedichtentwürfen behilflich war.

65 Der Band Noch nicht genug enthält siebenunddreissig Gedichte aus den Jahren 1946-
1950 und ist im Heliopolis Verlag Ewald Katzmann in Tübingen erschienen. Derselbe

Verlag brachte 1951 eine zweite Auflage von Lehmanns erstem Gedichtbuch, Antwort
des Schweigens, - erschienen 1935 im Widerstandsverlag, Berlin - heraus.

50



Résumé

La présence de personnages mythologiques a toujours été considérée comme un trait
fondamental et caractéristique dans l'oeuvre poétique de Wilhelm Lehmann. La genèse
de la poésie écrite en 1948 Tom der Reimer, fondée sur un sujet médiéval, en offre un
bon exemple. L'examen des sources françaises et anglaises permet de dégager le rôle des

mythes chez Lehmann. La mythologie fait partie essentiellement de son imagination
créatrice, parce que l'extase lyrique, pour se transformer en langage, a besoin d'un
élément narratif. De plus notre étude peut montrer la nature du rapport qui existe entre
le poète Lehmann et les documents littéraires qui lui servent de modèle: il ne s'agit pas,

pour lui, d'employer des matériaux, mais de s'engager dans un dialogue.

51




	Tom der Reimer : zur Rezeption mythologischer Quellen in Wilhelm Lehmanns Lyrik

