
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1991)

Heft: 13

Artikel: Reflexions sur le multilinguisme et la littérature en Alscace depuis la fin
de la Seconde Guerre mondiale : de quelques aspects contingents du
problème des minorités

Autor: Hell, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Victor Hell

REFLEXIONS SUR LE MULTILINGUISME ET LA
LITTÉRATURE EN ALSCACE DEPUIS LA FIN DE LA

SECONDE GUERRE MONDIALE. DE QUELQUES ASPECTS
CONTINGENTS DU PROBLÈME DES MINORITÉS.

Je me réfère à quelques faits de la vie culturelle en Alsace de nature
essentiellement linguistique et littéraire; ils ne sauraient être considérés

comme des éléments de la trame d'une histoire; ce sont des moments qui
me permettent de préciser les données des problèmes actuels en Alsace,
mais peut-être aussi ailleurs. Me trouvant dans une enceinte universitaire
je crois me conformer à l'esprit du lieu en examinant quelques concepts
et quelques idées qui, souvent à notre insu, conditionnent notre façon de

voir les choses, pour ne pas dire notre Weltanschauung. Oui, il me semble

que l'université est (ou devrait être) le lieu où les concepts et les

idées sont repensés, redéfinis en fonction de situations nouvelles. Non

pas constamment; il faut bien des périodes de continuité où des mots-
clés, désignant des valeurs, contribuent à faciliter le passage sans heurts
du passé au présent et à l'avenir. Il en va tout autrement dans les époques
de crise, de mutations, de révolution. Vivons-nous dans une époque
révolutionnaire? En tout cas nous sommes contraints, en cette nouvelle fin
de siècle et sous la pression d'événements multiples, en grande partie
imprévus, de réviser nombre d'idées reçues et de concepts traditionnels,
et aussi de donner un sens actuel à des termes habituels dont certains
tendent à se banaliser. Il en est ainsi du terme identité. Que signifient
«littératures minoritaires» en Alsace? Ce mot évoque immédiatement
d'autres termes qui lui sont étroitement associés, à savoir culture,
création, créativité et même éducation.

Depuis quand le problème des minorités se pose-t-il en Alsace?

Lorsque, au début du XIIIe siècle, Gottfried de Strasbourg a composé, en

Mittelhochdeutsch, son Tristan il n'est pas question de «littérature
minoritaire». L'oeuvre n'est ni régionale, ni nationale: sa pleine signification
n'apparaît que dans le contexte européen d'une époque au cours de

laquelle s'est développé, dans toute l'Europe, le mythe de Tristan et

113



d'Yseut que Denis de Rougemont, dans L'Amour et l'Occident, considère

comme le témoignage le plus essentiel et le plus poétique de

l'amour-passion. Le problème se pose pour des raisons politiques. Mais
progressivement. A partir du XVIIe siècle. En 1681 Strasbourg, ville
impériale, ville libre, est intégrée au royaume de France. Quel que soit

l'euphémisme auquel on a recours - intégration, assimilation, libération

- il faut reconnaître que les événements qui consolident un pouvoir
politique, étendent son aire d'action, résultent le plus souvent de

l'emploi de la force. Une partie seulement des territoires appelés ad-

ministrativement Alsace, certes la plus grande, passent sous souveraineté

française; les autres, en particulier Mulhouse, ne deviendront françaises

qu'à l'époque de la Révolution française. Le français - la langue
française codifiée - c'est la langue du pouvoir, mais c'est aussi une langue
de culture dont l'influence ne cessera de s'étendre, tout au long du

XVIIIe siècle, à tel point que le syntagme «Europe française» s'imposera
tout naturellement. Le cas de l'Alsace - ou plutôt des territoires dits
alsaciens - mérite réflexion à ce sujet; les habitants, les gens du peuple,
parlent, dans leur grande majorité des dialectes germaniques; toutefois,
dans la seconde moitié du XVIIIe siècle, les lettrés, les gens cultivés, la

bourgeoisie éclairée - comment déterminer leur nombre? - adoptent le

français. Le cas du jeune Goethe est symptomatique: il révèle les données

sociologiques qu'impliquent les phénomènes linguistiques. Parce

que, à Leipzig, le jeune étudiant a davantage fréquenté les tavernes que
les salles de cours, son père décide de le faire immatriculer à Strasbourg

pour étudier le droit mais aussi pour parfaire son français. Car,
Strasbourg avait à l'époque un théâtre français. Mais voici le fait étonnant.
Goethe tombe amoureux d'une jeune fille qui parle le dialecte et il
découvre - c'est une des nombreuses expériences esthétiques, intellectuelles,

morales qu'il connaîtra au cours de son bref séjour - que l'amour,
tout comme la poésie, transcende les barrières linguistiques et les
divisions sociales et, c'est en obéissant tout naturellement à la voix du coeur,
que le fils d'un grand bourgeois de Francfort-sur-le-Main compose des

oeuvres que l'on considère comme des formes de culture populaire.
Jusqu'à l'époque de la Révolution française qui proclame les Droits de

l'homme et du citoyen et instaure l'Etat-nation, la coexistence de la langue

officielle et de parlcrs populaires - qu'ils s'appellent patois ou
dialectes - ne pose pas de véritable problème. Que demande l'Etat aux
sujets Qu'ils payent des taxes et des impôts. A partir de la Révolution
française les fonctions de l'Etat ne cesseront de se multiplier et de se di-

114



versifier. Tout tend à devenir politique. J'esquisse à grands traits une
histoire, celle des nationalismes les plus outranciers, dont vous connaissez
les effets désastreux. Les choses évolueront et s'envenimeront au cours
d'environ un siècle, de la guerre de 1870-71 jusqu'aux toutes dernières
décennies. Il y eut un forme de germanisation, ou plutôt de prussianisa-
tion, en Alsace, dans les pays rhénans, en Bavière et même à Lübeck
ainsi qu'en témoigne la pénible expérience scolaire du jeune Hanno
Buddenbrook dans le premier grand roman de Thomas Mann.

Des deux côtés du Rhin, l'Etat et la nation ne reconnaissent qu'une
seule langue nationale; la littérature, Literatur und Dichtung sont
considérées comme l'expression du génie national. Après l'intolérance
religieuse une nouvelle forme d'intolérance se répand; elle prend quelquefois

des tournures cocasses. Quand vous vous promenez, à Strasbourg,
autour de la cathédrale vous avez toute chance de tomber dans «la rue
des Veaux». Pourquoi «rue des Veaux»? Avant 1918 elle s'appelait
«Kalb-Strasse». Un fonctionnaire à la préfecture, sans doute de «l'intérieur»,

prit son dictionnaire français-allemand: «Kalb» se traduit par
veau. Rue du Veau. Non, le pluriel sonne mieux. Rue des Veaux. En

réalité, la rue porte le nom d'un ancien maire de Strasbourg, qui
s'appelait Kalb.

En 1940 les nazis débaptisèrent une des principales rues de
Mulhouse: la «rue du Sauvage» devient «Adolf-Hitlerstrasse». Les habitants

qui avaient des prénoms à consonance française devaient le germaniser:
Pierre Schmitt devint Peter Schmitt, ce qui, après tout, n'est guère
choquant, Peter se disant aussi en alsacien; plus délicat était le cas de Roger:
il devait se prénommer Rüdiger, or «rüdig» en alsacien signifie boutonneux.

Après 1945 les interventions du pouvoir en matière linguistique
furent moins brutales. On se contenta de mettre des affiches dans toutes
les mairies: «C'est chic de parler français».Beaucoup de fonctionnaires
pensaient d'ailleurs que «l'unconditional surrender» de l'Allemagne
nazie condamnait l'allemand à disparaître.

Ces brèves considérations m'incitent à faire quelques réflexions sur
le terme «minorités».
Le Littré nous dit ceci:

1) Etat d'une personne mineure. Dieu lui avait donné cette indomptable valeur pour
le salut de la France, durant la minorité d'un roi de quatre ans, Bossuet, Louis de

Bourbon.

115



2) Le petit nombre, par opposition à majorité. Le plus grand de tous les dangers, celui

de transporter à la minorité des suffrages l'influence que le bien général donne
incontestablement à la majorité, Mirabeau, Collection, 1.1, p.459 [...]
Remarque. Minorité, au sens de moindre nombre, n'est pas dans les anciennes
éditions du Dictionnaire de VAcadémie; c'est un mot venu d'Angleterre avec les débats

parlementaires. [...]
Du lat. minoritatem, de minor [...]
mineur: 1) moindre, plus petit

2) terme de jurisprudence.

Qui n'a point atteint l'âge prescrit par les lois pour disposer de sa

personne et de ses biens. Lat. minor, au nominatif, avec l'accent sur mi,
avait donné mendre, moindre. Ainsi mineur, minorité ne désigne pas un
état définitif. Chacun, avant d'être majeur, a été mineur. Et en politique,
la minorité peut être la majorité de demain. Littré, qui relève

pertinemment la double signification juridique, ignore encore l'acception
culturelle qu'implique la notion de «littératures minoritaires». Aussi,

pour notre propos, la réflexion sur minorité engage immédiatement celle

sur la culture.
Je reviens aux faits «littéraires et culturels» alsaciens. Je résume une

situation complexe. Les historiens admettent que sous l'empire wilhel-
minien, de 1871 à 1918 les Alsaciens étaient dans leur majorité des

opposants politiques; culturcllemcnt ils prenaient conscience de leur
particularité, de leur spécificité que les «Länder allemands» réussirent
aussi à préserver - remarquons-le - jusqu'à l'avènement de la dictature
nazie.

Les problèmes culturels qu'implique la notion de «littératures
minoritaires» se posent surtout depuis 1918, pour une triple raison. A cause

tout d'abord du peu d'intérêt - c'est un euphémisme - que les tenants
des multiples pouvoirs manifestent à l'égard des dialectes et des patois.
Une raison particulière concerne le cas spécifique de l'Alsace parce que
les parlers qu'on y pratique sont germaniques. La troisième raison est
due au fonctionnement de l'Etat jacobin et à la centralisation des moyens
que requiert toute vie culturelle. L'école, laïque et obligatoire,
pourchassait dialectes et patois et voulait faire partager à tous, dans un
élan généreux, certes, mais souvent avec une raideur contraire à toute
pédagogie, l'usage d'une langue normative et correcte. L'école considère
les fautes d'orthographe et de syntaxe comme des péchés. Cette
intransigeance compromettait la diffusion du français en Alsace; les élèves
alsaciens ne comprenaient pas pourquoi «chariot» n'a qu'un «r» alors que

116



«charrue» en a deux; ils avaient peine à retenir la liste des mots en «ou»
qui au pluriel prennent un «x»: «bijou, caillou ...». Pour ne pas faire de

fautes on évitait de s'exprimer en français. Parler le dialecte à l'école
était strictement interdit; pour sa pénitence l'élève devait copier cent
fois: «je ne parle pas alsacien». Dans ces conditions les oeuvres
littéraires dialectales étaient non seulement minoritaires mais oubliées,
occultées.

Les choses ont changé depuis 1945, surtout au cours de la dernière
décennie. Auparavant la minorité culturelle, dont la littérature dialectale
est une composante, était pour ainsi dire condamnée à rester une minorité

dans l'Etat jacobin. Les républiques se suivent, aux radicaux-socialistes

succèdent les socialistes radicaux, la minorité culturelle que
représente l'Alsace reste telle quelle. Il y eut d'abord la décentralisation
administrative qu'il ne faut pas confondre avec le fédéralisme et puis il y
eut un changement d'attitude des fonctionnaires représentant le pouvoir
central que manifeste le plus ouvertement, sinon le plus efficacement
l'actuel Recteur, Chancelier des universités, Monsieur Deyon. Dans son

projet éducatif pour l'Alsace et la Lorraine francique le sénateur du

Haut-Rhin Henri Goetschy, fondateur en 1940 du Haut-Comité de

référence pour la «Langue et la culture alémanique et francique en Alsace et

en Moselle» - je le reconnais: ce titre est un peu longuet -, oui Henri
Goetschy reconnaît les mérites du recteur Deyon en ces termes:

Dans le bilan qu'il a publié le 5 juillet 1985, le Recteur de l'Académie de

Strasbourg, M. Pierre Deyon, déclarait:
Il n'existe en effet qu'une seule définition scientifiquement correcte de la langue

régionale en Alsace, ce sont les dialectes dont l'expression écrite est l'allemand.
L'allemand est donc une des langues régionales de la France.

J'ajoute que l'actuel préfet du Haut-Rhin, Monsieur Guizard, vient de

publier un dictionnaire français-alsacien.
Les changements intervenus auxquels j'ai fait référence sont au nombre

de quatre; je les caractérise brièvement:
a) la découverte de l'oeuvre poétique de Nathan Katz (1892-1981)

qui est, certes, un poète dialectal sans pour autant pouvoir être caractérisé

comme un écrivain régional. Comment comprendre ce paradoxe?
Ses deux recueils poétiques - Sundgäu. Gedichte (1930) et O loos da

Ruëf dur d'Garte. Najï Sundgäu Gedichter (1958) - font référence à la
«Heimet» du poète - le Sundgau - mais ils expriment l'universel à

travers le particulier. La formule que Martin Heidegger applique au fonda-

117



teur de la poésie alémanique à l'époque moderne, Johann-Peter Hebel, -
(«Hebel ist ein weltweiter Dichter») - caractérise aussi Nathan Katz.
Quelques brèves remarques à propos d'une oeuvre, à la fois exigeante et

populaire, qui se compose essentiellement de deux recueils poétiques, de

deux drames, de récits et de contes; elles nous incitent à mettre en

question nos concepts et nos idées reçues. Nous parlons de «littératures
minoritaires» que nous opposons tout naturellement aux «grandes
littératures». Mais celles-ci, les «grandes littératures», comprennent aussi

des textes mineurs, voire médiocres. Sully Prudhomme, prix Nobel, est-il
un grand poète? Inversement des littératures, considérées comme
mineures, ont produit des oeuvres «majeures»; la poésie de Nathan Katz,
dont la profonde signification n'est pas encore pleinement reconnue, en
est un exemple. Très tôt le poète alsacien a considéré Frédéric Mistral
comme un de ses modèles; un de ses partenaires privilégiés dans

l'incessant dialogue qu'il a établi avec des poètes du présent et du passé,

tout au long de sa vie. Dans mon essai de 1979, Nathan Katz. Itinéraire
spirituel d'un poète alsacien. Poésie populaire: tradition et renouveau,
j'ai publié les traductions poétiques - «Nachdichtungen» - de poèmes de

Robert Bums, Edgar Allan Poe, Frédéric Mistral, Robert Guillevic que
nous devons à Nathan Katz. Le monde poétique n'est pas un jardin clos.
Nathan Katz m'a précisé qu'en traduisant des poètes «étrangers» il
entendait rendre manifeste le pouvoir expressif et symbolique de sa langue

dialectale, l'alémanique. Le rôle de pionnier qui lui revient, se révèle
d'ailleurs ces jours-ci: le dimanche 23 septembre 1990 a eu lieu à Vieux-
Brisach la première rencontre de poètes alémaniques d'Alsace, de Suisse

et du pays de Bade; elle a été organisée par le «Cercle Nathan Katz». La
forme écrite des dialectes alémaniques, c'est l'alémanique.

b) Le deuxième fait caractéristique, c'est la publication, à titre
posthume, de l'oeuvre majeure, Jonas, de Jean-Paul de Dadelsen (1913-
1957), parue chez Gallimard en 1962. Il s'agit du premier texte poétique
en français d'un auteur alsacien qui ait acquis une notoriété nationale.
Bien sûr, le fait d'être édité n'implique pas un jugement de valeur.
Curieusement, de Dadelsen a été aidé, encouragé à s'exprimer en français

par Nathan Katz qui m'a fait part de ses rapports avec un jeune homme,

plein d'ardeur et de fougue, bouillonnant d'idées et de projets. Je tiens à

faire ressortir un caractère essentiel du monde poétique de Jean-Paul de

Dadelsen qui me permet aussi d'établir une transition toute naturelle
avec le troisième des changements qui marquent la vie culturelle et
littéraire depuis la fin de la seconde guerre mondiale. Germaniste - il a été

118



agrégé d'allemand - haut-fonctionnaire, dont la carrière a débuté à

Londres et s'est achevée à Genève, de Dadelsen a révélé, au cours de sa

brève existence, l'étonnante diversité de ses dons; mais sa vraie vie, elle
est dans sa poésie, restée en grande partie fragmentaire. Poète

d'expression française, il n'est entièrement tributaire ni du fait régional,
ni du domaine national. Son monde poétique comprend la Bible,
l'Ancien et le Nouveau Testament, les romantiques anglais et les grands
poètes allemands, Goethe et Hölderlin entre autres.

c) Le troisième changement concerne l'histoire des mentalités: il
s'agit de la prise de conscience d'un patrimoine multilingue: en allemand
du Moyen-âge, du seizième siècle, en français, mais aussi en latin, et qui
comprend aussi des oeuvres écrites dans un des deux dialectes alsaciens,
le francique et l'alémanique. S'agit-il des prémices de l'esprit européen,

propre non plus seulement au monde des lettrés, mais se répandant dans

les couches dites populaires? C'est, à mon avis, un phénomène culturel
qui devrait permettre aux Alsaciens de surmonter leur complexe de

«minoritaires» qui les pousse à s'enfermer dans leur particularisme.
Toute culture authentique est, en tant qu'ouverture à l'autre, aux autres,
de tendance multilingue.

d) Le quatrième changement, qui se relie aux deux précédents, se

manifeste dans l'oeuvre, résolument trilingue, de deux écrivains qui se

sont imposés depuis la fin de la seconde guerre: André Weckmannn qui,
de son propre aveu, se considère plutôt comme un écrivain vivant en

Alsace que comme un auteur alsacien, et Claude Vigée qui, depuis la fin
de la guerre, partage la condition du juif errant; il a émigré aux Etats-
Unis avant de s'établir à Jérusalem, mais il revient régulièrement dans

son petit pays natal, poussé par un instinct atavique de resourcement. Il
ne saurait être question ici de formuler un jugement de valeur esthétique
sur des textes en français, en allemand et en dialecte; il importe de

souligner l'esprit d'ouverture que manifeste une tendance commune. La
fidélité à l'expression dialectale caractérise aussi les textes de René Ehni
dont la langue offre un mélange savoureux, déroutant pour des Français
de «l'intérieur», de l'idiome national et de l'alémanique.

Que conclure? Si l'Alsace prend conscience de l'importance du

bilinguisme, voire même du multilinguisme, si ses écrivains transcendent
résolument les clivages nationaux et veulent que leur région frontalière
soit un «carrefour de cultures» tout n'est-il pas pour le mieux dans le

meilleur des mondes? Il nous faut rapidement déchanter. Voici un fait
divers, une information, qu'on a pu lire dans Le Monde du 24/5/1990 et

119



qui devrait susciter notre réflexion en tant qu'universitaires. «Un train de

créateurs devant le Parlement de Strasbourg», tel est le titre de l'article.
Le journal nous apprend que «des artistes et des producteurs de télévision

s'étaient rendus à Strasbourg dans le train de la culture» pour
protester devant le Parlement européen contre l'insuffisance de leurs
moyens. De nos jours, les voyageurs d'un train entier sont des créateurs.
C'eut été impensable au XVIIIe siècle, du temps de Shaftesbury, non
seulement parce qu'il n'y avait pas encore de train, mais parce qu'aucune

langue européenne n'aurait accepté, à l'époque, un usage abusif du

mot «créateur». Shaftesbury (1671-1713), le philosophe anglais du sens

commun, a timidement introduit le terme «creator» dans l'esthétique; le

jeune Goethe l'a employé à propos de Shakespeare et d'Erwin von
Steinbach, l'architecte de la cathédrale de Strasbourg, associant ainsi, en

vertu d'une intuition géniale, deux oeuvres, considérées à l'époque
comme barbares. Création, créateur, créativité, voilà des termes banalisés

et galvaudés, signes d'une inquiétante inflation langagière. Non tout
ne va pas pour le mieux dans le meilleur des mondes. Car les littératures,
grandes ou minoritaires, tendent à devenir définitivement mineures dans

le monde des «industries culturelles» où prédominent les médias
audiovisuels. C'est un fait qui devrait préoccuper les universitaires: comment
définir et favoriser la fonction du livre, de l'imprimé, de la chose écrite à

une époque où le livre tend à devenir un produit immédiatement
rentable, facilement consommable? S'il n'est pas vendu dans les six mois
qui suivent sa parution il disparaît des rayons. Nous vivons une fin de

siècle où se développent, non pas les oeuvres littéraires et poétiques,
mais les sciences et les techniques et où, dans la vie pratique, le fric est à

la fois la valeur dominante et le signe d'une permanente instabilité.
Quelques mots à propos de la notion de «littérature minoritaire»

appliquée au cas de l'Alsace. Dans le titre de ma communication, j'évoque
les aspects contingents du problème des minorités. Le Petit Robert

m'apprend que contingent s'oppose à nécessaire et qu'il implique
l'accidentel, le casuel, le conditionnel, l'éventuel, le fortuit, l'incertain,
l'occasionnel. Trois exemples concrétisent les principaux emplois du

mot: une chose contingente est soumise au hasard; un être contingent
peut être ou ne pas être; un fait contingent est sans importance. Qu'est-ce
qui, dans les oeuvres des hommes, n'est pas soumis au hasard Dans les

deux époques les plus riches de la vie littéraire en Alsace, le Moyen-âge,
la Renaissance et la Réforme, il ne pouvait être question de «littératures
minoritaires». Le phénomène est lié au développement de l'intolérance

120



linguistique, imposée par les Etats-nations; il dépend, par conséquent,
non pas du hasard, mais des circonstances politiques qui, heureusement,

ne sont pas définitives. J'ai indiqué les changements intervenus depuis
1945. Au mois de novembre 1990 se tiendra, au Conseil de l'Europe, un

Colloque «Droits linguistiques, droits de l'homme»: de longs combats

auront été nécessaires pour que ce rapport vital s'impose à la conscience

européenne.
Si les conditions politiques, qui contraignent des littérateurs à être

minoritaires, tendent à disparaître, ou du moins à s'atténuer, d'autres
formes de dépendance, d'ordre économique, financier et sociologique,
leur succèdent. Dans Le besoin d'écrire, récemment paru, Robert Vrigny
remarque que, si les écrivains continuent à occuper une place flatteuse
dans l'imaginaire des Français, ceux-ci se désintéressent de la littérature.
«La littérature est guettée par deux dangers: la banalisation et la technocratie.

Autrement dit, la pub et les cuistres ...». Et l'auteur de dénoncer la
«sottise jargonnante» des prédateurs qui glosent sur la création, des

«généticiens textuels et autres narratologues». Ce phénomène général
caractérise aussi la vie littéraire en Alsace. Il y a des conditions particulières.

Malgré la décentralisation administrative, la France reste un pays
dont la vie littéraire et culturelle, dans ses possibilités pratiques, est
tributaire de la prééminence d'une seule capitale; l'immense majorité des

éditeurs et tout l'appareil de distribution sont établis à Paris où vivent
aussi «les maîtres à penser» qui signent les lettres ouvertes et occupent le
devant de la scène médiatique.

Il y a des conditions proprement régionales qu'on ne saurait oublier.
Il reste peu de maisons d'édition; depuis 1945, à quelques rares exceptions

près, les oeuvres dialectales, dues à des auteurs alsaciens, ont été

publiées par des éditeurs de la République fédérale d'Allemagne. Un
écrivain d'expression française a tout intérêt à se fixer à Paris, ainsi

qu'en témoigne Michel Deutsch. Quant aux textes originaux en
allemand, ils paraissent, bien sûr, dans ce qu'on nomme improprement
«outre-Rhin». Des librairies ferment. Telle est la réalité: il s'agit de

susciter et de développer, non la «fureur de lire», mais le besoin et le

goût de la lecture.
Ainsi le problème des «littératures minoritaires» nous incite à réfléchir

aux conditions générales de la culture à notre époque mais aussi à

prendre conscience des mesures pratiques que requiert la situation d'une
région frontalière.

121



Zusammenfassung

Die linguistischen und literarischen Probleme des Elsass transzendieren rein regionale
Aspekte. Sie verweisen auf die komplexen Zusammenhänge von Sprache und Politik in
zwei Epochen der europäischen Kultur:

a) vom Mitelalter bis zur Französischen Revolution,
b) von der Entstehung der Nationalstaaten bis zur heutigen Zeit.
Mehrsprachigkeit: eine Bedingung des kulturellen Lebens im Mittelalter wie im

Zeitalter des Humanismus. Goethe in Strassburg (1771). Keine Idealisierung der Vergangenheit:

Mehrsprachigkeit, auch Kultur, waren praktisch Sache einer Minderheit.
b) Seit dem Zeitalter der Französischen Revolution und der Festigung der Nationalstaaten

zunehmende Politisierung der linguistischen Fragen. Neue Form der Intoleranz.
Das Elsass muss sich mit den Problemen in zweifacher Form auseinandersetzen: als

politische Minorität unter deutscher Herrschaft, als kulturelle Minorität unter französischer

Souveränität.
Neue Situation nach dem zweiten Weltkrieg. Bedeutung des Werkes in alemannischer

Sprache von Nathan Katz (1892-1981; jüdischer Abstammung), ein «weltweiter
Dichter» wie J.P. Hebel. Elsässische Schriftsteller (André Weckmann, Claude Vigé,
René Ehni transzendieren die linguistischen Gegensätze. Keine Idealisierung der
heutigen Situation. Wie überall droht die Banalisierung von «culture» und «création».
Vorherrschaft des Geldes und der auf die meist oberflächliche Aktualität abgestimmten
Medien.

122


	Reflexions sur le multilinguisme et la littérature en Alscace depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale : de quelques aspects contingents du problème des minorités

