Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1990)
Heft: 11-12
Artikel: Paul de Man lecteur de Georges Poulet
Autor: Grotzer, Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Grotzer

PAUL DE MAN LECTEUR DE GEORGES POULET

Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache.

(Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, S. 450)

Parler de Paul de Man et de Georges Poulet dans le contexte du Colloque
de Zurich, c'est évoquer tout d'abord leur voisinage pendant les années
1964 a 1969, quand ils étaient collégues a la Faculté des Lettres de cette
Université, mais c'est surtout réfléchir sur leurs conceptions de la
littérature et de la critique littéraire d'alors, telles qu'on peut les découvrir
dans 1'essai «Vérité et méthode dans 'oeuvre de Georges Poulet», publié
dans le numéro de juillet 1969 de la revue Critique, texte repris sous
forme complétée dans le volume Blindness and Insight!.

Avant d'entrer dans le vif du débat, retenons le fait suivant: 1'oeuvre
impressionnante de Georges Poulet? est actuellement quelque peu
oubliée, alors que les mises en question de Paul de Man, aussi
suggestives que discutables, ont provoqué une marée de réactions et
trouvent leurs admirateurs et leurs détracteurs. Grand joueur qu'il était,
Paul de Man serait le premier a s'en moquer, car il ne croyait pas trop a

1 Paul de Man, Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary
Criticism. New York, Oxford University Press, 1971. L'essai sur Poulet y porte le
tite «The Literary Self as Origin: The Work of Georges Poulet»; l'auteur y
remarque que la version parue dans la revue Critique était «slightly shortened». Pour
ma part, je pense que le texte anglais est postérieur au texte frangais; je m'y réfere
s'il donne des éclaircissements supplémentaires. Sauf indication contraire, je suis le
texte frangais.

2 Pour une liste des publications jusqu'en 1980 voir Marcel Raymond — Georges
Poulet, Correspondance 1950-1977, Choix et présentations par Pierre Grotzer,
Avant-propos par Henri Gouhier, Paris, José Corti, 1981, pp. 327-345. On y
ajoutera: La Pensée indeterminée. 1. De la Renaissance au Romantisme. 1l. Du
Romantisme au XXiéme siécle, Paris, Presses universitaires de France, 1985 et 1987
(Collection Ecriture). Le tome III est sous presse.

193



ce qu'il disait: c'est que presque rien, et lui-méme le moins, n'échappait a
son sens de l'ironie.

Il y a vingt ans, quand l'essai en question fut écrit, Poulet était au
centre du débat sur I'ancienne et 1a nouvelle critique3. Le texte «Vérité et
méthode dans l'oecuvre de Georges Poulet» est donc tout d'abord un
hommage a un collégue célebre, mais aussi une sorte d'adieu dans
plusieurs sens du terme. Comme «prétexte», la revue Critique mentionne
la parution de Mesure de l'instant* et de Benjamin Constant par lui-
méme>. Cependant, de Man se référe surtout aux deux essais de Poulet
sur Proust (dans Etudes sur le temps humain I et dans Mesure de
I'instant), et il s'interroge sur le rapport entre deux notions qui jouent un
rle capital dans la démarche de ce critique: le point de départ et le
centre.

Le texte se développe entre 1'éloge et 1a mise en question; il met en
relief «l'interpénétration entre la matiére critique et la mati€re qu'on
pourrait appeler proprement poétique» dans le sens de la «modemité»
telle que 1'avait déja postulée Friedrich Schlegel. D'une part, de Man dis-
tingue chez Poulet une «réflexion [...] & 1a fois remarquablement stable et
homogeéne, aimantée vers une totalisation constamment en voie de
s'accomplir», et d'autre part, cette oeuvre passe pour €tre «intensément
mobile, pleine de rebondissements, de retours en arriére, de nouveaux
départs» (p. 609).

D'un c6té la «méthode», et avec elle une certaine assurance, la saisie
graduelle des mouvements de la conscience en vue d'une vision globale
du monde intérieur d'une oeuvre, de 1'autre une «vérité», et avec elle la
complexité, 1a densité, l'interrogation permanente.

Que de Man se concentre sur ce second aspect, appelé «la face
privée» d'une oeuvre qualifiée par lui de «littéraire», qu'il pose des
questions sur le rapport entre les deux notions-clef, n'étonnera personne.
En lisant la phrase suivante, l'on remarquera tout de suite quels sont les
deux p6les qui permettront A son texte de se développer: «La fermeté de

3 Cf. Les Chemins actuels de la critique, Centre culturel international de Cerisy-la-
Salle, 2-12 septembre 1966, Sous la direction de Georges Poulet. Textes revus et
publiés par les soins de Jean Ricardou, Paris, Plon, 1967. Paul de Man y présenta
«Ludwig Binswanger et le probléme du moi poétique», Repris également dans
Blindness and Insight.

Etudes sur le temps humain IV, Paris, Plon, 1968.

Paris, Editions du Seuil, 1968 (Les Ecrivains de toujours). De Man ne s'y réfere que
brievement dans la version anglaise, Blindness and Insight, pp. 88sv.

W A

194



la méthode ne se comprend que par égard a la délicatesse avec laquelle
se trace ici la figure d'une vérité fuyante et rebelle» (p. 610).

Ce qui intéresse, est donc une «figure», terme qui pour de Man
jouera un r6le important dans les €crits postérieurs a I'année 1969, a la
suite de sa lecture de Fontanier, Genette, Derrida. Sa réflexion s'attaque
aux principes de la méthode, et il attire l'attention du lecteur sur leur
incompatibilité: ces principes impliquent une tension qui semble étre le
gage de la littérarité de la démarche critique. A cela s'ajoute une tension
découverte a l'intérieur des différentes prises de conscience, congues
dans la plupart des cas comme la constatation lucide d'un manque d'étre,
d'une situation de faiblesse ou méme de nullité.

Le procédé employé a de quoi surprendre: au lieu de s'en tenir au
langage qui exprime cette expérience premicre dans les études critiques
de Poulet, I'essai de de Man nous renvoie d'abord a un texte de 1924 ou
'auteur s'occupe des problémes du récit dans une perspective berg-
sonienne®, En ce temps, Georges Poulet venait de consacrer sa these de
doctorat a 1'oeuvre de Balzac, et il était sur le point d'écrire le roman La
Poule aux oeufs d'or, qui a paru en 1927 chez Emile-Paul fréres (sous le
pseudonyme Georges Thialet).

Ce renvoi a un texte qui préceéde 1'oeuvre critique proprement dite de
Georges Poulet permet d'évoquer une attitude in statu nascendi qu'on
retrouvera dans bien des essais critiques ol la rigueur méthodique de
Poulet ira de pair avec sa conviction profonde qu'un oubli de soi-méme
est une condition indispensable pour qui veut se faire porter par 'ocuvre,
aussi bien dans 1'élaboration d'un roman dans un cadre établi que dans
l'activité critique.

L'optimisme exprimé dans le texte sur le Bergsonisme, nous apprend
de Man, sera de courte durée, et il se référe avec raison A une citation
bien caractéristique de Nicole qui figure dans l'introduction au premier
tome des Etudes sur le temps humain: «Nous sommes comme des
oiseaux qui sont en l'air mais qui n'y peuvent demeurer sans mouvement
ni presque en méme lieu, parce que leur appui n'est pas solide, et que
d'ailleurs ils n'ont pas assez de force et de vigueur pour résister a ce qui
les porte en bas.»

6 «A propos du 'Bergsonisme'. (Trente Ans de Pensée frangaise, vol. 1Il, Le
Bergsonisme, par Albert Thibaudet.)» Sélection, Bruxelles, n® 6, avril 1924, pp. 65-
75. Signé Georges Thialet. Pour les premiers essais et articles de Georges Poulet,
presque toujours signés Georges Thialet ou G.T., on consultera notre bibliographie
(cf. 1a note 2).

195



Dans un texte que de Man ne pouvait pas encore connaitre en
1968/69, Poulet évoquera la naissance de la conscience critique sur la-
quelle repose son oeuvre. Trés sensible a la «présence vivante» des tex-
tes qui nourrissent sa pensée en formation, il remarque: «Retrouver cette
notation parfaitement fluide, qui, quel que fit 'objet quotidien qu'elle se
donnait, s'exprimait toujours avec la méme uniformité, tels devinrent le
but invariable de mes lectures et l'opération par laquelle je réduisais
toutes celles-ci & une substance homogene unique et comme liquide.
Derriere les formes, derriere les structures, derriére le flot continu des
mots ne demeurait plus qu'une seule chose: une pensée sans forme, tou-
jours différente d'elle-méme dans ses manifestations successives mais
toujours inaltérablement fidele a elle-méme dans son fond.»” Dans la
suite, Poulet montre comment il a réussi a se débarrasser du défilé chao-
tique des pensées d'autrui qui pendant longtemps finissaient par
l'accabler et qui le privaient de la possibilité de procéder a une démarche
herméneutique proprement dite. I1 s'agit de la découverte qu'écrire, «c'est
se constituer le sujet de ces pensées»8. A partir de cette découverte
(«J'assiste aux phénomeénes qui se déroulent en moi»), il congoit toute
parole organisée comme naissant «d'une prise de conscience initiale pour
tendre vers les points subséquents que tour a tour elle allait toucher»®.

Mais revenons au texte de de Man que nous nous sommes proposé
de lire. Il circonscrit avec beaucoup de lucidité le moment premier de
cette expérience: «Le cogito semble coincider, chez Poulet, avec 1'éveil
de ce sentiment de fragilité fonciere, qui n'est autre que l'expérience
subjective du temps» (p. 614).

Il n'est peut-étre pas inutile de se rappeler que le propos initial de
Georges Poulet n'avait pas été de décrire la conscience du temps, mais
1'éternité10, Pour ce lecteur, il y a un parallélisme étonnant entre 1'expé-
rience du Janséniste et la situation initiale de 'homme dans bien des
textes littéraires, qu'il s'agisse d'un rapport de similarité ou d'un rapport

7 «Conscience de soi et conscience d'autrui chez le critique», Allocution de Monsieur
le Professeur Dr. h.c. Georges Poulet, Nice, Fascicule Montaigne Preis 1970 de la
Stiftung F.V.S. zu Hamburg, 1970. Le texte est repris dans G.P., La Conscience
critique, Paris, Corti, 1971. La citation se trouve & la page 303. Dans ses essais
recueillis dans les trois volumes de La Pensée indéterminée (op. cit.), Poulet s'est
mis 2 la recherche de cette «pensée sans forme».

8 La Conscience critique, op. cit., p. 305.

9 La Conscience critique, p. 306.

10 Conversation avec l'auteur de cet essai.

196



d'opposition!l, Le fait est qu'a partir d'une telle expérience fondamentale
(par exemple 1'éveil proustien dans une chambre d'h6tel ou la prise de
conscience pascalienne de la misére humaine), toute démarche intellec-
tuelle est une tentative de trouver mieux, c'est-a-dire d'inventer, de créer,
d'atteindre une durée qui, dans le domaine spirituel, il est vrai, ne peut
étre obtenue sans la grice. D'ou 1a nécessité de contrebalancer la fragilité
de cette situation de départ par une construction mentale et littéraire de
I'oeuvre qui se présente sous forme de parcours linéaire, ce qui a l'air de
géner quelque peu Paul de Man, car il remarque: «L'assurance métho-
dologique provient de la possibilité d'établir et de justifier ainsi un
sché¢me narratif qui permet de parcourir la totalité d'une oeuvre dans
l'espace d'un récit critique cohérent, partant d'une situation initiale et
s'acheminant, par une suite de péripéties et de découvertes, vers une
conclusion satisfaisante parce que préfigurée» (p. 615).

Ce qui semble étre un éloge est au fond une mise en question
radicale: un point ne peut figurer en méme temps comme point de départ
et comme centre. Un «principe structurel et organisateur» fait intervenir
une «antériorité» et une «prospectivité», ce qui nous interdit de parler
d'un point de départ. Ce qui dévalorise considérablement ce «récit
critique cohérent», c'est que la conclusion est censée €tre «préfigurée»;
voila ce qui risque d'enlever a ces «récits» I'un des traits significatifs de
tout texte litt€raire: le caractére polysémique qui se préte a l'analyse
rhétorique et herméneutique.

L'expérience de la discontinuité, bien connue a Georges Poulet
depuis sa lecture des Jansénistes, de Pascal et des Réformateurs!?, il la
retrouve entre autres dans La Recherche du temps perdu, et cela lui
permettra de mieux voir ce qui sépare Proust et le roman modeme de la
conception bergsonienne de la durée!3. (Cela explique aussi pourquoi
Poulet se voyait dans l'impossibilité d'entrer dans 1'oeuvre de Charles

11 Jai esquissé le rapport étroit entre la vision du monde de Béguin, Raymond et Poulet
et leur activité critique dans «Literary Criticism and Religious Consciousness: Mar-
ginalia on Albert Béguin, Georges Poulet, and ‘Marcel Raymond.» Art/Litera-
ture/Religion: Life on the Borders, Ed. by Robert Detweiler, Journal of the Ameri-
can Academy of Religion Studies, XLIX, 2, Scholars Press, Chico, California, 1983.

12 Cf. aussi l'essai «Continuité et Discontinuité», La Revue Réactionnaire, 15
november 1933, pp. 285-291.

13 Cf. a ce propos «Bergson et le theme de la vision panoramique des mourants»,
Revue de Théologie et de Philosophie, t.X., 1960, pp. 23-41." Repris comme
appendice a G.P., L'Espace proustien, Paris, Gallimard, 1963, sous le titre «Bergson,
le théme de la vision panoramique des mourants et de la juxtaposition».

197



Péguy qui, selon Béguin, marque la fin du Jansénisme!4.) Ce qui est
produit par la juxtaposition des moments d'extase dans la Recherche, ne
crée dans la conscience pas une «durée», mais le sentiment de
I'intemporalité du sujet.

Comment faut-il lire le passage suivant dans lequel de Man
circonscrit 1a méthode de Poulet: «Le point de départ, d'abord angoissé
parce qu'il se sentait séparé d'un passé qui ne le soutenait plus, se libére
maintenant du faux poids qu'il croyait peser sur lui et devient le moment
créateur par excellence. Il est devenu la source de l'imagination poétique
proustienne ainsi que le centre du récit par lequel le critique nous fait
participer a 1'aventure de cette invention» (p. 616).

Ceci est dit a propos de la lecture de Proust présentée par Poulet,
mais en méme temps — toutes proportions gardées —, ces deux phrases
me semblent décrire I'expérience critique telle que la congoit de Man; la
version anglaise est plus explicite a cet égard, car apres 1a phrase «Poulet
makes us share in the adventure of his creation», nous lisons dans le
texte anglais: «This critical narrative turns around the central affirma-
tion: 'time recovered is time transcended'». Ne devrions-nous pas dire
dans ce contexte: «Poulet recovered is Poulet transcended?»

La lecture paralliele du texte frangais et du texte anglais est par
endroits assez intéressante. Prenons par exemple le passage suivant:

They [the two essays of Poulet on
Proust] do not set up scales of value or
make normative statements about an
assumed superiority of future over past.
Their interest stems instead from the
movement generated by their dialecti-
cal interplay. (Blindness and Insight, p.
94)

[...] c'est que leur signification ne réside
pas dans des conclusions qui établi-
raient des valeurs ou des certitudes,
mais dans le mouvement, alternatif ou
pivotant, des polarités qu’elles contien-
nent (p. 617, c'est moi qui souligne).

Les lecteurs de de Man voient tout de suite que c'est ce mouvement, ce
«dialectical interplay» qui le fascine en premier lieu. Cet intérét lui
permet de mettre en relief 1'originalité et 1'efficacité de la démarche de
Poulet qui est moins de l'ordre de 1'essence que de celle du devenir: ce

14 Cf. Albert Béguin, «Péguy ou la fin du jansénisme», Une Semaine dans le Monde,
22 mars 1947. Ce n'est pas seulement 1'idée de la continuité entre le monde charnel
et le monde spirituel qui géne Poulet, c'est surtout 1'Incarnation, la conjonction
paradoxale de deux mondes dont l'un transcende radicalement l'autre. La notion
d'incarnation lui est aussi suspecte quand elle est appliquée au texte littéraire.

198



qui importe, ce sont les moments de passage. Ainsi «l'éternelle aventure
littéraire» qui semblait €tre menacée, est sauvée: le récit et la pré-
figuration répondent a cette préoccupation du devenir.

Des qu'on congoit 1'activité critique sous l'aspect de l'identification
du critique avec la conscience créatrice qui se verbalise dans 1'oeuvre, on
aurait avantage a la rapprocher de I'expérience décrite par Karl Jaspers,
qui congoit la communication existentielle profonde comme une
transcendance du moi vers ce qu'il appelle das Selbst. 11 n'y a pas de
doute que pour le lecteur, c'est I'oeuvre qui est toujours une source, une
origine. Paul de Man 1'a trés bien senti, et il prend au sérieux la quéte
intersubjective de Poulet «vécue dans l'intensité d'un authentique besoin
spirituel» (p. 619). Il va méme plus loin, car la vérité du fait littéraire, la
vraie subjectivité se montre selon lui dans le mouvement, la tension, et
celle-ci, comme la conscience, n'est accessible que dans la génération
permanente de significations par et dans le langage. Ce que Poulet
appelle «la conscience», prend donc chez de Man le nom de «langage»,
et il se demande pourquoi Poulet en parle si peu de fagon explicite.

Poulet est-il un critique de I'écriture comme le prétendent Gérard Genette
et Paul de Man? Commengons par exclure 1a premiére explication que de
Man donne pour cette méfiance a 1'égard du langage: elle tiendrait a des
«raisons tactiques et pour éviter des malentendus» et a la volonté de
Poulet «de séparer sa méthode d'autres méthodes qui mettent également
un accent déterminant sur le langage» (p. 622).

Dans 1'alinéa suivant — c'est le dernier de son essai —, de Man nous
renvoie a des «causes qui rameénent a sa problématique profonde»: «Il est
clair que, pour lui, le langage n'importe que dans la mesure ou il ouvre
I'acceés au moi profond de la subjectivité pure, par opposition au moi
quotidien éparpillé dans les choses» (p. 622).

Arrétons-nous quelques instants sur cette phrase. Il est question de la
«subjectivité pure», et dans un hommage a Poulet, qui date de 1982, de
Man ajoute: «what counts for him is the experience of an unmediated
presence of the mind to itself, in a barely articulated or actualized act of
inner participation». Que faut-il penser de la remarque suivante que nous
lisons un peu plus tard: «Poulet belongs to the highest tradition of
literary criticism in which the criticism as its name literally indicates is
primarily the criticism, the devalorization, and destruction of literature

199



itself»15. Pour les initiés, cette phrase n'a rien de choquant; il existe une
catégorie de lecteurs et d'interprétes qui réussissent assez bien a détruire
la littérature — remarquez bien que je me garde de dire a la dé-construire.
Mais que faut-il entendre dans ce contexte par «littérature»? Je crois que
sur ce point, les positions de Poulet et de de Man sont diamétralement
opposées.

Dans un sens, on peut regretter que dans ses essais, Poulet n'analyse
pas des textes littéraires particuliers, qu'il n'insiste ni sur la fagcon dont la
juxtaposition de mots, de phrases, de chapitres engendre des significa-
tions, qu'il ne parle ni de l'esthétique d'une oeuvre d'art ni de sa rhéto-
rique. Il explique d'ailleurs longuement son attitude a 1'égard de 1'«oeuvre
d'art» dans une lettre 2 Marcel Raymond qui date du 9 décembre 1960. 11
s'y réfere a la phrase de son ami qui avait déclaré: «L'oeuvre d'art a sa
structure propre, son espace et son temps a elle». Pour Poulet, l'oeuvre
d'art devient avant tout un «lieu mental [qui] n'est rien d'autre que l'esprit
lui-méme (celui de l'auteur, du lecteur) se donnant le spectacle et 1'usage
de ses propres pensées dirigées, comme Dieu en lui-méme déroule le
spectacle et réalise 1'idée interne de ses créations»16. Et un peu plus tard,
il va jusqu'a dire: «Admirer une oeuvre d'art comme objet d'art, c'est flé-
chir le genou devant le veau d'or»17. Détruire la littérature, ce serait pour
lui la considérer comme un objet, ce serait la priver de ce qui fait son es-
sence, la conscience (ou la pensée) qui seule permet au lecteur de s'y re-
trouver. Or pour éviter de détruire la littérature, il faut, selon Poulet, per-
cer les mots, détruire 1a coquille du langage: «A la limite des plus mer-
veilleuses réussites verbales de la poésie, il n'y a plus de mots, plus de
chair, plus rien qu'une transparence qui, portée & son point de dia-
phanéité supréme, aboutit a 'immatérialité, l'invisibilité totale du poéme,
comme il y a invisibilité du cristal le plus pur»!8,

Comment réconcilier une approche de la littérature de ce genre avec
l'approche rhétorique? Dans un sens, il n'est pas faux de dire que Poulet
ne lit pas les textes en tant que textes, et ceux qui visent une grammaire
générale de la littérature ne manqueront pas de lui faire ce reproche, car

15 «Hommage a Georges Poulet». Publié dans Modern Language Notes, Volume 97/5,
Décembre 1982, pp. 6-7.

16 Marcel Raymond - Georges Poulet, Correspondance 1950-1977, op. cit. (note 2), p.
39.

17 Id., p. 60.

18 Id., p. 64.

200



ils ne peuvent lui pardonner son mépris de 1'analyse objective des
harmonies, des «astuces», des «trucs comme étant les vraies beautés» 19,
Cette critique est tout a fait justifiée de leur point de vue. A Cerisy-la-
Salle, Poulet s'était encore proposé de se rapprocher des méthodes plus
formelles, mais en fait, son dialogue avec Marcel Raymond, son amitié
avec Jean Rousset, ses conversations avec Paul de Man probablement,
'ont poussé dans une autre direction: celle de l'indéterminé qui précede
la pensée et 1a prise de conscience.

Ou est 1a vérité de Poulet, ou meéne la voie de de Man en 1969?
Quant a celui-ci, la réponse a déja été¢ donnée dans les autres exposés de
ce colloque. Quant 2 la prétendue destruction de la littérature, un essai
relativement peu connu de Poulet donne une sorte de réponse au dernier
alinéa de l'essai de de Man, sans que 1'auteur s'y référe de fagon explicite.
Le texte est intitulé «Lecture et interprétation du texte littéraire» et a
paru dans un volume collectif édité par Edmond Barbotin sous le titre
Qu'est-ce qu'un texte? Eléments pour une herméneutique?.

Poulet y part d'une définition du texte qu'il a trouvée chez Albert
Béguin a propos de Du Bos: «Un texte, c'est d'abord cette maticre
indissociable et complexe, ce tissu qui non seulement 'traduit’ une pensée
ou un événement intérieur, mais qui désormais les contient et les retient
en lui-méme; [...] il n'y a plus moyen de séparer l'idée ou 1'expérience de
cette apparence concrete, de ce tissu de paroles, de cet ensemble
rythmique ou elles sont définitivement incluses par une véritable
incarnation»21, ‘

Pour Poulet, le texte, plut6t que d'€tre un objet matériel, est émotion,
il est pensée communicable. Et ceci signifie que pour le lecteur, le texte
littéraire en tant que langage se présente sous forme d'obstacle (nous
nous souvenons de la phrase de de Man qui disait que le critique
«détruit» le texte), et Poulet parle méme d'une «effraction», car il veut
atteindre «la réalité subjective qui palpite et se refuse au fond du
texte»22, Il est vrai que pour sa part, Poulet ne retrace pour ainsi dire ja-
mais cette «danse» et ce «combat» dont la visée est 1'approfondissement
dans le centre de la pensée d'autrui. Il n'en parle pas puisque l'objectif et
le subjectif sont pour lui séparés par un fossé infranchissable, et par 12 il

19 Id., p.60.

20 Paris, Librairie Corti, 1975.

21 Art. cit., p. 64. Le texte de Béguin se trouve dans A.B., Création et Destinée, Paris,
Le Seuil, Neuchitel, La Baconniere, 1973, p. 220.

22  Qu'est-ce qu'un texte? op. cit., p. 67.

201



met en question toute la méthode stylistique telle que 1'a pratiquée par
exemple Léo Spitzer, car «un texte ne doit pas étre seulement analysé et
examiné de l'extérieur; il doit étre encore ressenti et repensé dans un
mouvement mental ou se confondent la pensée créatrice et la pensée lec-
trice»?3. Dans cette optique, il ne reste d'autre solution que de concevoir
le texte comme une réalité¢ avant tout subjective. C'est que — toute pro-
portion gardée — le rapport entre le je lecteur et le texte est rapproché de
la relation intersubjective ou existentielle entre des hommes qui essaient
de se comprendre. Une fois de plus, on pense aux philosophes du dia-
logue?4.

Certes on ne peut pas dire qu'un texte soit du méme ordre qu'une per-
sonne, mais rien ne nous interdit de concevoir le rapport lecteur-texte
sous forme d'analogie avec le rapport JE — TU. Ni le texte ni le TU ne se
révelent jamais dans leur totalité: de 13 notre raison d'étre en tant que cri-
tiques littéraires. Si de Man s'en tient plut6t au développement syntag-
matique des figures, Poulet, tout en ayant conscience de 1'importance du
contexte, se dégage souvent de la «texture continue» et pratique «le pro-
cédé de la récurrence des motifs et des theémes»25, Cette méthode para-
digmatique établit un rapport intertextuel, comparable a ce qui se passe
dans la Recherche, et «fait apparaitre une vérité supra-temporelle»26,

Ce que de Man a développé a propos de la tension entre le point de
départ et le centre en tant que principe organisateur, trouve une analogie
dans la tension entre la lecture syntagmatique et la lecture paradigmati-
que. A la lecture rectiligne et progressive en vue de 1a reconstruction de
la durée de l'oeuvre s'oppose chez Poulet la juxtaposition de certains
moments paradigmatiques de 1'oeuvre, ce qui finit par créer un type de
temporalité basé sur la reconnaissance de la similitude des différents
moments.

Dans ce cas, ce n'est plus l'ordre sériel qui compte, mais 1'émanation
d'une pensée cohérente. Voild pourquoi Poulet peut parler de «centre»,
du cogito du texte: il s'agit d'une «activité spirituelle centrale de qui le
texte, et tout ce qu'il contient, pensées, sentiments, actions, dépendent de

23 Id.,p.69.

24 Cf. a ce propos Hans-Jiirg Braun/Peter Grotzer, Wege zur existentiellen Kommunika-
tion: Karl Jaspers, Gabriel Marcel, Martin Buber, Philosophisches Seminar, Semi-
nar fiir Vergleichende Literaturwissenschaft der Universitiit Zirich, 1989, 46p.

25 Qu'est-ce qu'un texte? op. cit., p. 74. Poulet se réfere 2 Wagner et a Proust.

26 Id.,p.75.

202



la fagon la plus étroite»??. L'un des buts de notre lecture de l'oeuvre de
de Man n'est-il pas de voir par quelle voie, par quelle méthode on peut
arriver A quelque chose qui en serait la vérité? Si I'on pouvait arriver a
trouver la zone ol «s'incame cette présence d'un sujet a lui-méme et a
ses objets»28, nous aurions la preuve que l'oeuvre de de Man est aussi de
l'ordre de la littérature, telle que le congoit Poulet. Ou s'agit-il plut6t
d'une interrogation philosophique? La difficulté décrite dans le texte
«The Resistance to Theory»29 provient peut-étre de cette alternative.

Dans un texte a caractere scientifique, les «objets» sont au centre de
I'intérét (et si je dis objets, je pense aussi aux figures du langage vers
lesquels de Man s'est touné apres son essai sur la méthode et la vérité de
Georges Poulet, essai dont le titre suggere un autre adieu, celui a Hans-
Georg Gadamer). Reconnaissons avec les deux auteurs que la différence
entre un texte littéraire et un texte philosophique n'est que graduelle et
que l'expérience de tous les grands textes est au fond la méme: «celle
d'un sujet qui se découvre dans son activité propre, et cette activité
méme dans le mouvement par lequel elle s'exerce sur elle-méme et sur le
monde»30, Dans ce sens, Paul de Man n'a pas tort quand il dit dans son
essai que le sujet «vulnérable et fragile» du critique trouve «un refuge
dans l'écriture»; on se demande si malgré sa mise en relief des
«contrariétés» impliquées dans la méthode de lecture de Georges Poulet,
Paul de Man ne s'est pas, aprés un grand détour, rapproché de fagon
paradoxale du défenseur de la conscience critique quand il remarque
dans «Resistance to Theory»: «To stress the by no means self-evident
necessity of reading implies at least two things. First of all, it implies that
literature is not a transparent message in which it can be taken for
granted that the distinction between the message and the means of
communication is clearly established. Second, and more problematically,
it implies that the grammatical decoding of a text leaves a residue of
indetermination that has to be, but cannot be, resolved by grammatical
means, however, extensively conceived»3l. De tout cela il résulte la
nécessité de continuer a lire et a s'interroger sur la portée de cette activité
qui est la seule fagon de faire vivre les textes.

27 ., p.78sv..

28 Ibid.

29 Dans le volume posthume qui porte ce titre, présenté par Wlad Godzich, Manchester
University Press, 1989 (Theory and History of Literature, Volume 33).

30 Qu'est-ce qu’un texte? op. cit., p. 81.

31 Paul de Man, «Resistance to Theory», art. cit. (note 29), p. 15.

203



Zusammenfassung

Paul de Man und Georges Poulet waren wihrend ihrer gemeinsamen Lehrtitigkeit an der
Universitét Ziirich (1964-69) gut befreundet und trafen sich mehrmals in der Woche. De
Mans Aufsatz «Vérité et méthode dans 'oeuvre de Georges Poulet» (Critique, Juli 1969)
ist zugleich Hommage und Abschied, bzw. Infragestellung. De Man scheint die «sichere»
Methode der Bewusstseinskritik zu bewundern, preist jedoch gleichzeitig die stindige
(Selbst-)Befragung als Weg zum Verstindnis der «Figur der fliehenden und Widerstand
leistenden Wahrheit» literarischer Werke. Es war filr de Man die Zeit, da er sein Interesse
und seine Bewunderung von Gadamer auf Genette, besonders Derrida tibertrug. Zu jener
Zeit prizisierte Poulet dann seine Suche nach dem Cogito in verschiedenen Aufsitzen, in
denen er die Ausgangsposition des kritischen Lesers als jene der Schwiche und der Un-
sicherheit beschreibt und demzufolge seinen kritischen Nachvollzug der je entscheiden-
den Bewusstseinserfahrungen in einem literarischen Werk an gewissen Kategorien ori-
entiert (vor allem Zeit und Raum). Dass der «Punkt» sowohl als Ausgangspunkt wie als
Zentrum aufgefasst wird, ist fiir de Man, der vor allem Poulets Arbeiten {iber Proust im
Auge hat, nur anzunehmen, wenn sie dialektisch in Bezug gesetzt werden. Fiir de Man ist
die Literaturwissenschaft, wie er in einem spiter publizierten kurzen Hommage a Geor-
ges Poulet bemerkt, «the criticism, the devalorization, and destruction of literature
itself». Fiir Poulet ist das Entscheidende das Bewusstsein hinter den Wértern, fiir de Man
ist es die syntagmatische Lektiire der Figuren. In beiden Arten des Lesens bleibt eine
Zone der Ungewissheit bestehen: vielleicht ist die Wahrheit der Literatur gerade dort zu
erahnen. De Mans Gleichsetzung von Bewusstsein und Sprache bleibt im Zusammen-
hang mit Poulets Literaturverstindnis ein Missverstindnis, méglicherweise von de Man
beabsichtigt.

204



	Paul de Man lecteur de Georges Poulet

