
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1990)

Heft: 11-12

Artikel: Hölderlin, Heidegger und Paul de Man

Autor: Gabriel, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norbert Gabriel

HÖLDERLIN, HEIDEGGER UND PAUL DE MAN

Über das Verhältnis de Mans zu Hölderlin ist viel, über das zu Heidegger
ist noch mehr gesagt worden. Weniger jedoch hat man bislang über die

Bedeutung der besonderen Konstellation "Hölderlin-Heidegger" für de

Man gesprochen, darüber, wie sie seine Auffassung von der Dichtung,
dem Dichter geprägt hat. Weder Einzelheiten der Heidegger-Exegese
noch Details der Hölderlin-Philologie werden hier also im Vordergrund
stehen, sondern die Frage, wie de Man mit Hölderlin die Kritik an
Heidegger entwickelt, wie er mit Heidegger seine Deutung Hölderlins in
Gang gebracht und wie er schließlich in der Verbindung von Hölderlin
und Heidegger seine Theorie des Poetischen entfaltet hat. Besonders
deutlich läßt sich dies an zwei Aufsätzen de Mans verfolgen: seinem
ersten Hölderlin-Essay, der 1955 in der französischen Zeitschrift Critique
erschien und seiner letzten Hölderlin-Arbeit, einem Artikel, der 1970 in
der New York Review ofBooks publiziert wurde. Doch auch in den anderen

drei dazwischenliegenden Hölderlin-Aufsätzen ("Keats and Hölderlin",

1956; "L'image de Rousseau dans la poésie de Hölderlin", 1965;
"Wordsworth und Hölderlin", 1966) wird die Auseinandersetzung mit
Heidegger, wird die grundsätzliche Orientierung an ihm deutlich. Doch
dort sind de Mans Hölderlin-Interpretationen in einen weiteren
literaturgeschichtlichen Rahmen gestellt. So muß hier aus Raumgründen auf eine

Behandlung dieser Aufsätze verzichtet werden. Es kann aber auf diese
Aufsätze auch verzichtet werden, weil sie für unseren Zusammenhang
grundsätzlich nichts Neues bringen und hier wesentlichen Positionen in
de Mans erstem und letztem Hölderlin-Essay prägnanter formuliert
sind1.

1 De Mans Hölderlin-Essays in chronologischer Folge: a) "Les exégèses de Hölderlin
par Martin Heidegger", Critique, XII (1955), S. 800-819. Ins Englische übersetzt

von Wlad Godzich unter dem Titel "Heidegger's Exegeses of Hölderlin", in: P.d.M.:
Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary Critiscism, Minneapolis,

University of Minnesota Press, 1983, S. 246-266. - b) "Keats and Hölderlin",

125



Die erste Abhandlung über "Heideggers Erläuterungen zu Hölderlin"
ist als Rezension zweier Hölderlin-Bücher erschienen, die in ihrer
Anlage, der Fragestellung und Gedankenführung entscheidend von Heideggers

Philosophie und seinen Hölderlin-Erläuterungen bestimmt sind. Das
eine Buch stammt von Else Buddeberg, das andere von Beda Allemann2.
Doch de Mans Essay ist kaum eine Rezension zu nennen. Er ist vielmehr
eine breit angelegte Auseinandersetzung mit Heideggers Erläuterungen.
De Man reflektiert hier vor allem sein eigenes Verhältnis zu Heidegger.
Man kann seinen Aufsatz geradezu als Versuch einer Loslösung aus dem
Bannkreis der Heideggerschen Philosophie lesen. Zweifellos ist de Mans
Aufsatz, wie man nicht müde wurde festzustellen, eine deutliche Kritik
an Heidegger3. Doch ist dies nur dessen eine Seite. Denn andererseits
bedeutet die Kritik an Heidegger keinen radikalen Bruch mit ihm, ja
nicht einmal, wie sich zeigen wird, eine grundsätzliche Ablehnung seiner

Erläuterungen - eher das Gegenteil. Es ist der Versuch, mit Heidegger
gegen Heidegger zu denken, in der Kritik im Besonderen, dennoch

grundsätzliche Positionen zu übernehmen.

Comparative Literature, VIII (1956), S. 28-45. - c) "L'image de Rousseaus dans la
poésie de Hölderlin", Deutsche Beiträge zur geistigen Überlieferung, V (1965), S.

157-183. Ins Deutsche übersetzt von Renate Böschenstein unter dem Titel
"Hölderlins Rousseaubild", Hölderlin-Jahrbuch, XV (1957-68), S. 180-208. Ins

Englische übersetzt von A. Warminski unter dem Titel "The Image of Rousseau in
Hölderlin's Poetry", in: P.d.M., The Rhetoric ofRomanticism, New York, Columbia
University Press, 1984, S. 19-45. - d) "Wordsworth und Hölderlin", Schweizer

Monatshefle, XLV (1966), S. 1141-1155. Ins Englische übersetzt von Timothy Bahti
unter dem Titel "Wordsworth and Hölderlin", in: P.d.M., The Rhetoric of
Romanticism, cit., S. 47-65. - e) "The Riddle of Hölderlin", The New York Review of
Books, XV (19. November 1970), S. 47-52. - Die beiden hier behandelten Aufsätze
werden nach dem Erstdruck zitiert. Die Seitenangabe erscheint fortan im Text.

2 Else Buddeberg, Heidegger und die Dichtung. Hölderlin. Rilke, Stuttgart, 1953. De
Man bezieht sich in seiner Quellenangabe auf den ein Jahr zuvor in der Deutschen

Vierteljahresschrift, XXVI, erschienen Aufsatz E. Buddebergs "Heidegger und die
Dichtung: Hölderlin", den er fälschlicherweise unter dem des Buchtitels anführt. -
Beda Allemann, Hölderlin und Heidegger, Zürich-Freiburg, 1954. Allemanns Name
wird von de Man konsequent "Alleman" geschrieben, dies wird auch in dem ins

Englische übersetzten Neudruck des Aufsatzes von 1983 nicht verbessert.
3 So Andrzej Warminski, "Heidegger Reading Hölderlin", in A.W., Readings in In¬

terpretation. Hölderlin, Hegel, Heidegger (Theory and History of Literature 26),
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1987, S. 45-71; hier S. 69 mit Anm. 37,
S. 208; vgl. a. Anselm Haverkamp, "Verschwiegener Lorbeer: 'Im Hofe aber wüchset

ein Feigenbaum' (Hölderlin, 'Andenken')", Poetica, XX (1988), S. 218-233; hier
S. 219f.

126



Zunächst fragt de Man kritisch nach den Gründen für Heideggers
Hinwendung zu Hölderlin. Zeithistorische und ideologische Gründe
erklärt de Man für eher peripher. Für wichtiger hält er die Tatsache, daß

Heidegger im Zuge seiner Metaphysikkritik auf Hölderlin zurückgreife.
Heideggers Plädoyer, die abendländische Geschichte der "Seinsvergessenheit"

zu überwinden und sein Appell, zum "Sein" zurückzufinden,
habe einen Zeugen benötigt, der die Möglichkeiten eines solchen

Sprunges aus der Seinsvergessenheit schon bewiesen habe. Bei Hölderlin,

so beschreibt de Man Heideggers Standpunkt, sei das "Sein" Wort
geworden. Daß es nun aber gerade Hölderlin ist, auf den Heidegger
zurückgreift, erklärt de Man mit jenem inzwischen so oft zitierten,
berühmten Satz: "c'est que Hölderlin dit exactement le contraire de ce que
lui fait dire Heidegger" (S. 809). Dieser Satz kann, aus philologischer
Perspektive, die Fehlinterpretation Hölderlins durch Heidegger erklären.
Aber das ist nur die eine Seite. De Man schreibt nämlich weiter: "A ce
niveau de pensée, il est difficile de distinguer entre une proposition et ce

qui constitue son contraire. Dire le contraire, c'est encore parler de la
même chose quoiqu'en sens opposé, et c'est déjà beaucoup lorsque, dans

un dialogue de cet ordre, les deux interlocuteurs parviennent à parler de

la même chose. On peut dire, que, en effet, Heidegger et Hölderlin parlent

de la même chose" (S. 809). Dies relativiert nun den vorausgegangenen

Satz in seiner scheinbar negativen Eindeutigkeit. Zwei Punkte
sind hier von Bedeutung:

1. Heidegger, der sich dem kritischen Dialog mit Hölderlin versagt
habe, wird nun, im Minimalkonsens des gemeinsamen Gegenstandes,
doch zum "Gesprächspartner" Hölderlins. Eine wichtige Voraussetzung
dafür ist, daß de Man Heideggers eigene Charakterisierung seiner

Erläuterungen akzeptiert. Er sagte von ihnen, daß sie nicht mit den Kriterien

philologischer Interpretation beurteilt werden könnten. Zwischen
Hölderlin und Heidegger herrscht demnach für de Man ein besonderes
Verhältnis. Heidegger vermöge, auch wenn sein Vorgehen zuweilen

philologisch desaströs sei, manches genauer zu erkennen als die philologischen

Interpreten Hölderlins. Heidegger wird so von de Man für die

Heidegger-Exegese gleichsam "gerettet".
2. Wenn de Man Hölderlin und Heidegger als "Gesprächspartner"

zusammenführt, so hält er grundsätzlich an einer zentralen Position
Heideggers fest. Mit Heidegger nimmt er an, daß es Hölderlin in seiner

Dichtung um das "Wesen des Poetischen", es ihm um das "Sein" gehe.
Nur aufgrund dieser Prämisse kann de Man das Verhältnis Hölderlin-

127



Heidegger als einen polaren und komplementären Gegensatz bestimmen.
Darin zeigen sich die zwei Möglichkeiten, das "Wesen des Poetischen"
zu definieren, dichterisch auf das "Sein" zu reagieren. Am Beispiel von
Hölderlins "Feiertags"-Hymne erläutert de Man dann die unterschiedlichen,

gegensätzlichen Positionen Hölderlins und Heideggers.
Das Ergebnis des Vergleichs läßt sich so zusammenfassen: Heidegger

sage, daß das Sein, das gleichgesetzt werde mit dem Heiligen, dem

Unaussprechlichen, im Gedicht Wort werde. Der berühmten Zeile aus
der Hymne "Das Heilige sei mein Wort" werde von Heidegger die
konjunktivische Form genommen. Er lese es als Indikativ: "Das Heilige ist
mein Wort". Bei Hölderlin dagegen werde das Heilige, das

Unaussprechliche, das Sein - und festzuhalten ist, daß de Man grundsätzlich
Heideggers Gleichsetzungen dieser Bestimmungsmomente nachvollzieht

- nie unmittelbar, sondern immer nur vermittelt Wort. Seine Dichtung
sei als Möglichkeit zu begreifen, sich dem Sein zu nähern, aber
allerdings immer nur in einem offenen und nie abzuschließenden Prozeß.

Hierbei sind zwei Punkte zu beachten: 1. De Man zeigt, wie bei
Hölderlin die poetische Sprache, im Blick auf das Sein, das Heilige, das

Unmittelbare von einer Situation des Mangels gekennzeichnet ist. In
temporaler Perspektive ist die poetische Sprache gegenüber dem Sein
einerseits nachträglich, zum anderen ist sie vorgängig. Einerseits ist das

Sein in seiner Unmittelbarkeit immer vor dem vermittelnden Wort und

von ihm nie zu erreichen, anderseits ist die poetische Sprache in der

Erwartung, in der Haltung der Sehnsucht auf das Sein hingespannt. Aus
diesem Bewußtsein nimmt das Gedicht den Ton des Gebets und der Bitte
an. Das Sein selbst aber kann niemals im Gedicht Wort werden. - 2. Die
poetische Sprache aber hat damit nicht den Bezug zum Sein verloren, es

steht nicht nur in negativer Beziehung zu ihm. Sie reflektiert vielmehr
das "Sein" in der von de Man beschriebenen eigentümlichen
Doppelstruktur. Die Unmittelbarkeit des Seins ist für Heidegger nicht nur die
Ermöglichung des Akts der Vermittlung, sondern auch der Akt selbst, sie

ist gleichzusetzen mit der poetischen Sprache als Vermittlung. Für de

Man aber ist die Vermittlung nicht identisch mit einem der beiden
Elemente - dem Unmittelbaren oder dem Mittelbaren - in der, wie er sagt,
"Gleichzeitigkeit ihrer gegenseitigen Ausschließlichkeit". Als eine dritte
Entität enthalte sie vielmehr beide Elemente. Die poetische Sprache
reflektiere in diesem Sinne die Doppelstruktur des Seins. Es erscheine stets
in zwei Aspekten, die in Hölderlins Dichtung in verschiedene Begriffspaare

gefaßt würden: Natur und Kunst, das Chaotische und das Gesetz-

128



hafte, das Göttliche und das Menschliche, Himmel und Erde. Die poetische

Sprache vermöge zwischen diesen beiden Aspekten zu vermitteln,
sie in einer Balance zu halten. Ihr gelinge es jedoch nie, sie zu vereinen,
in dem Sinne, daß sie zusammenfielen. "Mais [le poète] n'est jamais
revenu sur son savoir de sa structure nécessairement antithétique - " (S.
814).

Im Fortgang der Argumentation verblaßt aber dieses spannungsvolle
Moment der Vermittlung von Unmittelbarem und Mittelbarem in der
Beschreibung von Hölderlins Position. Nun wird der negative Aspekt im
Bezug der poetischen Sprache zum "Sein" stärker betont, die Tatsache,
daß sie das "Sein" nie wird erreichen können, sie sich in steter Vermittlung

wiederholen muß. Im Gegenzug zu Heidegger verlagert sich der
Akzent zudem vom Akt der Vermittlung auf das "Ergebnis" der
Vermittlung, auf das, was sie leistet. Bei Heidegger ist das die Unmittelbarkeit,

bei Hölderlin, für de Man, das Vermittelte, die stete Mittelbarkeit.
Wo bei Heidegger das Gedicht "gelungen" ist, es sein Ziel - das Heilige
Wort werden zu lassen - erreicht hat, steht bei Hölderlin, für de Man,
das notwendige Scheitern, das Bewußtsein der Unmöglichkeit, je das

Heilige unmittelbar zu erfassen4.

Von Hölderlin, wie de Man ihn versteht, aus betrachtet, erscheint die

Beschreibung von Heideggers Position als eine grundsätzlich kritische.
Doch ist mit dieser diametralen Gegenüberstellung de Mans Aufsatz
nicht beendet. In der Rückkehr zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen,

wo Heidegger und Hölderlin als "Gesprächspartner" bezeichnet

wurden, werden sie hier wieder zusammengeführt. De Man geht es um
die Bestimmung des "Wesens des Poetischen", um eine "gültige Poetik".
Hölderlin und Heidegger repräsentieren für ihn die zwei Möglichkeiten,
das "Poetische" zu bestimmen und zwar in der Weise, daß nun deren
beide Positionen in einem Prozeß der Vermittlung verbunden werden.
Die Position Heideggers ist die der Unmittelbarkeit, die Hölderlins die
des Vermittelten, der Mittelbarkeit. De Man greift also hier auf jene
scheinbar unveränderbare Gegenüberstellung von Hölderlin und Heidegger

zurück, die er, wie wir sahen, durch eine einseitige Akzentuierung
von Hölderlins eigentlicher Position - der Vermittlung von Unmittelbarem

und Mittelbarem - erreichte. Dies ermöglicht es ihm, nun gerade
sie zum Modell machen zu können für seine eigene Bestimmung des

4 Vgl. hierzu auch Hans-Jost Frey, Studien Uber das Reden der Dichter, München,
1986, S. 135ff.

129



Poetischen, die sich darstellt in der zu vermittelnden Spannung von
Heidegger und Hölderlin, von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit des Poetischen

- immer im Blick auf dessen Bezug zum Sein.
In der Auseinandersetzung, der Kritik, aber auch der grundsätzlichen

Orientierung an Heidegger entwickelt also de Man zunächst seine
Auffassung von Hölderlins poetischer Sprache als Vermittlung von
Unmittelbarem und Mittelbarem. Die temporale Nachträglichkeit der poetischen

Sprache gegenüber dem Sein wird akzentuiert in der polaren
Konfrontation von Heidegger und Hölderlin, in der Auffassung vom Poetischen

als Spannung von Unmittelbaiiceit und Mittelbarkeit. Diese
Gegensätze führt de Man dann in seiner Theorie des Poetischen nach dem

von ihm entwickelten Modell von Hölderlins poetischer Sprache in der
Form der Vermittlung zusammen, in der dann auch Heideggers Position
ausdrücklich nicht nur als mögliche, sondern auch als notwendige Form,
das "Wesen des Poetischen" zu bestimmen, erscheint.

De Man folgt in seiner Auseinandersetzung mit Heidegger den von
ihm gebahnten Wegen. Die Perspektive auf Hölderlins Gedicht ist dabei
sehr eingeengt. Der Blick gilt allein dem "Heiligen", dem Wort, dem
Verhältnis von Unmittelbarem und Mittelbarem. Nun ist aber gerade
"Wie wenn am Feiertage ..." eines jener Gedichte Hölderlins, die sich

ausgeprägt an Ereignissen der aktuellen Geschichte entzünden. Hier wird
die Gegenwart der Französischen Revolution mit einem mythischen
Ereignis, einem anderen Blitz, dem der Dionysosgeburt, in Beziehung
gesetzt. In Heideggers Interpretation wie in de Mans Auseinandersetzung
mit ihr und seinem eigenen Bemühen, ein Verständnis dieses Gedichtes

zu entwickeln, verliert Hölderlins Gedicht jedoch jegliche Verankerung
in Geschichte und Mythos. Für Heidegger erscheinen diese zweitrangig
im Vergleich zum Heiligen, das er den Zeiten und Göttern gegenüber als

das Ursprünglichere und Kommende bezeichnet. Wenn de Man Hölderlins

Position der Mittelbarkeit hervorhebt, dann folgt er mehr der Logik
von Heideggers Argumentation, als daß er sie aus dem Gedicht selbst
entwickelte. Das eiklärt sich daraus, daß es de Man ebensowenig wie
Heidegger, wie de Man ja festhält, um die Interpretation des Hölderlin-
Gedichtes geht, sondern um ein Gespräch über das "Wesen des

Poetischen". So aber wird der dichterische Text nur zum Ausgangspunkt für
eine Theorie der Literatur, in der er zu verschwinden droht5.

5 Vgl. die kritische Analyse von Heideggers Deutungsverfahren gerade auch am Bei¬

spiel von "Wie wenn am Feiertage ..." durch Bernhard Böschenstein, "Die Dichtung

130



Das an der "Feiertags"-Hymne entwickelte Strukturmodell des Poetischen

kehrt in de Mans letztem Hölderlin-Essay von 1970 ("The Riddle
of Hölderlin") wieder, nun jedoch mit charakteristischen Veränderungen.
Die Fixierung auf den Begriff des Seins ist verschwunden, Heidegger
nicht mehr explizit präsent. Hölderlin allein steht nun im Vordergrund.
Darin wird ein Weg von Heidegger zu Hölderlin erkennbar, der zugleich
auch der einer deutlichen Herausarbeitung von de Mans eigener
literaturtheoretischer Position ist. In Diktion und Darstellungsweise
unterscheidet sich dieser Aufsatz grundlegend von dem frühen Essay. Dies

mag mit seinem Erscheinungsort zusammenhängen. Es ist keine
Abhandlung für ein wissenschaftliches Journal, sondern eine Rezension für
eine Wochenzeitung, der New York Review of Books, in der de Man
Michael Hamburgers Hölderlin-Übersetzung bespricht6. De Man entwickelt
aus seiner Kritik an Hamburgers Übersetzung eine höchst interessante

Deutung von Hölderlins Dichtung, die er bei aller Komplexität der
angesprochenen Probleme doch außerordentlich präzis und eingängig vorzutragen

vermag. Ich will im folgenden einige Punkte dieser Hölderlin-
Deutung hervorheben.

1. De Man betont den historischen Zusammenhang, in dem Hölderlins

Werk steht und zwar sowohl in zeithistorischer wie auch in
geistesgeschichtlicher Perspektive. Er weist auf die Bedeutung der Französischen

Revolution ebenso hin wie auf die verbreitete Griechenland-Sehnsucht.

2. De Man umreißt knapp und präzis die immens komplexen
Probleme, die sich stellen, wenn man es unternimmt, die Funktion der Götter,

des Göttlichen in Hölderlins Dichtung zu bestimmen. Er zeigt, daß

sie weder als anagorisch, symbolhaft, pantheistisch noch im gängigen
Sinne als 'religiös' begriffen werden dürfen. De Man stellt es nachdrücklich

als offene Frage hin, wie diese mehr als menschliche Perspektive,
die durchgängig in Hölderlins Dichtung eingenommen werde, bestimmt
werden könne. So wichtig de Mans Fragestellung ist, so wenig darf man
dem Umkehrschluß verfallen und annehmen, Hölderlins Dichtung habe

nichts mit den traditionellen Formen der poetischen Darstellung des Re¬

Hölderlins. Analyse ihrer Interpretation durch Martin Heidegger", Zeitwende,
XLVHI (1977), S. 79-97.

6 Friedrich Hölderlin, Poems and Fragments, translations by Michael Hamburger,
Ann Arbor, University of Michigan Press, 1970.

131



ligiösen mehr zu tun. Im Gegenteil: Hölderlins Dichtung ist in ihren
Denk- und Sprachformen eindeutig geprägt von jenen Traditionen, die
de Man hier in ihrer Bedeutung einschränkt. Gerade die Rückbindung an
eine Botschaft bildet dann auch die Grenze gegen poetologische Positionen

der Moderne, wo das Ich in der sich sprechenden Sprache
verschwinden soll. De Man hat völlig recht, wenn er betont, daß Hölderlins
Dichtung nicht mit den Inhalten jener religiösen Tradition einfach
gleichgesetzt werden dürfe. Um aber das Eigentümliche, das Neue an
Hölderlins Dichtung bestimmen zu können, muß man sie in ihren
Traditionsbindungen beschreiben. Erst so wird der Blick frei auf jene
Momente, in denen sie sich von ihnen löst.

Aus den bislang genannten zwei Punkten, dem historischen Kontext
von Hölderlins Dichtung und der problematischen Funktion der Götter,
ergibt sich für de Man ein dritter wesentlicher Punkt zur Charakterisierung

von Hölderlins Dichtung. In ihm werden sie gleichsam aufgehoben,
aber auch in charakteristischer Weise relativiert. De Man erinnert
zunächst an Hölderlins Drei-Töne-Lehre, der Tatsache, daß seine
Gedichte sich aus abwechselnd vorgetragenen "Tonarten", dem naiven,
dem heroischen und dem idealischen konstituieren. De Man konkretisiert
diese drei Tonarten nach inhaltlichen Kriterien als Beschreibungen,
besonders von Landschaften, als abstrakte Maximen oder Gnomen, d.h.
also "philosophischen" Partien und als Passagen von dramatischer Intensität,

wobei das Adjektiv "dramatisch" jedoch sehr unglücklich gewählt
ist, weil es im Zusammenhang von Hölderlins eigenen poetologischen
Überlegungen in völlig anderen Bedeutungszusammenhängen steht. Mag
dies zunächst etwas vereinfacht wirken, zeigt de Man doch in einzelnen
knappen Stilanalysen, daß die Drei-Töne-Lehre, sieht man von den
spekulativen, philosophischen und poetologischen Begründungsversuchen
ab, die diese Lehre bei Hölderlin und seinen Interpreten immer umranken,

durchaus auf diese Weise eingängig beschrieben werden kann und
sich in ihrer Funktion und Bedeutung erklären läßt.

De Man sucht nun die "unifying voice" (S. 49) dieser verschiedenen
Töne. Die Bestimmung, die er gibt, scheint auf den ersten Blick tautolo-
gisch zu sein. Als den 'Grundton' jener drei verschiedenen Töne in
Hölderlins Poesie bezeichnet er die Poesie selbst oder genauer, die poetische
Sprache. De Man entwickelt seine Bestimmung an einem Satz aus
Hölderlins Hymne "Der Rhein". Es ist Beginn der vierten Strophe: "Ein
Räthsel ist Reinentsprungenes". Durch eine ausführliche, genaue
Interpretation dieser Stelle, vor allem aber des Kontextes und des Gangs des

132



Gedichts, kommt de Man zu einer überraschenden, spannungsvollen
Lesart.

Michael Hamburger übersetzt das Wort "Räthsel" mit "mystery". De
Man lehnt diese Übersetzung ab und schlägt statt dessen "riddle" vor. "If
the 'pure origin' were a mystery, it would be vain to search for its precise
meaning anywhere: the poem would have to be read as a prayer or
incantation [...]. But if 'pure origin' is a 'riddle', then the poem has a different

function. A riddle is not, in itself, out of the reach of knowledge, but
is temporarily hidden from knowledge by a device of language that can,
in turn, be deciphered only by another operation of language" (S. 50). De
Man bestimmt nun das "Reinentsprungene" im Verlauf der Hymne vom
Beginn des Rheins, dort wo er noch der Gefahr unterliegt "to lose itself
in the mystery of origin" über Rousseau bis hin zur Gestalt des Sokrates
als einen temporalen Prozeß, vom Chaotischen zur Ordnung, vom
Instinkt zum Bewußtsein, bei dem schließlich im Bewußtsein, in der
Reflexion der frühere Impuls in der Ruhe und Stille aufgehoben ist. Das

führt ihn dazu, die Gnome "Ein Räthsel ist Reinentsprungenes" in ihrer
spannungsvollen Umkehrungsmöglichkeit zu lesen: "the sentence means
not only that 'pure origin' is a riddle but that the riddle itself is one of the
entities which can lay claim to pure origin" (S. 51). Wird das

Reinentsprungene als Rätsel aufgefaßt, so wird der Aspekt der temporalen Pro-
zessualität von der Sehnsucht zur Reflexion, vom Instinkt zum Bewußtsein

betont. Das Rätsel als Reinentsprungenes wiederum verweist auf
jenen Aspekt, wo im höchsten Bewußtsein der Impuls des Ursprünglichen
noch bewahrt ist. In der poetischen Sprache vollzieht sich also die Ver-
wie auch die mögliche Enträtselung des "Reinen". Wenn in der Wendung

"Reinentsprungenes", das "Reine", wie de Man schreibt, "designates

a proper balance between desire and reflection, between instinct
and consciousness between action and interpretation" (S. 51), so kann
die poetische Sprache eben das Gleichgewicht zwischen diesen

Spannungen erreichen, weil sie den temporalen Aspekt der Nachträglichkeit
und zugleich die Gleizeitigkeit dieser sich gegenseitig ausschließenden
Paare umschließt, weil sie auch vermittelt zwischen dem Ursprung, dem

Unmittelbaren und dem Mittelbaren.
Unschwer läßt sich hier in der Bestimmung der poetischen Sprache

die Analogie zur Definition des "Wesens des Poetischen" erkennen, die

de Man in seinem Heidegger-Essay gegeben hat. Doch ist die ontologi-
sche Fundierung der Struktur der poetischen Sprache aufgegeben. Jetzt

wird ein anderer Aspekt deutlich, nämlich deren allegorische Form.

133



Zunächst wurde die Komplementarität der Pole, die Gleichzeitigkeit
zwischen System und Chaos, Reflexion und Gefühl etc. betont. Doch ist
die Möglichkeit der Temporalisierung miteinbeschlossen, wobei die
gegensätzlichen Elemente aus ihrer Simultaneität heraustreten und als

Anfangs- und Endstadium einer narrativen Entwicklung fungieren. Genau
diese Permutation zeigt das geschichtsphilosophische Schema, das de

Man in der "Rhein"-Hymne verfolgt und das vom mysterienhaften
Ursprung des Rheins zur rätsellösenden und rätselstellenden Figur des So-

krates gleichsam auch eine Durchdringung von Poesie und Philosophie
entfaltet. Komplementarität und Temporalisierung, Gleichzeitigkeit und

Mittelbarkeit, die den Bruch zwischen den gegensätzlichen Elementen
nicht aufheben, wohl aber in einem spannungsvollen Gleichgewicht zum
Austrag bringen können, weisen als Strukturmomente der poetischen
Sprache auf das, was bei de Man später im Bereich des Figuralen als

Allegorie bestimmt wird.
Doch diese Interpretation der "Rhein"-Hymne gelingt de Man nur,

weil er die letzte Strophe des Gedichtes unterschlägt. Es endet eben nicht
mit der ausgleichenden, der vermittelnden Figur des Sokrates, sondern in
der Anrufung des Freundes Sinclair mit einem aktuellen Zeitbezug und
einer auffallenden Betonung der disharmonischen Momente im
Geschichtsverlauf7.

Dir mag auf heißem Pfade unter Tannen oder

Im Dunkel des Eichwalds gehüllt
In Stahl, mein Sinklair! Gott erscheinen oder
In Wolken, du kennst ihn, da du kennest, jugendlich,
Des Guten Kraft, und nimmer ist dir
Verborgen das Lächeln des Herrschers
Bei Tage, wenn
Es fieberhaft und angekettet das

Lebendige scheinet oder auch

Bei Nacht, wenn alles gemischt

7 In früheren Fassungen wurde zunächst der väterliche Freund Wilhelm Heinse ange¬
rufen. Zu dieser Veränderung, zur Bedeutung Heinses für die "Rhein"-Hymne und

der wahrscheinlichen Herkunft der Formulierung "In Stahl [...] gehüllt" von Heinses

Beschreibung des farnesischen Herkules, den er als "Gott in Stahl" bezeichnete,
siehe den Vortrag von Bernhard Böschenstein über die "Rhein"-Hymne, den er 1988

auf der 20. Jahresversammlung der Hölderlin-Gesellschaft in Kassel gehalten hat.

Der Vortrag erscheint im Hölderlin-Jahrbuch XXVI (1988-89).

134



Ist ordnungslos und wiederkehrt
Uralte Verwirrung^.

Man könnte hier noch auf die Möglichkeiten hinweisen, die sich aus de

Mans Ansatzpunkt für die Hölderlin-Deutung ergeben. Renate Böschenstein

hat aufgeführt, welche Bedeutung der allegorischen Ausdrucksform
in Hölderlins späten Texten zukommt9.

Man könnte ferner auf das Strukturprinzip der "Offenheit" eingehen,
auch und insbesondere in seinen temporalen Bezügen. Ich möchte hier
jedoch zuletzt noch auf den Zusammenhang von Historie, Geschichtlichkeit

und Dichtung zu sprechen kommen. Gerade dort ist zu erkennen,
wie Denk- und Strukturmodelle, die de Man in seinen Überlegungen
zum Verhälnis Heideggers zu Hölderlin entwickelt hat, weiterhin benutzt
werden.

Für de Man kommen in Heideggers Zugriff auf Hölderlin
verallgemeinernde und a-historisierende Tendenzen zum Ausdruck. Indem
Heidegger, in seiner metaphysikkritischen Intention, Hölderlin in die
Geschichte des Seins oder vielmehr der Seinsvergessenheit einordnet, übersehe

er geistesgeschichtliche Zusammenhänge und zeithistorische
Bezüge. Die Geschichte, die Historie wird bei Heidegger als äußerlich und

zufällig abgewertet gegenüber dem "Wesentlichen", das in der Dichtung
zur Sprache kommt. Gleichzeitig betont Heidegger die grundsätzliche
Bedeutung der "Geschichtlichkeit", die "wesentlicher" verstanden werden

solle als die Historie. Im dichterischen Kunstwerk drücke sich diese

Geschichtlichkeit in der Vereinung der drei Ekstasen der Zeit aus. Die
Vergangenheit und die Zukunft werden in der Gegenwart des Gedichts,
in der es sich rhythmisch ereignet, verbunden.

Ein Blick auf de Mans Auffassung der Historie, wie sie in unserem
Zusammenhang von Interesse ist, eröffnet sich am Ende seines letzten

Hölderlin-Essays. Hier erläutert de Man das Vertiältnis von Geschichte
und Dichtung. Er kritisiert zunächst jene Auffassung, die glaubt,
Hölderlins prophetische, eschatologische Aussagen als ein Versprechen auf
eine bessere Zukunft verstehen zu können. In der Ablehnung dieses et-

8 Friedrich Hölderlin, Sämtliche Werke (Große Stuttgarter Ausgabe), hrsg. von Fried¬

rich Beißner, 8 Bde, Stuttgart 1946-1985, Bd 2: Gedichte nach 1800, S. 148.

9 Renate Böschenstein, "Hölderlins allegorische Ausdrucksform, untersucht an der

Hymne 'An die Madonna'", Jenseits des Idealismus. Hölderlins letzte Homburger
Jahre (1804-1806), hrsg. v. Christoph Jamme und Otto Pöggeler, Bonn, 1988, S.

181-209.

135



was einfältigen Standpunktes (ein dichterischer Text wird wörtlich
genommen als Prophezeiung) ist de Man ebenso zu folgen, wie in seiner,
nun im Gegenzug, getroffenen Feststellung, daß die Dichtung sich stets

negativ auf die Geschichte beziehe, und zwar in dem Sinne, daß sie

gegenüber der unmittelbaren historischen Erfahrung als Reflexion, also

Vermitteltes, immer nachträglich sei. Und schließlich kann man de Mans
Schlußfolgerung nur zustimmen, wenn er sagt, daß die Dichtung, daß

Hölderlins Dichtung "in its effectiveness lies well below history but well
above it in its wisdom" (S. 52). Aber sind, so ist nun anderseits zu fragen
"Effektivität", die "unmittelbare historische Erfahrung", schließlich die
Kritik an einem einfältigen Wörtlichnehmen dichterischer Aussagen
tatsächlich die Kriterien, um die Dichtung in ihrer Geschichtlichkeit, und
das wird hier gemeint, ihrem Bezug zur Historie, ihrem Eingebundensein
in die Geschichte, in ihrer Komplexität zu erfassen? Oder ist dies nicht
vielmehr eine etwas eindimensionale Auffassung des Verhältnisses von
Geschichte und Dichtung? Sicherlich ist die Dichtung nachträglich
gegenüber der unmittelbaren Wahrnehmung. Doch ist sie zugleich immer
schon eine eigene Form geschichtlicher Erfahrung. Sie hebt in sich
Geschichte auf und ist selbst eine Form der Geschichte. Und muß man sich
schließlich nicht, gerade auch bei Hölderlin, zumindest mit dem
Anspruch der Dichter auseinandersetzen, große Sinnentwürfe liefern, mit
und durch die Dichtung auch auf die Geschichte wirken zu können?

Festzustellen ist, daß de Man in seiner Beschreibung des Verhältnisses

von Geschichte und Dichtung, ähnlich wie Heidegger, zu einer
Abwertung der Historie neigt. Es scheint, als wolle er die Dichtung aus der
Historie herausnehmen. Entweder steht sie unterhalb oder weit über der
Historie, nicht jedoch in ihr. Gleichzeitig aber betont de Man, wie
Heidegger, die wesentliche "Geschichtlichkeit" der Dichtung. Sie ist, wie de

Man hier feststellt, gegenüber der unmittelbaren historischen Erfahrung
in ihrer Mittelbarkeit notwendig nachträglich. Diese temporale Struktur,
ein wesentliches Bestimmungsmoment der Allegorie, ist jedoch auch,
wie wir sahen, für de Man ein Kennzeichen der poetischen Sprache. Die
"Geschichtlichkeit", die temporale Struktur der Dichtung besteht darin,
daß sie in ihrer Gegenwart notwendigerweise nachträglich ist gegenüber
einem "Ursprung", etwas "Unmittelbarem" und dies zukünftig stets nur
wiederholen kann. Die Dichtung, der Dichter ist umgeben von einem,
fast möchte man sagen, existentialistischen Pathos der Vergeblichkeit,
der verpaßten Erfüllung, das zugleich noch erhöht wird durch seine
permanente Reflexion darauf. "When Hölderlin evokes the possibility of

136



future moments of historical splendor", stellt de Man fest, "such evocations

are accompanied by the foreknowledge that people will be conscious
of the achievement of these periods when they have ceased to be and

have become in tum parts of the past" (S. 52). In ihrer "Geschichtlichkeit"

wird die Dichtung, wie Suzanne Gearhart schon feststellte10, bei de

Man gegen die als krude erscheinende Geschichte abgedichtet. Insofern
werden auch jene beiden Hinweise de Mans auf die historische, literar-
und geistesgeschichtliche Einbindung von Hölderlins Dichtung relativiert.

Sie sind nun nicht mehr als periphere Faktoren, die das

'Eigentliche' der Dichtung, ihre "Geschichtlichkeit" unberührt lassen.

Am Ende seines Essays scheint de Man dann selbst einer, von ihm stets

kritisierten, verklärenden Stilisierung der Figur Hölderlins zu erliegen,
wenn er seine Sprache als "the autonomous movement of a mind that
establishes its own domain" (S. 52) bezeichnet. Die Dichtung scheint
wesentlicher zu sein als die Geschichte. Wo Heidegger sie zum
Ausdruck des Seins erhob, ist sie bei de Man - in negativer Umkehr -
Vergeblichkeit und Scheitern. Eine Auffassung der Dichtung, die sie als

verpaßte Erfüllung und immerwährende Anstrengimg begreift, mag in
Sympathie für Hölderlins tragisches Schicksal, die Magie seiner Sprache
und die Anziehungskraft seiner Persönlichkeit ihr Bild formen - ein

vollständiges Bild Hölderlins ist dies jedoch nicht. Es kommt vielmehr
darauf an, Hölderlin in seiner spannungsvollen Gegensätzlichkeit zu
begreifen, in seiner Einbindung in die Geschichte und dem Willen, sie zu
überwinden, in seinem Streben nach Ordnung und Gestalt und den
Tendenzen der Destruktion, dem Gelingen seiner Dichtung und ihrem
Mißlingen.

De Man entwickelt in der Auseinandersetzung und in der Kritik an

Heidegger eine Auffassung des Poetischen, die in ihrer Grundintention,
dem Bezug auf das Sein, noch an Heidegger orientiert ist. Das Strukturmodell

des Poetischen als Spannung von Unmittelbarkeit und Mittelbarem,

bleibt dann, weitgehend befreit von seiner ontologischen Fundierung,

weiterhin bestimmend für de Mans Charakterisierung von Hölderlins

Dichtung, wobei nun das temporale Moment der Nachträglichkeit,
wie sie für seine Theorie der Allegorie wichtig wird, deutlicher betont
wird. Diese Auffassung des Poetischen und seiner temporalen Struktur
liegt dann auch de Mans Beschreibung des Verhältnisses von Geschichte

10 Suzanne Gearhart, "Philosophy Before Literature: Deconstruction, Historicity, and

the Work of Paul de Man", Diacritics, XIII (1983), S. 63-81.

137



und Dichtung zugmnde, in der sich die einstige Orientierung an Heidegger

wieder zeigt. Motiviert freilich jetzt aus anderen Zusammenhängen,
wird bei de Man die Historie abgewertet und gleichzeitig die "Geschichtlichkeit"

der Dichtung, ihre Temporalität hervorgehoben. Wie bei
Heidegger führt dies zu einer stilisierenden Erhöhung Hölderlins, bei
Heidegger zum Propheten, Zeugen und Hüter des Seins, bei de Man gleichsam

zu einem existentialistischen Sisyphos, der, um die Vergeblichkeit
seines dichterischen Unternehmens wissend, es dennoch und immer
wieder von vorne beginnt.

Jacques Derrida zitierte einmal zustimmend die Bemerkung eines
Freundes von de Man, der ihn als "Hölderlin in Amerika" bezeichnete11.

Vielleicht ist deutlich geworden, was Hölderlin, gerade in der Kritik und
in der Orientierung an Heidegger, für die Entwicklung de Mans als
Literaturtheoretiker bedeutete und wie sehr Hölderlin für ihn zum persönlichen

Inbild seiner Auffassung der Dichtung und des Dichters geworden
ist.

Abstract

In his Hölderlin essays de Man develops a notion of poetry and the poet that is essentially
indebted to Heidegger. To Heidegger the poem is the expression of the "Holy", of the
ineffable; to Hölderlin, and to de Man, the poet only can say the mediated. But for Heidegger

and de Man the tension between the ineffable and the mediated governs the temporal
structure of poetry and its relationship to history. In the context of his "Seinsgeschichte"
Heidegger ahistoricizes Hölderlin. He makes him the prophet and the witness of Being.
De Man emphasizes the historicity of poetry. But also, as his interpretations of "Wie
wenn am Feiertage..." and the "Rhein"-hymn show, he takes Hölderlin out of history,
making him a second Sisyphos who, conscious of the necessary failure of his poetry,
nonetheless repeats the attempt.

11 Jacques Derrida, Mémoiresfor Paul de Man, New York, 1986, S. 10.

138


	Hölderlin, Heidegger und Paul de Man

