Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1990)
Heft: 11-12
Artikel: Holderlin, Heidegger und Paul de Man
Autor: Gabriel, Norbert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Norbert Gabriel

HOLDERLIN, HEIDEGGER UND PAUL DE MAN

Uber das Verhilmis de Mans zu Holderlin ist viel, iiber das zu Heidegger
ist noch mehr gesagt worden. Weniger jedoch hat man bislang {iber die
Bedeutung der besonderen Konstellation “Holderlin-Heidegger” fiir de
Man gesprochen, dariiber, wie sie seine Auffassung von der Dichtung,
dem Dichter geprdgt hat. Weder Einzelheiten der Heidegger-Exegese
noch Details der Holderlin-Philologie werden hier also im Vordergrund
stehen, sondern die Frage, wie de Man mit Ho6lderlin die Kritik an Hei-
degger entwickelt, wie er mit Heidegger seine Deutung Holderlins in
Gang gebracht und wie er schlieBlich in der Verbindung von Holderlin
und Heidegger seine Theorie des Poetischen entfaltet hat. Besonders
deutlich 148t sich dies an zwei Aufsédtzen de Mans verfolgen: seinem er-
sten Holderlin-Essay, der 1955 in der franzosischen Zeitschrift Critique
erschien und seiner letzten Holderlin-Arbeit, einem Artikel, der 1970 in
der New York Review of Books publiziert wurde. Doch auch in den ande-
ren drei dazwischenliegenden Holderlin-Aufsdtzen (“Keats and Holder-
lin”, 1956; “L'image de Rousseau dans la poésie de Holderlin”, 1965;
“Wordsworth und Hélderlin”, 1966) wird die Auseinandersetzung mit
Heidegger, wird die grundsétzliche Orientierung an ihm deutlich. Doch
dort sind de Mans Hélderlin-Interpretationen in einen weiteren literatur-
geschichtlichen Rahmen gestellt. So muB hier aus Raumgriinden auf eine
Behandlung dieser Aufsédtze verzichtet werden. Es kann aber auf diese
Aufsdtze auch verzichtet werden, weil sie fiir unseren Zusammenhang
grundsitzlich nichts Neues bringen und hier wesentlichen Positionen in
de Mans erstem und letztem H&lderlin-Essay prédgnanter formuliert
sind!.

1 De Mans Hoélderlin-Essays in chronologischer Folge: a) “Les exégeéses de Holderlin
par Martin Heidegger”, Critique, XII (1955), S. 800-819. Ins Englische iibersetzt
von Wlad Godzich unter dem Titel “Heidegger's Exegeses of Holderlin”, in: P.d.M.:
Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary Critiscism, Minnea-
polis, University of Minnesota Press, 1983, S. 246-266. — b) “Keats and Holderlin”,

125



Die erste Abhandlung iiber “Heideggers Erlduterungen zu Holderlin”
ist als Rezension zweier Holderlin-Biicher erschienen, die in ihrer An-
lage, der Fragestellung und Gedankenfiihrung entscheidend von Heideg-
gers Philosophie und seinen Holderlin-Erlduterungen bestimmt sind. Das
eine Buch stammt von Else Buddeberg, das andere von Beda AllemannZ.
Doch de Mans Essay ist kaum eine Rezension zu nennen. Er ist vielmehr
eine breit angelegte Auseinandersetzung mit Heideggers Erlduterungen.
De Man reflektiert hier vor allem sein eigenes Verhéltnis zu Heidegger.
Man kann seinen Aufsatz geradezu als Versuch einer Loslosung aus dem
Bannkreis der Heideggerschen Philosophie lesen. Zweifellos ist de Mans
Aufsatz, wie man nicht miide wurde festzustellen, eine deutliche Kritik
an Heidegger3. Doch ist dies nur dessen eine Seite. Denn andererseits
bedeutet die Kritik an Heidegger keinen radikalen Bruch mit ihm, ja
nicht einmal, wie sich zeigen wird, eine grundsitzliche Ablehnung seiner
Erlduterungen — e¢her das Gegenteil. Es ist der Versuch, mit Heidegger
gegen Heidegger zu denken, in der Kritik im Besonderen, dennoch
grundsétzliche Positionen zu iibernehmen.

Comparative Literature, VIII (1956), S. 2845. — c) “L'image de Rousseaus dans la
poésie de Holderlin”, Deutsche Beitrige zur geistigen Uberlieferung, V (1965), S.
157-183. Ins Deutsche iibersetzt von Renate B&schenstein unter dem Titel
“Holderlins Rousseaubild”, Hoélderlin-Jahrbuch, XV (1957-68), S. 180-208. Ins
Englische iibersetzt von A. Warminski unter dem Titel “The Image of Rousseau in
Holderlin's Poetry”, in: P.d.M., The Rhetoric of Romanticism, New York, Columbia
University Press, 1984, S. 19-45. — d) “Wordsworth und Hélderlin”, Schweizer
Monatshefte, XLV (1966), S. 1141-1155. Ins Englische tbersetzt von Timothy Bahti
unter dem Titel “Wordsworth and Hélderlin”, in: P.d.M., The Rhetoric of Ro-
manticism, cit., S. 47-65. — e) “The Riddle of Hélderlin”, The New York Review of
Books, XV (19. November 1970), S. 47-52. — Die beiden hier behandelten Aufsitze
werden nach dem Erstdruck zitiert. Die Seitenangabe erscheint fortan im Text.

2 Else Buddeberg, Heidegger und die Dichtung. Holderlin. Rilke, Stuttgart, 1953. De
Man bezieht sich in seiner Quellenangabe auf den ein Jahr zuvor in der Dewtschen
Vierteljahresschrift, XXVI, erschienen Aufsatz E. Buddebergs “Heidegger und die
Dichtung: Hélderlin”, den er filschlicherweise unter dem des Buchtitels anfiihrt. —
Beda Allemann, Holderlin und Heidegger, Ziirich-Freiburg, 1954. Allemanns Name
wird von de Man konsequent “Alleman” geschrieben, dies wird auch in dem ins
Englische {ibersetzten Neudruck des Aufsatzes von 1983 nicht verbessert.

3 So Andrzej Warminski, “Heidegger Reading Hélderlin”, in A.W., Readings in In-
terpretation. Holderlin, Hegel, Heidegger (Theory and History of Literature 26),
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1987, S. 45-71; hier S. 69 mit Anm. 37,
S. 208; vgl. a. Anselm Haverkamp, “Verschwiegener Lorbeer: Tm Hofe aber wiich-
set ein Feigenbaum' (Hé1derlin, 'Andenken’)”, Poetica, XX (1988), S. 218-233; hier
S. 219f.

126



Zunichst fragt de Man kritisch nach den Griinden fiir Heideggers
Hinwendung zu Hoélderlin. Zeithistorische und ideologische Griinde er-
kldrt de Man fiir eher peripher. Fiir wichtiger hélt er die Tatsache, da
Heidegger im Zuge seiner Metaphysikkritik auf H6lderlin zuriickgreife.
Heideggers Plddoyer, die abendldndische Geschichte der “Seinsverges-
senheit” zu iiberwinden und sein Appell, zum “Sein” zuriickzufinden,
habe einen Zeugen bendtigt, der die Mdoglichkeiten eines solchen
Sprunges aus der Seinsvergessenheit schon bewiesen habe. Bei Holder-
lin, so beschreibt de Man Heideggers Standpunkt, sei das “Sein” Wort
geworden. DaB3 es nun aber gerade Ho6lderlin ist, auf den Heidegger zu-
rickgreift, erklart de Man mit jenem inzwischen so oft zitierten, be-
rihmten Satz: “c’est que Holderlin dit exactement le contraire de ce que
lui fait dire Heidegger” (S. 809). Dieser Satz kann, aus philologischer
Perspektive, die Fehlinterpretation H6lderlins durch Heidegger erkléren.
Aber das ist nur die eine Seite. De Man schreibt namlich weiter: “A ce
niveau de pensée, il est difficile de distinguer entre une proposition et ce
qui constitue son contraire. Dire le contraire, c'est encore parler de la
méme chose quoiqu'en sens opposé, et c'est déja beaucoup lorsque, dans
un dialogue de cet ordre, les deux interlocuteurs parviennent a parler de
la méme chose. On peut dire, que, en effet, Heidegger et Hblderlin par-
lent de la méme chose” (S. 809). Dies relativiert nun den vorausgegan-
genen Satz in seiner scheinbar negativen Eindeutigkeit. Zwei Punkte
sind hier von Bedeutung:

1. Heidegger, der sich dem kritischen Dialog mit Holderlin versagt
habe, wird nun, im Minimalkonsens des gemeinsamen Gegenstandes,
doch zum “Gesprédchspartner” Holderlins. Eine wichtige Voraussetzung
dafiir ist, daB de Man Heideggers eigene Charakterisierung seiner Er-
lduterungen akzeptiert. Er sagte von ihnen, daf} sie nicht mit den Krite-
rien philologischer Interpretation beurteilt werden kodnnten. Zwischen
Holderlin und Heidegger herrscht demnach fiir de Man ein besonderes
Verhiltnis. Heidegger vermOge, auch wenn sein Vorgehen zuweilen
philologisch desastrés sei, manches genauer zu erkennen als die philolo-
gischen Interpreten Holderlins. Heidegger wird so von de Man fiir die
Heidegger-Exegese gleichsam “gerettet”.

2. Wenn de Man Hélderlin und Heidegger als ‘“‘Gesprdchspartner”
zusammenfiihrt, so hilt er grundsitzlich an einer zentralen Position Hei-
deggers fest. Mit Heidegger nimmt er an, daB es Holderlin in seiner
Dichtung um das “Wesen des Poetischen”, es ihm um das “Sein” gehe.
Nur aufgrund dieser Primisse kann de Man das Verhiltnis Holderlin-

127



Heidegger als einen polaren und komplementéren Gegensatz bestimmen.
Darin zeigen sich die zwei Mdoglichkeiten, das “Wesen des Poetischen”
zu definieren, dichterisch auf das “Sein” zu reagieren. Am Beispiel von
Holderlins “Feiertags”-Hymne erldutert de Man dann die unterschiedli-
chen, gegensitzlichen Positionen Hilderlins und Heideggers.

Das Ergebnis des Vergleichs 148t sich so zusammenfassen: Heideg-
ger sage, daB das Sein, das gleichgesetzt werde mit dem Heiligen, dem
Unaussprechlichen, im Gedicht Wort werde. Der beriihmten Zeile aus
der Hymne “Das Heilige sei mein Wort” werde von Heidegger die kon-
junktivische Form genommen. Er lese es als Indikativ: “Das Heilige ist
mein Wort”. Bei Holderlin dagegen werde das Heilige, das Unaus-
sprechliche, das Sein — und festzuhalten ist, daB de Man grundsétzlich
Heideggers Gleichsetzungen dieser Bestimmungsmomente nachvollzieht
— nie unmittelbar, sondern immer nur vermittelt Wort. Seine Dichtung
sei als Moglichkeit zu begreifen, sich dem Sein zu ndhern, aber aller-
dings immer nur in einem offenen und nie abzuschlieBenden ProzeB.

Hierbei sind zwei Punkte zu beachten: 1. De Man zeigt, wie bei Hol-
derlin die poetische Sprache, im Blick auf das Sein, das Heilige, das
Unmittelbare von einer Situation des Mangels gekennzeichnet ist. In
temporaler Perspektive ist die poetische Sprache gegeniiber dem Sein ei-
nerseits nachtrdglich, zum anderen ist sie vorgéngig. Einerseits ist das
Sein in seiner Unmittelbarkeit immer vor dem vermittelnden Wort und
von ihm nie zu erreichen, anderseits ist die poetische Sprache in der Er-
wartung, in der Haltung der Sehnsucht auf das Sein hingespannt. Aus
diesem BewuBtsein nimmt das Gedicht den Ton des Gebets und der Bitte
an. Das Sein selbst aber kann niemals im Gedicht Wort werden. - 2. Die
poetische Sprache aber hat damit nicht den Bezug zum Sein verloren, es
steht nicht nur in negativer Beziehung zu ihm. Sie reflektiert vielmehr
das “Sein” in der von de Man beschriebenen eigentiimlichen Doppel-
struktur. Die Unmittelbarkeit des Seins ist fiir Heidegger nicht nur die
Ermd&glichung des Akts der Vermittlung, sondern auch der Akt selbst, sie
ist gleichzusetzen mit der poetischen Sprache als Vermittlung. Fiir de
Man aber ist die Vermittlung nicht identisch mit einem der beiden Ele-
mente — dem Unmittelbaren oder dem Mittelbaren — in der, wie er sagt,
“Gleichzeitigkeit ihrer gegenseitigen AusschlieBlichkeit”. Als eine dritte
Entitédt enthalte sie vielmehr beide Elemente. Die poetische Sprache re-
flektiere in diesem Sinne die Doppelstruktur des Seins. Es erscheine stets
in zwei Aspekten, die in Holderlins Dichtung in verschiedene Begriffs-
paare gefat wiirden: Natur und Kunst, das Chaotische und das Gesetz-

128



hafte, das Géttliche und das Menschliche, Himmel und Erde. Die poeti-
sche Sprache vermdge zwischen diesen beiden Aspekten zu vermitteln,
sie in einer Balance zu halten. Ihr gelinge es jedoch nie, sie zu vereinen,
in dem Sinne, daB sie zusammenfielen. “Mais [le po¢te] n'est jamais re-
venu sur son savoir de sa structure nécessairement antithétique —  (S.
814).

Im Fortgang der Argumentation verblaBt aber dieses spannungsvolle
Moment der Vermittlung von Unmittelbarem und Mittelbarem in der Be-
schreibung von Hélderlins Position. Nun wird der negative Aspekt im
Bezug der poetischen Sprache zum “Sein” stdrker betont, die Tatsache,
daB sie das “Sein” nie wird erreichen kénnen, sie sich in steter Vermitt-
lung wiederholen mul. Im Gegenzug zu Heidegger verlagert sich der
Akzent zudem vom Akt der Vermittlung auf das “Ergebnis” der Ver-
mittlung, auf das, was sie leistet. Bei Heidegger ist das die Unmittelbar-
keit, bei Holderlin, fiir de Man, das Vermittelte, die stete Mittelbarkeit.
Wo bei Heidegger das Gedicht “gelungen” ist, es sein Ziel — das Heilige
Wort werden zu lassen — erreicht hat, steht bei Holderlin, fiir de Man,
das notwendige Scheitern, das BewuBtsein der Unmdglichkeit, je das
Heilige unmittelbar zu erfassen?.

Von Holderlin, wie de Man ihn versteht, aus betrachtet, erscheint die
Beschreibung von Heideggers Position als eine grundsétzlich kritische.
Doch ist mit dieser diametralen Gegeniiberstellung de Mans Aufsatz
nicht beendet. In der Riickkehr zum Ausgangspunkt seiner Uberlegun-
gen, wo Heidegger und Hoélderlin als “Gesprachspartner” bezeichnet
wurden, werden sie hier wieder zusammengefiihrt. De Man geht es um
die Bestimmung des “Wesens des Poetischen”, um eine “giiltige Poetik”.
Holderlin und Heidegger reprisentieren fiir ihn die zwei Moglichkeiten,
das “Poetische” zu bestimmen und zwar in der Weise, da8 nun deren
beide Positionen in einem ProzeB der Vermittlung verbunden werden.
Die Position Heideggers ist die der Unmittelbarkeit, die Holderlins die
des Vemmittelten, der Mittelbarkeit. De Man greift also hier auf jene
scheinbar unverinderbare Gegeniiberstellung von Holderlin und Heideg-
ger zuriick, die er, wie wir sahen, durch eine einseitige Akzentuierung
von Holderlins eigentlicher Position — der Vermittlung von Unmittel-
barem und Mittelbarem — erreichte. Dies ermdglicht es ihm, nun gerade
siec zum Modell machen zu konnen fiir seine eigene Bestimmung des

4 Vgl hierzu auch Hans-Jost Frey, Studien iiber das Reden der Dichter, Miinchen,
1986, S. 135ff.

129



Poetischen, die sich darstellt in der zu vermittelnden Spannung von Hei-
degger und Holderlin, von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit des Poeti-
schen — immer im Blick auf dessen Bezug zum Sein.

In der Auseinandersetzung, der Kritik, aber auch der grundsitzlichen
Orientierung an Heidegger entwickelt also de Man zunichst seine Auf-
fassung von Hélderlins poetischer Sprache als Vermittlung von Un-
mittelbarem und Mittelbarem. Die temporale Nachtriglichkeit der poeti-
schen Sprache gegeniiber dem Sein wird akzentuiert in der polaren Kon-
frontation von Heidegger und Hélderlin, in der Auffassung vom Poeti-
schen als Spannung von Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit. Diese Ge-
gensétze fiihrt de Man dann in seiner Theorie des Poetischen nach dem
von ihm entwickelten Modell von Holderlins poetischer Sprache in der
Form der Vermittlung zusammen, in der dann auch Heideggers Position
ausdriicklich nicht nur als mégliche, sondemn auch als notwendige Form,
das “Wesen des Poetischen” zu bestimmen, erscheint.

De Man folgt in seiner Auseinandersetzung mit Heidegger den von
ihm gebahnten Wegen. Die Perspektive auf Holderlins Gedicht ist dabei
sehr eingeengt. Der Blick gilt allein dem “Heiligen”, dem Wort, dem
Verhiltnis von Unmittelbarem und Mittelbarem. Nun ist aber gerade
“Wie wenn am Feiertage ...” eines jener Gedichte Holderlins, die sich
ausgepragt an Ereignissen der aktuellen Geschichte entziinden. Hier wird
die Gegenwart der Franz6sischen Revolution mit einem mythischen Er-
eignis, einem anderen Blitz, dem der Dionysosgeburt, in Bezichung ge-
setzt. In Heideggers Interpretation wie in de Mans Auseinandersetzung
mit ihr und seinem eigenen Bemiihen, ein Verstidndnis dieses Gedichtes
zu entwickeln, verliert Holderlins Gedicht jedoch jegliche Verankerung
in Geschichte und Mythos. Fiir Heidegger erscheinen diese zweitrangig
im Vergleich zum Heiligen, das er den Zeiten und Gottern gegeniiber als
das Urspriinglichere und Kommende bezeichnet. Wenn de Man Holder-
lins Position der Mittelbarkeit hervorhebt, dann folgt er mehr der Logik
von Heideggers Argumentation, als daB er sie aus dem Gedicht selbst
entwickelte. Das erklédrt sich daraus, daB es de Man ebensowenig wie
Heidegger, wie de Man ja festhilt, um die Interpretation des Holderlin-
Gedichtes geht, sondem um ein Gesprédch iiber das “Wesen des Poeti-
schen”. So aber wird der dichterische Text nur zum Ausgangspunkt fiir
eine Theorie der Literatur, in der er zu verschwinden droht5,

5 Vgl die kritische Analyse von Heideggers Deutungsverfahren gerade auch am Bei-
spiel von “Wie wenn am Feiertage ..."” durch Bernhard Béschenstein, “Die Dichtung

130



Das an der “Feiertags”-Hymne entwickelte Strukturmodell des Poeti-
schen kehrt in de Mans letztem Holderlin-Essay von 1970 (“The Riddle
of Holderlin’) wieder, nun jedoch mit charakteristischen Verdnderungen.
Die Fixierung auf den Begriff des Seins ist verschwunden, Heidegger
nicht mehr explizit priasent. H6lderlin allein steht nun im Vordergrund.
Darin wird ein Weg von Heidegger zu Hélderlin erkennbar, der zugleich
auch der einer deutlichen Herausarbeitung von de Mans eigener litera-
turtheoretischer Position ist. In Diktion und Darstellungsweise unter-
scheidet sich dieser Aufsatz grundlegend von dem frilhen Essay. Dies
mag mit seinem Erscheinungsort zusammenhingen. Es ist keine Ab-
handlung fiir ein wissenschaftliches Journal, sondemn eine Rezension fiir
eine Wochenzeitung, der New York Review of Books, in der de Man Mi-
chael Hamburgers Holderlin-Ubersetzung besprichté. De Man entwickelt
aus seiner Kritik an Hamburgers Ubersetzung eine hdchst interessante
Deutung von Hdolderlins Dichtung, die er bei aller Komplexitit der ange-
sprochenen Probleme doch auBlerordentlich prizis und eingingig vorzu-
tragen vermag. Ich will im folgenden einige Punkte dieser Holderlin-
Deutung hervorheben.

1. De Man betont den historischen Zusammenhang, in dem Hoélder-
lins Werk steht und zwar sowohl in zeithistorischer wie auch in geistes-
geschichtlicher Perspektive. Er weist auf die Bedeutung der Franzosi-
schen Revolution ebenso hin wie auf die verbreitete Griechenland-Sehn-
sucht.

2. De Man umreiit knapp und prizis die immens komplexen Pro-
bleme, die sich stellen, wenn man es unternimmt, die Funktion der Got-
ter, des Gottlichen in Holderlins Dichtung zu bestimmen. Er zeigt, daB
sie weder als anagorisch, symbolhaft, pantheistisch noch im géingigen
Sinne als 'religios' begriffen werden diirfen. De Man stellt es nachdriick-
lich als offene Frage hin, wie diese mehr als menschliche Perspektive,
die durchgéngig in Holderlins Dichtung eingenommen werde, bestimmt
werden konne. So wichtig de Mans Fragestellung ist, so wenig darf man
dem UmkehrschluB8 verfallen und annehmen, Hoélderlins Dichtung habe
nichts mit den traditionellen Formen der poetischen Darstellung des Re-

Holderlins. Analyse ihrer Interpretation durch Martin Heidegger”, Zeitwende,
XLVII (1977), S. 79-97.

6 Friedrich Hélderlin, Poems and Fragments, translations by Michael Hamburger,
Ann Arbor, University of Michigan Press, 1970.

131



ligibsen mehr zu tun. Im Gegenteil: Ho6lderlins Dichtung ist in ihren
Denk- und Sprachformen eindeutig geprédgt von jenen Traditionen, die
de Man hier in ihrer Bedeutung einschrinkt. Gerade die Riickbindung an
eine Botschaft bildet dann auch die Grenze gegen poetologische Positio-
nen der Modeme, wo das Ich in der sich sprechenden Sprache ver-
schwinden soll. De Man hat v6llig recht, wenn er betont, daB Holderlins
Dichtung nicht mit den Inhalten jener religibsen Tradition einfach
gleichgesetzt werden diirfe. Um aber das Eigentiimliche, das Neue an
Holderlins Dichtung bestimmen zu kénnen, mu8 man sie in ihren Tradi-
tionsbindungen beschreiben. Erst so wird der Blick frei auf jene Mo-
mente, in denen sie sich von ihnen 18st.

Aus den bislang genannten zwei Punkten, dem historischen Kontext
von Holderlins Dichtung und der problematischen Funktion der Gétter,
ergibt sich fiir de Man ein dritter wesentlicher Punkt zur Charakterisie-
rung von Holderlins Dichtung. In ihm werden sie gleichsam aufgehoben,
aber auch in charakteristischer Weise relativiert. De Man erinnert
zundchst an Holderlins Drei-TOne-Lehre, der Tatsache, daB seine Ge-
dichte sich aus abwechselnd vorgetragenen “Tonarten”, dem naiven,
dem heroischen und dem idealischen konstituieren. De Man konkretisiert
diese drei Tonarten nach inhaltlichen Kriterien als Beschreibungen, be-
sonders von Landschaften, als abstrakte Maximen oder Gnomen, d.h.
also “philosophischen” Partien und als Passagen von dramatischer Inten-
sitdt, wobei das Adjektiv “dramatisch” jedoch sehr ungliicklich gewihlt
ist, weil es im Zusammenhang von Hoélderlins eigenen poetologischen
Uberlegungen in vollig anderen Bedeutungszusammenhéngen steht. Mag
dies zunéchst etwas vereinfacht wirken, zeigt de Man doch in einzelnen
knappen Stilanalysen, daB die Drei-Tone-Lehre, sieht man von den spe-
kulativen, philosophischen und poetologischen Begriindungsversuchen
ab, die diese Lehre bei Holderlin und seinen Interpreten immer umran-
ken, durchaus auf diese Weise eingiingig beschrieben werden kann und
sich in ihrer Funktion und Bedeutung erklédren 14Bt.

De Man sucht nun die “unifying voice” (S. 49) dieser verschiedenen
Tone. Die Bestimmung, die er gibt, scheint auf den ersten Blick tautolo-
gisch zu sein. Als den 'Grundton' jener drei verschiedenen Tone in Hol-
derlins Poesie bezeichnet er die Poesie selbst oder genauer, die poetische
Sprache. De Man entwickelt seine Bestimmung an einem Satz aus Hol-
derlins Hymne “Der Rhein”. Es ist Beginn der vierten Strophe: “Ein
Rithsel ist Reinentsprungenes”. Durch eine ausfiihrliche, genaue Inter-
pretation dieser Stelle, vor allem aber des Kontextes und des Gangs des

132



Gedichts, kommt de Man zu einer liberraschenden, spannungsvollen
Lesart.

Michael Hamburger iibersetzt das Wort “Réthsel” mit “mystery”. De
Man lehnt diese Ubersetzung ab und schligt statt dessen “riddle” vor. “If
the 'pure origin' were a mystery, it would be vain to search for its precise
meaning anywhere: the poem would have to be read as a prayer or in-
cantation [...]. But if 'pure origin' is a 'riddle’, then the poem has a diffe-
rent function. A riddle is not, in itself, out of the reach of knowledge, but
is temporarily hidden from knowledge by a device of language that can,
in turn, be deciphered only by another operation of language” (S. 50). De
Man bestimmt nun das “Reinentsprungene” im Verlauf der Hymne vom
Beginn des Rheins, dort wo er noch der Gefahr unterliegt “to lose itself
in the mystery of origin” liber Rousseau bis hin zur Gestalt des Sokrates
als einen temporalen ProzeB, vom Chaotischen zur Ordnung, vom In-
stinkt zum BewuBtsein, bei dem schlieBlich im BewuBtsein, in der Re-
flexion der friihere Impuls in der Ruhe und Stille aufgehoben ist. Das
fiihrt ihn dazu, die Gnome “Ein Riéthsel ist Reinentsprungenes” in ihrer
spannungsvollen Umkehrungsmd&glichkeit zu lesen: “the sentence means
not only that 'pure origin' is a riddle but that the riddle itself is one of the
entities which can lay claim to pure origin” (S. 51). Wird das Reinent-
sprungene als Rétsel aufgefalt, so wird der Aspekt der temporalen Pro-
zessualitdt von der Sehnsucht zur Reflexion, vom Instinkt zum Bewuf3t-
sein betont. Das Ritsel als Reinentsprungenes wiederum verweist auf je-
nen Aspekt, wo im hdchsten BewuBtsein der Impuls des Urspriinglichen
noch bewahrt ist. In der poetischen Sprache vollzieht sich also die Ver-
wie auch die mogliche Entritselung des “Reinen”. Wenn in der Wen-
dung “Reinentsprungenes”, das “Reine”, wie de Man schreibt, “desig-
nates a proper balance between desire and reflection, between instinct
and consciousness between action and interpretation” (S. 51), so kann
die poetische Sprache eben das Gleichgewicht zwischen diesen Span-
nungen erreichen, weil sie den temporalen Aspekt der Nachtriglichkeit
und zugleich die Gleizeitigkeit dieser sich gegenseitig ausschlieBenden
Paare umschlieBt, weil sie auch vermittelt zwischen dem Ursprung, dem
Unmittelbaren und dem Mittelbaren.

Unschwer 148t sich hier in der Bestimmung der poetischen Sprache
die Analogie zur Definition des “Wesens des Poetischen” erkennen, die
de Man in seinem Heidegger-Essay gegeben hat. Doch ist die ontologi-
sche Fundierung der Struktur der poetischen Sprache aufgegeben. Jetzt
wird ein anderer Aspekt deutlich, ndmlich deren allegorische Form.

133



Zunidchst wurde die Komplementaritdt der Pole, die Gleichzeitigkeit
zwischen System und Chaos, Reflexion und Gefiihl etc. betont. Doch ist
die Mdglichkeit der Temporalisierung miteinbeschlossen, wobei die ge-
gensiétzlichen Elemente aus ihrer Simultaneitéit heraustreten und als An-
fangs- und Endstadium einer narrativen Entwicklung fungieren. Genau
diese Permutation zeigt das geschichtsphilosophische Schema, das de
Man in der “Rhein”-Hymne verfolgt und das vom mysterienhaften Ur-
sprung des Rheins zur ritselldsenden und ritselstellenden Figur des So-
krates gleichsam auch eine Durchdringung von Poesie und Philosophie
entfaltet. Komplementaritdt und Temporalisierung, Gleichzeitigkeit und
Mittelbarkeit, die den Bruch zwischen den gegensitzlichen Elementen
nicht aufheben, wohl aber in einem spannungsvollen Gleichgewicht zum
Austrag bringen kOnnen, weisen als Strukturmomente der poetischen
Sprache auf das, was bei de Man spiter im Bereich des Figuralen als
Allegorie bestimmt wird.

Doch diese Interpretation der “Rhein”-Hymne gelingt de Man nur,
weil er die letzte Strophe des Gedichtes unterschlégt. Es endet eben nicht
mit der ausgleichenden, der vermittelnden Figur des Sokrates, sondem in
der Anrufung des Freundes Sinclair mit einem aktuellen Zeitbezug und
einer auffallenden Betonung der disharmonischen Momente im Ge-
schichtsverlauf?.

Dir mag auf heiBem Pfade unter Tannen oder

Im Dunkel des Eichwalds gehiillt

In Stahl, mein Sinklair! Gott erscheinen oder

In Wolken, du kennst ihn, da du kennest, jugendlich,
Des Guten Kraft, und nimmer ist dir

Verborgen das Licheln des Herrschers

Bei Tage, wenn

Es fieberhaft und angekettet das

Lebendige scheinet oder auch

Bei Nacht, wenn alles gemischt

7 In fritheren Fassungen wurde zunichst der viterliche Freund Wilhelm Heinse ange-
rufen. Zu dieser Verinderung, zur Bedeutung Heinses fiir die “Rhein”-Hymne und
der wahrscheinlichen Herkunft der Formulierung “In Stahl [...] gehiillt” von Heinses
Beschreibung des farnesischen Herkules, den er als “Gott in Stahl” bezeichnete,
siche den Vortrag von Bernhard Boschenstein iiber die “Rhein”-Hymne, den er 1988
auf der 20. Jahresversammlung der Holderlin-Gesellschaft in Kassel gehalten hat.
Der Vortrag erscheint im Hélderlin-Jahrbuch XX VI (1988-89).

134



Ist ordnungslos und wiederkehrt
Uralte Verwirrung8.

Man konnte hier noch auf die Moglichkeiten hinweisen, die sich aus de
Mans Ansatzpunkt fiir die Hélderlin-Deutung ergeben. Renate BSschen-
stein hat aufgefiihrt, welche Bedeutung der allegorischen Ausdrucksform
in Holderlins spiten Texten zukommt?,

Man kénnte ferner auf das Strukturprinzip der “Offenheit” eingehen,
auch und insbesondere in seinen temporalen Beziigen. Ich méchte hier
jedoch zuletzt noch auf den Zusammenhang von Historie, Geschichtlich-
keit und Dichtung zu sprechen kommen. Gerade dort ist zu erkennen,
wie Denk- und Strukturmodelle, die de Man in seinen Uberlegungen
zum Verhilnis Heideggers zu Holderlin entwickelt hat, weiterhin benutzt
werden.

Filir de Man kommen in Heideggers Zugriff auf Holderlin verallge-
meinemnde und a-historisierende Tendenzen zum Ausdruck. Indem Hei-
degger, in seiner metaphysikkritischen Intention, Hélderlin in die Ge-
schichte des Seins oder vielmehr der Seinsvergessenheit einordnet, liber-
sehe er geistesgeschichtliche Zusammenhédnge und zeithistorische Be-
ziige. Die Geschichte, die Historie wird bei Heidegger als duBerlich und
zufillig abgewertet gegeniiber dem “Wesentlichen”, das in der Dichtung
zur Sprache kommt. Gleichzeitig betont Heidegger die grundsétzliche
Bedeutung der “Geschichtlichkeit”, die “wesentlicher” verstanden wer-
den solle als die Historie. Im dichterischen Kunstwerk driicke sich diese
Geschichtlichkeit in der Vereinung der drei Ekstasen der Zeit aus. Die
Vergangenheit und die Zukunft werden in der Gegenwart des Gedichts,
in der es sich rhythmisch ereignet, verbunden.

Ein Blick auf de Mans Auffassung der Historie, wie sie in unserem
Zusammenhang von Interesse ist, erdffnet sich am Ende seines letzten
Holderlin-Essays. Hier erldutert de Man das Verhélis von Geschichte
und Dichtung. Er kritisiert zunéchst jene Auffassung, die glaubt, HOl-
derlins prophetische, eschatologische Aussagen als ein Versprechen auf
eine bessere Zukunft verstehen zu kénnen. In der Ablehnung dieses et-

8 Friedrich Holderlin, Sdmtliche Werke (GroBe Stuttgarter Ausgabe), hrsg. von Fried-
rich BeiBner, 8 Bde, Stuttgart 1946-1985, Bd 2: Gedichte nach 1800, S. 148.

9 Renate Boschenstein, “Holderlins allegorische Ausdrucksform, untersucht an der
Hymne 'An die Madonna™, Jenseits des Idealismus. Holderlins letzte Homburger
Jahre (1804-1806), hrsg. v. Christoph Jamme und Otto Péggeler, Bonn, 1988, S.
181-209.

135



was einfédltigen Standpunktes (ein dichterischer Text wird wortlich ge-
nommen als Prophezeiung) ist de Man ebenso zu folgen, wie in seiner,
nun im Gegenzug, getroffenen Feststellung, daB die Dichtung sich stets
negativ auf die Geschichte beziehe, und zwar in dem Sinne, daB sie ge-
geniiber der unmittelbaren historischen Erfahrung als Reflexion, also
Vemitteltes, immer nachtréglich sei. Und schlieBlich kann man de Mans
SchluBfolgerung nur zustimmen, wenn er sagt, daB die Dichtung, dafB
Holderlins Dichtung “in its effectiveness lies well below history but well
above it in its wisdom” (S. 52). Aber sind, so ist nun anderseits zu fragen
“Effektivitdt”, die “unmittelbare historische Erfahrung”, schlieBlich die
Kritik an einem einfdltigen Wortlichnehmen dichterischer Aussagen
tatsédchlich die Kriterien, um die Dichtung in ihrer Geschichtlichkeit, und
das wird hier gemeint, ihrem Bezug zur Historie, ihrem Eingebundensein
in die Geschichte, in ihrer Komplexitédt zu erfassen? Oder ist dies nicht
vielmehr eine etwas eindimensionale Auffassung des Verhiltnisses von
Geschichte und Dichtung? Sicherlich ist die Dichtung nachtriglich ge-
geniiber der unmittelbaren Wahrmehmung. Doch ist sie zugleich immer
schon eine eigene Form geschichtlicher Erfahrung. Sie hebt in sich Ge-
schichte auf und ist selbst eine Form der Geschichte. Und muf3 man sich
schlieBlich nicht, gerade auch bei Holderlin, zumindest mit dem An-
spruch der Dichter auseinandersetzen, groBe Sinnentwiirfe liefern, mit
und durch die Dichtung auch auf die Geschichte wirken zu kdnnen?
Festzustellen ist, daB de Man in seiner Beschreibung des Verhiltnis-
ses von Geschichte und Dichtung, dhnlich wie Heidegger, zu einer Ab-
wertung der Historie neigt. Es scheint, als wolle er die Dichtung aus der
Historie herausnehmen. Entweder steht sie unterhalb oder weit iber der
Historie, nicht jedoch in ihr. Gleichzeitig aber betont de Man, wie Hei-
degger, die wesentliche “Geschichtlichkeit” der Dichtung. Sie ist, wie de
Man hier feststellt, gegeniiber der unmittelbaren historischen Erfahrung
in ihrer Mittelbarkeit notwendig nachtriglich. Diese temporale Struktur,
ein wesentliches Bestimmungsmoment der Allegorie, ist jedoch auch,
wie wir sahen, fiir de Man ein Kennzeichen der poetischen Sprache. Die
“Geschichtlichkeit”, die temporale Struktur der Dichtung besteht darin,
daB sie in ihrer Gegenwart notwendigerweise nachtréglich ist gegeniiber
einem “Ursprung”, etwas “Unmittelbarem” und dies zukiinftig stets nur
wiederholen kann. Die Dichtung, der Dichter ist umgeben von einem,
fast mochte man sagen, existentialistischen Pathos der Vergeblichkeit,
der verpaBten Erfiillung, das zugleich noch erh6ht wird durch seine per-
manente Reflexion darauf. “When Hoélderlin evokes the possibility of

136



future moments of historical splendor”, stellt de Man fest, “‘such evocati-
ons are accompanied by the foreknowledge that people will be conscious
of the achievement of these periods when they have ceased to be and
have become in turn parts of the past” (S. 52). In ihrer “Geschichtlich-
keit” wird die Dichtung, wie Suzanne Gearhart schon feststellte10, bei de
Man gegen die als krude erscheinende Geschichte abgedichtet. Insofemn
werden auch jene beiden Hinweise de Mans auf die historische, literar-
und geistesgeschichtliche Einbindung von Holderlins Dichtung relati-
viert. Sie sind nun nicht mehr als periphere Faktoren, die das
‘Eigentliche' der Dichtung, ihre *“Geschichtlichkeit” unberiihrt lassen.
Am Ende seines Essays scheint de Man dann selbst einer, von ihm stets
kritisierten, verkldrenden Stilisierung der Figur Holderlins zu erliegen,
wenn er seine Sprache als “the autonomous movement of a mind that
establishes its own domain” (S. 52) bezeichnet. Die Dichtung scheint
wesentlicher zu sein als die Geschichte. Wo Heidegger sie zum Aus-
druck des Seins erhob, ist sie bei de Man — in negativer Umkehr —
Vergeblichkeit und Scheitern. Eine Auffassung der Dichtung, die sie als
verpaBte Erfiillung und immerwihrende Anstrengung begreift, mag in
Sympathie fiir Holderlins tragisches Schicksal, die Magie seiner Sprache
und die Anziehungskraft seiner PersOnlichkeit ihr Bild formen — ein
vollstédndiges Bild Holderlins ist dies jedoch nicht. Es kommt vielmehr
darauf an, Holderlin in seiner spannungsvollen Gegensétzlichkeit zu be-
greifen, in seiner Einbindung in die Geschichte und dem Willen, sie zu
tiberwinden, in seinem Streben nach Ordnung und Gestalt und den Ten-
denzen der Destruktion, dem Gelingen seiner Dichtung und ihrem Mif3-
lingen.

De Man entwickelt in der Auseinandersetzung und in der Kritik an
Heidegger eine Auffassung des Poetischen, die in ihrer Grundintention,
dem Bezug auf das Sein, noch an Heidegger orientiert ist. Das Struktur-
modell des Poetischen als Spannung von Unmittelbarkeit und Mittel-
barem, bleibt dann, weitgehend befreit von seiner ontologischen Fundie-
rung, weiterhin bestimmend fiir de Mans Charakterisierung von Holder-
lins Dichtung, wobei nun das temporale Moment der Nachtriglichkeit,
wie sie fiir seine Theorie der Allegorie wichtig wird, deutlicher betont
wird. Diese Auffassung des Poetischen und seiner temporalen Struktur
liegt dann auch de Mans Beschreibung des Verhéltnisses von Geschichte

10 Suzanne Gearhart, “Philosophy Before Literature: Deconstruction, Historicity, and
the Work of Paul de Man", Diacritics, XIII (1983), S. 63-81.

137



und Dichtung zugrunde, in der sich die einstige Orientierung an Heideg-
ger wieder zeigt. Motiviert freilich jetzt aus anderen Zusammenhéngen,
wird bei de Man die Historie abgewertet und gleichzeitig die “‘Geschicht-
lichkeit” der Dichtung, ihre Temporalitdt hervorgehoben. Wie bei Hei-
degger fiihrt dies zu einer stilisierenden Erh6hung Hélderlins, bei Hei-
degger zum Propheten, Zeugen und Hiiter des Seins, bei de Man gleich-
sam zu einem existentialistischen Sisyphos, der, um die Vergeblichkeit
seines dichterischen Unternehmens wissend, es dennoch und immer
wieder von vorne beginnt.

Jacques Derrida zitierte einmal zustimmend die Bemerkung eines
Freundes von de Man, der ihn als “Hoélderlin in Amerika” bezeichnetell,
Vielleicht ist deutlich geworden, was Holderlin, gerade in der Kritik und
in der Orientierung an Heidegger, fiir die Entwicklung de Mans als Lite-
raturtheoretiker bedeutete und wie sehr Hblderlin fiir ihn zum personli-
chen Inbild seiner Auffassung der Dichtung und des Dichters geworden
ist.

Abstract

In his Holderlin essays de Man develops a notion of poetry and the poet that is essentially
indebted to Heidegger. To Heidegger the poem is the expression of the “Holy”, of the in-
effable; to Holderlin, and to de Man, the poet only can say the mediated. But for Heideg-
ger and de Man the tension between the ineffable and the mediated governs the temporal
structure of poetry and its relationship to history. In the context of his “Seinsgeschichte”
Heidegger ahistoricizes Hélderlin. He makes him the prophet and the witness of Being.
De Man emphasizes the historicity of poetry. But also, as his interpretations of “Wie
wenn am Feiertage...” and the “Rhein”-hymn show, he takes Hélderlin out of history,
making him a second Sisyphos who, conscious of the necessary failure of his poetry,
nonetheless repeats the attempt.

11 Jacques Derrida, Memoires for Paul de Man, New York, 1986, S. 10.

138



	Hölderlin, Heidegger und Paul de Man

