Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1990)
Heft: 11-12
Artikel: Die Verrucktheit der Worter
Autor: Frey, Hans-Jost
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans-Jost Frey

DIE VERRUCKTHEIT DER WORTER

Menschlich

In einem spiten Vortrag iiber Benjamins Aufsatz Die Aufgabe des Uber-
setzers wirft de Man im Zusammenhang mit einer englischen Uberset-
zung von Benjamins Text die Frage auf, ob die Sprache des Menschen
eine menschliche Sprache sei. Benjamins Unterscheidung zwischen dem
Meinen und der Art des Meinens aufgreifend, gibt er zunéichst zu, dass
das Meinen intentional sei. Ich weiss, was ich sagen will, und was ich
sagen will hingt von mir ab. Bei der Art des Meinens ist das nicht mehr
so sicher, denn die sprachlichen Mittel, die zur Verfiigung stehen, um
das zu Sagende zu sagen, stehen nicht im Belieben des Redenden, son-
dern sind ihm von anderswoher gegeben. “The way in which I can try to
mean is dependent upon linguistic properties that are not only [not] made
by me, because I depend on the language as it exists for the devices
which I will be using, it is as such not made by us as historical beings, it
is perhaps not even made by humans at all. Benjamin says, from the be-
ginning, that it is not at all certain that language is in any sense human”1.
Fiir de Man besteht das Nichtmenschliche der Sprache darin, dass wir sie
nicht hervorbringen, sondem iibernehmen, dass wir ihr also mindestens
so sehr ausgeliefert sind wie wir sie beherrschen. “If language is not nec-
essarily human — if we obey the law, if we function within language, and
purely in terms of language — there can be no intent; there may be an in-
tent of meaning, but there is no intent in the purely formal way in which
we will use language independently of the sense or the meaning” (ib.).
Die Sprache ist insofern nicht menschlich, als sie der Kontrolle durch
den sprechenden Menschen entgeht. Es finden in ihr Dinge statt, die der
Mensch sich nicht zuschreiben kann.

1 Paul de Man, The Resistance to Theory (RT), Manchester University Press, 1986,
S. 87. :

71



Dieser nichtmenschliche Aspekt der Sprache ist das Hauptthema der
im Anhang abgedruckten Diskussion. Er wird unter anderem durch den
Hinweis auf die Frage nach dem gottlichen oder menschlichen Ursprung
der Sprache verdeutlicht, eine Frage, die nicht entschieden werden kann,
die aber durch ihr blosses Auftreten die Unmd&glichkeit veranschaulicht,
die Sprache als ein menschliches Produkt zu erkldren. “That it is divine
or not makes little difference, and the more you take the sacred out of
this picture, the better. But it indicates a constant problem about the na-
ture of language as being either human or nonhuman. That there is a
nonhuman aspect of language is a perennial awareness from which we
cannot escape, because language does things which are so radically out
of control that they cannot be assimilated to the human at all, against
which one fights constantly” (RT, S. 101). Wieder ist das Indiz fiir das
Nichtmenschliche an der Sprache die Unkontrollierbarkeit dessen, was in
ihr geschieht.  Diese Bestimmung des Nichtmenschlichen scheint eine
solche des Menschlichen einzuschliessen. Der Mensch wire durch die
Grenzen seiner Herrschaft definiert. Das Menschliche wiére das Kontrol-
lierbare. Und diese Bestimmung des Menschlichen wire selber gerade
dadurch eine menschliche, dass sie als Definition das Menschliche unter
Kontrolle bringt. Nichts ist weiter von de Mans Auffassung entfernt als
eine solche Ableitung, obwohl seine eigene Formulierung sie ermdéglicht
und zu verlangen scheint. Wenn von der Unkontrollierbarkeit der Spra-
che gesprochen wird, so ist damit gerade jenes definitorische Reden in
Frage gestellt, das die Herrschaft iiber das Definierte sicherzustellen
glaubt. Ein Satz wie: “Das Nichtmenschliche der Sprache ist ihre Un-
kontrollierbarkeit” ist formal eine Definition, aber diese untergrébt sich
selbst und verunsichert sich radikal. Der Versuch, das Nichtmenschliche
der Sprache zu bestimmen, zielt darauf, es unter Kontrolle zu bringen.
Was aber kontrolliert werden soll, ist das, was dadurch bestimmt ist, dass
es sich der Kontrolle entzieht. In dem Masse aber, als es sich der Kon-
trolle entzieht, ist es nicht bestimmbar, auch nicht als das Unkontrollier-
bare. Die Bestimmung der Sprache als unkontrollierbar ist keine Be-
stimmung, sondern deren Unmdglichkeit. Sie vernichtet sich selbst. Was
heisst das anderes, als dass sie radikal ausser Kontrolle gerit? In ihr ge-
schieht, was sie vergeblich unter Kontrolle zu bringen sucht: dass die
Sprache der Kontrolle entgleitet. Was sich auf diese Weise zersetzt, ist
die Definition des Nichtmenschlichen der Sprache, mit ihr aber auch jede
daraus ableitbare Bestimmung des Menschlichen. Indem die Definition
des Nichtmenschlichen sich selbst aufldst, entfillt die Moglichkeit, dar-

72



aus irgend ein Wissen iiber das Menschliche als das Gegenteil des
Nichtmenschlichen zu gewinnen. Davon her wird eine eher unvermittelte
Ausserung de Mans zugiinglich: “[...] there is, in a very radical sense, no
such thing as the human. If one speaks of the inhuman, the fundamental
non-human character of language, one also speaks of the fundamental
non-definition of the human as such, since the word human doesn't cor-
respond to anything like that” (RT, S. 96). Wenn man also vom Nicht-
menschlichen der Sprache spricht, so wird die Sprache nicht am Mensch-
lichen als an etwas Bekanntem und Verfiigbarem gemessen, denn das
Menschliche wire, um verfiigbar zu werden, auf die Sprache angewie-
sen, die nicht menschlich und nicht verfiigbar ist. Die Unterscheidung
zwischen dem Menschlichen und dem Nichtmenschlichen wird dadurch
weder hinféllig noch entbehrlich, aber es erweist sich als unmdgglich, sie
zu machen. Die Rede von der Nichtmenschlichkeit der Sprache entsteht
aus der Unmoglichkeit, die Sprache auf den Menschen zuriickzufiihren
und von ihm aus zu verstchen. Aber ebensowenig gelingt es, den Men-
schen durch die Sprache zu erkldren. Zu sagen, dass der Mensch dadurch
Mensch sei, dass er Sprache hat (vgl. RT, S. 100), wiirde bedeuten, dass
das Wesen des Menschen in etwas Nichtmenschlichem bestiinde. Weder
erkldrt sich die Sprache durch den Menschen, noch der Mensch durch
die Sprache. Die Sprache entgleitet dem Menschen, und der Mensch ent-
gleitet der Sprache.

Der erste Teil dieses Satzes — die Sprache entgleitet dem Menschen —
ist das, worauf die zitierten Stellen vor allem eingehen, und was auf-
grund des Gesagten einigermassen einsichtig geworden sein diirfte. Es
bleibt aber noch dunkel, was es heissen kann, dass der Mensch der Spra-
che entgleitet. De Mans Satz, wonach die Rede vom Nichtmenschlichen
der Sprache die Undefinierbarkeit des Menschlichen einschliesse, “since
the word human doesn't correspond to anything like that”, gibt einen
Hinweis. Dass das Wort menschlich in keiner Weise bestimmt, was das
Menschliche sei, bedeutet, dass es keinen Zugang dazu erdffnet, sondern
leer bleibt. Das Menschliche ist nur als Wort gegeben. Es ist eine
sprachliche Fiktion, von der kein sicherer Weg zu etwas fiihrt, was aus-
sersprachlich als Mensch gegeben wire. Dass Mensch eine sprachliche
Fiktion ist, heisst nicht, dass es keine Menschen gibt, sondern nur, dass
wir nicht wissen, was wir so nennen, oder was die Sprache so nennt. Der
Mensch, der sich selber in der Sprache verloren geht, geht auch der
Sprache dadurch verloren, dass keine Definition ihn fasst. Oder anders:
gerade dadurch, dass er definiert wird, geht er verloren. Den Allgemein-

73



begriff Mensch gibt es nur in der Sprache. Den Menschen gibt es nur als
Wort. Das Menschliche des Menschen, das, was allen Menschen ge-
meinsam ist und macht, dass sie Menschen heissen kdnnen, ist nur durch
die Sprache gegeben und beruht auf der Unterdriickung der Unter-
schiede, die zwischen den einzelnen Menschen bestehen. Es niitzt nichts,
einzuwenden, gewisse Ziige seien allen Menschen gemeinsam und an-
dere nicht, und die gemeinsamen ergében die Bestimmung des Mensch-
lichen. Nicht nur gelingt es nicht, die Grenze, die es geben muss, zu zie-
hen, sondern das Gemeinsame — z.B. die Sprache — ist solcher Art, dass
es sich gerade nicht als das Menschliche fassen lidsst. Dieser unver-
lassliche Status des Wortes Mensch ldsst sich mit Hilfe des Kapitels
Metaphor in Allegories of Reading verdeutlichen. Es handelt sich hier
um eine Art ergdnzenden Gegentext zum Benjamin-Vortrag. Wihrend
dort von der Nichtmenschlichkeit der Sprache gesprochen wird, geht es
hier um die Sprachlichkeit des Menschen. |
Der Text, an dem das gezeigt wird, ist die Stelle in Rousseaus Essai
sur l'origine des langues, in der es darum geht, dass die figiirliche Spra-
che der wortlichen vorausgeht, dass also der eigentliche Sinn erst aus der
Metapher gewonnen wird. Rousseaus Beispiel ist der Mensch, der zum
erstenmal einem anderen Menschen begegnet und diesen einen Riesen
nennt, weil er sich bedroht fiihlt. Die Metapher Riese hat die eigentliche
Bedeutung ich habe Angst, wobei die Angst ein Zustand der Unge-
wissheit ist, in dem man nicht weiss, ob tatsdchlich eine Bedrohung be-
steht. Die Unertrdglichkeit der unentscheidbaren Spannung der Angst
fiihrt zu dem gewaltsamen Entscheid, dem andern die Grosse und Stérke
zuzuschreiben, welche der Angst als realer Grund dient. “This is done by
means of a metaphor (calling the other man a giant), a substitutive figure
of speech ( “he is a giant” substituting for “/ am afraid”) that changes a
referential situation suspended between fiction and fact (the hypothesis
of fear) into a literal fact”2. Die Konfrontation des Menschen mit dem
Menschen fiihrt zunéchst in eine radikale Ungewissheit. Es ist keines-
wegs das verbindende Gemeinsame als das Menschliche des Menschen,
was zuerst aufscheint, sondern die Fremdheit als bedrohliche. Die Meta-
pher Riese betont nicht die Gleichheit, sondern den Unterschied. Aller-
dings bleibt es nicht dabei, denn das Wort Riese wird durch das Wort
Mensch ersetzt. Das Wort Mensch ist fiir Rousseau “le mot propre” und

2 Paul de Man, Allegories of Reading (AR), New Haven and London, Yale University
Press, 1979, S. 151.

74



macht das Wort Riese zur Metapher, indem es dem in der Illusion der
Angst Befangenen seinen Irrtum bewusst macht. Das Wort Riese wird
fortan als Metapher zum Ausdruck der Leidenschaft verwendet, die es
hervorgebracht hat.

Aber das Wort Mensch, das die Metapher ersetzt, ist weniger eigent-
lich als es scheint. Die Angst wird dadurch iiberwunden, dass man fest-
stellt, dass der andere nicht grosser ist, und daraus den Schluss zieht,
dass er auch nicht gefédhrlich sei. Dieser Schluss, der, wie alltéiglich zu
erfahren ist, nicht zwingend ist, begriindet den Begriff Mensch und die
Gleichheit der Menschen. Dass der andere, obwohl er gleich gross ist,
mir wohl oder libel gesinnt sein kann und die quantitative Gleichheit so-
mit nicht geniigt, um die Ungewissheit, die zur Angst gefiihrt hat, zu
beseitigen, wird unterdriickt. Im Wort Mensch ist deshalb der Irrtum
ebenso wirksam wie im Wort Riese. Beide sind Metaphem, aber wih-
rend Riese die Verschiedenheit betont, legt sich Mensch auf die Gleich-
heit fest. Die Illusion der Angst ist die Verschiedenheit des Gleichen, die
MMusion der Begrifflichkeit ist die Gleichheit des Verschiedenen. Die
numerische Gleichheit, die wortlich genommen werden muss, damit der
Begriff Mensch moglich wird, ist eine Metapher, weil die Entsprechung
von Aussen und Innen keineswegs feststeht. Erst dadurch, dass das Ver-
schiedene vergessen oder unterdriickt und die Metapher wortlich ge-
nommen wird, kann die Illusion entstehen, Mensch sei “le mot propre”.
Der Begriff Mensch ist aber lediglich die Uberwindung der moglicher-
weise berechtigten Angst durch die Illusion der Gleichheit. Diese illu-
sionédre Gleichheit ist die Erméglichung der Gesellschaft (AR, S. 155).
Diese ist, wie der Mensch, eine sprachliche Fiktion. Nicht dass es keine
Menschen und keine Gesellschaft gibe, aber es gibt keine Gewissheit
dariiber, was sie sind. Der Schein einer solchen Gewissheit wird immer
durch Festlegungen erreicht, die fragwiirdig sind, weil sie dort entschei-
den, wo nicht entschieden werden kann, wo aber entschieden werden
muss, weil die Spannung der Unentscheidbarkeit nicht auszuhalten ist.
Der Entscheid und die Festlegung sind deshalb ebenso unvermeidlich
wie unhaltbar. Die Gefahr der Festlegung liegt darin, dass ihre letztliche
Unbegriindbarkeit vergessen und an ihre Richtigkeit geglaubt wird. Aber
dieses Vergessen ist seinerseits unvermeidlich, weil der Entscheid immer
die Sprachlichkeit vergisst oder unterdriickt, um die mit der Sprache
notwendig verbundene referentielle Ungewissheit zu {iberwinden. Nicht
zu wissen, was das Menschliche des Menschen ist, und im Zweifel dar-
iber sein, ob das, was das Menschliche genannt wird, mehr als ein Wort

75



sei, ist schwieriger als zu behaupten, der Mensch sei dieses oder jenes.
Die Definition und der Begriff sind weder zu umgehen, noch ist es
wiinschbar, dass man ohne sie auskédme. Aber das hindert nicht, dass Be-
griffe Metaphern sind und keinen Anspruch erheben kénnen, Ausser-
sprachliches zu treffen. Daran zu erinnern wird de Mans Text nicht
miide.

Die Stelle aus Allegories of Reading iiber das Wort Mensch bei
Rousseau miindet in den Satz, was Rousseau Wahrheit nenne, bezeichne
“the suspicion that human specificity may be rooted in linguistic deceit”
(AR, S. 156). Dieser Satz ist zusammenzunehmen mit dem anderen, wo-
nach die Sprache nicht menschlich ist. Um zu verifizieren, ob das, was
das Menschliche heisst, eine sprachliche Tduschung ist, miisste das
Menschliche verfiigbar sein. Der Begriff Mensch bleibt aber immer eine
Hypothese, die nur dadurch brauchbar wird, dass man ihren hypotheti-
schen Charakter vergisst. Was so vergessen wird, ist die Sprachlichkeit
des Begriffs. In de Mans Satz ist die Sprachlichkeit erinnert und der un-
sichere Status des Begriffs wird wiederhergestellt. Gewiss ist jetzt nur,
dass es das Menschliche in der Sprache gibt (als das, was moglicher-
weise, aber nicht sicher, eine sprachliche Téduschung ist). Diese Ge-
wissheit besteht lediglich darin, dass es keine Gewissheit tiber das
Menschliche gibt, auch nicht die, dass es nur sprachlich ist. Eine solche
Gewissheit wire der Sprache liberlegen und wiirde sie beherrschen, was
bedeuten wiirde, dass die Sprache menschlich wiére und der Mensch sie
zur Verfiigung hitte. Es ist das Nichtmenschliche der Sprache, das die
Gewissheit iiber die Sprachlichkeit des Menschlichen verbietet, und es
ist der Verdacht der Sprachlichkeit des Menschlichen, der die Mensch-
lichkeit der Sprache in Frage stellt.

Die Unbestimmbarkeit des Menschlichen “[...] deprive[s] man for-
ever of a central identity” (AR, S. 140). Diese Dezentrierung des Men-
schen hat mit der Sprache zu tun, die einerseits die Mdglichkeit ist, von
“Menschen” zu sprechen, anderseits aber keinen Zugang zum Mensch-
lichen gibt und dessen Status in der Schwebe lédsst. Der Satz, wonach der
Mensch keine zentrale Identitét hat, diirfte das Wort Mensch nicht ver-
wenden, da mit ihm diese Identitét gerade gesetzt wird. Aber nur ihre
Setzung erlaubt es, ihr Fehlen zu sagen und die Setzung zu zersetzen.
Beides geschieht in der Sprache. Dass das Gesagte entsagt wird, heisst
nicht, dass es das Menschliche nicht gibt, sondern dass es nicht gehabt
wird, weil es nur sprachlich gegeben ist und sein Status daher ungewiss
bleibt: weil es, wenn man so will, versagt bleibt.

76



Verriickt

Ein Satz wie “Die Sprache ist nicht menschlich” — oder irgend ein ande-
rer — bezeugt die Notwendigkeit, der man redend untersteht, die Worter
so zu verwenden, als wiisste man, was sie bedeuten, und als trifen sie
Wirkliches. Der unsichere Status des Wortes Mensch hat aber zur Folge,
dass dieser referentielle Bezug in Frage gestellt ist. Man braucht das
Wort Mensch, ohne zu wissen, was der Mensch ist, aber so, als wiisste
man es. Dieses Wissen um die referentielle Zuverléssigkeit der Sprache,
das die Redenden einander zusprechen, ist geméss de Mans Analyse von
Rousseaus Text nicht aus der Sprache zu gewinnen, die es gerade verun-
sichert, aber es ist die Bedingung jedes Verstehens und damit die Bedin-
gung der Lesbarkeit von Texten. “If to read is to understand writing [...]
then it presupposes a possible knowledge of the rhetorical status of what
has been written. To understand primarily means to determine the refe-
rential mode of a text and we tend to take for granted that this can be
done” (AR, S. 201). Um iiber den referentiellen Status einer Rede Klar-
heit zu gewinnen, muss man das Figiirliche vom Wortlichen, das Ge-
sagte vom Gemeinten unterscheiden kénnen. Ihre Referentialitét ist in
dem Masse unsicher, als ihre Rhetorizitit es ist. Diese Beziehung lésst
sich noch einmal an Rousseaus Beispiel Mensch kldren. Die Bezeich-
nung Mensch kommt dadurch zustande, dass von der dusseren auf die
innere Gleichheit geschlossen wird. Dieser Schluss ist fragwiirdig, weil
die Annahme der Ubereinstimmung von Aussen und Innen nicht zwin-
gend ist. Er kann zutreffen oder nicht. Wenn die Erfahrung die Annahme
bestitigt, so ist Mensch wortlich zu nehmen als ein mot propre, das eine
Wirklichkeit trifft. Wird die Annahme durch die Erfahrung widerlegt, so
ist Mensch eine Metapher, weil dann als gleich angenommen wird, was
verschieden ist. Insofern als beide Moglichkeiten bestehen, ist Mensch
als Allgemeinbegriff eine Metapher, denn keine Einzelerfahrung mit ei-
nem andem lésst sich verallgemeinern. Es ist jederzeit m&glich, dass die
Begegnung mit ihm das néchste Mal anders verlduft. So bleibt der refe-
rentielle Status von Mensch ungewiss. Es ist nie sicher, ob das Wort eine
‘Wirklichkeit trifft oder ob es eine Fiktion und damit eine Metapher ist,
welche die Verschiedenheit des Ahnlichen vernachlissigt, und der des-
halb keine Realitét entspricht. Diese Unsicherheit liber den rhetorischen
Status des Wortes verhindert, dass es als Allgemeinbegriff Giiltigkeit be-
anspruchen kann. Als ein solcher kann es nur funktionieren, wenn die
Unentscheidbarkeit seines Status durch einen Gewaltakt beseitigt wird,

71



und wenn mehrere sich darauf einigen, dass es keine Metapher sei, son-
dern referentiell gelten soll. Diese Konvention besteht darin, dass ent-
schieden wird, wofiir das Wort steht. Es wird definiert und innerhalb die-
ser Abgrenzung als giiltig anerkannt. Damit ist ein Mass gegeben, an
dem ablesbar ist, wann das Wort eine Metapher ist und wann nicht. Zu
dieser Konvention heisst es bei de Man: “The innumerable writings that
dominate our lives are made intelligible by a preordained agreement as
to their referential authority; this agreement however is merely contrac-
tual, never constitutive. It can be broken at all times and every piece of
writing can be questioned as to its rhetorical mode [...]” (AR, S. 204).

Die referentielle Autoritdt der Worter und Texte beruht immer auf
einem Beschluss, der widerrufbar ist. Dadurch wird alles verunsichert.
Ohne das Emstnehmen von Metaphern gébe es keine Gesellschaft. Die
Autoritit der Gesetze liegt nicht in ihnen selbst, sondem ist dekretiert
und kann wieder aufgehoben werden. Die Gesetze gelten nicht, weil sie
richtig sind, sondemn weil sie erlassen werden, und die Moral, auf die sie
sich abstiitzen, ist wiederum ein Text, dessen referentielle Autoritét auf
blosser Ubereinkunft beruht. Die menschliche Gesellschaft funktioniert
nur aufgrund der Blindheit gegeniiber der Rhetorizitdt der Texte, auf
denen sie beruht. Jede Aufdeckung der unsicheren Referentialitéit von
Texten ist deshalb eine Gefidhrdung der Sicherheit geltender Ordnungen.

Die Infragestellung der referentiellen Autoritéit des Textes ist die In-
fragestellung seiner Lesbarkeit. Wenn Lesen als Verstehen Klarheit iiber
den rhetorischen Status des Geschriebenen voraussetzt, so ist der Text,
bei dem der Entscheid zwischen Figiirlichkeit und Wértlichkeit nicht
getroffen werden kann, nicht linger lesbar. Indem de Man zeigt, dass die
Texte, die er liest, diese Unterscheidung verunsichern, liest er sie auf
ihre Unlesbarkeit hin, das heisst darauf hin, dass sie nicht im Verstan-
denwerden aufgehen, sondern opak bleiben und durch den radikalen Wi-
derstand, den sie dem Verstehen entgegensetzen, dieses selbst zerriitten.
Der zerriittete Verstand, ist der Verstand, den man verliert. Deshalb er-
scheint in de Mans Text im Zusammenhang mit der Unlesbarkeit die
Verriicktheit des Lesers. Wenn man vom Zusammenhang von Unlesbar-
keit und Verriicktheit spricht, wie es jetzt gerade geschieht, so ist das be-
reits wieder der Versuch, den Verlust des Verstandes zu verstehen und
die Verriicktheit einzuordnen, wihrend die Erfahrung der Unméglichkeit
zu lesen gerade diejenige des Zerfallens von Ordnung ist. Aber auch der
Zerfall von Ordnung und sogar ihr Zerfallensein ist noch nicht Verriickt-
heit, solange die Ordnung als zerfallene noch erinnert wird. Und das

78



Wort Verriicktheit selbst misst das Fehlen der Ordnung an der Ordnung
als dem in der Verriicktheit gestérten Zurechtgeriickten. Um von Ver-
riicktheit zu reden braucht man ein Mass, an dem sie ablesbar ist, aber es
ist gerade der Verlust dieses Masses — der referentiellen Autoritit, die
dariiber entscheidet, was figilirlich und was wortlich ist —, der in der Un-
moglichkeit zu lesen erfahren wird.

Es lohnt sich, die Stellen, an denen de Man auf die Verriicktheit zu
sprechen kommt, ndher anzuschauen. Dort, wo entwickelt wird, dass
Verstehen die Entscheidung zwischen dem Figiirlichen und dem Wortli-
chen verlange, und dass dies iiblicherweise keine Schwierigkeiten be-
reite, wird folgendes Beispiel eingefiihrt: “We do not usually assume, for
example, that someone suffers from hallucinations merely because he
says that a table has four legs; the context of common usage separates
the figural meaning of the catachresis (which, in this case, leads to the
referent) from its literal denotation (which, in this case, is figural).” AR,
S. 201). Die Wahl der Katachrese als Beispiel erklart sich wohl dadurch,
dass hier das Verhdltnis zwischen der figiirlichen und der eigentlichen
Bedeutung komplexer ist als in anderen Féllen. Die Katachrese ist nicht,
wie man das von einer gew6hnlichen Metapher annimmt, eine Figur, die
an die Stelle eines Wortes tritt, das die Sache beim Namen nennt, son-
dern sie steht anstatt eines Wortes, das es gar nicht gibt. Wenn das, wo-
rauf der Tisch steht, Bein genannt wird, so ist das zwar eine Metapher,
aber diese lédsst sich nicht durch ein nicht figiirliches Wort ersetzen, weil
ein solches nicht existiert. Die Figur fiihrt hier direkt zur Sache und muss
nicht erst auf die eigentliche Bedeutung hin iibersetzt werden. Die rich-
tige Interpretation der Figur wird durch die Konvention (“the context of
common usage”) gewdhrleistet, die festlegt, dass in diesem Fall die
figiirliche Bedeutung zur Sache (dem Tisch) fiihrt, wihrend die wortli-
che Bezeichnung Bein hier figiirlich wird. Wenn nun die Unterscheidung
so problemlos gelingt, so fragt es sich, weshalb der Gedanke an die
Halluzination iiberhaupt aufkommt. Dies wird einsichtig, wenn man be-
denkt, dass die Katachrese so funktioniert, dass das gewohnte Verhéltnis
zwischen dem Figiirlichen und dem Wortlichen umgekehrt wird, indem
man nicht mehr dadurch zur Sache kommt, dass man von der Figur auf
das eigentliche Wort und von diesem auf die Sache zuriickgeht, sondemn
so0, dass man die Figiirlichkeit der Figur ignoriert und von ihr aus direkt
zur Sache kommt. Bei der Katachrese ist die figilirliche Bedeutung refe-
rentiell und die woértliche Bedeutung figiirlich zu lesen. Diese Umkeh-
rung ist potentiell verwirrend, denn sie stort das vertraute Verhéltnis von

79



Figiirlichkeit, Wortlichkeit und Referentialitét. Wenn bei der Katachrese
im Gegensatz zur gewohnten Ordnung nicht das Wortliche, sondern der
figiirliche Sinn referentiell zu nehmen ist, besteht die Gefahr, dass der
figiirliche Sinn auch wortlich genommen wird. Das fiihrt aber bald ein-
mal zur Halluzination, in der der Tisch zum vierbeinigen Ungeheuer ent-
stellt wird. Die Entstellung ist eine Disfiguration auch im rhetorischen
Sinn, denn sie besteht darin, dass das Wort Bein nicht mehr als Figur,
sondem wortlich verstanden wird.

Die halluzinatorische Dimension der Katachrese entfaltet de Man in
dem spiteren Aufsatz “Hypogram and Inscription” (RT, S. 27f.). Hier
geht es um die Prosopopoiie als die Figur, die dem eine Gestalt, ein Ge-
sicht gibt, was nicht sinnlich wahmehmbar ist. Sie bringt zur Erschei-
nung, was nicht erscheinen kann. Dadurch geht die Prosopopoiie einen
Schritt weiter als die Katachrese. Diese bezeichnet figiirlich, was keinen
eigentlichen Namen hat, dadurch aber in seiner sinnlichen Pridsenz nicht
in Frage gestellt ist. Jene macht sichtbar, was unsichtbar ist. Die Kata-
chrese ist eine unreduzierbare Figur, die referentiell zu lesen ist, wéhrend
die Prosopopoiie eine Fiktion ist, der keine wahrnehmbare Wirklichkeit
entspricht. Darin liegt ihr gespenstischer Charakter. “It is the visual
shape of something that has no sensory existence: a hallucination” (RT,
S. 49). In der Halluzination ist die Referentialitit der Wahrnehmung
selbst in Frage gestellt. Was in der Halluzination wahrgenommen wird,
existiert nicht ausserhalb dieses Wahrgenommenwerdens, das eine Téu-
schung ist. Aber es als Tduschung zu erkennen ist deshalb schwierig,
weil der in der Halluzination Befangene immer etwas Wirkliches wahr-
zunehmen glaubt. Wenn aber die Halluzination mit der Gewissheit der
Wahmehmung verbunden ist, so muss mit der Moglichkeit gerechnet
werden, dass die Gewissheit der Wahrnehmung halluzinatorisch sein
konnte. Die blosse Méglichkeit, dass es Halluzinationen gibt, verunsi-
chert die Unterscheidung zwischen Wahmehmung und Halluzination.
Dazu sagt de Man: “This means, in linguistic terms, that it is impossible
to say whether prosopopeia is plausible because of the empirical exi-
stence of dreams and hallucinations or whether one believes that such a
thing as dreams and hallucinations exists because language permits the
figure of prosopopeia. The question 'was it a vision or a waking dream?'
is destined to remain unanswered. Prosopopeia undoes the distinction
between reference and signification on which all semiotic systems [...]
depend” (RT, 49f.). Die Prosopopoiie selbst als Figur ist von dieser Ver-
unsicherung betroffen. Sie lédsst sich als Figur nur bestimmen, wenn es

80



mdglich bleibt, das, was in ihr erscheint, als etwas nicht Wahrmehmbares
und damit als Fiktion zu bestimmen. In dem Masse, als die Grenze zwi-
schen Wahmehmung und Halluzination verschwimmt, wird es auch un-
sicher, ob die Prosopopoiie referentiell zu lesen sei oder nicht, das heisst,
ob sie eine Figur ist oder nicht.

Schlimmer als verriickt

Was ist nun der Status dieser referentiellen Unsicherheit? In Allegories
of Reading ist sie das, was als diec Unmoglichkeit, das Figiirliche und das
Wortliche auseinanderzuhalten, die Unlesbarkeit ausmacht, und im Zu-
sammenhang mit der Unlesbarkeit erscheint in de Mans Text die Ver-
riicktheit. Dabei ist die Stelle liber den potentiell halluzinatorischen Cha-
rakter der Katachrese erst eine Andeutung, die zudem in einem Zu-
sammenhang erfolgt, in dem es um die gewoOhnlich bestehenden Mog-
lichkeiten geht, das Figiirliche vom Woértlichen zu trennen. Erst wo das
nicht mehr moglich ist, erscheint das Wort madness, und zwar auf eine
Weise, die man genau nehmen soll. De Man untersucht hier die im dia-
logisierten Vorwort zu Rousseaus Julie durchgehaltene Weigerung
Rousseaus, seinem Gespridchspartner zu sagen, ob er der Autor der
Briefe oder nur deren Herausgeber ist. De Man deutet den Autor hier
nicht als ein Subjekt, sondern als die Metapher fiir die Lesbarkeit des
Textes. Der Autor ist die Instanz, die gebraucht wird, um den referenti-
ellen Status des Textes zu bestimmen und so dessen Lesbarkeit sicherzu-
stellen. Der folgende Text beschreibt die Verfassung des Lesers, fiir den
die Referetialitédt des Textes unentscheidbar bleibt:

Asked whether he can respond to the pathos of the text, he replies:“I can con-
ceive of this effect with regard to you. If you are the author, the impact is easy
to understand. If you are not, I can still conceive of it ...” (2:18). What he could
not tolerate, however, is the impossibility of distinguishing between the alter-
natives. This would leave him dangling in an intolerable semantic irresolution.
It would be worse than madness: the mere confusion of fiction with reality, as
n L}ig’ case of Don Quijote, is mild and curable compared to this radical dysle-
xia.

27. “Voulant étre ce qu'on n'est pas, on parvient a se croire autre chose que ce
qu'on est, et voila comment on devient fou. En montrant sans cesse a ceux qui
les lisent les prétendus charmes d'un état qui n'est pas le leur, [les romans] les

81



séduisent, ils leur font prendre leur état en dédain, et en faire un échange imagi-
naire contre celui quon leur fait aimer.” (2:21). This is a simple figural
exchange in which the two specular poles, “leur état” and “un état qui n'est pas
le leur,” are clearly to be distinguished. The madness can be considered the
madness of another which does not threaten the sanity of the reader. (AR, S.
202)

Dieser Text handelt von der Verfassung des Lesers, der sich der Unles-
barkeit des Textes ausgesetzt sieht. Der Zustand, in dem er sich befindet,
ist nicht etwa der der Verriicktheit, sondern er ist schlimmer als Ver-
riicktheit (“worse than madness™). Es scheint, dass die Verriicktheit hier
nicht mehr als Abweichung von einer Norm auftritt, sondern selber zu
einer solchen wird, woran etwas gemessen wird, was noch schlimmer ist.
Das Verstindnis der Abweichung setzt die Bestimmung des Masses vor-
aus, an dem sie abzulesen ist. Was als Verriicktheit zu gelten hat, geht
aus der Anspielung auf Don Quijote und aus der Anmerkung hervor.
Don Quijote kann Wirklichkeit und Fiktion nicht auseinanderhalten. Er
nimmt die Romane, die er liest, emnst. Ebenso werden in dem in der An-
merkung zitierten Text die Romanleser durch die Vorspiegelung einer
unwirklichen Welt dazu verfiihrt, ihre wirklichen Verhdltnisse zu verges-
sen und sich fiir etwas anderes zu halten, als sie sind. Verriickt ist
gemdss dieser Bestimmung, wer das Unwirkliche fiir wirklich hilt, oder,
sprachorientiert ausgedriickt, wer das nur sprachlich Gegebene referenti-
ell liest. Um diesen Irrtum erkennen zu kénnen, muss man wissen, was
wirklich ist, eine Anforderung, die nach de Mans Uberlegungen zur unsi-
cheren Referentialitdt der Sprache nicht leicht erfiillbar zu sein scheint,
die aber dem Leser des zitierten Rousseautextes keine Schwierigkeiten
bereitet, da dieser Text selbst deutlich auseinanderhilt, was man ist, und
was man nicht ist. “The madness can be considered the madness of
another which does not threaten the sanity of the reader.”

Im Rahmen von de Mans Argumentation erfiillt dieser Text durchaus die
ihm zugedachte Aufgabe, eine Definition der Verriicktheit zu liefern.
Liest man ihn aber in dem Zusammenhang, in dem er in Rousseaus
Vorwort zu Julie steht, so ergibt sich eine Verunsicherung, weniger der
Definition als solcher, als ihrer Anwendbarkeit, das heisst ihrer Referen-
tialitdt. Dass die Berticksichtigung des Kontextes auch von de Mans Text
her nicht abwegig ist, zeigt die Erwdhnung Don Quijotes, auf den Rous-
seaus Text ebenfalls Bezug nimmt. Das Zitat in der Anmerkung stammt
aus einer ldngeren Entwicklung, die damit einsetzt, dass der Gespréchs-
partner N. zu bedenken gibt, man kénne den Briefwechsel so nicht ver-

82



Offentlichen, weil das Publikum Menschen, die so schreiben, nicht emst
nehmen wiirde. Die giinstigste Reaktion wire allenfalls noch, “qu'on s'en
amusit comme d'autant de vrais fous. Mais les longues folies n'amusent
gueres: il faut écrire comme Cervantes, pour faire lire six volumes de
visions3. Darauf folgt eine Argumentation, die darauf zielt, die Ver-
riicktheit der Romanfiguren als Vernunft und die Vernunft der Leser als
Verriicktheit erscheinen zu lassen. Rousseau unterscheidet zwei Leser-
schichten: eine stiddtische (gens du monde) und eine ldndliche
(campagnards). Die stiddtischen Leser werden die Menschen in einem
Buch, das ein einfaches Leben und dessen einfache Werte beschreibt,
verriickt finden. Sie wollen Romane, die eine kiinstliche Welt aufbauen,
wie es die ihre ist. Gerade das ist aber das Schédliche des Romans: dass
er den Leser in die Illusion lockt und ihm ein fiktives Gliick vormacht.
Der einfache Leser gerit in eine verriickte Welt. Das ist die Verrticktheit
Don Quijotes, nur sind es jetzt nicht mehr die Figuren von Rousseaus
Roman, die verriickt sind, sondem die Leser der “schlechten” Romane,
die sich verfiihren lassen. Vom Standpunkt des stddtischen Publikums
aus sind Rousseaus Figuren Verriickte, aber nach der Wertordnung, die
dieser Roman vertritt, ist die stddtische Gesellschaft verriickt, die eine
illusiondre Welt fiir wirklich hilt, so wie naive Romanleser es tun. Alles
miindet in den Satz: “Voila, Monsieur, comment la folie du monde est
sagesse” (OC, 11, S. 22), der wohl so zu verstehen ist, dass das, was die
Gesellschaft (le monde, les gens du monde) fiir Verriicktheit hilt, Weis-
heit ist. In Rousseaus Text sind Vernunft und Verriicktheit letztlich ver-
tauschbar. Was fiir das eine oder das andere gehalten wird, hingt davon
ab, was man fiir wirklich und was man fiir fiktiv hilt. Nun scheint aller-
dings die Argumentation eine klare Tendenz erkennen zu lassen, das
Einfache und Natiirliche, das die Welt von Julie vertritt, gegeniiber der
Verstiegenheit und Kiinstlichkeit der stddtischen Gesellschaft zu privile-
gieren. Das wiirde bedeuten, dass es diese Gesellschaft ist, welche in der
Illusion befangen ist und die Fiktion fiir Wirklichkeit hélt, wéhrend die
Landleute sich an das Wirkliche halten. Aber diese Auflosung lésst sich
nicht halten, denn die Hauptfrage des Vorworts ist gerade die nicht zu
beantwortende Frage nach dem referentiellen Status der Briefe. Wenn
diese fingiert sind, so ist auch die Wirklichkeit der einfachen Leute fik-
tiv, und es wird wieder unentscheidbar, wer verriickt und wer vemniinftig

3 Jean-Jacques Rousseau, OEuvres complétes, Paris, Bibliotheque de la Pléiade, 1964,
Bd.II, S. 18.

83



ist. Dass bald die Verriickten verniinftig, bald die Vernlinftigen verriickt
erscheinen, beeintrichtigt die Definition der Verriicktheit nicht, sondern
weist lediglich darauf hin, dass sie schwer anwendbar ist, weil jede An-
wendung voraussetzt, dass feststeht, was wirklich und was unwirklich
ist. Rousseaus Text gibt also nicht nur eine Bestimmung der Verriickt-
heit, sondemn er hebt vor allem die Fragwiirdigkeit jeder Festlegung des-
sen hervor, was als Wirklichkeit gelten soll, auf welche die Verirrung der
Irren zu beziehen wiire,

Fiir die Zwecke von de Mans Argumentation geniigt es, wenn Ver-
riicktheit als ein Zustand bestimmt ist, der sich von einem anderen, ver-
niinftigen, abhebt. Diese Bestimmung liefert der erste Satz der zitierten
Rousseaustelle: “Voulant €tre ce qu'on n'est pas, on parvient a se croire
autre chose que ce qu'on est, et voila comment on devient fou.” Merk-
wiirdigerweise zitiert de Man falsch. Der Wortlaut stimmt zwar, aber bei
Rousseau steht dieser Satz nicht am Anfang, sondern am Schluss der
Stelle, die de Man libernimmt. Die Umstellung ist ohne Zweifel eines der
zahlreichen Versehen, durch die Allegories of Reading sich auszeichnet,
das aber seiner Art nach weniger dem Setzer als dem Autor anzulasten
ist, der es mindestens tibersehen hat. Unabhéngig davon, was dazu ge-
fiihrt hat, erscheint Rousseaus Text bei de Man entstellt, und nichts ver-
bietet, diese Entstellung als mit konstitutiv fiir de Mans Text zu betrach-
ten. Zundchst fallt auf, dass die Umstellung keine ernsthafte Sinnst6rung
zur Folge hat. Die einzige Schwierigkeit entsteht dadurch, dass das Pro-
nomen ils (“ils les séduisent [...]”"), das bei de Man durch “[les romans]”
ersetzt ist, unverstdndlich wird, weil der vorausgehende Satz nicht von
den Romanen handelt, wie es bei Rousseau der Fall ist (“L'on se plaint
que les Romans troublent les tétes: je le crois bien. En montrant sans
cesse [...]”"). Im iibrigen ist die Vertauschbarkeit der Séitze dadurch gege-
ben, dass sie beide ungefdhr das Gleiche zu sagen scheinen. Der Unter-
schied liegt darin, dass der eine den Zustand der Verriicktheit allgemein
beschreibt (“voila comment on devient fou™), wihrend der andere stérker
auf das Beispiel des Romanlesers ausgerichtet ist. Bei Rousseau wird die
allgemeine Bestimmung aus dem besonderen Fall abgeleitet, wihrend in
de Mans Umstellung das Beispiel die allgemeine Formulierung illu-
striert. Die Méglichkeit der Bestimmung von Verrticktheit ist das, was
bei de Man im Vordergrund steht und deshalb vorweggenommen wird.
Die Anwendung ist sekunddr. Sie ist das, was bei Rousseau die Defini-
tion jedesmal dadurch ausser Kraft setzt, dass sie die Referentialitit des
festen Bezugspunktes als Mass (“ce qu'on est”, “leur état”) in ihrer

84



Fragwiirdigkeit erkennbar macht. An dieser Infragestellung ist de Man
hier nicht interessiert, weil es ihm vielmehr darum geht, Verriicktheit als
etwas Bestimmbares dem gegeniiberzustellen, was schlimmer als Ver-
riicktheit ist.

Das entstellte Zitat gibt noch zu einer weiteren Uberlegung Anlass.
Rousseaus Text, wie er bei de Man erscheint, ist verriickt. Er ist es in
dem wortlichen Sinne, dass seine Sitze verschoben sind. Er ist es aber
auch im Sinne der Bestimmung von Verriicktheit, die er selbst gibt, denn
die Umstellung der Sétze enthiillt sich im Vergleich mit der “Wirklich-
keit” von Rousseaus Text. Unterbleibt dieser Vergleich, was meistens
der Fall sein diirfte, so wird der bei de Man erscheinende Text als Rous-
seaus Text, das heisst als etwas genommen, was er nicht ist, wofiir er
sich aber selbst hilt. Diese durchaus halluzinatorische Situation 1dsst sich
aber nicht ohne weiteres bereinigen, indem man Rousseaus Text neben
de Mans entstelltes Zitat hélt. Denn selbst wenn der “richtige” Text be-
kannt ist, ist der Status des Zitats noch nicht geklirt. Dieses ist weder
Rousseaus Text, denn dieser ist ja verdndert worden, noch de Mans Text,
denn alles in ihm ausser die Abfolge der Sitze stammt von Rousseau.
Das entstellte Zitat 1édsst sich nicht mehr auf einen Autor zurtickfiihren.
De Man kann es nicht beanspruchen, und Rousseau kann es nicht ver-
antworten. Der Text kann so, wie er in Allegories of Reading steht, kei-
ner Instanz zugeschrieben werden, die dafiir einsteht. Sein referentieller
Status ist unentscheidbar. Der Zustand, in den diese Einsicht versetzt,
kann weder als normal noch als verriickt bezeichnet werden, denn weder
herrscht in ihm die Ilusion, in der man das Unwirkliche fiir wirklich
hélt, noch gibt es in ihm eine feste Norm, an der gemessen werden
konnte, was wirklich ist und was nicht.

Das fiihrt zu dem, was in de Mans Text als das erscheint, was
schlimmer als Verriicktheit ist. Es ist die Verfassung des Lesers, der liber
den referentiellen Status des Textes im Ungewissen bleibt. Der Ver-
rickte und der Vemiinftige sind vergleichsweise in einer einfachen Si-
tuation. Der Verriickte verwechselt zwar das Nichtwirkliche mit dem
Wirklichen, weil ihm ein Kriterium fehlt, beides zu unterscheiden, aber
das braucht ihn nicht zu st6ren, solange er an seine Illusion glaubt, das
heisst, solange er in der Illusion lebt, er verfiige liber das Mass der
Wirklichkeit. Der Vemiinftige verfiigt iiber dieses Mass, was im Kontext
von de Mans Uberlegungen allerdings nicht mehr heisst, als dass er sich
daran hilt, jene Metaphemn wortlich zu nehmen, bei denen dies nach
geltender Konvention zuldssig oder wiinschbar ist, aber dieses Mass gibt

85



ihm die Moglichkeit, die Abweichung zu bestimmen und Verriicktheit zu
diagnostizieren. Von Verriicktheit kann man tiberhaupt nur reden, wenn
es eine Norm gibt, an der sie gemessen werden kann. Der Zustand des
Lesers, den de Man im Auge hat, ist nun aber weder der des Verriickten,
noch der des Vemiinftigen. Es ist ein Zustand, in dem man weder der
Téuschung verfdllt und das Unwirkliche fiir wirklich hilt, noch iiber eine
Modglichkeit verfiigt, wirklich und unwirklich zu unterscheiden. Man ist
in der Ungewissheit dariiber suspendiert, ob man sich tiuscht oder nicht,
ohne dass eine Mdglichkeit offen bleibt, es zu verifizieren. In dieser Si-
tuation funktioniert der Gegensatz vemiinftig/verriickt nicht mehr. Er ist
dadurch ausser Kraft gesetzt dass man weder verriickt ist und glaubt ver-
niinftig zu sein, noch vemiinftig ist und sich dadurch vor Verrlicktheit
schiitzen kann, sondemn dass man auf keine Weise mehr wissen kann, ob
man verriickt ist oder nicht. Dieser Zustand, der schlimmer als verriickt
genannt wird, ist der Zustand der unentscheidbaren Referentialitit der
Sprache. Es ist die Erfahrung der Unmdéglichkeit, aus dem Bannkreis der
Sprache auszubrechen, obweohl die Sprache unabléssig iiber sich hinaus
verweist. In Rousseaus Vorwort zu Julie ist der Autor als der aussertext-
liche feste Bezugspunkt, der iiber die Referentialitit des Textes zu ent-
scheiden hitte, das Mass, das dem Leser entzogen ist und ihm nicht mehr
erlaubt, Fiktion und Wirklichkeit zu trennen.

Der Leser, der in der Ungewissheit iliber die Referentialitit des Tex-
tes suspendiert bleibt, ist der Leser, der nicht referentiell liest, den Text
nicht auf ein Aussersprachliches hin zu verlassen versucht, sondermn sich
der Sprachlichkeit alles Gesagten bewusst bleibt. Aber es wire naiv, die-
sem Leser, dessen Zustand im iibrigen schlimmer als der des Verriickten
ist, einen hoheren Erkenntnisgrad zuschreiben zu wollen und seine Be-
ziehung zum Text als ein erstrebenswertes Ziel misszuverstehen. Auch
wenn die Einsicht in die ungewisse Referentialitét des Sprachlichen ge-
geniiber der Illusion des Verriickten, der sich fiir verniinftig hilt, wie
auch des Verniinftigen, der sich fiir verniinftig hélt, eine Ent-tduschung
bedeutet und deshalb der Wahrheit ndher kommt, so besteht doch diese
Anngherung an die Wahrheit darin, dass man den Glauben daran verliert,
ihr nahe zu sein. Die Einsicht in die unsichere Referentialitit des
Sprachlichen ist sogleich ihrem eigenen Befund unterworfen. Sie ist kei-
neswegs ein Ausweg aus der Tduschung, sondemn erliegt ihr selber in
dem Masse, als sie an ihre eigene Wahrheit glaubt. Sie bestétigt sich erst
darin, dass sie ihrerseits wieder verunsichert wird. Deshalb ist der unent-
scheidbare referentielle Status der Texte nicht eine Erkenntnis, in der

86



man sich einrichten kann, sondern eine Erkenntnis, die sich allenfalls
dann bewihrt, wenn man ihr zuwiderhandelt. Dashalb ist der Zustand der
unentscheidbaren Referentialitdt der Sprache unhaltbar und wird, sobald
er sich herstellt, durch einen gewaltsamen Entscheid beseitigt, aber auch
bestétigt. Die Bestétigung liegt darin, dass der Entscheid sich nicht fun-
dieren lisst, die Beseitigung geschieht dadurch, dass man so tut, als wére
der Entscheid fundiert. Dadurch, dass man das, wovon man nicht weiss,
ob es referentiell gelesen werden kann, dennoch referentiell liest, unter-
driickt man das Wissen um den méglicherweise halluzinatorischen Cha-
rakter dessen, was man als wirklich setzt, und fliichtet in eine Vernunft,
die vielleicht verriickt ist, oder in eine Verriicktheit, die vielleicht ver-
niinftig ist, aber auf jeden Fall in einen Zustand, in dem man sich ver-
halten kann, und in dem der unhaltbare Moment, in dem Verriicktheit
und Vemunft nicht mehr zu unterscheiden sind, iiberwunden ist, ander-
seits aber durch das Gewaltsame des Entscheids, den keine Erkenntnis
fundiert, gerade bestatigt wird.

Gerade weil der Zustand jenseits der Verriicktheit unhaltbar zu sein
scheint und immer schon beseitigt ist, wenn er in den Blick tritt, kann
man versucht sein, ihn redend zu umkreisen und als die Unmitte zu
beleuchten, in der er sich jedesmal verfliichtigt. Der Ausdruck
“schlimmer als verriickt” bezeichnet nicht nur etwas, was anders als das
Verriicktsein ist, sondern etwas, was mit dem Verriicktsein so zusam-
menhingt, dass es eine Steigerung und Verschlimmerung der Verfassung
ist, die verriickt genannt wird. “Schlimmer als verriickt” ist nicht ein Ge-
gensatz zu “verrtickt”, sondemn ein Zustand, der im Sinne des Verriickt-
seins iiber dieses hinausgeht. Anderseits wird dieser Zusand aber nicht
dadurch erreicht, dass die Verriickung als die Abweichung von der Norm
und vom Normalen stérker wird, denn eine solche quantitative Veréinde-
rung wiirde lediglich zu einer schlimmeren Verriicktheit, nicht aber zu
etwas filhren, was schlimmer als diese ist. Obwohl das, was schlimmer
als Verriicktsein ist, eine Art Steigerung des Verriicktseins ist, ist es doch
auch etwas qualitativ anderes als dieses. So stark der Verriickte auch
immer von dem abweichen mag, was als normal gilt, seine Verriicktheit
bleibt eine Position, nicht nur fiir den Verniinftigen, der den Grad ihrer
Abweichung von der Norm misst und sie als verriickt diagnostiziert,
sondern auch fiir den Verriickten selbst, der an seine Welt glaubt und sie
vertritt. Deshalb kann der qualitative Sprung, der vom Verriicktsein zu
dem fiihrt, was schlimmer ist als verriickt zu sein, nur darin bestehen,
dass nicht mehr nur der Grad der Verriickung sich steigert und damit die

87



Position des Verriickten sich verschiebt, sondem dass die Position tiber-
haupt verlorengeht.

Entriickt

Der Verlust der Position ist keine Verriicktheit mehr. Alle Verriickung
ist immer nur Verriickung der Position. Deren Verlust kann man Entriik-
kung nennen. Die Entriickung ist nicht wie die Verriickung eine Ver-
schiebung von einem Ort zum andem, von einer Stelle zur andemn, son-
dern die Entstellung in die Ortlosigkeit. Der Verriickte ist anders als die
andern, weil er eine andere Position hat. Der Entriickte, der ohne Posi-
tion ist, ist nicht mehr nur anders, sondern er ist niemand mehr. In der
Entriicktheit gibt es kein Subjekt mehr. Entriicktheit ist keine Situation,
worin jemand sich befindet, denn das Situiertsein in der Situation ist ge-
rade das, was in ihr verlorengeht.

Gemaiss de Mans Deutung von Rousseaus Vorwort zu Julie ist Ent-
rickung — was schlimmer als Verriicktsein ist — das, was dem Leser
zustOsst. Entriicktheit ist der Zustand, in den der Text den Leser durch
seine Unentscheidbarkeit bringt. Es liesse sich zeigen, dass dies nicht nur
fiir diesen besonderen, sondem fiir jeden Text gilt, der in de Mans Sinn
Text ist. So heisst es im Zusammenhang mit Nietzsche: “Rhetoric is a
text in that it allows for two incompatible, mutually self-destructive
points of view, and therefore puts an insurmountable obstacle in the way
of any reading or understanding” (AR, S. 131; vgl. AR, S. 126, 270).
Dass der Text unlesbar ist, bedeutet nicht einfach, dass er fremd und un-
durchdringlich gegeniiber bleibt. Vielmehr wird der Leser durch die Un-
entscheidbarkeit des Textes lesend in die Positionslosigkeit entriickt.
Aber was entriickt ist, ist nicht mehr der Leser, denn die Unlesbarkeit ist
nicht eine andere Situation, in die der Leser versetzt wird, sondern die
Vemichtung des Lesers als Leser. Diese Gefdhrdung des Lesers macht
die Unertrdglichkeit der Unentscheidbarkeit des Textes aus und verhin-
dert, dass sie ausgehalten wird. Der Leser setzt der Gefahr der Entriik-
kung sogleich den sachlich nicht begriindbaren und daher abrupt gewalt-
samen Entscheid entgegen. Diese Entgegensetzung ist die Setzung des
Lesers als Position, seine Riickkehr in die normale Verriicktheit der Ver-
niinftigen oder Verriickten. Der Leser konstituiert sich als Leser, indem
er dort Stellung nimmt, wo es keine Stellungnahme gibt. Die unmégliche

88



Position ermdglicht die Lektiire, in welcher in dem Masse, als sie schei-
tert, weil sie den Text als unlesbaren nicht einholt, die Positionslosigkeit
der Entriicktheit erscheint. Die Leserposition — der Leser als Position, als
Setzung — ist eine Figur, die das, wofiir sie steht, dadurch zuginglich
macht, dass sie sich selbst zersetzt und untergribt. Der Leser ist die
Prosopopoiie der Entriicktheit, aber die Entriicktheit erscheint in ihm in
dem Masse, als seine Position im Lesen der Entsetzung verféllt und das
fiktive Gesicht der Entriickung entstellt wird. Die Entstellung ist die Dis-
figuration der Prosopopoiie, deren de-facement. Die Entstellung des Le-
sers ist die Auflésung seiner Position, seine Entriickung in die Positi-
onslosigkeit und seine Vemichtung in der Unlesbarkeit des Textes, die
nicht anders erscheinen kann als in dessen Gelesenwerden. Die Unent-
scheidbarkeit des Textes muss immer entschieden werden, damit er gele-
sen werden kann, aber das Lesen fiihrt immer zu der Unlesbarkeit zu-
riick, der es durch den gewaltsamen Entscheid zu entgehen hoffte.

Die Stelle iiber die Entriickumg in Allegories of Reading lésst sich
von den Uberlegungen zur Position her noch einmal betrachten. Die Ent-
riickung des Lesers in die Unentscheidbarkeit des Textes wird durch die
Wendung “worse than madness” umschrieben. In ihr ist Verriicktheit
eine Position, die aber sogleich in das aufgel6st wird, was schlimmer ist
als sie, wobei nur die Setzung der Verriicktheit deren Entsetzung in die
Entriickung ermgéglicht. Die Setzung der Verriicktheit als Position wird
in de Mans Text dadurch begriindet, dass in der Anmerkung eine Rous-
seau-Stelle tiber die Verriicktheit zitiert wird. Aber das Zitat ist als ent-
stelltes gestellt und durch die Versetzung seiner Sitze entautorisiert und
ohne Autoritit. Nun kénnte man allerdings einwenden, dass die Autoritét
des Textes sich wiederherstellen lasse, da man den richtigen Text kenne.
Aber der unentstellte Text steht, wie sich gezeigt hat, in einem Kontext,
der die Unterscheidung zwischen dem Wirklichen und dem Unwirkli-
chen, auf der die Verriicktheit als Position beruht, verunsichert, so dass
er selber die Bestimmung dieser Position verhindert und seine eigene
Autoritdt untergribt. Auch wenn die Entstellung des Zitats ein zufélliges
Versehen ist, bleibt sie die Metapher fiir die davon unabhingig nach-
weisbare Reihe der Ent-stellungen (Auflésungen von Positionen), durch
die jeder Setzung immer wieder der Boden entzogen wird. Die Formulie-
rung “schlimmer als verriickt” fiir den Zustand der Unentscheidbarkeit
des referentiellen Status des Textes setzt Verriicktheit als Position vor-
aus. Diese setzt ihrerseits voraus, dass wirklich und unwirklich sich un-
terscheiden lassen, und diese Unterscheidung setzt voraus, dass man

89



liber den referentiellen Status Bescheid weiss. Was aber referentiell zu
lesen sei und was nicht, ist wiederum eine als giiltig gesetzte Konven-
tion, deren Fragwiirdigwerden in die Unentscheidbarkeit entriickt, in die
der in Rousseaus und de Mans Text besprochene Leser gerit. Die Bezie-
hung zwischen Setzen und Voraussetzen erdrtert de Man an einer ande-
ren Stelle in Allegories of Reading (AR, S. 124). Die Setzung verleugnet
ihren hypothetischen, referentiell ungewissen Status, indem sie vor-
aussetzt, was nicht vorausgesetzt werden kann, weil es seinerseits eine
hypothetische Setzung ist. Durch jede Setzung entfernt sich de Mans
Text von der Positionslosigkeit, die er zu sagen versucht. Indem er aber
jede dieser Setzungen wieder zersetzt, ndhert er sich der Positionslosig-
keit, aus der er immer wieder eine Position machen muss, um dariiber
reden zu kénnen.

Die Unausweichlichkeit dieser Spannung zeigt sich in de Mans Text
dort am deutlichsten, wo die Positionslosigkeit als der Zustand, der
schlimmer ist, als verriickt zu sein, als radikale Dyslexie bezeichnet
wird. Radikal ist das, was zur Wurzel gehort, was zu dem zuriickreicht,
aus dem alles hervorwichst. Die Dyslexie hingegen steht hier fiir die
Entwurzelung der Sprache. Radikale Dyslexie ist ein Text, in dem das
Wort Dyslexie die im Wort radikal gesetzte Wurzel entwurzelt, der aber
gleichzeitig die Dyslexie — die Entwurzelung — dadurch, dass sie radikal
genannt wird, als Wurzel setzt, was sie nicht sein kann.

Es gibt eine weitere Stelle in de Mans Werk, an der das Wort mad-
ness erscheint. Gegen Ende des Aufsatzes “Shelley Disfigured” findet
sich der Satz: “No degree of knowledge can ever stop this madness, for it
is the madness of words”4. Noch bevor man sich fragt, wie Verriicktheit
hier vom Kontext her bestimmt ist, gibt der Satz selbst zu bedenken, dass
die Verriicktheit eine solche der Worter ist. Nicht jemand ist hier ver-
riickt, sondern die Sprache. Wihrend in Allegories of Reading der Zu-
stand des Lesers beschrieben wird, ist hier kein Subjekt mehr erhalten,
dem die Verriicktheit zugeschrieben werden kann. Aber die beiden Texte
sind einander vielleicht ndher, als sie es vorerst zu sein scheinen, denn
die Unlesbarkeit des Textes, der sich der Leser angesichts der unent-
scheidbaren Referentialitit ausgesetzt sieht, ist ja als der Zustand, der
schlimmer ist, als verriickt zu sein, die Zersetzung des Lesers als Posi-
tion und seine Entriickung in die Positionslosigkeit, also seine Vernich-

4  Paul de Man, The Rhetoric of Romanticism (RR), New York, Columbia University
Press, 1984, S. 122.

90



tung als Subjekt. Es konnte daher sein, dass die Verriicktheit der Sprache
nicht so weit weg von dem ist, was schlimmer als Verriicktheit ist.

Der Zerfall des Subjekts ist in dem zitierten Satz daran ablesbar, dass
das, was in ihm the madness of words genannt wird, unkontrollierbar ist.
Es gibt keine Instanz, welche das, was als Sprache und in der Sprache
geschieht, im Griff hat. Was im Entgleiten der Herrschaft iiber die Spra-
che aufgeht, ist das Nichtmenschliche der Sprache, das, was dem Ein-
fluss dessen, der Sprache verwendet, entriickt ist, und in das die Sprache
ihn entriickt. Was als the madness of words ablduft, untersteht also kei-
nem Wollen und K6nnen und ist nicht die Manifestation einer Freiheit,
sondern scheint einer blinden Notwendigkeit zu gehorchen. Die
Notwendigkeit des Ablaufs ist seine Unvermeidlichkeit. Die Einsicht in
was geschieht ermOglicht auf keine Weise, etwas daran zu dndem:“No
degree of knowledge can ever stop this madness.” Der unausweichliche
Vorgang, der the madness of words heisst, wird in de Mans Text an der
Lektiire von Shelleys Gedicht The Triumph of Life vorgefiihrt. Da es
aber mehrere Hinweise darauf gibt, dass dieser Text als repridsentativ fiir
alle Texte betrachtet wird, kann man eine vom Beispiel losgeldste Dar-
stellung versuchen.

Die Sprache bedeutet. Dadurch ist sie ein Gefilige von Beziehungen.
Was bedeutet, ist auf sein Bedeutetes bezogen und alles, was bezogen
ist, bedeutet. Sinn ist Zusammenhang. Alle Ordnung ist Herstellung von
Beziehung. Als die M{glichkeit von Bedeutung bestimmt die Sprache
das Menschenmdgliche. Aber damit einer sprechend diese Moglichkeit
wahrnehmen kann, muss ihm die Sprache schon gegeben sein. Was einer
sagt, ist bis zu einem gewissen Grad, was er sagen will, dass er es aber
sagen kann, hingt nicht von ihm ab, sondern davon, dass es Sprache
gibt. Die Sprache ist die Voraussetzung dafiir, dass einer etwas sagen
kann. Indem das Sprechen des Sprechenden die Sprache voraussetzt, ist
es auf diese Voraussetzung bezogen und bedeutet sie. Jedesmal, wenn
gesprochen wird, ist dadurch auf die Sprache als die Ermoglichung ihres
Stattfindens verwiesen. Dadurch zeichnet sich im Sprechakt eine Dimen-
sion ab, die es nicht mehr erlaubt, ihn nur unter dem Gesichtspunkt des
Sprechenden zu sehen, der sich der Sprache bedient. Jedesmal, wenn ge-
sprochen wird, ist das nicht nur die Setzung von Bedeutung durch denje-
nigen, der spricht, sondern es ist zugleich die Setzung der Sprache als
Voraussetzung diese Setzung. Die Setzung der Sprache ist aber nicht der
Akt dessen, der spricht, sondemn sie ist vielmehr die Voraussetzung da-
fiir, dass er iiberhaupt spricht. Niemand erfindet die Sprache, und jede

91



Instanz, der die Setzung der Sprache zugesprochen werden konnte, ist ih-
rerseits immer nur eine sprachliche Setzung. Die Sprache als die Voraus-
setzung ihres Stattfindens ist voraussetzungslos. Sie ist nicht durch ein
Subjekt gesetzt, das als das sie Setzende ihr libergeordnet und ihre Vor-
aussetzung wére. Die Setzung der Sprache ist auf nichts zuriickbezieh-
bar. Sie ist ein abrupter, beziehungsloser Akt, der in seiner Unbezogen-
heit ohne Bedeutung und Sinn ist. Dass es Sprache gibt, ist nicht ver-
stehbar. Jeder Sprechakt hat insofern, als in ihm die Sprache selbst sich
setzt, an dieser Abruptheit teil. Jedes Sinngefiige verdankt sich letztin-
stanzlich einem Setzungsakt, der ohne Sinn ist und das Gefiige dadurch
aufreisst, dass er sich auf keine Weise in dieses integrieren lisst, denn
jeder Versuch, dem abrupten Akt Sinn zu geben, diskreditiert sich schon
dadurch, dass er unternommen wird, besteht er doch darin, das Unbe-
ziehbare in die Beziehung zu bringen.

Dennoch ist dieser Versuch unvermeidlich. Wenn die Setzung der
Sprache als die Voraussetzung des Sinngefiiges uneinholbar ist, so hingt
dieses Sinngefiige von einem Akt ab, der sich nicht in es einfligen l&sst
und als abrupte Setzung unverstdndlich und sinnlos bleibt. Aber dieser
Akt, der ohne Voraussetzung ist, ist nicht ohne Folgen. Insofern als er
das sprachliche Sinngefiige ermd&glicht hat, ist er auf dieses bezogen und
bekommt nachtréglich Sinn. Aber diese Sinnverleihung verfehlt notwen-
dig gerade die Unbezogenheit und Abruptheit der Setzung von Sprache.
Die Bedeutung, die dem abrupten Akt zugesprochen wird, ist immer
falsch, weil sie fiir das gilt, was keine Bedeutung hat. Aber gleichzeitig
ist die falsche Bedeutung unumginglich, weil der abrupte Setzungsakt
im Riickblick als die Voraussetzung des Sinngefiiges, das er ermdglicht
hat, auf dieses bezogen ist. Dort, wo de Man davon spricht, wie der Set-
zungsakt durch die Verleihung von Bedeutung in das Sinngefiige inte-
griert wird, heisst es: “But this is radically inconsistent: language posits
and language means (since it articulates) but language cannot posit
meaning; it can only reiterate (or reflect) it in its reconfirmed falsehood”
(RR, S. 1171.).

An jedem Sprechakt ist die abrupte Setzung von Sprache mitbetei-
ligt, die der Sprechende sich nicht zusprechen kann, die er aber dennoch
immer wieder dadurch unter Kontrolle zu bringen sucht, dass er ihr einen
Sinn gibt. Weil dies nur redenderweise geschehen kann, ist der Versuch,
die Herrschaft iiber das Unbeherrschbare zu gewinnen, diesem wiederum
selbst ausgeliefert. Was auf solche Weise sich meldet, ist das Nicht-
menschliche der Sprache, das, was sich auf keine Weise auf den Men-

92



schen zuriickfiihren und in die Abhéngigkeit von dem, der spricht, brin-
gen lisst. Aber weil die Moglichkeit des Sinns von diesem Unzugéngli-
chen abhéingt und das heisst: mit ihm zusammenhéngt, ist der unmdogli-
che und notwendig falsche Sinn immer schon gefordert und nicht zu un-
terdriicken, selbst wenn er in seiner Falschheit durchschaut wird. Die
Einsicht in diese Falschheit kann allerdings verhindern, dass man der
Mystifikation verfdllt, verstanden zu haben, aber das durch diese Klar-
sicht wiederhergestellte Nichtverstehen ist nicht eine Verfassung, in der
es sich zur Ruhe kommen lésst, sondern es fordert das Verstehen als die
Kniipfung neuer Beziehungen, obwohl zum voraus klar ist, dass sie
falsch und unhaltbar sind.

Im Riickblick auf die friiher besprochene Stelle aus Allegories of
Reading kann man jetzt in dem Bediirfnis des Lesers in Rousseaus Vor-
wort, die Rede auf einen Redenden, den Text auf einen Autor zuriickzu-
fiihren, den Versuch sehen, die Setzung der Sprache dem Sprechenden
zuzusprechen, denn nichts anderes geschieht, wenn der Autor als eine
aussersprachliche Instanz angenommen wird, die fiir den Text einsteht.
Aber in dem Masse, als es gerade nicht der Sprechende ist, der die Spra-
che setzt, und als diese umgekehrt die Voraussetzung dafiir ist, dass
Sprache iiberhaupt stattfindet, ist der Autor die Figur fiir eine Setzung,
die ihm génzlich entzogen und unzuginglich ist, und der er, indem er sie
redend mitvollzieht, ausgesetzt ist, ohne dariiber verfligen zu kénnen.
Der Autor als die nachtriglich dem Sinngefiige vorausgestellte Voraus-
setzung ist die Prosopopoiie der Voraussetzungslosigkeit, das heisst der
abrupten Setzung von Sprache. Der Autor ist zwar einerseits die Figur
fiir die Autoritét liber den Text und damit, wie es in Allegories of Read-
ing heisst, fiir dessen Lesbarkeit, aber er ist anderseits und gleichzeitig
die Figur fiir das Fehlen dieser Autoritit und damit deren Verunsiche-
rung. Der Sinn des Sinngefiiges insgesamt wird dadurch fraglich. Nicht
der Sinn, der sich in ihm als kohérentes Netz von Beziehungen herstellt,
aber der Sinn dieses Sinns. Insofern als es unverstdndlich bleibt, dass es
Sprache gibt, ist die sprachliche Ordnung nirgends zu verankern und
schwebt in einem ungewissen Raum an einem ungewissen Ort. So reich
die Beziehungen in ihr sein mdgen, so bleibt sie doch als ganze unbe-
ziehbar, von fraglichem Sinn und fraglicher Referentialitit. Die Unmég-
lichkeit, den sprachlichen Setzungsakt unter Kontrolle zu bringen, ent-
wurzelt das Sinngefiige als ganzes, stellt alles, was in ihm geschieht, in
seinem Sinn in Frage und 6ffnet damit die Frage nach dem Sinn, die
immer in dem Masse, als sie beantwortet wird, neu zu stellen ist, weil die

93



Antwort dem Sinn gibt, dessen Sinn, wenn es einen hat, unerreichbar ist.
“No degree of knowledge can ever stop this madness, for it is the mad-
ness of words.” Sobald Sprache geschieht, gibt es Bedeutung und Sinn.
Aber ob der Sinn nun sprachlich bleibt oder dadurch getragen ist, dass
die Sprache selbst Sinn hat, bleibt offen. Die Verriicktheit der Sprache
ist, dass sie stindig Sinn gibt, ohne dass man je weiss, ob dies Sinn hat.
Sie gibt Sinn, als gidbe es ein Mass, woran der Sinn dieses Vorgangs der
Sinngebung messbar wire. Sobald Sprache geschieht, widerspricht sie
der Ungewissheit, ob es ein solches Mass gibt, und dem Wissen, dass es
unerreichbar ist. Die fortwédhrende Konstituierung von Sinn, der viel-
leicht keinen hat, ohne dass dieser Zweifel dem Vorgang Einhalt gebie-
ten wiirde, weil er selber sich als sinnvoller konstituiert, ist ein Kreisen
der Sprache in sich selbst, das delirierenden Charakter hat. Weil es kein
anderes Mass als die Sprache selbst gibt, fehlt das Mass, an dem sie zu
messen wire. Die Sprache ist nicht situierbar, sondern in die Ortlosigkeit
entstellt, verriickt nicht im Sinne der Abweichung von einer Norm, son-
dern im Sinne des génzlichen Fehlens einer solchen.

Ironisch

Die Verriicktheit 14dsst sich noch auf andere Art annihern und beschrei-
ben. Wenn das Sinngefiige auf der uneinholbar entzogenen Vorausset-
zung beruht, dass es Sprache gibt, und wenn dem Stattfinden von Spra-
che immer nur nachtrédglich Sinn verliechen werden kann, so ist der Sinn
des Sinns unsicher, weil das Sinngefiige nicht auf etwas bezogen werden
kann, worin es fundiert wire. Sobald aber Sprache geschieht und Sinn
sich konstituiert, wird diese Unsicherheit verleugnet und eine Position
angenommen und eingenommen, die als fester Bezugspunkt fungiert.
Diese Position ist die Uberwindung der Ortlosigkeit durch die Situie-
rung. Aber der gewonnene Ort bleibt eine nicht begriindbare Fiktion und
die Position die Prosopopoiie der Positionslosigkeit. Wird dies durch-
schaut, so erweist sich die Position als das, was man eine Verriickung
beziiglich der Positionslosigkeit bezeichnen kénnte, wiirde man diese
dadurch nicht in eine Position — die Position, keine zu haben — verfil-
schen. Die als Fiktion erkannte Position wird unhaltbar und muss abge-
baut werden. Da aber ihre Aufldsung wiederum nur redend geschehen
kann, ist sie ihrerseits positionsbildend und der gleichen Erosion ausge-

94



setzt wie diejenige, die sie zersetzt. Der Prozess von Setzung und Entset-
zung, der auf diese Weise in Gang kommt, ist endlos, weil es weder eine
Position, die haltbar wire, noch ein Reden gibt, das nicht das Einnehmen
einer Position wire, so dass das Reden unaufhérlich zwischen der Posi-
tion und ihrer Unhaltbarkeit fluktuiert. Dieser endlose Prozess der Ver-
riickung von jeglicher Position, ohne dass es doch ein endgiiltiges Los-
kommen von der Position gibt, ist die Ironie.

Die Ironie ist ein ausgezeichneter Zug aller Texte de Mans, aber sie
ist nur einmal, in dem 1969 erschienenen Aufsatz “The Rhetoric of
Temporality”, ausfiihrlich behandelt worden. Im Zusammenhang mit
Baudelaires Essay De l'essence du rire, wo anlédsslich der Beschreibung
einer Pantomime von Schwindel die Rede ist, verbindet de Man die Iro-
nie mit der Verricktheit: “Irony is unrelieved vertige, dizziness to the
point of madness. Sanity can exist only because we are willing to func-
tion within the conventions of duplicity and dissimulation, just as social
language dissimulates the inherent violence of the actual relationships
between human beings. Once this mask is shown to be a mask, the au-
thentic being underneath appears necessarily as on the verge of mad-
ness™. Dieser Text unterhilt etliche Beziehungen zu der Stelle iiber Ver-
riicktheit in Allegories of Reading. Der Zustand der Gesundheit oder
Vemiinftigkeit wird durch die Bereitschaft bestimmt, gewisse Konven-
tionen als gliltig anzuerkennen und emst zu nehmen. Dem entspricht im
andemn Text der Entscheid dariiber, was Wirklichkeit und was Fiktion ist.
Aber so wie dort diese Unterscheidung verunsichert wird, so ist hier die
Konvention als eine Ordnung verstanden, deren Giiltigkeit durch nichts
als die Ubereinkunft gesichert ist, und deren sachliche Fundierung aus-
bleibt. Die Konvention ist die Maskierung eines verleugneten — hier als
“authentisch” bezeichneten — Zustandes, der Verriicktheit heisst. Was
damit gemeint ist, 14sst sich aus dem Kontext erschliessen. Die Ordnung,
in der der Vemiinftige funktioniert, ist eine Fiktion, die einen verleug-
neten Zustand maskiert und verbirgt. Von der Demaskierung wire zu
erwarten, dass sie die Wahrheit an den Tag bringt. Stattdessen erscheint
die Verriicktheit, als ein Zustand, in dem die Wahrheit ferner als je ist.
Wenn die konventionelle Ordnung die Moglichkeit der Position, des
Standpunktes ist, so entzieht die Enthiillung der Ordnung als Fiktion der
Position den Boden. Der Verlust der Position ist der Schwindel (vertige).

5 Paul de Man, Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary Critic-
ism. Second Edition (BI), London, Methuen, 1983, S. 251f.

95



Er erfasst denjenigen, dessen Standfestigkeit durch den Blick in die um-
gebende Leere bedroht ist. Dass Verriicktheit hier in Verbindung mit
Schwindel erscheint, ist ein Hinweis darauf, dass Verriicktheit nicht die
Verschiebung der Position beziiglich einer nach konventioneller Norm
als normal geltenden meint, sondem die Verunsicherung der Position
tiberhaupt und ihren Verlust in der Entriickung. Verriicktheit ist hier das,
was in Allegories of Reading als schlimmer als verriickt beurteilt wird.

Wenn Normalitit, Gesundheit, Vemiinftigkeit als Fiktion und Maske
durchschaut werden, so enthiillt doch die Entlarvung kein Gesicht hinter
der Maske, sondemn nur dessen Fehlen. Die Einsicht in die Fiktivitét gel-
tender Ordnungen fiihrt nicht zur Findung einer Wahrheit, auf der sich
eine giiltige Ordnung errichten liesse, sondem ist gleichzeitig die Ein-
sicht in die Unmdglichkeit einer fundierten Ordnung. An dieser Einsicht
des Ironikers ist nicht nur wichtig, worauf sie sich erstreckt, sondern dass
sie eine Einsicht ist. Denn die Entriickung als Verlust der Position, die in
ihr aufgeht, ist der Verlust der M&glichkeit von Einsicht. In dem Masse,
als eine Einsicht den Verlust der Position begleitet, ist die Positionslo-
sigkeit nicht erreicht, und es bleibt in der Entriickung selbst eine Stellung
nehmende und daher ihr gegeniiberbleibende Instanz. Dieser unmégliche
Abstand kennzeichnet die Struktur der Ironie.

[...] absolute irony is a consciousness of a non-consciousness, a reflection on
madness from the inside of madness itself. But this reflection is made possible
only by the double structure of ironic language: the ironist invents a form of
himself that is “mad” but that does not know its own madness; he then proceeds
to reflect on his madness thus objectified. (B/, S. 216)

Die Formulierungen im ersten Teil dieses Zitats stellen das Problem der
unmdéglichen Gleichzeitigkeit des Bewusstseins mit dessen Verlust. Der
Widerspruch, den der unvermittelte Aufeinanderprall des Unvereinbaren
herstellt, wirft die Frage auf, wie Ironie iiberhaupt méglich sei. Sie ist es
dadurch, dass Bewusstsein und Unbewusstsein auseinandergenommen
und einander gegeniibergesetzt werden. Das Miteinander wird in ein
Nacheinander, Simultaneitét in Sukzession umgewandelt. Man kann das
in de Mans Sinn eine Allegorisierung der Ironie nennen. Wichtig daran
ist, dass die Positionslosigkeit (madness, non-consciousness) wieder zu
einer Position gemacht, “objektiviert” werden muss, damit es mdglich
wird, dariiber zu reden. Das Bewusstsein, das den Verlust der Position
begleitet, und die Rede, die ihn sagt, sind gezwungen, ihn wieder zu ei-
ner Position zu verfestigen, um ihn zu fassen. Das heisst, dass der Ironi-

96



ker, der die Fiktion durchschaut und sie als solche blossstellt, die Aufld-
sung der Fiktion wieder als Fiktion aufbauen muss, und dass diese Fik-
tion ihrerseits der Ironisierung ausgesetzt werden muss, soll der Zustand
der Mystifikation durch die ernstgenommene Fiktion nicht wieder herge-
stellt werden. Der so in Gang kommende Prozess ist unabschliessbar,
weil die Sprache nicht anders kann als Ordnungen zu errichten und sie
als giiltig zu postulieren, obwohl das Wissen, dass sie es nicht sind, nie
aussetzt. Die Konventionen der Gesellschaft sind Fiktionen, aber die Po-
sitionslosigkeit, in die der Abbau der Fiktion fiihrt, ist es nicht minder,
und sie ist der Ironie ebenso ausgesetzt. Ironie kann deshalb niemals zu
einer Position im Sinne einer vertretbaren Haltung werden. In dem
Masse, als sic es werden muss, um moéglich zu werden, muss sie sich
sich selber ausliefern und wird notwendig zu der Ironie der Ironie, als die
Friedrich Schlegel sie dargestellt hat. “No degree of knowledge can ever
stop this madness, for it is the madness of words.” Dem Ironiker, der
weniger mystifiziert als andere Redende zu sein scheint, da er die Fikti-
vitdt aller Ordnungen erkennt, bleibt es in keinem Moment erspart, dem,
was er entlarvt, dadurch zu verfallen, dass er es entlarvt. Es bleibt ihm
nur die endlos sich wiederholende Aufl6sung der Fiktionen, die er nicht
glaubt, und auf die er dennoch angewiesen bleibt. Dieses Angewie-
sensein erinnert noch einmal an den Schwindel. Dieser befillt nicht den
Fallenden, der keinen Ort mehr hat, sondern den, der noch steht, ohne es
zu konnen. Schwindel griindet in der Position, die er geféhrdet.

Die Ironie ist der Ausdruck der Unmdglichkeit der Fundierung von
Sinngefiigen. Sie ist die unabschliessbare Abgriindung des Sprachlichen,
die sich selber als sprachliche Ordnung konstituieren muss, weil Rede
auch dann noch Giiltigkeit postuliert, wenn sie sich als nicht fundiert
ausgibt. Ironie ist die Figur der Disfiguration. Sie durchschaut alle Ord-
nungen als Masken ohne Gesicht, als Prosopopoiien ihres Fehlens. Aber
die ironische Disfiguration fiihrt nicht zu einem nichtfigurativen, eigent-
lichen Sinn, denn das der Figur Zugrundeliegende ist das radikal Entzo-
gene, die entzogene Wurzel. Die Ironie verhindert das Emstnehmen der
Figur, ohne dass sie ihm etwas anderes Emstzunehmendes entgegenzu-
setzen hitte als das Nichternstnehmen der Figur. Weder kann man das
Figiirliche noch emstnehmen, noch ist ohne es auszukommen. Ironie ist
Suspendierung zwischen der Diskreditierung der Figur und der Unmd&g-
lichkeit, auf sie zu verzichten. Sie geschieht als das fortwéhrende Verlas-
sen der Fiktion, ohne dass sie bei einer Wirklichkeit ankommt.

97



Metaphorisch

Dass die sprachliche Ordnung sich nicht fundieren ldsst und dennoch un-
vermeidlich ist, bedeutet, dass sie fortfidhrt, eine ihr &usserliche Ge-
wihrleistung zu postulieren, ohne dass diese je sicherzustellen wire. Das
ist die Unentscheidbarkeit der Referentialitét der Texte, von der de Mans
Uberlegungen zur Verriicktheit ausgingen. Die Metaphorik der Ver-
ricktheit steht in de Mans Texten fiir die Entwurzelung der Sprache.
Alles, was innersprachlich geschieht, bleibt von ungewisser Referentia-
litéit, und die Erkenntnis, dass es so ist, vermag nichts daran zu dndemn.
Die Verriicktheit der Worter ist die aus der Unmd&glichkeit der Fundie-
rung von Sprache sich ergebende Unbestimmbarkeit ihres Status. Das
gilt auch fiir das Wort Verriicktheit, das jetzt immer die Verfassung der
Worter charakterisiert hat. Von der Verriicktheit der Worter zu sprechen
ist eine Metapher, wenn Verriicktheit ein gestorter Geisteszustand ist, der
Woértern nur zugeschrieben werden kann, wenn sie vermenschlicht wer-
den. Aber die Verriicktheit der Worter ist insofern eine besondere Meta-
pher, als sie nicht nur die Worter anthropomorphisiert, sondern auch eine
exakte Beschreibung der Metapher liefert. Nicht nur ist die Verriicktheit
der Worter eine Metapher, sondemn die Metapher ist die Verriicktheit der
Worter, sofern man das Wort Verriicktheit aus seiner erstarrten Metapho-
rizitdt befreit und ihm seine wortliche Bedeutung “Verschiebung” zu-
riickgibt. Die metaphorische Verschiebung ist — in jedem Sinne — die
Verriicktheit der Worter. Es ist nicht zu entscheiden, ob die Wendung
Verriicktheit der Wérter eine metaphorische Aussage iiber die Worter
oder eine wortliche Aussage liber die Metapher ist. Diese Unentscheid-
barkeit ist aber gerade die Verriicktheit oder — in dem Masse, als die
Verriicktheit sich wieder als Position zu fixieren droht — die Ironisierung
der Verriicktheit zu dem, was schlimmer als Verriicktheit ist. Die Ver-
riicktheit der Worter ist die unreduzierbare Rhetorizitét der Sprache.

An diesem Satz bleibt die Vermenschlichung der Sprache in der
Metapher von der Verriicktheit der Worter aufféllig. Darin scheint noch
einmal, verschoben, die Frage nach der Menschlichkeit der Sprache und
der Sprachlichkeit des Menschen auf. Verrlicktheit ist die Verletzung
von Normen, die selber nur emstgenommene Metaphern sind, die un-
libersetzbar bleiben und nicht fundiert werden kénnen. Wenn die Norm
als nicht fundierbare Fiktion demaskiert wird, hort Verriicktheit auf,
messbar zu sein, was sich auch so sagen ldsst, dass sie alles, auch das
Mass, woran sie zu messen wire, erfasst. Damit zerféllt die Moglichkeit,

98



Normale und Verriickte auseinanderzuhalten, und damit letztlich die
Moglichkeit der Bestimmung des Menschlichen. Die Unmdéglichkeit,
iiber die Sprache hinauszukommen, bedeutet, dass keine solche Bestim-
mung dariiber hinauskommt, die verriickte Fiktion von etwas zu sein,
dessen Fehlen sie maskiert. Das Menschliche ist eine sprachliche Fik-
tion, aber die Sprache ist nicht menschlich, sondem sie ist beziiglich aller
moglichen Bestimmungen des Menschlichen verriickt. Sie ist es, weil sie
den fiktiven Ordnungen, die der Mensch in ihr errichtet, nicht unterstellt
ist, sondem sie erst ermdglicht. Die Verrticktheit der Sprache ist die des
Menschen, der in ihr in dem Masse, als er zu sich zu kommen meint,
ausser sich ist. Ist der Mensch, der in der Sprache ausser sich ist, dadurch
bestimmt? Als das Wesen, das dadurch bestimmt ist, dass es sich entzo-
gen ist? Eine solche Bestimmung wiirde fiir alles gelten, was gemeinhin
als nichtmenschlich gilt. Die darin sich ausdriickende Auslieferung an
die Sprache besteht darin, dass der Mensch sich durch sie bestimmt, die
ihm radikal unverstidndlich bleibt, und sich deshalb verliert, indem er
sich versteht.

Die doppelte Auslegung des Ausdrucks Verriicktheit der Worter hin-
terldsst eine Schwierigkeit, der man nicht ausweichen sollte. Die M{g-
lichkeit, die Wendung einmal wortlich, einmal metaphorisch zu nehmen,
ist an das deutsche Wort Verriicktheit gebunden, dessen Metaphorik
durchsichtig geblieben und jedem, der das Wort gebraucht, zugénglich
ist. Die Metaphorik des englischen madness ist undurchschaubar. Das
Wort bezeichnet einen Geisteszustand und kann in der Wendung the
madness of words nicht anders als metaphorisch verstanden werden. Die
vom deutschen Audruck ausgehenden Uberlegungen scheinen deshalb
nicht fiir den englischen Text zu gelten, und es stellt sich die Frage, wie
sie auf ihn zu beziehen sind, und ob es nicht unzuléssig ist, von einer
Ubersetzung her iiber einen Text zu reden. Was ist der Status der dop-
pelten Auslegung der Verriicktheit der Worter?

Die Auslegung beruht auf einer Ubersetzung. Ubersetzung ist Ver-
rickung. Was hier von der einen in die andere Sprache verriickt wird, ist
die Verriicktheit selbst. Die Verriicktheit der Woérter ist also nicht nur
eine metaphorische Aussage iiber die Worter, und auch nicht nur eine
wortliche Aussage tliber diec Metapher, sondem sie kann auch auf die
Ubersetzung von madness durch Verriicktheit bezogen werden. Der
Ausdruck Verriicktheit der Worter thematisiert, was mit dem englischen
Ausdruck the madness of words im Ubersetztwerden geschieht. Davon
ausgehend wire zu fragen, was Verriickung im Zusammenhang mit

99



Ubersetzung meint. Man kann madness auch anders libersetzen, zum
Beispiel mit Wahnsinn. Die Moglichkeit der doppelten Auslegung, die
das Wort Verriicktheit bietet, wiirde dann entfallen. Dass man das eine
oder andere der beiden Worter wihlt, ist ein freier, das heisst beherrsch-
ter, Entscheid oder kann es mindestens sein. Dass aber das Wort Ver-
riicktheit als mogliche Ubersetzung von madness iiberhaupt zur Verfii-
gung steht, ist unkontrollierbar und eine nicht berechenbare Gunst der
deutschen Sprache, die, indem sie dieses Wort zur Verfiigung stellt, an
der Auslegung des englischen Ausdrucks the madness of words mitar-
beitet. Man kann diese Mitarbeit der Sprache zufdllig nennen und sie
ablehnen, weil sie zufdllig ist. Der Zufall ist das Abrupte, das auf nichts
zurlickgefiihrt werden kann und daher unverstéindlich bleibt. Es scheint,
dass Uberlegungen, die auf dem zufillig zur Verfiigung stehenden Wort
Verriicktheit aufbauen, nichts zum Verstindnis eines englischen Textes
beitragen, in welchem das Wort madness vorkommt. Wenn man aber
Uberlegungen, die vom deutschen Wort ausgehen, fiir das englische
Wort nicht gelten lédsst, so bedeutet das in letzter Konsequenz, dass Ver-
riicktheit nicht als Ubersetzung von madness anerkannt werden kann.
Wenn beide Worter dasselbe meinen, so muss die Metaphorik des deut-
schen Wortes auf das englische Wort iibertragbar sein, auch wenn sie in
ihm nicht enthalten ist. Die gemeinte geistige Verfassung bleibt die glei-
che, ob man nun Deutsch oder Englisch spricht, sie ist nicht an das Wort
gebunden und bleibt tliber die Grenzen der Einzelsprachen hinweg unver-
dndert. Wenn aber madness fiir den Englischsprachigen etwas anderes ist
als die deutsche Verriicktheit, so ist die Metaphorik des deutschen Wor-
tes uniibertragbar, und was beide Worter je meinen, bleibt an sie gebun-
den und diskreditiert das Wort der anderen Sprache als Ubersetzung.

Das unldsbare Problem der Ablosbarkeit des Gedankens von der
Sprache, dem kein Versuch zu verstehen, was beim Ubersetzen ge-
schieht, entgeht, braucht hier nicht einmal gestellt zu werden. Es dient
lediglich der Situierung der doppelten Auslegung des Ausdrucks Ver-
riicktheit der Worter. Diese Auslegung ist offensichtlich an das deutsche
Wort Verriicktheit gebunden, und das englische Wort kénnte dazu kei-
nen Anlass geben. Dennoch beansprucht die Uberlegung zum deutschen
Ausdruck, zum Verstidndnis des englischen Textes beizutragen, was nur
der Fall sein kann, wenn die Uberlegungen, die das Wort Verriicktheit
auslost, auch fiir madness gelten und die beiden Worter ein Selbes mei-
nen, das von ihnen abl6sbar ist. Die Bindung der Sache an das Wort und
ihre Ablosbarkeit von ihm werden demnach gleichzeitig vertreten, ob-

100



schon sie einander ausschliessen. Damit ist der Entscheid iiber das Ver-
hiltnis von Wort und Sache ausgesetzt. Dass dieser Entscheid nicht
mdglich ist, versuchen de Mans Texte unermiidlich vorzufiihren, Mad-
ness und Verriicktheit k6nnen nicht gleichzeitig dasselbe und Verschie-
denes sagen. Jede der beiden Versionen ist, gemessen an der andem, ver-
riickt, aber es gibt kein Mass, woran sie beide gemessen werden kdnnten
und aufgrund dessen zwischen ihnen zu entscheiden wire. Die Anwen-
dung der frilher vorgelegten doppelten Auslegung des Ausdrucks Ver-
riicktheit der Worter auf den englischen Text 1dsst sich deshalb weder
legitimieren noch einfach abweisen. Die Beziehung zwischen madness
und Verriicktheit ist ein weiteres Beispiel fiir jene Unentscheidbarkeit,
die schlimmer als Verriicktsein ist.

101






	Die Verrücktheit der Wörter

