
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1990)

Heft: 11-12

Artikel: Die Verrücktheit der Wörter

Autor: Frey, Hans-Jost

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Jost Frey

DIE VERRÜCKTHEIT DER WÖRTER

Menschlich

In einem späten Vortrag über Benjamins Aufsatz Die Aufgabe des
Übersetzers wirft de Man im Zusammenhang mit einer englischen Übersetzung

von Benjamins Text die Frage auf, ob die Sprache des Menschen
eine menschliche Sprache sei. Benjamins Unterscheidung zwischen dem
Meinen und der Art des Meinens aufgreifend, gibt er zunächst zu, dass

das Meinen intentional sei. Ich weiss, was ich sagen will, und was ich

sagen will hängt von mir ab. Bei der Art des Meinens ist das nicht mehr
so sicher, denn die sprachlichen Mittel, die zur Verfügung stehen, um
das zu Sagende zu sagen, stehen nicht im Belieben des Redenden,
sondern sind ihm von anderswoher gegeben. "The way in which I can try to
mean is dependent upon linguistic properties that are not only [not] made

by me, because I depend on the language as it exists for the devices
which I will be using, it is as such not made by us as historical beings, it
is perhaps not even made by humans at all. Benjamin says, from the

beginning, that it is not at all certain that language is in any sense human"1.
Für de Man besteht das Nichtmenschliche der Sprache darin, dass wir sie

nicht hervorbringen, sondern übernehmen, dass wir ihr also mindestens

so sehr ausgeliefert sind wie wir sie beherrschen. "If language is not
necessarily human - if we obey the law, if we function within language, and

purely in terms of language - there can be no intent; there may be an
intent of meaning, but there is no intent in the purely formal way in which
we will use language independently of the sense or the meaning" (ib.).
Die Sprache ist insofern nicht menschlich, als sie der Kontrolle durch
den sprechenden Menschen entgeht. Es finden in ihr Dinge statt, die der
Mensch sich nicht zuschreiben kann.

1 Paul de Man, The Resistance to Theory (RT), Manchester University Press, 1986,
S. 87.

71



Dieser nichtmenschliche Aspekt der Sprache ist das Hauptthema der
im Anhang abgedruckten Diskussion. Er wird unter anderem durch den
Hinweis auf die Frage nach dem göttlichen oder menschlichen Ursprung
der Sprache verdeutlicht, eine Frage, die nicht entschieden werden kann,
die aber durch ihr blosses Auftreten die Unmöglichkeit veranschaulicht,
die Sprache als ein menschliches Produkt zu erklären. "That it is divine
or not makes little difference, and the more you take the sacred out of
this picture, the better. But it indicates a constant problem about the
nature of language as being either human or nonhuman. That there is a

nonhuman aspect of language is a perennial awareness from which we
cannot escape, because language does things which are so radically out
of control that they cannot be assimilated to the human at all, against
which one fights constantly" {RT, S. 101). Wieder ist das Indiz für das

Nichtmenschliche an der Sprache die Unkontrollierbarkeit dessen, was in
ihr geschieht. Diese Bestimmung des Nichtmenschlichen scheint eine
solche des Menschlichen einzuschliessen. Der Mensch wäre durch die
Grenzen seiner Herrschaft definiert. Das Menschliche wäre das Kontrollierbare.

Und diese Bestimmung des Menschlichen wäre selber gerade
dadurch eine menschliche, dass sie als Definition das Menschliche unter
Kontrolle bringt. Nichts ist weiter von de Mans Auffassung entfernt als

eine solche Ableitung, obwohl seine eigene Formulierung sie ermöglicht
und zu verlangen scheint. Wenn von der Unkontrollierbarkeit der Sprache

gesprochen wird, so ist damit gerade jenes definitorische Reden in
Frage gestellt, das die Herrschaft über das Definierte sicherzustellen

glaubt. Ein Satz wie: "Das Nichtmenschliche der Sprache ist ihre
Unkontrollierbarkeif' ist formal eine Definition, aber diese untergräbt sich
selbst und verunsichert sich radikal. Der Versuch, das Nichtmenschliche
der Sprache zu bestimmen, zielt darauf, es unter Kontrolle zu bringen.
Was aber kontrolliert werden soll, ist das, was dadurch bestimmt ist, dass

es sich der Kontrolle entzieht. In dem Masse aber, als es sich der
Kontrolle entzieht, ist es nicht bestimmbar, auch nicht als das Unkontrollierbare.

Die Bestimmung der Sprache als unkontrollierbar ist keine
Bestimmung, sondern deren Unmöglichkeit. Sie vernichtet sich selbst. Was
heisst das anderes, als dass sie radikal ausser Kontrolle gerät? In ihr
geschieht, was sie vergeblich unter Kontrolle zu bringen sucht: dass die

Sprache der Kontrolle entgleitet. Was sich auf diese Weise zersetzt, ist
die Definition des Nichtmenschlichen der Sprache, mit ihr aber auch jede
daraus ableitbare Bestimmung des Menschlichen. Indem die Definition
des Nichtmenschlichen sich selbst auflöst, entfällt die Möglichkeit, dar-

72



aus irgend ein Wissen über das Menschliche als das Gegenteil des

Nichtmenschlichen zu gewinnen. Davon her wird eine eher unvermittelte
Äusserung de Mans zugänglich: "[...] there is, in a very radical sense, no
such thing as the human. If one speaks of the inhuman, the fundamental
non-human character of language, one also speaks of the fundamental
non-definition of the human as such, since the word human doesn't
correspond to anything like that" (RT, S. 96). Wenn man also vom
Nichtmenschlichen der Sprache spricht, so wird die Sprache nicht am Menschlichen

als an etwas Bekanntem und Verfügbarem gemessen, denn das

Menschliche wäre, um verfügbar zu werden, auf die Sprache angewiesen,

die nicht menschlich und nicht verfügbar ist. Die Unterscheidung
zwischen dem Menschlichen und dem Nichtmenschlichen wird dadurch
weder hinfällig noch entbehrlich, aber es erweist sich als unmöglich, sie

zu machen. Die Rede von der Nichtmenschlichkeit der Sprache entsteht

aus der Unmöglichkeit, die Sprache auf den Menschen zurückzuführen
und von ihm aus zu verstehen. Aber ebensowenig gelingt es, den
Menschen durch die Sprache zu erklären. Zu sagen, dass der Mensch dadurch
Mensch sei, dass er Sprache hat (vgl. RT, S. 100), würde bedeuten, dass

das Wesen des Menschen in etwas Nichtmenschlichem bestünde. Weder
erklärt sich die Sprache durch den Menschen, noch der Mensch durch
die Sprache. Die Sprache entgleitet dem Menschen, und der Mensch
entgleitet der Sprache.

Der erste Teil dieses Satzes - die Sprache entgleitet dem Menschen -
ist das, worauf die zitierten Stellen vor allem eingehen, und was
aufgrund des Gesagten einigermassen einsichtig geworden sein dürfte. Es

bleibt aber noch dunkel, was es heissen kann, dass der Mensch der Sprache

entgleitet. De Mans Satz, wonach die Rede vom Nichtmenschlichen
der Sprache die Undefinierbarkeit des Menschlichen einschliesse, "since
the word human doesn't correspond to anything like that", gibt einen
Hinweis. Dass das Wort menschlich in keiner Weise bestimmt, was das

Menschliche sei, bedeutet, dass es keinen Zugang dazu eröffnet, sondern
leer bleibt. Das Menschliche ist nur als Wort gegeben. Es ist eine

sprachliche Fiktion, von der kein sicherer Weg zu etwas führt, was aus-

sersprachlich als Mensch gegeben wäre. Dass Mensch eine sprachliche
Fiktion ist, heisst nicht, dass es keine Menschen gibt, sondern nur, dass

wir nicht wissen, was wir so nennen, oder was die Sprache so nennt. Der
Mensch, der sich selber in der Sprache verloren geht, geht auch der

Sprache dadurch verloren, dass keine Definition ihn fasst. Oder anders:

gerade dadurch, dass er definiert wird, geht er verloren. Den Allgemein-

73



begriff Mensch gibt es nur in der Sprache. Den Menschen gibt es nur als
Wort. Das Menschliche des Menschen, das, was allen Menschen
gemeinsam ist und macht, dass sie Menschen heissen können, ist nur durch
die Sprache gegeben und beruht auf der Unterdrückung der
Unterschiede, die zwischen den einzelnen Menschen bestehen. Es nützt nichts,
einzuwenden, gewisse Züge seien allen Menschen gemeinsam und
andere nicht, und die gemeinsamen ergäben die Bestimmung des Menschlichen.

Nicht nur gelingt es nicht, die Grenze, die es geben muss, zu
ziehen, sondern das Gemeinsame - z.B. die Sprache - ist solcher Art, dass

es sich gerade nicht als das Menschliche fassen lässt. Dieser unver-
lässliche Status des Wortes Mensch lässt sich mit Hilfe des Kapitels
Metaphor in Allegories of Reading verdeutlichen. Es handelt sich hier
um eine Art ergänzenden Gegentext zum Benjamin-Vortrag. Während
dort von der Nichtmenschlichkeit der Sprache gesprochen wird, geht es

hier um die Sprachlichkeit des Menschen.
Der Text, an dem das gezeigt wird, ist die Stelle in Rousseaus Essai

sur l'origine des langues, in der es darum geht, dass die figürliche Sprache

der wörtlichen vorausgeht, dass also der eigentliche Sinn erst aus der

Metapher gewonnen wird. Rousseaus Beispiel ist der Mensch, der zum
erstenmal einem anderen Menschen begegnet und diesen einen Riesen

nennt, weil er sich bedroht fühlt. Die Metapher Riese hat die eigentliche
Bedeutung ich habe Angst, wobei die Angst ein Zustand der Unge-
wissheit ist, in dem man nicht weiss, ob tatsächlich eine Bedrohung
besteht. Die Unerträglichkeit der unentscheidbaren Spannung der Angst
führt zu dem gewaltsamen Entscheid, dem andern die Grösse und Stärke

zuzuschreiben, welche der Angst als realer Grund dient. "This is done by
means of a metaphor (calling the other man a giant), a substitutive figure
of speech "he is a giant" substituting for "/ am afraid") that changes a

referential situation suspended between fiction and fact (the hypothesis
of fear) into a literal fact"2. Die Konfrontation des Menschen mit dem
Menschen führt zunächst in eine radikale Ungewissheit. Es ist keineswegs

das verbindende Gemeinsame als das Menschliche des Menschen,
was zuerst aufscheint, sondern die Fremdheit als bedrohliche. Die Metapher

Riese betont nicht die Gleichheit, sondern den Unterschied. Allerdings

bleibt es nicht dabei, denn das Wort Riese wird durch das Wort
Mensch ersetzt. Das Wort Mensch ist für Rousseau "le mot propre" und

2 Paul de Man, Allegories of Reading (AR), New Haven and London, Yale University
Press, 1979, S. 151.

74



macht das Wort Riese zur Metapher, indem es dem in der Illusion der
Angst Befangenen seinen Irrtum bewusst macht. Das Wort Riese wird
fortan als Metapher zum Ausdruck der Leidenschaft verwendet, die es

hervorgebracht hat.

Aber das Wort Mensch, das die Metapher ersetzt, ist weniger eigentlich

als es scheint. Die Angst wird dadurch überwunden, dass man
feststellt, dass der andere nicht grösser ist, und daraus den Schluss zieht,
dass er auch nicht gefährlich sei. Dieser Schluss, der, wie alltäglich zu
erfahren ist, nicht zwingend ist, begründet den Begriff Mensch und die
Gleichheit der Menschen. Dass der andere, obwohl er gleich gross ist,
mir wohl oder übel gesinnt sein kann und die quantitative Gleichheit
somit nicht genügt, um die Ungewissheit, die zur Angst geführt hat, zu
beseitigen, wird unterdrückt. Im Wort Mensch ist deshalb der Irrtum
ebenso wirksam wie im Wort Riese. Beide sind Metaphern, aber während

Riese die Verschiedenheit betont, legt sich Mensch auf die Gleichheit

fest. Die Illusion der Angst ist die Verschiedenheit des Gleichen, die
Illusion der Begrifflichkeit ist die Gleichheit des Verschiedenen. Die
numerische Gleichheit, die wörtlich genommen werden muss, damit der
Begriff Mensch möglich wird, ist eine Metapher, weil die Entsprechung
von Aussen und Innen keineswegs feststeht. Erst dadurch, dass das
Verschiedene vergessen oder unterdrückt und die Metapher wörtlich
genommen wird, kann die Illusion entstehen, Mensch sei "le mot propre".
Der Begriff Mensch ist aber lediglich die Überwindung der möglicherweise

berechtigten Angst durch die Illusion der Gleichheit. Diese
illusionäre Gleichheit ist die Ermöglichung der Gesellschaft (AR, S. 155).
Diese ist, wie der Mensch, eine sprachliche Fiktion. Nicht dass es keine
Menschen und keine Gesellschaft gäbe, aber es gibt keine Gewissheit
darüber, was sie sind. Der Schein einer solchen Gewissheit wird immer
durch Festlegungen erreicht, die fragwürdig sind, weil sie dort entscheiden,

wo nicht entschieden werden kann, wo aber entschieden werden

muss, weil die Spannung der Unentscheidbarkeit nicht auszuhalten ist.
Der Entscheid und die Festlegung sind deshalb ebenso unvermeidlich
wie unhaltbar. Die Gefahr der Festlegung liegt darin, dass ihre letztliche
Unbegründbarkeit vergessen und an ihre Richtigkeit geglaubt wird. Aber
dieses Vergessen ist seinerseits unvermeidlich, weil der Entscheid immer
die Sprachlichkeit vergisst oder unterdrückt, um die mit der Sprache
notwendig verbundene referentielle Ungewissheit zu überwinden. Nicht
zu wissen, was das Menschliche des Menschen ist, und im Zweifel
darüber sein, ob das, was das Menschliche genannt wird, mehr als ein Wort

75



sei, ist schwieriger als zu behaupten, der Mensch sei dieses oder jenes.
Die Definition und der Begriff sind weder zu umgehen, noch ist es

wünschbar, dass man ohne sie auskäme. Aber das hindert nicht, dass

Begriffe Metaphern sind und keinen Anspruch erheben können, Ausser-

sprachliches zu treffen. Daran zu erinnern wird de Mans Text nicht
müde.

Die Stelle aus Allegories of Reading über das Wort Mensch bei
Rousseau mündet in den Satz, was Rousseau Wahrheit nenne, bezeichne
"the suspicion that human specificity may be rooted in linguistic deceit"
(AR, S. 156). Dieser Satz ist zusammenzunehmen mit dem anderen,
wonach die Sprache nicht menschlich ist. Um zu verifizieren, ob das, was
das Menschliche heisst, eine sprachliche Täuschung ist, müsste das

Menschliche verfügbar sein. Der Begriff Mensch bleibt aber immer eine

Hypothese, die nur dadurch brauchbar wird, dass man ihren hypothetischen

Charakter vergisst. Was so vergessen wird, ist die Sprachlichkeit
des Begriffs. In de Mans Satz ist die Sprachlichkeit erinnert und der
unsichere Status des Begriffs wird wiederhergestellt. Gewiss ist jetzt nur,
dass es das Menschliche in der Sprache gibt (als das, was möglicherweise,

aber nicht sicher, eine sprachliche Täuschung ist). Diese
Gewissheit besteht lediglich darin, dass es keine Gewissheit über das

Menschliche gibt, auch nicht die, dass es nur sprachlich ist. Eine solche
Gewissheit wäre der Sprache überlegen und würde sie beherrschen, was
bedeuten würde, dass die Sprache menschlich wäre und der Mensch sie

zur Verfügung hätte. Es ist das Nichtmenschliche der Sprache, das die
Gewissheit über die Sprachlichkeit des Menschlichen verbietet, und es

ist der Verdacht der Sprachlichkeit des Menschlichen, der die Menschlichkeit

der Sprache in Frage stellt.
Die Unbestimmbarkeit des Menschlichen "[...] deprive[s] man

forever of a central identity" (AR, S. 140). Diese Dezentrierung des
Menschen hat mit der Sprache zu tun, die einerseits die Möglichkeit ist, von
"Menschen" zu sprechen, anderseits aber keinen Zugang zum Menschlichen

gibt und dessen Status in der Schwebe lässt. Der Satz, wonach der
Mensch keine zentrale Identität hat, dürfte das Wort Mensch nicht
verwenden, da mit ihm diese Identität gerade gesetzt wird. Aber nur ihre
Setzung erlaubt es, ihr Fehlen zu sagen und die Setzung zu zersetzen.
Beides geschieht in der Sprache. Dass das Gesagte entsagt wird, heisst

nicht, dass es das Menschliche nicht gibt, sondern dass es nicht gehabt
wird, weil es nur sprachlich gegeben ist und sein Status daher ungewiss
bleibt: weil es, wenn man so will, versagt bleibt.

76



Verrückt

Ein Satz wie "Die Sprache ist nicht menschlich" - oder irgend ein anderer

- bezeugt die Notwendigkeit, der man redend untersteht, die Wörter
so zu verwenden, als wüsste man, was sie bedeuten, und als träfen sie

Wirkliches. Der unsichere Status des Wortes Mensch hat aber zur Folge,
dass dieser referentielle Bezug in Frage gestellt ist. Man braucht das

Wort Mensch, ohne zu wissen, was der Mensch ist, aber so, als wüsste

man es. Dieses Wissen um die referentielle Zuverlässigkeit der Sprache,
das die Redenden einander zusprechen, ist gemäss de Mans Analyse von
Rousseaus Text nicht aus der Sprache zu gewinnen, die es gerade
verunsichert, aber es ist die Bedingung jedes Verstehens und damit die Bedingung

der Lesbarkeit von Texten. "If to read is to understand writing [...]
then it presupposes a possible knowledge of the rhetorical status of what
has been written. To understand primarily means to determine the
referential mode of a text and we tend to take for granted that this can be

done" (AR, S. 201). Um über den referentiellen Status einer Rede Klarheit

zu gewinnen, muss man das Figürliche vom Wörtlichen, das

Gesagte vom Gemeinten unterscheiden können. Ihre Referentialität ist in
dem Masse unsicher, als ihre Rhetorizität es ist. Diese Beziehung lässt

sich noch einmal an Rousseaus Beispiel Mensch klären. Die Bezeichnung

Mensch kommt dadurch zustande, dass von der äusseren auf die
innere Gleichheit geschlossen wird. Dieser Schluss ist fragwürdig, weil
die Annahme der Übereinstimmung von Aussen und Innen nicht zwingend

ist. Er kann zutreffen oder nicht. Wenn die Erfahrung die Annahme

bestätigt, so ist Mensch wörtlich zu nehmen als ein mot propre, das eine

Wirklichkeit trifft. Wird die Annahme durch die Erfahrung widerlegt, so

ist Mensch eine Metapher, weil dann als gleich angenommen wird, was
verschieden ist. Insofern als beide Möglichkeiten bestehen, ist Mensch
als Allgemeinbegriff eine Metapher, denn keine Einzelerfahrung mit
einem andern lässt sich verallgemeinern. Es ist jederzeit möglich, dass die

Begegnung mit ihm das nächste Mal anders verläuft. So bleibt der
referentielle Status von Mensch ungewiss. Es ist nie sicher, ob das Wort eine

Wirklichkeit trifft oder ob es eine Fiktion und damit eine Metapher ist,
welche die Verschiedenheit des Ähnlichen vernachlässigt, und der
deshalb keine Realität entspricht. Diese Unsicherheit über den rhetorischen
Status des Wortes verhindert, dass es als Allgemeinbegriff Gültigkeit
beanspruchen kann. Als ein solcher kann es nur funktionieren, wenn die
Unentscheidbarkeit seines Status durch einen Gewaltakt beseitigt wird,

77



und wenn mehrere sich darauf einigen, dass es keine Metapher sei,
sondern referentiell gelten soll. Diese Konvention besteht darin, dass

entschieden wird, wofür das Wort steht. Es wird definiert und innerhalb dieser

Abgrenzung als gültig anerkannt. Damit ist ein Mass gegeben, an
dem ablesbar ist, wann das Wort eine Metapher ist und wann nicht. Zu
dieser Konvention heisst es bei de Man: "The innumerable writings that
dominate our lives are made intelligible by a preordained agreement as

to their referential authority; this agreement however is merely contractual,

never constitutive. It can be broken at all times and every piece of
writing can be questioned as to its rhetorical mode [...]" (AR, S. 204).

Die referentielle Autorität der Wörter und Texte beruht immer auf
einem Beschluss, der widerrufbar ist. Dadurch wird alles verunsichert.
Ohne das Ernstnehmen von Metaphern gäbe es keine Gesellschaft. Die
Autorität der Gesetze liegt nicht in ihnen selbst, sondern ist dekretiert
und kann wieder aufgehoben werden. Die Gesetze gelten nicht, weil sie

richtig sind, sondern weil sie erlassen werden, und die Moral, auf die sie

sich abstützen, ist wiederum ein Text, dessen referentielle Autorität auf
blosser Übereinkunft beruht. Die menschliche Gesellschaft funktioniert
nur aufgrund der Blindheit gegenüber der Rhetorizität der Texte, auf
denen sie beruht. Jede Aufdeckung der unsicheren Referentialität von
Texten ist deshalb eine Gefährdung der Sicherheit geltender Ordnungen.

Die Infragestellung der referentiellen Autorität des Textes ist die
Infragestellung seiner Lesbarkeit. Wenn Lesen als Verstehen Klarheit über
den rhetorischen Status des Geschriebenen voraussetzt, so ist der Text,
bei dem der Entscheid zwischen Figürlichkeit und Wörtlichkeit nicht
getroffen werden kann, nicht länger lesbar. Indem de Man zeigt, dass die

Texte, die er liest, diese Unterscheidung verunsichern, liest er sie auf
ihre Unlesbarkeit hin, das heisst darauf hin, dass sie nicht im
Verstandenwerden aufgehen, sondern opak bleiben und durch den radikalen
Widerstand, den sie dem Verstehen entgegensetzen, dieses selbst zerrütten.
Der zerrüttete Verstand, ist der Verstand, den man verliert. Deshalb
erscheint in de Mans Text im Zusammenhang mit der Unlesbarkeit die
Verrücktheit des Lesers. Wenn man vom Zusammenhang von Unlesbarkeit

und Verrücktheit spricht, wie es jetzt gerade geschieht, so ist das
bereits wieder der Versuch, den Verlust des Verstandes zu verstehen und
die Verrücktheit einzuordnen, während die Erfahrung der Unmöglichkeit
zu lesen gerade diejenige des Zerfallens von Ordnung ist. Aber auch der
Zerfall von Ordnung und sogar ihr Zerfallensein ist noch nicht Verrücktheit,

solange die Ordnung als zerfallene noch erinnert wird. Und das

78



Wort Verrücktheit selbst misst das Fehlen der Ordnung an der Ordnung
als dem in der Verrücktheit gestörten Zurechtgerückten. Um von
Verrücktheit zu reden braucht man ein Mass, an dem sie ablesbar ist, aber es

ist gerade der Verlust dieses Masses - der referentiellen Autorität, die
darüber entscheidet, was figürlich und was wörtlich ist -, der in der
Unmöglichkeit zu lesen erfahren wird.

Es lohnt sich, die Stellen, an denen de Man auf die Verrücktheit zu

sprechen kommt, näher anzuschauen. Dort, wo entwickelt wird, dass

Verstehen die Entscheidung zwischen dem Figürlichen und dem Wörtlichen

verlange, und dass dies üblicherweise keine Schwierigkeiten
bereite, wird folgendes Beispiel eingeführt: "We do not usually assume, for
example, that someone suffers from hallucinations merely because he

says that a table has four legs; the context of common usage separates
the figurai meaning of the catachresis (which, in this case, leads to the

referent) from its literal denotation (which, in this case, is figurai)." AR,
S. 201). Die Wahl der Katachrese als Beispiel erklärt sich wohl dadurch,
dass hier das Verhältnis zwischen der figürlichen und der eigentlichen
Bedeutung komplexer ist als in anderen Fällen. Die Katachrese ist nicht,
wie man das von einer gewöhnlichen Metapher annimmt, eine Figur, die

an die Stelle eines Wortes tritt, das die Sache beim Namen nennt,
sondern sie steht anstatt eines Wortes, das es gar nicht gibt. Wenn das,
worauf der Tisch steht, Bein genannt wird, so ist das zwar eine Metapher,
aber diese lässt sich nicht durch ein nicht figürliches Wort ersetzen, weil
ein solches nicht existiert. Die Figur führt hier direkt zur Sache und muss
nicht erst auf die eigentliche Bedeutung hin übersetzt werden. Die richtige

Interpretation der Figur wird durch die Konvention ("the context of
common usage") gewährleistet, die festlegt, dass in diesem Fall die

figürliche Bedeutung zur Sache (dem Tisch) führt, während die wörtliche

Bezeichnung Bein hier figürlich wird. Wenn nun die Unterscheidung
so problemlos gelingt, so fragt es sich, weshalb der Gedanke an die

Halluzination überhaupt aufkommt. Dies wird einsichtig, wenn man
bedenkt, dass die Katachrese so funktioniert, dass das gewohnte Verhältnis
zwischen dem Figürlichen und dem Wörtlichen umgekehrt wird, indem

man nicht mehr dadurch zur Sache kommt, dass man von der Figur auf
das eigentliche Wort und von diesem auf die Sache zurückgeht, sondern

so, dass man die Figürlichkeit der Figur ignoriert und von ihr aus direkt
zur Sache kommt. Bei der Katachrese ist die figürliche Bedeutung
referentiell und die wörtliche Bedeutung figürlich zu lesen. Diese Umkehrung

ist potentiell verwirrend, denn sie stört das vertraute Verhältnis von

79



Figürlichkeit, Wörtlichkeit und Referentialität. Wenn bei der Katachrese
im Gegensatz zur gewohnten Ordnung nicht das Wörtliche, sondern der
figürliche Sinn referentiell zu nehmen ist, besteht die Gefahr, dass der

figürliche Sinn auch wörtlich genommen wird. Das führt aber bald einmal

zur Halluzination, in der der Tisch zum vierbeinigen Ungeheuer
entstellt wird. Die Entstellung ist eine Disfiguration auch im rhetorischen
Sinn, denn sie besteht darin, dass das Wort Bein nicht mehr als Figur,
sondern wörtlich verstanden wird.

Die halluzinatorische Dimension der Katachrese entfaltet de Man in
dem späteren Aufsatz "Hypogram and Inscription" (RT, S. 27f.). Hier
geht es um die Prosopopoiie als die Figur, die dem eine Gestalt, ein
Gesicht gibt, was nicht sinnlich wahrnehmbar ist. Sie bringt zur Erscheinung,

was nicht erscheinen kann. Dadurch geht die Prosopopoiie einen
Schritt weiter als die Katachrese. Diese bezeichnet figürlich, was keinen
eigentlichen Namen hat, dadurch aber in seiner sinnlichen Präsenz nicht
in Frage gestellt ist. Jene macht sichtbar, was unsichtbar ist. Die
Katachrese ist eine unreduzierbare Figur, die referentiell zu lesen ist, während
die Prosopopoiie eine Fiktion ist, der keine wahrnehmbare Wirklichkeit
entspricht. Darin liegt ihr gespenstischer Charakter. "It is the visual
shape of something that has no sensory existence: a hallucination" (RT,
S. 49). In der Halluzination ist die Referentialität der Wahrnehmung
selbst in Frage gestellt. Was in der Halluzination wahrgenommen wird,
existiert nicht ausserhalb dieses Wahrgenommenwerdens, das eine
Täuschung ist. Aber es als Täuschung zu erkennen ist deshalb schwierig,
weil der in der Halluzination Befangene immer etwas Wirkliches
wahrzunehmen glaubt. Wenn aber die Halluzination mit der Gewissheit der
Wahrnehmung verbunden ist, so muss mit der Möglichkeit gerechnet
werden, dass die Gewissheit der Wahrnehmung halluzinatorisch sein
könnte. Die blosse Möglichkeit, dass es Halluzinationen gibt, verunsichert

die Unterscheidung zwischen Wahrnehmung und Halluzination.
Dazu sagt de Man: "This means, in linguistic terms, that it is impossible
to say whether prosopopeia is plausible because of the empirical
existence of dreams and hallucinations or whether one believes that such a

thing as dreams and hallucinations exists because language permits the

figure of prosopopeia. The question 'was it a vision or a waking dream?'
is destined to remain unanswered. Prosopopeia undoes the distinction
between reference and signification on which all semiotic systems [...]
depend" (RT, 49f.). Die Prosopopoiie selbst als Figur ist von dieser

Verunsicherung betroffen. Sie lässt sich als Figur nur bestimmen, wenn es

80



möglich bleibt, das, was in ihr erscheint, als etwas nicht Wahrnehmbares
und damit als Fiktion zu bestimmen. In dem Masse, als die Grenze
zwischen Wahrnehmung und Halluzination verschwimmt, wird es auch
unsicher, ob die Prosopopoiie referentiell zu lesen sei oder nicht, das heisst,
ob sie eine Figur ist oder nicht.

Schlimmer als verrückt

Was ist nun der Status dieser referentiellen Unsicherheit? In Allegories
ofReading ist sie das, was als die Unmöglichkeit, das Figürliche und das

Wörtliche auseinanderzuhalten, die Unlesbarkeit ausmacht, und im
Zusammenhang mit der Unlesbarkeit erscheint in de Mans Text die
Verrücktheit. Dabei ist die Stelle über den potentiell halluzinatorischen
Charakter der Katachrese erst eine Andeutung, die zudem in einem
Zusammenhang erfolgt, in dem es um die gewöhnlich bestehenden
Möglichkeiten geht, das Figürliche vom Wörtlichen zu trennen. Erst wo das

nicht mehr möglich ist, erscheint das Wort madness, und zwar auf eine

Weise, die man genau nehmen soll. De Man untersucht hier die im
dialogisierten Vorwort zu Rousseaus Julie durchgehaltene Weigerung
Rousseaus, seinem Gesprächspartner zu sagen, ob er der Autor der
Briefe oder nur deren Herausgeber ist. De Man deutet den Autor hier
nicht als ein Subjekt, sondern als die Metapher für die Lesbarkeit des

Textes. Der Autor ist die Instanz, die gebraucht wird, um den referentiellen

Status des Textes zu bestimmen und so dessen Lesbarkeit sicherzustellen.

Der folgende Text beschreibt die Verfassung des Lesers, für den

die Referetialität des Textes unentscheidbar bleibt:

Asked whether he can respond to the pathos of the text, he replies:"I can
conceive of this effect with regard to you. If you are the author, the impact is easy
to understand. If you are not, I can still conceive of it..." (2:18). What he could
not tolerate, however, is the impossibility of distinguishing between the
alternatives. This would leave him dangling in an intolerable semantic irresolution.
It would be worse than madness: the mere confusion of fiction with reality, as

in the case of Don Quijote, is mild and curable compared to this radical dysle-
• 27xia.

27. "Voulant être ce qu'on n'est pas, on parvient à se croire autre chose que ce

qu'on est, et voilà comment on devient fou. En montrant sans cesse à ceux qui
les lisent les prétendus charmes d'un état qui n'est pas le leur, [les romans] les

81



séduisent, ils leur font prendre leur état en dédain, et en faire un échange imaginaire

contre celui qu'on leur fait aimer." (2:21). This is a simple figurai
exchange in which the two specular poles, "leur état" and "un état qui n'est pas
le leur," are clearly to be distinguished. The madness can be considered the
madness of another which does not threaten the sanity of the reader. (AR, S.

202)

Dieser Text handelt von der Verfassung des Lesers, der sich der Unles-
barkeit des Textes ausgesetzt sieht. Der Zustand, in dem er sich befindet,
ist nicht etwa der der Verrücktheit, sondern er ist schlimmer als
Verrücktheit ("worse than madness"). Es scheint, dass die Verrücktheit hier
nicht mehr als Abweichung von einer Norm auftritt, sondern selber zu
einer solchen wird, woran etwas gemessen wird, was noch schlimmer ist.
Das Verständnis der Abweichung setzt die Bestimmung des Masses voraus,

an dem sie abzulesen ist. Was als Verrücktheit zu gelten hat, geht
aus der Anspielung auf Don Quijote und aus der Anmerkung hervor.
Don Quijote kann Wirklichkeit und Fiktion nicht auseinanderhalten. Er
nimmt die Romane, die er liest, ernst. Ebenso werden in dem in der
Anmerkung zitierten Text die Romanleser durch die Vorspiegelung einer
unwirklichen Welt dazu verführt, ihre wirklichen Verhältnisse zu vergessen

und sich für etwas anderes zu halten, als sie sind. Verrückt ist
gemäss dieser Bestimmung, wer das Unwirkliche für wirklich hält, oder,
sprachorientiert ausgedrückt, wer das nur sprachlich Gegebene referentiell

liest. Um diesen Irrtum erkennen zu können, muss man wissen, was
wirklich ist, eine Anforderung, die nach de Mans Überlegungen zur
unsicheren Referentialität der Sprache nicht leicht erfüllbar zu sein scheint,
die aber dem Leser des zitierten Rousseautextes keine Schwierigkeiten
bereitet, da dieser Text selbst deutlich auseinanderhält, was man ist, und

was man nicht ist. "The madness can be considered the madness of
another which does not threaten the sanity of the reader."
Im Rahmen von de Mans Argumentation erfüllt dieser Text durchaus die
ihm zugedachte Aufgabe, eine Definition der Verrücktheit zu liefern.
Liest man ihn aber in dem Zusammenhang, in dem er in Rousseaus

Vorwort zu Julie steht, so ergibt sich eine Verunsicherung, weniger der
Definition als solcher, als ihrer Anwendbarkeit, das heisst ihrer Referentialität.

Dass die Berücksichtigung des Kontextes auch von de Mans Text
her nicht abwegig ist, zeigt die Erwähnung Don Quijotes, auf den Rousseaus

Text ebenfalls Bezug nimmt. Das Zitat in der Anmerkung stammt
aus einer längeren Entwicklung, die damit einsetzt, dass der Gesprächspartner

N. zu bedenken gibt, man könne den Briefwechsel so nicht ver-

82



öffentlichen, weil das Publikum Menschen, die so schreiben, nicht emst
nehmen würde. Die günstigste Reaktion wäre allenfalls noch, "qu'on s'en

amusât comme d'autant de vrais fous. Mais les longues folies n'amusent

gueres: il faut écrire comme Cervantes, pour faire lire six volumes de

visions"3. Darauf folgt eine Argumentation, die darauf zielt, die
Verrücktheit der Romanfiguren als Vernunft und die Vernunft der Leser als

Verrücktheit erscheinen zu lassen. Rousseau unterscheidet zwei
Leserschichten: eine städtische (gens du monde) und eine ländliche
(campagnards). Die städtischen Leser werden die Menschen in einem

Buch, das ein einfaches Leben und dessen einfache Werte beschreibt,
verrückt finden. Sie wollen Romane, die eine künstliche Welt aufbauen,
wie es die ihre ist. Gerade das ist aber das Schädliche des Romans: dass

er den Leser in die Illusion lockt und ihm ein fiktives Glück vormacht.
Der einfache Leser gerät in eine verrückte Welt. Das ist die Verrücktheit
Don Quijotes, nur sind es jetzt nicht mehr die Figuren von Rousseaus

Roman, die verrückt sind, sondern die Leser der "schlechten" Romane,
die sich verführen lassen. Vom Standpunkt des städtischen Publikums
aus sind Rousseaus Figuren Verrückte, aber nach der Wertordnung, die
dieser Roman vertritt, ist die städtische Gesellschaft verrückt, die eine

illusionäre Welt für wirklich hält, so wie naive Romanleser es tun. Alles
mündet in den Satz: "Voilà, Monsieur, comment la folie du monde est

sagesse" (OC, II, S. 22), der wohl so zu verstehen ist, dass das, was die
Gesellschaft (le monde, les gens du monde) für Verrücktheit hält, Weisheit

ist. In Rousseaus Text sind Vernunft und Verrücktheit letztlich
vertauschbar. Was für das eine oder das andere gehalten wird, hängt davon
ab, was man für wirklich und was man für fiktiv hält. Nun scheint
allerdings die Argumentation eine klare Tendenz erkennen zu lassen, das

Einfache und Natürliche, das die Welt von Julie vertritt, gegenüber der

Verstiegenheit und Künstlichkeit der städtischen Gesellschaft zu privile-
gieren. Das würde bedeuten, dass es diese Gesellschaft ist, welche in der

Illusion befangen ist und die Fiktion für Wirklichkeit hält, während die

Landleute sich an das Wirkliche halten. Aber diese Auflösung lässt sich

nicht halten, denn die Hauptfrage des Vorworts ist gerade die nicht zu

beantwortende Frage nach dem referentiellen Status der Briefe. Wenn
diese fingiert sind, so ist auch die Wirklichkeit der einfachen Leute fiktiv,

und es wird wieder unentscheidbar, wer verrückt und wer vernünftig

3 Jean-Jacques Rousseau, OEuvres complètes, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1964,

Bd. II, S. 18.

83



ist. Dass bald die Verrückten vernünftig, bald die Vernünftigen verrückt
erscheinen, beeinträchtigt die Definition der Verrücktheit nicht, sondern
weist lediglich darauf hin, dass sie schwer anwendbar ist, weil jede
Anwendung voraussetzt, dass feststeht, was wirklich und was unwirklich
ist. Rousseaus Text gibt also nicht nur eine Bestimmung der Verrücktheit,

sondern er hebt vor allem die Fragwürdigkeit jeder Festlegung dessen

hervor, was als Wirklichkeit gelten soll, auf welche die Verirrung der
Irren zu beziehen wäre.

Für die Zwecke von de Mans Argumentation genügt es, wenn
Verrücktheit als ein Zustand bestimmt ist, der sich von einem anderen,
vernünftigen, abhebt. Diese Bestimmung liefert der erste Satz der zitierten
Rousseaustelle: "Voulant être ce qu'on n'est pas, on parvient à se croire
autre chose que ce qu'on est, et voilà comment on devient fou."
Merkwürdigerweise zitiert de Man falsch. Der Wortlaut stimmt zwar, aber bei
Rousseau steht dieser Satz nicht am Anfang, sondern am Schluss der
Stelle, die de Man übernimmt. Die Umstellung ist ohne Zweifel eines der
zahlreichen Versehen, durch die Allegories of Reading sich auszeichnet,
das aber seiner Art nach weniger dem Setzer als dem Autor anzulasten
ist, der es mindestens übersehen hat. Unabhängig davon, was dazu
geführt hat, erscheint Rousseaus Text bei de Man entstellt, und nichts
verbietet, diese Entstellung als mit konstitutiv für de Mans Text zu betrachten.

Zunächst fällt auf, dass die Umstellung keine emsthafte Sinnstörung
zur Folge hat. Die einzige Schwierigkeit entsteht dadurch, dass das

Pronomen ils ("ils les séduisent [...]"), das bei de Man durch "[les romans]"
ersetzt ist, unverständlich wird, weil der vorausgehende Satz nicht von
den Romanen handelt, wie es bei Rousseau der Fall ist ("L'on se plaint
que les Romans troublent les têtes: je le crois bien. En montrant sans

cesse [...]"). Im übrigen ist die Vertauschbarkeit der Sätze dadurch gegeben,

dass sie beide ungefähr das Gleiche zu sagen scheinen. Der Unterschied

liegt darin, dass der eine den Zustand der Verrücktheit allgemein
beschreibt ("voilà comment on devient fou"), während der andere stärker
auf das Beispiel des Romanlesers ausgerichtet ist. Bei Rousseau wird die

allgemeine Bestimmung aus dem besonderen Fall abgeleitet, während in
de Mans Umstellung das Beispiel die allgemeine Formulierung
illustriert. Die Möglichkeit der Bestimmung von Verrücktheit ist das, was
bei de Man im Vordergrund steht und deshalb vorweggenommen wird.
Die Anwendung ist sekundär. Sie ist das, was bei Rousseau die Definition

jedesmal dadurch ausser Kraft setzt, dass sie die Referentialität des

festen Bezugspunktes als Mass ("ce qu'on est", "leur état") in ihrer

84



Fragwürdigkeit erkennbar macht. An dieser Infragestellung ist de Man
hier nicht interessiert, weil es ihm vielmehr darum geht, Verrücktheit als

etwas Bestimmbares dem gegenüberzustellen, was schlimmer als
Verrücktheit ist.

Das entstellte Zitat gibt noch zu einer weiteren Überlegung Anlass.
Rousseaus Text, wie er bei de Man erscheint, ist verrückt. Er ist es in
dem wörtlichen Sinne, dass seine Sätze verschoben sind. Er ist es aber

auch im Sinne der Bestimmung von Verrücktheit, die er selbst gibt, denn
die Umstellung der Sätze enthüllt sich im Vergleich mit der "Wirklichkeit"

von Rousseaus Text. Unterbleibt dieser Vergleich, was meistens
der Fall sein dürfte, so wird der bei de Man erscheinende Text als Rousseaus

Text, das heisst als etwas genommen, was er nicht ist, wofür er
sich aber selbst hält. Diese durchaus halluzinatorische Situation lässt sich
aber nicht ohne weiteres bereinigen, indem man Rousseaus Text neben
de Mans entstelltes Zitat hält. Denn selbst wenn der "richtige" Text
bekannt ist, ist der Status des Zitats noch nicht geklärt. Dieses ist weder
Rousseaus Text, denn dieser ist ja verändert worden, noch de Mans Text,
denn alles in ihm ausser die Abfolge der Sätze stammt von Rousseau.
Das entstellte Zitat lässt sich nicht mehr auf einen Autor zurückführen.
De Man kann es nicht beanspruchen, und Rousseau kann es nicht
verantworten. Der Text kann so, wie er in Allegories of Reading steht, keiner

Instanz zugeschrieben werden, die dafür einsteht. Sein referentieller
Status ist unentscheidbar. Der Zustand, in den diese Einsicht versetzt,
kann weder als normal noch als verrückt bezeichnet werden, denn weder
herrscht in ihm die Illusion, in der man das Unwirkliche für wirklich
hält, noch gibt es in ihm eine feste Norm, an der gemessen werden
könnte, was wirklich ist und was nicht.

Das führt zu dem, was in de Mans Text als das erscheint, was
schlimmer als Verrücktheit ist. Es ist die Verfassung des Lesers, der über
den referentiellen Status des Textes im Ungewissen bleibt. Der
Verrückte und der Vernünftige sind vergleichsweise in einer einfachen
Situation. Der Verrückte verwechselt zwar das Nichtwirkliche mit dem

Wirklichen, weil ihm ein Kriterium fehlt, beides zu unterscheiden, aber
das braucht ihn nicht zu stören, solange er an seine Illusion glaubt, das

heisst, solange er in der Illusion lebt, er verfuge über das Mass der
Wirklichkeit. Der Vernünftige verfügt über dieses Mass, was im Kontext
von de Mans Überlegungen allerdings nicht mehr heisst, als dass er sich
daran hält, jene Metaphern wörtlich zu nehmen, bei denen dies nach

geltender Konvention zulässig oder wünschbar ist, aber dieses Mass gibt

85



ihm die Möglichkeit, die Abweichung zu bestimmen und Verrücktheit zu
diagnostizieren. Von Verrücktheit kann man überhaupt nur reden, wenn
es eine Norm gibt, an der sie gemessen werden kann. Der Zustand des

Lesers, den de Man im Auge hat, ist nun aber weder der des Verrückten,
noch der des Vernünftigen. Es ist ein Zustand, in dem man weder der
Täuschung verfällt und das Unwirkliche für wirklich hält, noch über eine

Möglichkeit verfügt, wirklich und unwirklich zu unterscheiden. Man ist
in der Ungewissheit darüber suspendiert, ob man sich täuscht oder nicht,
ohne dass eine Möglichkeit offen bleibt, es zu verifizieren. In dieser
Situation funktioniert der Gegensatz vernünftig/verrückt nicht mehr. Er ist
dadurch ausser Kraft gesetzt dass man weder verrückt ist und glaubt
vernünftig zu sein, noch vernünftig ist und sich dadurch vor Verrücktheit
schützen kann, sondern dass man auf keine Weise mehr wissen kann, ob

man verrückt ist oder nicht. Dieser Zustand, der schlimmer als verrückt
genannt wird, ist der Zustand der unentscheidbaren Referentialität der
Sprache. Es ist die Erfahrung der Unmöglichkeit, aus dem Bannkreis der

Sprache auszubrechen, obwohl die Sprache unablässig über sich hinaus
verweist. In Rousseaus Vorwort zu Julie ist der Autor als der aussertext-
liche feste Bezugspunkt, der über die Referentialität des Textes zu
entscheiden hätte, das Mass, das dem Leser entzogen ist und ihm nicht mehr
erlaubt, Fiktion und Wirklichkeit zu trennen.

Der Leser, der in der Ungewissheit über die Referentialität des Textes

suspendiert bleibt, ist der Leser, der nicht referentiell liest, den Text
nicht auf ein Aussersprachliches hin zu verlassen versucht, sondern sich
der Sprachlichkeit alles Gesagten bewusst bleibt. Aber es wäre naiv,
diesem Leser, dessen Zustand im übrigen schlimmer als der des Verrückten
ist, einen höheren Erkenntnisgrad zuschreiben zu wollen und seine
Beziehung zum Text als ein erstrebenswertes Ziel misszuverstehen. Auch
wenn die Einsicht in die ungewisse Referentialität des Sprachlichen
gegenüber der Illusion des Verrückten, der sich für vernünftig hält, wie
auch des Vernünftigen, der sich für vernünftig hält, eine Ent-täuschung
bedeutet und deshalb der Wahrheit näher kommt, so besteht doch diese

Annäherung an die Wahrheit darin, dass man den Glauben daran verliert,
ihr nahe zu sein. Die Einsicht in die unsichere Referentialität des

Sprachlichen ist sogleich ihrem eigenen Befund unterworfen. Sie ist
keineswegs ein Ausweg aus der Täuschung, sondern erliegt ihr selber in
dem Masse, als sie an ihre eigene Wahrheit glaubt. Sie bestätigt sich erst
darin, dass sie ihrerseits wieder verunsichert wird. Deshalb ist der unent-
scheidbare referentielle Status der Texte nicht eine Erkenntnis, in der

86



man sich einrichten kann, sondern eine Erkenntnis, die sich allenfalls
dann bewährt, wenn man ihr zuwiderhandelt. Dashalb ist der Zustand der
unentscheidbaren Referentialität der Sprache unhaltbar und wird, sobald

er sich herstellt, durch einen gewaltsamen Entscheid beseitigt, aber auch

bestätigt. Die Bestätigung liegt darin, dass der Entscheid sich nicht
fundieren lässt, die Beseitigung geschieht dadurch, dass man so tut, als wäre
der Entscheid fundiert. Dadurch, dass man das, wovon man nicht weiss,
ob es referentiell gelesen werden kann, dennoch referentiell liest,
unterdrückt man das Wissen um den möglicherweise halluzinatorischen
Charakter dessen, was man als wirklich setzt, und flüchtet in eine Vernunft,
die vielleicht verrückt ist, oder in eine Verrücktheit, die vielleicht
vernünftig ist, aber auf jeden Fall in einen Zustand, in dem man sich
verhalten kann, und in dem der unhaltbare Moment, in dem Verrücktheit
und Vernunft nicht mehr zu unterscheiden sind, überwunden ist, anderseits

aber durch das Gewaltsame des Entscheids, den keine Erkenntnis
fundiert, gerade bestätigt wird.

Gerade weil der Zustand jenseits der Verrücktheit unhaltbar zu sein
scheint und immer schon beseitigt ist, wenn er in den Blick tritt, kann

man versucht sein, ihn redend zu umkreisen und als die Unmitte zu
beleuchten, in der er sich jedesmal verflüchtigt. Der Ausdruck
"schlimmer als verrückt" bezeichnet nicht nur etwas, was anders als das

Verrücktsein ist, sondern etwas, was mit dem Verrücktsein so
zusammenhängt, dass es eine Steigerung und Verschlimmerung der Verfassung
ist, die verrückt genannt wird. "Schlimmer als verrückt" ist nicht ein
Gegensatz zu "verrückt", sondern ein Zustand, der im Sinne des Verrücktseins

über dieses hinausgeht. Anderseits wird dieser Zusand aber nicht
dadurch erreicht, dass die Verrückung als die Abweichung von der Norm
und vom Normalen stärker wird, denn eine solche quantitative Veränderung

würde lediglich zu einer schlimmeren Verrücktheit, nicht aber zu
etwas führen, was schlimmer als diese ist. Obwohl das, was schlimmer
als Verrücktsein ist, eine Art Steigerung des Verrücktseins ist, ist es doch
auch etwas qualitativ anderes als dieses. So stark der Verrückte auch

immer von dem abweichen mag, was als normal gilt, seine Verrücktheit
bleibt eine Position, nicht nur für den Vernünftigen, der den Grad ihrer
Abweichung von der Norm misst und sie als verrückt diagnostiziert,
sondern auch für den Verrückten selbst, der an seine Welt glaubt und sie

vertritt. Deshalb kann der qualitative Sprung, der vom Verrücktsein zu
dem führt, was schlimmer ist als verrückt zu sein, nur darin bestehen,
dass nicht mehr nur der Grad der Verrückung sich steigert und damit die

87



Position des Verrückten sich verschiebt, sondern dass die Position
überhaupt verlorengeht.

Entrückt

Der Verlust der Position ist keine Verrücktheit mehr. Alle Verrückung
ist immer nur Verrückung der Position. Deren Verlust kann man Entrük-
kung nennen. Die Entrückung ist nicht wie die Verrückung eine
Verschiebung von einem Ort zum andern, von einer Stelle zur andern,
sondern die Entstellung in die Ortlosigkeit. Der Verrückte ist anders als die
andern, weil er eine andere Position hat. Der Entrückte, der ohne Position

ist, ist nicht mehr nur anders, sondern er ist niemand mehr. In der
Entrücktheit gibt es kein Subjekt mehr. Entrücktheit ist keine Situation,
worin jemand sich befindet, denn das Situiertsein in der Situation ist
gerade das, was in ihr verlorengeht.

Gemäss de Mans Deutung von Rousseaus Vorwort zu Julie ist
Entrückung - was schlimmer als Verrücktsein ist - das, was dem Leser
zustösst. Entrücktheit ist der Zustand, in den der Text den Leser durch
seine Unentscheidbarkeit bringt. Es liesse sich zeigen, dass dies nicht nur
für diesen besonderen, sondern für jeden Text gilt, der in de Mans Sinn
Text ist. So heisst es im Zusammenhang mit Nietzsche: "Rhetoric is a

text in that it allows for two incompatible, mutually self-destructive
points of view, and therefore puts an insurmountable obstacle in the way
of any reading or understanding" (AR, S. 131; vgl. AR, S. 126, 270).
Dass der Text unlesbar ist, bedeutet nicht einfach, dass er fremd und

undurchdringlich gegenüber bleibt. Vielmehr wird der Leser durch die
Unentscheidbarkeit des Textes lesend in die Positionslosigkeit entrückt.
Aber was entrückt ist, ist nicht mehr der Leser, denn die Unlesbarkeit ist
nicht eine andere Situation, in die der Leser versetzt wird, sondern die

Vernichtung des Lesers als Leser. Diese Gefährdung des Lesers macht
die Unerträglichkeit der Unentscheidbarkeit des Textes aus und verhindert,

dass sie ausgehalten wird. Der Leser setzt der Gefahr der Entrük-
kung sogleich den sachlich nicht begründbaren und daher abrupt gewaltsamen

Entscheid entgegen. Diese Entgegensetzung ist die Setzung des

Lesers als Position, seine Rückkehr in die normale Verrücktheit der

Vernünftigen oder Verrückten. Der Leser konstituiert sich als Leser, indem

er dort Stellung nimmt, wo es keine Stellungnahme gibt. Die unmögliche

88



Position ermöglicht die Lektüre, in welcher in dem Masse, als sie scheitert,

weil sie den Text als unlesbaren nicht einholt, die Positionslosigkeit
der Entrücktheit erscheint. Die Leselposition - der Leser als Position, als

Setzung - ist eine Figur, die das, wofür sie steht, dadurch zugänglich
macht, dass sie sich selbst zersetzt und untergräbt. Der Leser ist die

Prosopopoiie der Entrücktheit, aber die Entrücktheit erscheint in ihm in
dem Masse, als seine Position im Lesen der Entsetzung verfällt und das

fiktive Gesicht der Entrückung entstellt wird. Die Entstellung ist die
Disfiguration der Prosopopoiie, deren de-facement. Die Entstellung des

Lesers ist die Auflösung seiner Position, seine Entrückung in die
Positionslosigkeit und seine Vernichtung in der Unlesbarkeit des Textes, die
nicht anders erscheinen kann als in dessen Gelesenwerden. Die Unent-
scheidbarkeit des Textes muss immer entschieden werden, damit er gelesen

werden kann, aber das Lesen führt immer zu der Unlesbarkeit
zurück, der es durch den gewaltsamen Entscheid zu entgehen hoffte.

Die Stelle über die Entrückumg in Allegories of Reading lässt sich

von den Überlegungen zur Position her noch einmal betrachten. Die
Entrückung des Lesers in die Unentscheidbarkeit des Textes wird durch die

Wendung "worse than madness" umschrieben. In ihr ist Verrücktheit
eine Position, die aber sogleich in das aufgelöst wird, was schlimmer ist
als sie, wobei nur die Setzung der Verrücktheit deren Entsetzung in die

Entrückung ermöglicht. Die Setzung der Verrücktheit als Position wird
in de Mans Text dadurch begründet, dass in der Anmerkung eine
Rousseau-Stelle über die Verrücktheit zitiert wird. Aber das Zitat ist als
entstelltes gestellt und durch die Versetzung seiner Sätze entautorisiert und
ohne Autorität. Nun könnte man allerdings einwenden, dass die Autorität
des Textes sich wiederherstellen lasse, da man den richtigen Text kenne.

Aber der unentstellte Text steht, wie sich gezeigt hat, in einem Kontext,
der die Unterscheidung zwischen dem Wirklichen und dem Unwirklichen,

auf der die Verrücktheit als Position beruht, verunsichert, so dass

er selber die Bestimmung dieser Position verhindert und seine eigene
Autorität untergräbt. Auch wenn die Entstellung des Zitats ein zufälliges
Versehen ist, bleibt sie die Metapher für die davon unabhängig
nachweisbare Reihe der Ent-stellungen (Auflösungen von Positionen), durch
die jeder Setzung immer wieder der Boden entzogen wird. Die Formulierung

"schlimmer als verrückt" für den Zustand der Unentscheidbarkeit
des referentiellen Status des Textes setzt Verrücktheit als Position voraus.

Diese setzt ihrerseits voraus, dass wirklich und unwirklich sich
unterscheiden lassen, und diese Unterscheidung setzt voraus, dass man

89



über den referentiellen Status Bescheid weiss. Was aber referentiell zu
lesen sei und was nicht, ist wiederum eine als gültig gesetzte Konvention,

deren Fragwürdigwerden in die Unentscheidbarkeit entrückt, in die
der in Rousseaus und de Mans Text besprochene Leser gerät. Die Beziehung

zwischen Setzen und Voraussetzen erörtert de Man an einer anderen

Stelle in Allegories ofReading (AR, S. 124). Die Setzung verleugnet
ihren hypothetischen, referentiell ungewissen Status, indem sie

voraussetzt, was nicht vorausgesetzt werden kann, weil es seinerseits eine

hypothetische Setzung ist. Durch jede Setzung entfernt sich de Mans
Text von der Positionslosigkeit, die er zu sagen versucht. Indem er aber

jede dieser Setzungen wieder zersetzt, nähert er sich der Positionslosigkeit,

aus der er immer wieder eine Position machen muss, um darüber
reden zu können.

Die Unausweichlichkeit dieser Spannung zeigt sich in de Mans Text
dort am deutlichsten, wo die Positionslosigkeit als der Zustand, der
schlimmer ist, als verrückt zu sein, als radikale Dyslexie bezeichnet
wird. Radikal ist das, was zur Wurzel gehört, was zu dem zurückreicht,
aus dem alles hervorwächst. Die Dyslexie hingegen steht hier für die

Entwurzelung der Sprache. Radikale Dyslexie ist ein Text, in dem das

Wort Dyslexie die im Wort radikal gesetzte Wurzel entwurzelt, der aber

gleichzeitig die Dyslexie - die Entwurzelung - dadurch, dass sie radikal

genannt wird, als Wurzel setzt, was sie nicht sein kann.
Es gibt eine weitere Stelle in de Mans Werk, an der das Wort madness

erscheint. Gegen Ende des Aufsatzes "Shelley Disfigured" findet
sich der Satz: "No degree of knowledge can ever stop this madness, for it
is the madness of words"4. Noch bevor man sich fragt, wie Verrücktheit
hier vom Kontext her bestimmt ist, gibt der Satz selbst zu bedenken, dass

die Verrücktheit eine solche der Wörter ist. Nicht jemand ist hier
verrückt, sondern die Sprache. Während in Allegories of Reading der
Zustand des Lesers beschrieben wird, ist hier kein Subjekt mehr erhalten,
dem die Verrücktheit zugeschrieben werden kann. Aber die beiden Texte
sind einander vielleicht näher, als sie es vorerst zu sein scheinen, denn
die Unlesbarkeit des Textes, der sich der Leser angesichts der unent-
scheidbaren Referentialität ausgesetzt sieht, ist ja als der Zustand, der
schlimmer ist, als verrückt zu sein, die Zersetzung des Lesers als Position

und seine Entrückung in die Positionslosigkeit, also seine Vernich-

4 Paul de Man, The Rhetoric of Romanticism (RR), New York, Columbia University
Press, 1984, S. 122.

90



tung als Subjekt. Es könnte daher sein, dass die Verrücktheit der Sprache
nicht so weit weg von dem ist, was schlimmer als Verrücktheit ist.

Der Zerfall des Subjekts ist in dem zitierten Satz daran ablesbar, dass

das, was in ihm the madness of words genannt wird, unkontrollierbar ist.
Es gibt keine Instanz, welche das, was als Sprache und in der Sprache
geschieht, im Griff hat. Was im Entgleiten der Herrschaft über die Sprache

aufgeht, ist das Nichtmenschliche der Sprache, das, was dem Ein-
fluss dessen, der Sprache verwendet, entrückt ist, und in das die Sprache
ihn entrückt. Was als the madness of words abläuft, untersteht also

keinem Wollen und Können und ist nicht die Manifestation einer Freiheit,
sondern scheint einer blinden Notwendigkeit zu gehorchen. Die
Notwendigkeit des Ablaufs ist seine Unvermeidlichkeit. Die Einsicht in
was geschieht ermöglicht auf keine Weise, etwas daran zu ändern:"No
degree of knowledge can ever stop this madness." Der unausweichliche

Vorgang, der the madness of words heisst, wird in de Mans Text an der
Lektüre von Shelleys Gedicht The Triumph of Life vorgeführt. Da es

aber mehrere Hinweise darauf gibt, dass dieser Text als repräsentativ für
alle Texte betrachtet wird, kann man eine vom Beispiel losgelöste
Darstellung versuchen.

Die Sprache bedeutet. Dadurch ist sie ein Gefüge von Beziehungen.
Was bedeutet, ist auf sein Bedeutetes bezogen und alles, was bezogen
ist, bedeutet. Sinn ist Zusammenhang. Alle Ordnung ist Herstellung von
Beziehung. Als die Möglichkeit von Bedeutung bestimmt die Sprache
das Menschenmögliche. Aber damit einer sprechend diese Möglichkeit
wahrnehmen kann, muss ihm die Sprache schon gegeben sein. Was einer

sagt, ist bis zu einem gewissen Grad, was er sagen will, dass er es aber

sagen kann, hängt nicht von ihm ab, sondern davon, dass es Sprache

gibt. Die Sprache ist die Voraussetzung dafür, dass einer etwas sagen
kann. Indem das Sprechen des Sprechenden die Sprache voraussetzt, ist
es auf diese Voraussetzung bezogen und bedeutet sie. Jedesmal, wenn
gesprochen wird, ist dadurch auf die Sprache als die Ermöglichung ihres
Stattfindens verwiesen. Dadurch zeichnet sich im Sprechakt eine Dimension

ab, die es nicht mehr erlaubt, ihn nur unter dem Gesichtspunkt des

Sprechenden zu sehen, der sich der Sprache bedient. Jedesmal, wenn
gesprochen wird, ist das nicht nur die Setzung von Bedeutung durch denjenigen,

der spricht, sondern es ist zugleich die Setzung der Sprache als

Voraussetzung diese Setzung. Die Setzung der Sprache ist aber nicht der
Akt dessen, der spricht, sondern sie ist vielmehr die Voraussetzung
dafür, dass er überhaupt spricht. Niemand erfindet die Sprache, und jede

91



Instanz, der die Setzung der Sprache zugesprochen werden könnte, ist
ihrerseits immer nur eine sprachliche Setzung. Die Sprache als die Voraussetzung

ihres Stattfindens ist voraussetzungslos. Sie ist nicht durch ein
Subjekt gesetzt, das als das sie Setzende ihr übergeordnet und ihre
Voraussetzung wäre. Die Setzung der Sprache ist auf nichts zurückbezieh-
bar. Sie ist ein abrupter, beziehungsloser Akt, der in seiner Unbezogen-
heit ohne Bedeutung und Sinn ist. Dass es Sprache gibt, ist nicht
verstehbar. Jeder Sprechakt hat insofern, als in ihm die Sprache selbst sich

setzt, an dieser Abruptheit teil. Jedes Sinngefüge verdankt sich
letztinstanzlich einem Setzungsakt, der ohne Sinn ist und das Gefüge dadurch
aufreisst, dass er sich auf keine Weise in dieses integrieren lässt, denn

jeder Versuch, dem abrupten Akt Sinn zu geben, diskreditiert sich schon
dadurch, dass er unternommen wird, besteht er doch darin, das
Unbeziehbare in die Beziehung zu bringen.

Dennoch ist dieser Versuch unvermeidlich. Wenn die Setzung der
Sprache als die Voraussetzung des Sinngefüges uneinholbar ist, so hängt
dieses Sinngefüge von einem Akt ab, der sich nicht in es einfügen lässt
und als abrupte Setzung unverständlich und sinnlos bleibt. Aber dieser

Akt, der ohne Voraussetzung ist, ist nicht ohne Folgen. Insofern als er
das sprachliche Sinngefüge ermöglicht hat, ist er auf dieses bezogen und
bekommt nachträglich Sinn. Aber diese Sinnverleihung verfehlt notwendig

gerade die Unbezogenheit und Abruptheit der Setzung von Sprache.
Die Bedeutung, die dem abrupten Akt zugesprochen wird, ist immer
falsch, weil sie für das gilt, was keine Bedeutung hat. Aber gleichzeitig
ist die falsche Bedeutung unumgänglich, weil der abrupte Setzungsakt
im Rückblick als die Voraussetzung des Sinngefüges, das er ermöglicht
hat, auf dieses bezogen ist. Dort, wo de Man davon spricht, wie der
Setzungsakt durch die Verleihung von Bedeutung in das Sinngefüge
integriert wird, heisst es: "But this is radically inconsistent: language posits
and language means (since it articulates) but language cannot posit
meaning; it can only reiterate (or reflect) it in its reconfirmed falsehood"
(RR, S. 117f.).

An jedem Sprechakt ist die abrupte Setzung von Sprache mitbeteiligt,

die der Sprechende sich nicht zusprechen kann, die er aber dennoch
immer wieder dadurch unter Kontrolle zu bringen sucht, dass er ihr einen
Sinn gibt. Weil dies nur redenderweise geschehen kann, ist der Versuch,
die Herrschaft über das Unbeherrschbare zu gewinnen, diesem wiederum
selbst ausgeliefert. Was auf solche Weise sich meldet, ist das

Nichtmenschliche der Sprache, das, was sich auf keine Weise auf den Men-

92



sehen zurückführen und in die Abhängigkeit von dem, der spricht, bringen

lässt. Aber weil die Möglichkeit des Sinns von diesem Unzugänglichen

abhängt und das heisst: mit ihm zusammenhängt, ist der unmögliche

und notwendig falsche Sinn immer schon gefordert und nicht zu
unterdrücken, selbst wenn er in seiner Falschheit durchschaut wird. Die
Einsicht in diese Falschheit kann allerdings verhindern, dass man der

Mystifikation verfällt, verstanden zu haben, aber das durch diese Klarsicht

wiederhergestellte Nichtverstehen ist nicht eine Verfassimg, in der
es sich zur Ruhe kommen lässt, sondern es fordert das Verstehen als die

Knüpfung neuer Beziehungen, obwohl zum voraus klar ist, dass sie

falsch und unhaltbar sind.
Im Rückblick auf die früher besprochene Stelle aus Allegories of

Reading kann man jetzt in dem Bedürfnis des Lesers in Rousseaus
Vorwort, die Rede auf einen Redenden, den Text auf einen Autor zurückzuführen,

den Versuch sehen, die Setzung der Sprache dem Sprechenden
zuzusprechen, denn nichts anderes geschieht, wenn der Autor als eine

aussersprachliche Instanz angenommen wird, die für den Text einsteht.
Aber in dem Masse, als es gerade nicht der Sprechende ist, der die Sprache

setzt, und als diese umgekehrt die Voraussetzung dafür ist, dass

Sprache überhaupt stattfindet, ist der Autor die Figur für eine Setzung,
die ihm gänzlich entzogen und unzugänglich ist, und der er, indem er sie
redend mitvollzieht, ausgesetzt ist, ohne darüber verfügen zu können.
Der Autor als die nachträglich dem Sinngefüge vorausgestellte Voraussetzung

ist die Prosopopoiie der Voraussetzungslosigkeit, das heisst der

abrupten Setzung von Sprache. Der Autor ist zwar einerseits die Figur
für die Autorität über den Text und damit, wie es in Allegories of Reading

heisst, für dessen Lesbarkeit, aber er ist anderseits und gleichzeitig
die Figur für das Fehlen dieser Autorität und damit deren Verunsicherung.

Der Sinn des Sinngefüges insgesamt wird dadurch fraglich. Nicht
der Sinn, der sich in ihm als kohärentes Netz von Beziehungen herstellt,
aber der Sinn dieses Sinns. Insofern als es unverständlich bleibt, dass es

Sprache gibt, ist die sprachliche Ordnung nirgends zu verankern und
schwebt in einem ungewissen Raum an einem ungewissen Ort. So reich
die Beziehungen in ihr sein mögen, so bleibt sie doch als ganze
unbeziehbar, von fraglichem Sinn und fraglicher Referentialität. Die Unmöglichkeit,

den sprachlichen Setzungsakt unter Kontrolle zu bringen,
entwurzelt das Sinngefüge als ganzes, stellt alles, was in ihm geschieht, in
seinem Sinn in Frage und öfftiet damit die Frage nach dem Sinn, die
immer in dem Masse, als sie beantwortet wird, neu zu stellen ist, weil die

93



Antwort dem Sinn gibt, dessen Sinn, wenn es einen hat, unerreichbar ist.
"No degree of knowledge can ever stop this madness, for it is the madness

of words." Sobald Sprache geschieht, gibt es Bedeutung und Sinn.
Aber ob der Sinn nun sprachlich bleibt oder dadurch getragen ist, dass

die Sprache selbst Sinn hat, bleibt offen. Die Verrücktheit der Sprache
ist, dass sie ständig Sinn gibt, ohne dass man je weiss, ob dies Sinn hat.
Sie gibt Sinn, als gäbe es ein Mass, woran der Sinn dieses Vorgangs der

Sinngebung messbar wäre. Sobald Sprache geschieht, widerspricht sie

der Ungewissheit, ob es ein solches Mass gibt, und dem Wissen, dass es

unerreichbar ist. Die fortwährende Konstituierung von Sinn, der
vielleicht keinen hat, ohne dass dieser Zweifel dem Vorgang Einhalt gebieten

würde, weil er selber sich als sinnvoller konstituiert, ist ein Kreisen
der Sprache in sich selbst, das delirierenden Charakter hat. Weil es kein
anderes Mass als die Sprache selbst gibt, fehlt das Mass, an dem sie zu

messen wäre. Die Sprache ist nicht situierbar, sondern in die Ortlosigkeit
entstellt, verrückt nicht im Sinne der Abweichung von einer Norm,
sondern im Sinne des gänzlichen Fehlens einer solchen.

Ironisch

Die Verrücktheit lässt sich noch auf andere Art annähern und beschreiben.

Wenn das Sinngefüge auf der uneinholbar entzogenen Voraussetzung

beruht, dass es Sprache gibt, und wenn dem Stattfinden von Sprache

immer nur nachträglich Sinn verliehen werden kann, so ist der Sinn
des Sinns unsicher, weil das Sinngefüge nicht auf etwas bezogen werden
kann, worin es fundiert wäre. Sobald aber Sprache geschieht und Sinn
sich konstituiert, wird diese Unsicherheit verleugnet und eine Position

angenommen und eingenommen, die als fester Bezugspunkt fungiert.
Diese Position ist die Überwindung der Ortlosigkeit durch die Situie-

rung. Aber der gewonnene Ort bleibt eine nicht begründbare Fiktion und
die Position die Prosopopoiie der Positionslosigkeit. Wird dies
durchschaut, so erweist sich die Position als das, was man eine Verrückung
bezüglich der Positionslosigkeit bezeichnen könnte, würde man diese

dadurch nicht in eine Position - die Position, keine zu haben - verfälschen.

Die als Fiktion erkannte Position wird unhaltbar und muss abgebaut

werden. Da aber ihre Auflösung wiederum nur redend geschehen
kann, ist sie ihrerseits positionsbildend und der gleichen Erosion ausge-

94



setzt wie diejenige, die sie zersetzt. Der Prozess von Setzung und Entsetzung,

der auf diese Weise in Gang kommt, ist endlos, weil es weder eine

Position, die haltbar wäre, noch ein Reden gibt, das nicht das Einnehmen
einer Position wäre, so dass das Reden unaufhörlich zwischen der Position

und ihrer Unhaltbarkeit fluktuiert. Dieser endlose Prozess der
Verrückimg von jeglicher Position, ohne dass es doch ein endgültiges
Loskommen von der Position gibt, ist die Ironie.

Die Ironie ist ein ausgezeichneter Zug aller Texte de Mans, aber sie

ist nur einmal, in dem 1969 erschienenen Aufsatz "The Rhetoric of
Temporality", ausführlich behandelt worden. Im Zusammenhang mit
Baudelaires Essay De l'essence du rire, wo anlässlich der Beschreibung
einer Pantomime von Schwindel die Rede ist, verbindet de Man die Ironie

mit der Verrücktheit: "Irony is unrelieved vertige, dizziness to the

point of madness. Sanity can exist only because we are willing to function

within the conventions of duplicity and dissimulation, just as social

language dissimulates the inherent violence of the actual relationships
between human beings. Once this mask is shown to be a mask, the
authentic being underneath appears necessarily as on the verge of
madness"5. Dieser Text unterhält etliche Beziehungen zu der Stelle über
Verrücktheit in Allegories of Reading. Der Zustand der Gesundheit oder

Vernünftigkeit wird durch die Bereitschaft bestimmt, gewisse Konventionen

als gültig anzuerkennen und ernst zu nehmen. Dem entspricht im
andern Text der Entscheid darüber, was Wirklichkeit und was Fiktion ist.
Aber so wie dort diese Unterscheidung verunsichert wird, so ist hier die

Konvention als eine Ordnung verstanden, deren Gültigkeit durch nichts
als die Übereinkunft gesichert ist, und deren sachliche Fundierung
ausbleibt. Die Konvention ist die Maskierung eines verleugneten - hier als

"authentisch" bezeichneten - Zustandes, der Verrücktheit heisst. Was

damit gemeint ist, lässt sich aus dem Kontext erschliessen. Die Ordnung,
in der der Vernünftige funktioniert, ist eine Fiktion, die einen verleugneten

Zustand maskiert und verbirgt. Von der Demaskierung wäre zu

erwarten, dass sie die Wahrheit an den Tag bringt. Stattdessen erscheint
die Verrücktheit, als ein Zustand, in dem die Wahrheit ferner als je ist.

Wenn die konventionelle Ordnung die Möglichkeit der Position, des

Standpunktes ist, so entzieht die Enthüllung der Ordnung als Fiktion der
Position den Boden. Der Verlust der Position ist der Schwindel (vertige).

5 Paul de Man, Blindness and Insight. Essays in the Rhetoric ofContemporary Critic¬
ism. Second Edition (BI), London, Methuen, 1983, S. 251 f.

95



Er erfasst denjenigen, dessen Standfestigkeit durch den Blick in die
umgebende Leere bedroht ist. Dass Verrücktheit hier in Verbindung mit
Schwindel erscheint, ist ein Hinweis darauf, dass Verrücktheit nicht die
Verschiebung der Position bezüglich einer nach konventioneller Norm
als normal geltenden meint, sondern die Verunsicherung der Position
überhaupt und ihren Verlust in der Entrückung.Verrücktheit ist hier das,

was in Allegories ofReading als schlimmer als verrückt beurteilt wird.
Wenn Normalität, Gesundheit, Vemünftigkeit als Fiktion und Maske

durchschaut werden, so enthüllt doch die Entlarvung kein Gesicht hinter
der Maske, sondern nur dessen Fehlen. Die Einsicht in die Fiktivität
geltender Ordnungen führt nicht zur Findung einer Wahrheit, auf der sich
eine gültige Ordnung errichten liesse, sondern ist gleichzeitig die
Einsicht in die Unmöglichkeit einer fundierten Ordnung. An dieser Einsicht
des Ironikers ist nicht nur wichtig, worauf sie sich erstreckt, sondern dass

sie eine Einsicht ist. Denn die Entrückung als Verlust der Position, die in
ihr aufgeht, ist der Verlust der Möglichkeit von Einsicht. In dem Masse,
als eine Einsicht den Verlust der Position begleitet, ist die Positionslo-
sigkeit nicht erreicht, und es bleibt in der Entrückung selbst eine Stellung
nehmende und daher ihr gegenüberbleibende Instanz. Dieser unmögliche
Abstand kennzeichnet die Struktur der Ironie.

[...] absolute irony is a consciousness of a non-consciousness, a reflection on
madness from the inside of madness itself. But this reflection is made possible
only by the double structure of ironic language: the ironist invents a form of
himself that is "mad" but that does not know its own madness; he then proceeds
to reflect on his madness thus objectified. (Bl, S. 216)

Die Formulierungen im ersten Teil dieses Zitats stellen das Problem der

unmöglichen Gleichzeitigkeit des Bewusstseins mit dessen Verlust. Der
Widerspruch, den der unvermittelte Aufeinanderprall des Unvereinbaren
herstellt, wirft die Frage auf, wie Ironie überhaupt möglich sei. Sie ist es

dadurch, dass Bewusstsein und Unbewusstsein auseinandergenommen
und einander gegenübergesetzt werden. Das Miteinander wird in ein
Nacheinander, Simultaneität in Sukzession umgewandelt. Man kann das

in de Mans Sinn eine Allegorisierung der Ironie nennen. Wichtig daran

ist, dass die Positionslosigkeit (madness, non-consciousness) wieder zu
einer Position gemacht, "objektiviert" werden muss, damit es möglich
wird, darüber zu reden. Das Bewusstsein, das den Verlust der Position
begleitet, und die Rede, die ihn sagt, sind gezwungen, ihn wieder zu
einer Position zu verfestigen, um ihn zu fassen. Das heisst, dass der Ironi-

96



ker, der die Fiktion durchschaut und sie als solche blossstellt, die Auflösung

der Fiktion wieder als Fiktion aufbauen muss, und dass diese Fiktion

ihrerseits der Ironisierung ausgesetzt werden muss, soll der Zustand
der Mystifikation durch die ernstgenommene Fiktion nicht wieder hergestellt

werden. Der so in Gang kommende Prozess ist unabschliessbar,
weil die Sprache nicht anders kann als Ordnungen zu errichten und sie

als gültig zu postulieren, obwohl das Wissen, dass sie es nicht sind, nie
aussetzt. Die Konventionen der Gesellschaft sind Fiktionen, aber die Po-

sitionslosigkeit, in die der Abbau der Fiktion führt, ist es nicht minder,
und sie ist der Ironie ebenso ausgesetzt. Ironie kann deshalb niemals zu
einer Position im Sinne einer vertretbaren Haltung werden. In dem

Masse, als sie es werden muss, um möglich zu werden, muss sie sich
sich selber ausliefern und wird notwendig zu der Ironie der Ironie, als die
Friedrich Schlegel sie dargestellt hat. "No degree of knowledge can ever
stop this madness, for it is the madness of words." Dem Ironiker, der

weniger mystifiziert als andere Redende zu sein scheint, da er die Fikti-
vität aller Ordnungen erkennt, bleibt es in keinem Moment erspart, dem,

was er entlarvt, dadurch zu verfallen, dass er es entlarvt. Es bleibt ihm

nur die endlos sich wiederholende Auflösung der Fiktionen, die er nicht
glaubt, und auf die er dennoch angewiesen bleibt. Dieses Angewiesensein

erinnert noch einmal an den Schwindel. Dieser befällt nicht den

Fallenden, der keinen Ort mehr hat, sondern den, der noch steht, ohne es

zu können. Schwindel gründet in der Position, die er gefährdet.
Die Ironie ist der Ausdruck der Unmöglichkeit der Fundierung von

Sinngefügen. Sie ist die unabschliessbare Abgründung des Sprachlichen,
die sich selber als sprachliche Ordnung konstituieren muss, weil Rede

auch dann noch Gültigkeit postuliert, wenn sie sich als nicht fundiert
ausgibt. Ironie ist die Figur der Disfiguration. Sie durchschaut alle

Ordnungen als Masken ohne Gesicht, als Prosopopoiien ihres Fehlens. Aber
die ironische Disfiguration führt nicht zu einem nichtfigurativen, eigentlichen

Sinn, denn das der Figur Zugrundeliegende ist das radikal Entzogene,

die entzogene Wurzel. Die Ironie verhindert das Emstnehmen der

Figur, ohne dass sie ihm etwas anderes Emstzunehmendes entgegenzusetzen

hätte als das Nichternstnehmen der Figur. Weder kann man das

Figürliche noch ernstnehmen, noch ist ohne es auszukommen. Ironie ist
Suspendierung zwischen der Diskreditierung der Figur und der Unmöglichkeit,

auf sie zu verzichten. Sie geschieht als das fortwährende Verlassen

der Fiktion, ohne dass sie bei einer Wirklichkeit ankommt.

97



Metaphorisch

Dass die sprachliche Ordnung sich nicht fundieren lässt und dennoch
unvermeidlich ist, bedeutet, dass sie fortfährt, eine ihr äusserliche
Gewährleistung zu postulieren, ohne dass diese je sicherzustellen wäre. Das

ist die Unentscheidbarkeit der Referentialität der Texte, von der de Mans
Überlegungen zur Verrücktheit ausgingen. Die Metaphorik der
Verrücktheit steht in de Mans Texten für die Entwurzelung der Sprache.
Alles, was innersprachlich geschieht, bleibt von ungewisser Referentialität,

und die Erkenntnis, dass es so ist, vermag nichts daran zu ändern.

Die Verrücktheit der Wörter ist die aus der Unmöglichkeit der Fundierung

von Sprache sich ergebende Unbestimmbarkeit ihres Status. Das

gilt auch für das Wort Verrücktheit, das jetzt immer die Verfassung der
Wörter charakterisiert hat. Von der Verrücktheit der Wörter zu sprechen
ist eine Metapher, wenn Verrücktheit ein gestörter Geisteszustand ist, der
Wörtern nur zugeschrieben werden kann, wenn sie vermenschlicht werden.

Aber die Verrücktheit der Wörter ist insofern eine besondere Metapher,

als sie nicht nur die Wörter anthropomorphisiert, sondern auch eine
exakte Beschreibung der Metapher liefert. Nicht nur ist die Verrücktheit
der Wörter eine Metapher, sondern die Metapher ist die Verrücktheit der
Wörter, sofern man das Wort Verrücktheit aus seiner erstarrten Metapho-
rizität befreit und ihm seine wörtliche Bedeutung "Verschiebung"
zurückgibt. Die metaphorische Verschiebung ist - in jedem Sinne - die
Verrücktheit der Wörter. Es ist nicht zu entscheiden, ob die Wendung
Verrücktheit der Wörter eine metaphorische Aussage über die Wörter
oder eine wörtliche Aussage über die Metapher ist. Diese Unentscheidbarkeit

ist aber gerade die Verrücktheit oder - in dem Masse, als die

Verrücktheit sich wieder als Position zu fixieren droht - die Ironisierung
der Verrücktheit zu dem, was schlimmer als Verrücktheit ist. Die
Verrücktheit der Wörter ist die unreduzierbare Rhetorizität der Sprache.

An diesem Satz bleibt die Vermenschlichung der Sprache in der

Metapher von der Verrücktheit der Wörter auffällig. Darin scheint noch

einmal, verschoben, die Frage nach der Menschlichkeit der Sprache und
der Sprachlichkeit des Menschen auf. Verrücktheit ist die Verletzung
von Normen, die selber nur ernstgenommene Metaphern sind, die
unübersetzbar bleiben und nicht fundiert werden können. Wenn die Norm
als nicht fundierbare Fiktion demaskiert wird, hört Verrücktheit auf,
messbar zu sein, was sich auch so sagen lässt, dass sie alles, auch das

Mass, woran sie zu messen wäre, erfasst. Damit zerfällt die Möglichkeit,

98



Normale und Verrückte auseinanderzuhalten, und damit letztlich die
Möglichkeit der Bestimmung des Menschlichen. Die Unmöglichkeit,
über die Sprache hinauszukommen, bedeutet, dass keine solche Bestimmung

darüber hinauskommt, die verrückte Fiktion von etwas zu sein,
dessen Fehlen sie maskiert. Das Menschliche ist eine sprachliche
Fiktion, aber die Sprache ist nicht menschlich, sondern sie ist bezüglich aller
möglichen Bestimmungen des Menschlichen verrückt. Sie ist es, weil sie

den fiktiven Ordnungen, die der Mensch in ihr errichtet, nicht unterstellt
ist, sondern sie erst ermöglicht. Die Verrücktheit der Sprache ist die des

Menschen, der in ihr in dem Masse, als er zu sich zu kommen meint,
ausser sich ist. Ist der Mensch, der in der Sprache ausser sich ist, dadurch
bestimmt? Als das Wesen, das dadurch bestimmt ist, dass es sich entzogen

ist? Eine solche Bestimmung würde für alles gelten, was gemeinhin
als nichtmenschlich gilt. Die darin sich ausdrückende Auslieferung an
die Sprache besteht darin, dass der Mensch sich durch sie bestimmt, die
ihm radikal unverständlich bleibt, und sich deshalb verliert, indem er
sich versteht.

Die doppelte Auslegung des Ausdrucks Verrücktheit der Wörter hin-
terlässt eine Schwierigkeit, der man nicht ausweichen sollte. Die
Möglichkeit, die Wendung einmal wörtlich, einmal metaphorisch zu nehmen,
ist an das deutsche Wort Verrücktheit gebunden, dessen Metaphorik
durchsichtig geblieben und jedem, der das Wort gebraucht, zugänglich
ist. Die Metaphorik des englischen madness ist undurchschaubar. Das

Wort bezeichnet einen Geisteszustand und kann in der Wendung the

madness of words nicht anders als metaphorisch verstanden werden. Die
vom deutschen Audruck ausgehenden Überlegungen scheinen deshalb
nicht für den englischen Text zu gelten, und es stellt sich die Frage, wie
sie auf ihn zu beziehen sind, und ob es nicht unzulässig ist, von einer
Übersetzung her über einen Text zu reden. Was ist der Status der
doppelten Auslegung der Verrücktheit der Wörter?

Die Auslegung beruht auf einer Übersetzung. Übersetzung ist
Verrückung. Was hier von der einen in die andere Sprache verrückt wird, ist
die Verrücktheit selbst. Die Verrücktheit der Wörter ist also nicht nur
eine metaphorische Aussage über die Wörter, und auch nicht nur eine

wörtliche Aussage über die Metapher, sondern sie kann auch auf die
Übersetzung von madness durch Verrücktheit bezogen werden. Der
Ausdruck Verrücktheit der Wörter thematisiert, was mit dem englischen
Ausdruck the madness of words im Übersetztwerden geschieht. Davon
ausgehend wäre zu fragen, was Verrückung im Zusammenhang mit

99



Übersetzung meint. Man kann madness auch anders übersetzen, zum
Beispiel mit Wahnsinn. Die Möglichkeit der doppelten Auslegung, die
das Wort Verrücktheit bietet, würde dann entfallen. Dass man das eine
oder andere der beiden Wörter wählt, ist ein freier, das heisst beherrschter,

Entscheid oder kann es mindestens sein. Dass aber das Wort
Verrücktheit als mögliche Übersetzung von madness überhaupt zur Verfügung

steht, ist unkontrollierbar und eine nicht berechenbare Gunst der
deutschen Sprache, die, indem sie dieses Wort zur Verfügung stellt, an
der Auslegung des englischen Ausdrucks the madness of words mitarbeitet.

Man kann diese Mitarbeit der Sprache zufällig nennen und sie

ablehnen, weil sie zufällig ist. Der Zufall ist das Abrupte, das auf nichts

zurückgeführt werden kann und daher unverständlich bleibt. Es scheint,
dass Überlegungen, die auf dem zufällig zur Verfügung stehenden Wort
Verrücktheit aufbauen, nichts zum Verständnis eines englischen Textes

beitragen, in welchem das Wort madness vorkommt. Wenn man aber
Überlegungen, die vom deutschen Wort ausgehen, für das englische
Wort nicht gelten lässt, so bedeutet das in letzter Konsequenz, dass
Verrücktheit nicht als Übersetzung von madness anerkannt werden kann.
Wenn beide Wörter dasselbe meinen, so muss die Metaphorik des
deutschen Wortes auf das englische Wort übertragbar sein, auch wenn sie in
ihm nicht enthalten ist. Die gemeinte geistige Verfassung bleibt die gleiche,

ob man nun Deutsch oder Englisch spricht, sie ist nicht an das Wort
gebunden und bleibt über die Grenzen der Einzelsprachen hinweg
unverändert. Wenn aber madness für den Englischsprachigen etwas anderes ist
als die deutsche Verrücktheit, so ist die Metaphorik des deutschen Wortes

unübertragbar, und was beide Wörter je meinen, bleibt an sie gebunden

und diskreditiert das Wort der anderen Sprache als Übersetzung.
Das unlösbare Problem der Ablösbarkeit des Gedankens von der

Sprache, dem kein Versuch zu verstehen, was beim Übersetzen

geschieht, entgeht, braucht hier nicht einmal gestellt zu werden. Es dient

lediglich der Situierung der doppelten Auslegung des Ausdrucks
Verrücktheit der Wörter. Diese Auslegung ist offensichtlich an das deutsche

Wort Verrücktheit gebunden, und das englische Wort könnte dazu keinen

Anlass geben. Dennoch beansprucht die Überlegung zum deutschen

Ausdruck, zum Verständnis des englischen Textes beizutragen, was nur
der Fall sein kann, wenn die Überlegungen, die das Wort Verrücktheit
auslöst, auch für madness gelten und die beiden Wörter ein Selbes meinen,

das von ihnen ablösbar ist. Die Bindung der Sache an das Wort und
ihre Ablösbarkeit von ihm werden demnach gleichzeitig vertreten, ob-

100



schon sie einander ausschliessen. Damit ist der Entscheid über das
Verhältnis von Wort und Sache ausgesetzt. Dass dieser Entscheid nicht
möglich ist, versuchen de Mans Texte unermüdlich vorzuführen, Madness

und Verrücktheit können nicht gleichzeitig dasselbe und Verschiedenes

sagen. Jede der beiden Versionen ist, gemessen an der andern,
verrückt, aber es gibt kein Mass, woran sie beide gemessen werden könnten
und aufgrund dessen zwischen ihnen zu entscheiden wäre. Die Anwendung

der früher vorgelegten doppelten Auslegung des Ausdrucks
Verrücktheit der Wörter auf den englischen Text lässt sich deshalb weder

legitimieren noch einfach abweisen. Die Beziehung zwischen madness

und Verrücktheit ist ein weiteres Beispiel für jene Unentscheidbarkeit,
die schlimmer als Verrücktsein ist.

101




	Die Verrücktheit der Wörter

