Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1989)

Heft: 10

Artikel: Protest und Verheissung : zur Bedeutung Friedrich Nietzsches fir die
Kultur des Fin de siecle in Russland

Autor: Deppermann, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006678

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maria Deppermann

Protest und Verheiffung
Zur Bedeutung Friedrich Nietzsches fiir die Kultur des
Fin de siécle in Rufiland

I. Zur Forschungslage

Die Aufnahme und Wirkung Nietzsches in Rufdland ist fiir die meisten
Gebildeten Westeuropas noch immer ein weifler Fleck auf der philo-
sophischen Landkarte.

In Standardwerken iiber Nietzsche, die auch auf die internationa-
le Rezeption seines Werks eingehen, wird man vergeblich nach Kapi-
teln iiber , Nietzsche in Ruf’land‘ suchen. Selbst bibliographische
Angaben einschligiger Literatur zur russischen Nietzsche-Rezeption
findet man kaum. So erwihnen z.B. Walter Kaufmann und Peter Piitz
im Literaturverzeichnis lediglich drei Titel von Lev Sestov und N.v.
Bubnoff. Die Abhandlungen dieser beiden russischen Denker sind
Anfang der zwanziger Jahre auf deutsch erschienen, inzwischen
langst vergriffen und spiegeln den Erkenntnisstand der ersten russi-
schen Emigration'. So gewinnt der interessierte Leser den Eindruck,
dafd es eine nennenswerte Nietzsche-Rezeption in Ruf’land oder gar
in der Sowjetunion nicht gegeben habe.

Haben wir es also wirklich beim Thema , ,Nietzsche in Rufland*‘
mit einer Nullanzeige zu tun? Der Schein triigt. Es hat sowohl in
Rufland wie auch in der Sowjetunion eine umfangreiche und kon-
troverse Rezeption des Denkens von Friedrich Nietzsche gegeben.
Wie erklart sich aber dann diese breite Informationsliicke? Es liegt
nicht allein an der Sprachbarriere, sondern die ,,russische Liicke*
erkliart sich vor allem aus dem Stand der Forschung in der westlichen
und in der 6stlichen Slavistik.

1 Sestov [1900] (1923), [1902/1903] (1924) in: Kaufmann (1982); N.v.
Bubnoff (1924) in: Piitz (1967).

61



Eine intensivere Beschiftigung mit der russischen Nietzsche-Re-
zeption hat in der westlichen Slavistik erst in den letzten zwanzig
Jahren eingesetzt, besonders in Deutschland und USA; Ungarn ist
ein Sonderfall; in der Sowjetunion steckt sie noch in den allerersten
Anfingen.

In der deutschen Slavistik gab es vereinzelte Untersuchungen zu
Nietzsche und V. Solov’ev bzw. N. Berdjaev (von L. Miiller) sowie zu
Dostojevskij und Nietzsche (von D. TschiZewski und W. Gesemann?)
schon Ende der vierziger Jahre. Bahnbrechend fiir die Erforschung
von Nietzsches Wirkung auf die russische Literatur des Fin de siécle
wurde das vieldiskutierte Buch von Rolf-Dieter Kluge iiber Aleksandr
Bloks Weltbild (1967), das erstmals in der Blokforschung ein auf-
schlufireiches Kapitel iiber Blok und Nietzsche enthielt®. Angeregt
von der Debatte iiber Kluges Blok-Buch und von seinen weiteren For-
schungen zu Blok und Nietzsche?®, entstanden seit 1979 Untersu-
chungen zum Einflu3 Nietzsches auf A. Bloks Sicht der Oktober-
revolution (R. Laschet), auf A. Belyjs Romanprosa und ésthetische
Theorie (H.J. Gerigk, M. Deppermann) und allgemein auf die Stil-
formation von Symbolismus und Avantgarde (M. Deppermann, P.
Drews®). Gleichzeitig begann auch die Erforschung von Nietzsches
Wirkung im russischen Marxismus: auf die Schriftsteller Maksim
Gor’kij, A. Lunacarskij, A. Bogdanov und die von ihnen reprisentier-
te Gruppe des sogenannten ,,Gotterbauertums‘‘ (J. Scherrer, R. Se-
sterhenn, R.-D. Kluge)®.

Den bedeutendsten Beitrag aus Ungarn zur Erforschung der rus-
sischen Nietzsche-Rezeption leistete die Budapester Slavistin Lena
Szilard mit zwei beispielhaften Studien: 1) iiber stilistische Einfliisse
von Nietzsches Zarathustra auf den Prosarhythmus der (Wort)-
,»,Symphonien* Andrej Belyjs (1902-1908); 2) iiber strukturelle und

2 Miiller (1947), (1952); TschiZewski (1948); Gesemann (1961).

3 Kluge (1967), S. 84-128, Kapitel IV ,,Der Geist der Musik*‘, in dem er auf
Labry (1951) zurickgriff.

4 Kluge (1981),(1982), (1984), (1985), (1989).

5 Laschet (1979), Gerigk (1980), Deppermann (1982a, 1982b), (1984), Drews
(1983), (1985).

6 Scherrer (1973), (1984), Sesterhenn (1982), Kluge (1984), (1985).

62



historische Transformationen des ,,Mythologems‘ von ,,Apollon und
Dionysos* im russischen Symbolismus, besonders bei Ivanov und
Blok, bis hin zum Futurismus bei Chlebnikov’,

Den Auftakt zur amerikanischen Erforschung der Nietzsche-Re-
zeption in Rufdland bildeten 1969 die Studien von George L. Kline
iiber den ,,Nietzscheanischen Marxismus* in RuBland®. Es folgten die
Studien von Bernice G. Rosenthal iiber Nietzsche und MereZkovskij®
sowie die Bibliographie frither russischer Publikationen zu Nietzsche
zwischen 1892 und 1917 von Richard D. Davies. Sie verzeichnet
314 Titel von Ubersetzungen seiner Werke sowie von Monographien,
Aufsitzen, Zeitungsartikeln und Rezensionen iiber Nietzsche aus der
russischen Presse vor der Oktoberrevolution!?,

Der vorrevolutiondren Nietzsche-Rezeption sind auch drei von
George Kline inspirierte amerikanische Dissertationen gewidmet:
Ann M. Lane bietet einen allgemeinen Uberblick mit einer Menge
niitzlicher Fakten; Edith W. Clowes untersucht Nietzsches Einfluf
auf die russische Belletristik, bis hin zur Trivialliteratur, und Betty Y.
Forman die Bedeutung Nietzsches fiir das Frilhwerk von Maksim
Gorkij!!.

Eine neue Etappe der Forschung wurde eingeleitet dank der
Initiative der New Yorker Historikerin Bernice Glatzer Rosenthal.
Auf der von ihr veranstalteten I. Internationalen Nietzsche-For-
schungskonferenz in New York 1983 konnten bisherige Forschungs-
resultate zur Rezeption Nietzsches in Rufiland vorgestellt und in dem
von ihr herausgegebenen Band Nietzsche in Russia zusammengefafst
werden. Versehen mit einem Vorwort von George L. Kline, dem An-
reger dieser Forschungsrichtung, vereinigt dieser Band 17 Beitrige zu
Nietzsches Einfluf’ auf das religiose Denken, auf die Symbolisten und
Marxisten, auf Michail Bachtins Kultursemiotik und schliefst mit
einem Nachwort {iber Nietzsches Sicht von Ruf}land und den Rus-

Szilard (1973), (1974),(1981).

Kline (1969).

Rosenthal (1974a, 1974b).

Davies (1976).

Lane (1976), Clowes (1981), Forman (1983).

— O \0 00

P p—

63



sen'?. Auf der 2. Internationalen Nietzsche-Konferenz, die B.G. Ro-
senthal /988 in New York einberief, wurden unter dem Rahmen-
thema ,,Nietzsche and Soviet Culture‘ Forschungsansitze zur Rezep-
tion Nietzsches nach 1917 vorgestellt und diskutiert. Dabei trat erst-
mals die erstaunliche Vielfalt und Kontinuitidt der Nietzsche-Debatte
in der frithen Sowjetzeit bis hinein in den Stalinismus zutage!?. Unter
den Referenten in New York war diesmal auch ein Gast aus der Sow-
jetunion, Jurij Davydov, mit seinem Beitrag , Nietzsche und die Pe-
restrojka — zur Aktualitat Nietzsches in der Sowjetunion heute®.

Mit den beiden New Yorker Nietzsche-Konferenzen wurde ein
wesentlicher Schritt getan, um die ,,russische Liicke** in der interna-
tionalen Nietzsche-Rezeption auszufiillen.

Sind nun — trotz der in Gang gekommenen Forschung — Kennt-
nisse iiber die russische Nietzsche-Rezeption in der philosophisch
interessierten Offentlichkeit Westeuropas vorerst noch minimal, so
fehlen sie im Bewufitsein der Intelligenz der Sowjetunion ganz und
gar. Dabei ist allerdings Grundsitzliches zu bedenken. Die Ausgangs-
bedingungen der sowjetischen Forschung zur Nietzsche-Rezeption im
eigenen Lande, aber auch der Kenntnisstand der Schriften Nietzsches
in der interessierten Offentlichkeit der Sowjetunion, unterscheiden
sich grundlegend von denen im Westen. Denn es gibt offiziell in der
Sowjetunion keine Ausgabe der Werke und Briefe Nietzsches und
auch keine verfiigbare Sekundirliteratur, und zwar weder im Buch-
handel noch in den Bibliotheken. Die noch existierenden Ubersetzun-
gen stammen aus der Zeit vor dem ersten Weltkrieg'?. Sie sind sekre-
tiert und iiberdies von sehr unterschiedlicher Qualitdt. Nietzsche hat
in dieser Hinsicht also vorldufig noch den Status einer ,,Unperson‘‘.

Gleichwohl zeichnet sich seit den siebziger Jahren eine Veridnde-
rung ab. Es konnen wieder Biicher und Artikel idber Nietzsche er-
scheinen. Zwar wird der deutsche Denker offiziell noch immer als
dekadenter Philosoph der Bourgeoisie verdammt, so in Oduevs Buch

12 Dieser Band ist inzwischen erschienen, cf. Rosenthal (ed.) (1986).

13 Der Sammelband iiber den 2. Nietzsche-Kongrefs in New York 1988 er-
scheint demnichst und wird gegenwirtig von B.G. Rosenthal zum Druck
vorbereitet.

14 Davies (1976).

64



Tropami Zaratustry (dt.: Auf den Spuren Zarathustras) von 19773,
Doch das Verdikt iiber ihn als ,,Protonazi‘‘ lifdt man jetzt beiseite.
(Dabei ist zu bedenken, dafd dieses diffamierende Urteil liber Nietz-
sche zunichst auch im Westen grassierte, vor allem im angelsédchsi-
schen Raum — weniger im franzosischen. So war Walter Kaufmanns
Nietzsche-Buch in der ersten Auflage von 1950 gegen eben diese
fatale , Nietzsche-Legende‘ gerichtet!6))

Seit den siebziger Jahren ist nun in der Sowjetunion das Nietz-
sche-Tabu gebrochen, und erste Schritte wurden moglich, um die
argsten Verzerrungen allmihlich zu revidieren. In der Forschung zum
russischen Symbolismus wurde die Rolle Nietzsches offen diskutiert,
so in den Studien zu A. Blok (von D.E. Maksimov und V.M. Paper-
nyi) sowie zu V. Ivanov (von S. Averincev)!’, Mit der Erforschung
von Nietzsches Wirkung im russischen Marxismus und der an ihm
orientierten Literatur des kritischen Realismus tut man sich begreif-
licherweise noch schwer. Es 1dft sich aber voraussagen, dafd die sowje-
tische Forschung zur Nietzsche-Rezeption voranschreiten wird. Dafiir
gibt es bereits Indizien. Sie hdngen allerdings mit einer spezifischen
Eigenart der russischen Nietzsche-Rezeption zusammen, nidmlich mit
dem Einflufd von Dostojevskij auf das Spdtwerk Nietzsches. Hier set-
zen die Untersuchungen von J. Davydov und G. Fridlender an'®. Seit
die Nachlaf’¢fragmente Nietzsches nun endlich zuverlissig von Colli

15 Oduev (1977).

16 Kaufmann steht mit der Einordnung Nietzsches in die abendlindische Denk-
tradition der Aufkldrung vollig kontrir zu Lukacs. Mit dem kommunisti-
schen Bannfluch gegen Nietzsche, den Lukacs 1934 aus Moskau schleuderte
und dem lange stur in der orthodoxen Linken nachgebetet wurde — cf. dazu
Lukacs (1955), Mittenzwei (1975), Grimm/Hermand (Hg.) (1978), Montinari
(1979) — setzt sich Kaufmann nicht auseinander, ja er erwahnt Lukacs iiber-
haupt nicht. (Wohl aber kontert er gegen die einseitige Sicht von Nietzsche
bei J. Habermas, in Erkenntnis und Interesse von 1968, in der 4. Auflage
1979, S.451 £.).

17 Maksimov (1975), Averincev (1975), Papernyj (1979).

18 Davydov (1981), (1982), Fridlender (1985). Sie konnten zuriickgreifen auf
die frithe Nietzsche-Rezeption, in der dieser Zusammenhang bereits disku-
tiert wurde, so bei Rozanov (1891), MereZkovskij (1903), Sestov (1902/3).

65



und Montinari ediert wurden'?, sind zwei Tendenzen im Bild Nietz-
sches von Rufland und der russischen Literatur deutlicher hervor-
getreten: 1) seine zwar ambivalente, aber doch vorwiegend positive
und vor allem prophetische Sicht der Rolle Ruflands im 20. Jahr-
hundert?®; 2) die herausragende Bedeutung, die Dostojevskij fiir
das Spitwerk von Nietzsche hatte?!. Das sei in einem knappen Ex-
kurs erldutert.

Vorspiel zu Lebzeiten

Nietzsche hatte im Gegensatz zur — offenen oder verdeckten — deut-
schen Russophobie seiner Zeit aus den verschiedensten Lagern,
lange vor Oswald Spengler oder Moeller van den Bruck, ein positives
Bild von Rufiland und dessen Zukunft. In Gétzen-Dimmerung im
Abschnitt ,,Kritik der Modernitiat* schreibt er

Rufdland, die einzige Macht, die Dauer im Leibe hat, die warten kann, die
Etwas noch versprechen kann... (VI, 141)

Diese bemerkenswerte Einschitzung Rufdlands stiitzt sich vor allem
auf seine Hochachtung fiir Fedor M. Dostojevskij als Denker, Kiinst-
ler und Psychologen.

Relativ spit, nimlich erst im Winter 1886/87, stie® Nietzsche in
Nizza ,,zufillig* auf Dostojevskij, und zwar ebenso unverhofft wie
vorher auf Schopenhauer und Stendhal. Er las Dostojevskij nur in
franzosischer Ubersetzung. Zuerst die Aufzeichnungen aus dem Un-
tergrund und die Aufzeichnungen aus einem Totenhaus, dann Ernied-
rigte und Beleidigte (schickte ihm Overbeck) und schlieBBlich Die Dd-
monen. Ob er Raskol’nikov und den Idioten ganz gelesen hat, ist
nicht sicher. Von den beiden Romanen wufdte er aber durch Karl
Bleibtreu und vor allem durch Georg Brandes. Auswirkungen von
Dostojevskijs Roman Der Idiot lassen sich in Nietzsches Spitwerk
Der Antichrist beobachten.

19 cf. Nietzsche (1967-1977), Bd. VIII, Teil 2 (1970), entspricht Nietzsche
(1980), Bd. XV.

20 cf. dazu das Rufflandbild von Jacob Burckhardt und Oswald Spengler.

21 cf. dazu auch TschiZewskij (1947), Gesemann (1961), Lubac (1969), Mil-
ler (1973), Kuhn (1984), Pfotenhauer (1985).

66



Das bekannte Wort Nietzsches: ,,Dostojevskij ist der einzige Psy-
chologe, von dem ich noch habe lernen konnen‘ aus der Gétzen-
Dammerung (,,Streifziige eines Unzeitgemifien*‘, 45) bezeugt die emi-
nente Bedeutung der Psychologie fiir sein Denken. Doch er iiberschitz-
te sie nicht. Wichtiger als Dostojevskijs psychologische Raffinesse
waren ihm die Fragen des personlichen Wertes und der Reflexion
iiber den Tod Gottes, die Dostojevskij mit seinen Figuren aufwarf.

Aus den Briefen und aus den inzwischen edierten Nachlaf¥frag-
menten der Kritischen Ausgabe (Bd. VIII) wissen wir, daf’ Nietzsche
vor allem zwei Dostojevskij-Gestalten faszinierten: der namenlose
Ressentimentmensch aus den Aufzeichnungen aus dem Untergrund
und der Gott leugnende Selbstmorder Kirillov aus den Ddmonen.

So sehr Nietzsche die psychologische Strategie des Ressentiment-
menschen bewunderte, als ,,einen Geniestreich der Psychologie®, so
genau durchschaute er sie als ,,eine Art Selbstverhéhnung* des
ywod oeavrov (,Erkenne dich selbst®), mit der sich der moderne
décadent herumquailt. Seine totale Egozentrik, die ihn vollig unfihig
macht zu lieben, schlidgt in der Begegnung mit der Prostituierten Liza
in glatte Tyrannei um.

Klar erkennt Nietzsche auch das Dilemma des Rebellen gegen
Gott. Kirillovs stolze Herausforderung ,,Ich als der erste stofle die
Fiktion Gottes zuriick* lif3t ihm ndmlich nur eine Wahl, um seine
eigene ,,Gottlichkeit zu beweisen: , Ich will mich toten, um meine
Insubordination zu beweisen, meine neue schreckliche Freiheit.
Fiir Kirillov war das Leben ohne Gott, radikal genommen, nur ,,fiinf,
sechs Sekunden* ertraglich.

Nietzsche war wohl der genialste Leser Dostojevskijs in seiner
Zeit. Er erkannte, dafd der Russe den ,,klassischen‘‘ Habitus des déca-
dent in beiderlei Hinsicht decouvriert: im Ressentimentmenschen,
der, als verkappter Tyrann, am Mitmenschen scheitert, und im Got-
tesleugner, der den Abbau metaphysischer Ordnungsgarantien nicht
verkraftet und in Nihilismus und verzweifelter Selbstzerstorung en-
det.

Fiir Nietzsche hat Dostojevskij den ,,Zusammenhang von moder-
nem Glaubensverlust und ressentimentgeladenem Nihilismus* psy-
chologisch giiltig analysiert (Pfotenhauer, 114). Nietzsches scharf-
sichtige Lektiire Dostojevskijs zeigt vor allem, dafl er die bezeichnen-

67



de Personalunion in diesem genialen Russen erkannte — der Ziige des
décadent und des Analytikers der décadence in sich vereinte.

Nietzsche begriff diese Koinzidenz in Dostojevskij deshalb mit
,,plotzlich redendem Instinkt‘, weil er sie selber verkorperte: ,,Abge-
rechnet nidmlich, daf’ ich ein décadent bin, bin ich auch dessen Ge-
gensatz.* (Ecce homo). Nietzsche war also vor seiner eigenen Wir-
kung in Rufiland auch selber von russischer Literatur beeinfluf’t: er
nennt Lermontov und Gogol’, er studierte Tolstojs Bekenntnisschrift
Mein Glaube (Vo ¢em moja vera) und vor allem schitzte er Dosto-
jevskij.

II. Grundziige, Kontext und Spektrum der Nietzsche-Rezeption in
Rufiland

1. Kritik und Utopie — Fortfiihrung des ,,kritischen Projekts“ der
Moderne in der ,,Umwertung der Werte

Wenn ich nun einige Grundziige von Nietzsches Bedeutung fiir die
Kultur des Fin de siécle niher charakterisiere, so geschieht das im
bewufiten Riickgriff auf zwei komplementire Aspekte, die der Ber-
liner Germanist Wilhelm Emrich wihlte, um das komplexe Phinomen
der Moderne zu erfassen®?. | Protest und Verheiflung*, Kritik und
Utopie, lassen sich im Denken Friedrich Nietzsches, aber auch in
seiner Wirkung, nicht voneinander trennen. Der kulturkritische Im-
petus seines enthiillenden Denkens, sein Angriff auf tradierte Werte
der Moral und des Christentums sowie auf den Umgang mit der Ge-
schichte stehen im unlésbaren Zusammenhang mit der anthropolo-
gischen Utopie eines neuen Menschentypus, des ,,Ubermenschen‘‘.
Wenn Nietzsche also einerseits ,,mit dem Hammer‘ philosophiert,
,,was das Aushorchen von GoOtzen betrifft*, um ,,vielleicht als Ant-
wort jenen berithmten hohlen Ton‘ zu héren (VI, 57 £.)%3, so ist seine
Kritik letztlich nicht destruktiv gemeint, sondern konstruktiv und

22 Emrich (31968), S. 8, 10.
23 Hier wie im folgenden wird mit romischer Band- und arabischer Seitenzahl
im Text zitiert aus Nietzsche (1980).

68



lebenssteigernd. Ziel seines , kritischen Projekts*“?* der ,,Umwertung
der Werte* ist der dionysische , Kiinstler-Mensch** der Zukunft, der
seine riskante Existenz samt der Gefahr ihres tragischen Scheiterns
bejaht. Denn der so oft griindlich mi3verstandene ,,Wille zur Macht*25
bedeutet fiir Nietzsche den schopferischen Willen zu sich selbst unter
dem Anspruch der Selbstiiberwindung. Nur einen derart lebensbeja-
henden und schopferisch gewordenen Willen sieht Nietzsche der Her-
ausforderung des circulus vitiosus der ,,Ewigen Wiederkunft‘‘ gewach-
sen?s,

Die Faszination, die Nietzsches Gestalt und sein Denken bis
heute auszustrahlen vermogen, hingt wesentlich damit zusammen, daf®
er es vermochte, Kritik und Vision zusammenzudenken. Nietzsche
erkannte die Wert- und Sinnkrise der europiischen Zivilisation als
erster in ihrer ganzen Schirfe am Symptom des Nihilismus, und er
wagte es, diese tiefgreifende Krise als ,,freier Geist** furchtlos zu be-
nennen. Darin hatte er durchaus noch teil am utopischen Modell der
Aufklirung, die nach der Bestimmung des Menschen suchte, und
zwar des Menschen am Ausgang aus seiner ,,selbstverschuldeten Un-
miindigkeit*‘, wie Kant in seiner Programmschrift Was ist Aufklirung
von 1784 — also hundert Jahre vor Nietzsche — schrieb?’.

Diesen Zusammenhang von Kritik und Vision, Protest und Ver-
heiflung, bestitigen zwei so kontrire Nietzscheforscher wie Walter
Kaufmann und Gilles Deleuze.

2. Der Kontext: Bewuftsein der Krise und Befreiungsbewegung

Die polare Spannung von ,Protest und Verheiffung* bestimmte
auch Nietzsches Wirkung im russischen Fin de siécle. Sie setzte um
1890 ein und blieb bis in die dreifdiger Jahre unseres Jahrhunderts
virulent. Die Oktoberrevolution 1917 bildete keinen Schlufpunkt
der Rezeption Nietzsches in Rufdland, wohl aber eine Zisur. Die

24 Deleuze (1985), S. 5.

25 zur Klirung dieser Problematik cf. Miiller-Lauter (1974).
26 Deleuze (1985), Klossowski (1986).

27 Kant [1784] (1978) in: Bahr (Hg.) (1978), S. 9.

69



Wirkung Nietzsches 13t sich — wie die neuesten Forschungen erge-
ben — bis in den Stalinismus hinein verfolgen?®.

In den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts hatte in Ruf’-
land eine tiefgreifende Neubesinnung im geistigen und kulturellen
Leben eingesetzt?®. Nach dem theoretischen Fehlschlag der abstrakt-
ideologischen Debatte iiber die soziale Frage unter den ,,Sestidesjat-
niki‘“ (den Minnern der sechziger Jahre) und nach dem praktischen
Fiasko der Narodniki-Bewegung — dem ,,Gang ins Volk‘ — wurde in
der russischen Intelligenz ein mehrfaches Ungeniigen spiirbar: am
wertfreien Positivismus, am liberalen Fortschrittsoptimismus und an
einer einseitig rationalen Welterklirung. Daraus entstand ein Be-
wufdtsein der Krise: die bohrenden Fragen nach den Grundlagen der
Existenz — wie sie schon Tolstoj und Dostojevskij gestellt hatten —
bewegten die erwachende geistige Elite der Jahrhundertwende. Leit-
figuren in diesem Prozef gesellschaftlicher Neuorientierung und exi-
stentieller Selbstpriifung wurden — neben Marx und Bakunin — der
russische Religionsphilosoph Vladimir Solov’ev und der deutsche
,,Philosoph der Freiheit* Friedrich Nietzsche3°.

Die russische Nietzsche-Rezeption verlduft also in einem zweiglei-
sigen Kontext: im Rahmen eines erwachten sozialen, aber auch eines
,WNeuen religiésen Bewuftseins‘®®, und bezieht von daher ihre Bri-
sanz. Fiir die einen war Nietzsche primir eine kritische Instanz fiir
Krisentendenzen der Moderne: der kulturkritische Impetus fiel auf
fruchtbaren Boden in einem Land, in dem sich eine vielgestaltige Be-
freiungsbewegung quer durch die Gesellschaft formierte, die spite-
stens in der Revolution von 1905 von niemandem, auch von der
Staatsspitze nicht mehr, ignoriert werden konnte. Fir die anderen
stand die tragische Weltsicht des modernen ,,Kiinstler-Menschen*‘3?

28 Das wird der demnichst erscheinende Band Nietzsche and Soviet Culture
dokumentieren;s.o. Anm. 13.

29 Zum folgenden cf. Deppermann (1984).

30 Deppermann (1982a), (1984), Drews (1985), S. 7 (Stichwort , Nicse** des
russischen Enzyklopddischen Worterbuchs von 1897).

31 Scherrer (1973), (1980).

32 Kluge (1967), S. 98. Dieser Terminus geht auf Richard Wagner zuriick (cf.
Die Kunst und die Revolution und Das Kunstwerk der Zukunft) und wirkte
auf Nietzsches Vorstellung vom ,héheren Menschen'* als ,,dionysischem

70



im Brennpunkt des Interesses. Die kulturphilosophische Formel des
Dionysischen und des Apollinischen wurde als Signatur einer Epoche
empfunden, die sich vom Zerfall der menschlichen Ganzheit bedroht
sah33. Daf} es gleichwohl eine Chance erfiillten Lebens in einer zu er-
schaffenden Zukunft geben konne, las man aus Nietzsches Vision
vom ,,neuen Menschen* heraus, der erst der ,,Sinn der Erde‘ sein
werde (IV, 14).

Von den Symbolisten und den ,kritischen Realisten* bis hin zu
den Manifesten und Dichtungen der Futuristen, den Analysen der
Formalen Schule und der Kultursemiotik Bachtins, aber auch bis hin-
ein in die ,,Linke Front* des ,,Prolet-Kul’t*‘ ist ein breiter Strom der
Nietzsche-Rezeption in Ruland zu verzeichnen.

3. Das Spektrum: Symbolismus und Marxismus

Der erste Antipode Nietzsches in Rufdland war der Religionsphilo-
soph Vladimir Solov’ev in den 1890er Jahren. Intensiv setzten sich
mit Nietzsche auch andere russische Denker auseinander, wie D.S.
MereZkovskij, Vasilij Rozanov, Nikolaj Fedorov, Nikolaj Berdjaev
und Lev Sestov®*.

Begeistert und mit existentieller Betroffenheit rezipierte ihn
das Dreigestirn unter den Dichtern des russischen Symbolismus:
Vjaceslav Ivanov, Andrej Belyj und Aleksandr Blok. Ivanov suchte
in seinem Werk Die hellenische Religion des leidenden Gottes (El-
linskaja religija stradaju¥éego boga) von 1903/4 eine Synthese aus
Dionysos und Christus, aus Nietzsche und Solov’ev®s. Belyj schuf
aus der Polaritit des erstarrten Apollinischen und des entfesselten
Dionysischen seinen revolutioniren Staatsroman Petersburg (1913)%.

Kunstler** (cf. Die Geburt der Tragodie); Deppermann (1982a, 1982b),
(1984).

33 Szilard (1981).

34 Rosenthal (1974a, 1974b), Miiller (1952), Kluge (1967), S. 85, Davies
(1976).

35 Ivanov (1904a, 1904b), (1905), (1913), 1923), Averincev (1975), Szilard
(1981), Stammler (1986).

36 Belyj (1913, 1916, 1922, 1928), cf. dazu Gerigk (1980), Deppermann
(1982a).

71



Aleksandr Blok machte den mystischen Anarchismus im dionysi-
schen Rausch zum Thema seines Lyrik-Zyklus Die Schneemaske
(SneZnaja maska)®’ .

Tiefgreifende Wirkung hatte Nietzsche aber auch auf die hire-
tische Fraktion der russischen Marxisten, die sogenannten ,,Gotter-
bauer‘‘. Auch hier gab es ein Dreigestirn: Maksim Gor’kij, den
Stammvater des Sozialistischen Realismus, A. Bogdanov, den Anhin-
ger von Ernst Mach und Gegner Lenins, und A.V. Lunacarskij, den
spiateren Volkskommissar fiir Aufklirung und Bildung. Alle drei
strebten auf der Suche nach einer ,,aktiven Philosophie des Lebens*‘,
die den ,,verodeten heiligen Ort*“ im Leben des modernen Menschen
nicht leer lasse, nach einer ,,Religion ohne Gott‘. Sie glaubten an
eine Synthese aus Nietzsches Pathos des freien und starken Menschen
mit dem Kollektivgedanken der Marxschen Gesellschaftslehre. Be-
rihmt wurde der Ausruf des Sozialvagabunden Satin in Gor’kijs
Drama Nachtasy! von 1902: ,,Ein Mensch, wie stolz das klingt!*.
Gor’kijs Drama und sein Roman Die Mutter (1906), Bodganovs
Science-fiction-Buch Der rote Stern (1908) und Lunacarskijs Essay
Religion der Zukunft (1907) zeugen von diesem frithen Versuch einer
russischen Synthese aus Marx und Nietzsche. Thre Gedanken wirkten
in der sogenannten Tektologie der ,Prolet-Kul’t‘““-Bewegung der
zwanziger Jahre nach38.

Nietzsches Einflufy erstreckte sich auch auf die russische Malerei
und Musik. Thn bezeugen z.B. die Maler Michail Vrubel’>® mit dem
von Lermontov inspirierten ,,Dimon‘-Zyklus und Mikolajus Ciur-
lionis aus Litauen (der Nietzsche wihrend seiner Leipziger Konser-
vatoriums-Zeit studierte) mit dem Zyklus ,,Rex“*’, sowie der Kom-
ponist und Klaviervirtuose Aleksandr Skrjabin, dessen Promethei-
sche Phantasien*' deutlich auf Nietzsche zuriickgreifen.

37 Blok (1971) Bd. 2, S. 175-200; (1978),S. 110-113 (Auswahl) cf. dazu Klu-
ge (1967), Maksimov (1975), Papernyj (1979), Szilard (1981), Kluge (1981),
(1982); Deppermann (1982a).

38 Kline (1969), Scherrer (1973), (1980), Sesterhenn (1982).

39 Prachov (1968).

40 Ciurlionyte-KaruZiené (1977).

41 Skrjabin [1924] (1968).

72



Wir konnen einstweilen festhalten:
Das Frappierende an Nietzsches Wirkung im offentlichen Leben der
Jahrhundertwende in Rufdland bis weit hinaus iiber die beiden Revo-
lutionen besteht darin, dafd er auf schopferische Geister mit vollig
unterschiedlichen weltanschaulichen Positionen einen tiefgreifenden
Einfluf hatte. Aus diesem Spektrum seien exemplarisch einige Ge-
stalten und Probleme herausgegriffen.

III. Nietzsche und V.S. Solov’ev

Knapp zehn Jahre nach Dostojevskijs Tod, also noch zu Lebzeiten
Nietzsches, setzte um 1890 die frithe Rezeption seines Werkes in
Rufdland ein*?, Neben kritikloser Nietzscheschwirmerei gab es be-
reits in den 1890er Jahren die scharfe Kritik von Vladimir S. Solov’ev
(1853-1900) an Nietzsche. Sie richtete sich vor allem gegen das Kon-
zept des Ubermenschen und die vernichtende Kritik am Christen-
tum?3 .

42 Davies (1976), frith vorgestellt und diskutiert wurde Nietzsche in den Zeit-
schriften Severnyj vestnik (Nordlicher Bote) und Voprosy filosofii i psicho-
logii (Fragen der Philosophie und Psychologie). Allerdings durften von 1872
bis 1898 keine Schriften von Nietzsche selbst erscheinen. 1898 kam dann
sofort Also sprach Zarathustra in russischer Ubersetzung heraus (bis 1913
erschienen achtzehn Auflagen verschiedener Ubersetzungen), 1899 folgte
Die Geburt der Tragédie (in 4 Ausgaben) bald danach Die Fréhliche Wissen-
schaft. Der Wille zur Macht durfte nie erscheinen. Die meisten Ubersetzun-
gen wurden von der Zensur verstiimmelt (Angriffe auf das Christentum wur-
den gestrichen), viele waren fehlerhaft. Zwischen 1900 und 1912 erschienen
drei Werkausgaben, die aber unvollstindig blieben, cf. Davies (1976), Drews
(1985), S. 8 ff.

43 Solovev (1971), Bd. VI, VII, VIII, dt. (1953), in Bd. VII cf. zur Auseinan-
dersetzung mit Nietzsche die folgenden Schriften: Der erste Schritt zu einer
positiven Asthetik (1894), Vorrede zu Die Rechtfertigung des Guten (1896),
Puskins Schicksal (1897), Die Idee des Ubermenschen (1899), Lermontoy
(1899), Die Bedeutung der Poesie in den Gedichten Puskins (1899), cf. dazu
Miiller (1947).

73



Beide Antipoden waren Nachkommen von Geistlichen®®. Beide
sahen sich mit dem gleichen Grundproblem ihrer Epoche konfron-
tiert: mit der décadence und mit dem Verlust des Glaubens an
Gott, der dem modernen Bewufdtsein nicht mehr maoglich schien. In
Menschliches, Allzumenschliches schrieb Nietzsche 1878, es sei eine
,,Tragodie‘‘, da’ man die ,,Dogmen der Religion und Metaphysik*
nicht glauben konne, ,,wenn man die strenge Methode der Wahrheit
im Kopf und im Herzen hat* (II, 108). ,

Die Erfahrung der leeren Transzendenz benannte er provokant
mit dem dictum ,,Gott ist tot‘* (III, 573). Er sah sich dabei in einer
Linie mit dem grofien Zweifler Pascal und dem kainhaften Protest
Lord Byrons. Nietzsche erkannte aber auch die Gefahr, ,,daf’ der
Mensch sich an der erkannten Wahrheit verblute, denn gerade der
moderne Mensch brauche ,,Heil- und Trostmittel der hochsten Art*
(II, 108). Fir den frithen Nietzsche konnten sie nur noch aus einer
Metaphysik der Kunst kommen (I, 17, 24, 27, 126, 152). Denn nach
dem ,,Tode Gottes* bleibe fiir den Menschen aus dem bedrohlichen
Nihilismus nur noch ein Ausweg: nimlich das Leben illusionslos aus
eigener Vollmacht im tragischen Entschluf3 dionysisch zu bejahen.
Die Kunst habe ihn dazu als lebenssteigerndes Tonikum, als ,,promes-
se de bonheur‘ zu stimulieren. Ihre Wiirde erlange die Kunst also als
letzte ,,metaphysische Tatigkeit‘‘ des Menschen (III, 692, 784, 828).

Solov’ev erkannte ebenso klar wie Nietzsche, dafl die christliche
Lehre dem modernen Denken anstofdig erscheinen mufdte. Zwischen
1868 und 1871 durchlebte er selbst eine Phase des krassen Atheis-
mus. Auch er nahm die Erfahrung der leeren Transzendenz als Her-
ausforderung an. Aber er suchte sie als Philosoph der Religion zu
bewiltigen. Aus der Erkenntnis, daf’ die christliche Lehre in dogma-
tischer Form nicht mehr iiberzeugen koénne, zog er nicht den trotzi-
gen Kurzschluf3, dafl ,,Gott tot* sei. Sondern Solov’ev folgerte daraus
gerade, dafd die Lehre Christi bisher noch nicht jene Gestalt der Wahr-
heit gefunden habe, in der sie auch den modernen Menschen mit sei-

44 Solov’ev, Sohn des berithmten Historikers an der Moskauer Universitiit,
zdhlte zu seinen Ahnen den ukrainischen Philosophen und Mystiker G.S.
Skovoroda (1722-1794) sowie polnische Vorfahren (eine genealogische Li-
nie, auf die Nietzsche bei sich selber gern pochte).

74



nem Durst nach dem verlorenen Unendlichen iiberzeugen konne.
Seine Hauptaufgabe sah er deshalb darin, die christliche Wahrheit
als Philosoph so weit zu durchdenken, daf} sie auch dem modernen
Bewuftsein akzeptabel erschien®®.

Dies sei aber nur moglich, wenn die Freiheit der personalen Ent-
scheidung fiir oder gegen das gottliche Prinzip respektiert werde. Der
Preis der Freiheit sei, das Bose als eigenstindige und potentiell un-
endliche Elementarkraft anzuerkennen. Der Mensch kodnne, aber er
miisse auch, zwischen dem Guten oder dem Bosen wihlen. Nicht in
der Kunst, sondern in der freien Entscheidung fiir das gottliche Prin-
zip und in der ,,Rechtfertigung des Guten“* — so der Titel seines
spiten Hauptwerks — sieht Solov’ev einen Ausweg aus der Gefahr des
Nihilismus.

Philosophisches Denken auf dieser Basis einer neuen Metaphysik
und Ethik hat nach Solov’ev verindernde Kraft und kann die schlech-
te Lebenspraxis verwandeln. Das war seine Antwort an Nietzsche und
auf die Gefahr des europaischen Nihilismus.

Doch Solov’ev war kein weltentriickter Heiliger, sondern er hatte
wie Nietzsche Anteil an der décadence seiner Zeit. In Abwandlung
von Nietzsches Selbstbekenntnis in Ecce homo (,,Abgerechnet nam-
lich, daf} ich ein décadent bin, bin ich auch dessen Gegensatz‘, VI,
266), hitte auch Solov’ev von sich sagen koénnen: ,,Abgerechnet
niamlich, daf} ich Religionsphilosoph bin, bin ich auch dessen Gegen-
satz‘. Wie sehr Solov’ev die Gefahren und Chancen der europdischen
décadence kannte, bezeugen seine kritischen Analysen von Byron,
Puskin und Lermontov, seine satirische Lyrik und die sogenannten
Scherzdramen®’. Ahnlich wie Nietzsche in Wagner nicht nur den
Feind, sondern auch den Freund und Verwandten trifft, so attak-
kiert Solov’ev Nietzsche als den Philosophen der décadence, ohne
geniigend zu beriicksichtigen, daf’ Nietzsche eben auch ,,deren Ge-
gensatz‘ war.

45 Wenzler (1978), S.61.

46 Die Rechtfertigung des Guten (Opravdanie dobra) in Solov’ev (1966-1971),
Bd. VII, dt. Solowjew (1953-1981), Bd. V (1976).

47 Solov’ev (1922, Neudruck 1968, 1974) und Solov’ev (1966-1971), Bd. XII,
dt.

19



Seine Hauptattacke richtete Solov’ev gegen Nietzsches ,,Willen
zur Macht* und gegen die anthropologische Hybris des sich selbst
vergottenden ,,Ubermenschen®. Sie gipfelt in der eschatologischen
Prophetie der ,,Drei Gespriche, nebst einer kurzen Erzihlung vom
Antichrist* (von 1900), die von der Auseinandersetzung mit Nietz-
sche und Tolstoj geprigt ist*®.

In seiner Nietzsche-Kritik greift Solov’ev im wesentlichen auf die
Argumente von Dostojevskijs Abrechnung mit der décadence zuriick,
wie er sie in seiner ,,Puskin-Rede‘‘ kurz vor seinem Tode entfaltet
hat*®, Hybris und Egozentrik des dimonischen Rebellen faf3t So-
lov’ev mit der Metapher des ,,Luzifer oder des ,,Antichrist*, der
dem Bosen in der Versuchung zur Macht nicht zu widerstehen ver-
mag. Wir konnen als Fazit festhalten: Nietzsches dsthetischer Recht-
fertigung des Lebens ,jenseits von Gut und Bose‘ setzt Solov'ev
seine ethisch fundierte ,,Rechtfertigung des Guten‘‘ entgegen.

IV. Nietzsches Einfluf8 auf den russischen Symbolismus
Der ,,Geist der Musik‘‘ — die Metapher der ,,Bombe**

Im Gegensatz zum religios-philosophischen Denken mit dem Zen-
trum in der ethischen Frage steht der Einfluf3 von Nietzsche (und
Wagner®®) auf die dsthetische Theorie und die Dichtung des russi-
schen Symbolismus. Nietzsche wurde dafiir in dreierlei Hinsicht be-
deutsam: als Philosoph des Lebens, als Kritiker der Kultur und als
Verkiinder eines neuen Menschenbildes.

48 Solovev (1966-1971), Bd. X (1971), dt. Solowjew (1953-1981), Bd. VIII
(1980).

49 Dostojevskij (1972 ff.), t. 26, S. 136-149; dt. in F.M. Dostojevski (1971),
S.222-256,(1989), S. 1569-1597.

50 Wagners EinfluB, der eng mit dem von Nietzsche zusammenhingt, mufl ich
hier ausklammermn. Er ist noch kaum erforscht, hinzuweisen ist auf Kluge
(1967), B.G. Rosenthal (1988) Wagner in Russia (Typoscript).

76



1. Nietzsche als Philosoph des Lebens

Das Irrationale als Seinsgrund — das schon Schopenhauer (im Gegen-
satz zu Hegels idealistischer Philosophie des absoluten Geistes) als
Wesen der Welt erkannte und mit der eigenwilligen Metapher des Wil-
lens bezeichnet hatte — wird bei Nietzsche als neue philosophische
Kategorie wirksam. Inspiriert von der Geburt der Tragodie, die er auf
Anregung von V. Ivanov las, entdeckte A. Blok in seiner Lyrik seit
1906/7 die Macht des Elementaren (stichijnost’) als neues Thema. Sie
zeigt sich in verschiedenen Gesichtern: als Rausch der erotischen Lei-
denschaft im Zyklus Schneemaske (SneZnaja maska);im Dickicht der
Stadte im Zyklus Schreckenswelt (Strasnyj mir), im Toben der Na-
turgewalten und im Aufruhr der Volksmassen. Das Gesicht Ruf3lands
nimmt in Bloks Lyrik Ziige dieser elementaren Urkraft an. Dem ro-
mantischen Minnesang der frithen Dichtung Bloks, den Versen von
der Schonen Dame (Stichi o prekrasnoj dame), folgt um 1906/7 die
Antithese der desillusionierten SchiefSbuden-Welt im Drama Bala-
gancik (Die Schaubude). Wie Baudelaire packt Blok der dtzende Kon-
trast von ,,spleen et idéal*, aber auch die Vorahnung von kommender
,,vergeltung*, so im gleichnamigen Poem ,,Vozmezdie‘‘ und in seiner
berithmten Revolutionsdichtung: Die Skythen (Skify) und Die Zwélf
(Dvenadcat’)’'. Zu diesem Vorstoft in neue Seinsbereiche und Di-
mensionen der Geschichte trug Bloks Nietzsche-Lektiire bei’?. Auf
den berithmten Petersburger Mittwochsgesellschaften im ,,Turm*
(Basnja) von Vjaceslav Ivanov war sie ihm 1906 nahegelegt worden.
Hinzu kam damals seine aufflammende Begeisterung fiir Wagner, vor
allem fiir Parsifal und die Ring-Tetralogie.

2. Nietzsche als Kritiker der Kultur
Doch mit der Entdeckung des Elementaren erhob sich fiir die russi-

schen Symbolisten die Frage nach der Kultur. Die Konventionen und
Normen der zeitgendssischen Kultur erschienen einseitig von starren

51 Blok (1971),t.1,S. 83-172,t.2,S.175-200, t. 3, S. 5-22, 187-245, t. 4,
S.5-18;(1978), Bd. 1 (in Auswahl), Bd. 2, S. 7-22.
52 Kluge (1967), Szilard (1981).

77



,,apollinischen* Ordnungsmustern geprigt, die das ,,dionysische‘
Elementare aus dem Kanon des Erlaubten herausgedringt hatten. Die
moderne Kultur erschien nicht mehr als spannungsreiche echte Kul-
tur, sondern als ,Mechanismus‘ der Zivilisation®®, Das Motiv der
,,Bombe*, die diesen Mechanismus sprengen werde, wurde 1908 zur
zentralen Metapher in Bloks kulturhistorischem Essay ,,Das Elemen-
tare und die Kultur® (Stichija i kul’tura®*)und 1913 zum Leitmotiv
in Andrej Belyjs geschichtsphilosophischem Roman Petersburg
(1913).

Das Symbol der Bombe hat seinen Ursprung in der unheilvollen
Dialektik des Ausgeschlossenen. Verbannt in die Untergriinde der
Seele oder der Subkultur, girt das Verdringte chaotisch weiter,
dringt unkontrolliert zum Ausbruch und trachtet nach ,,Vergel-
tung®“. Auch die Revolution kann als fatale ,,Wiederkehr des Ver-
driangten‘‘, genauer, des gesellschaftlich und politisch nicht Zugelas-
senen, verstanden werden. Sie ist wahrscheinlich seine radikalste und
gefiahrlichste Erscheinungsform. Andrej Belyj macht das in seinem
Roman Petersburg von 1913 sowohl im Binnenraum des Familien-
dramas wie auch im gesamtgesellschaftlichen Raum der Petersburger
Terroristenszene von 1905 geradezu unheimlich deutlich: im fatalen
Symbol der Bombe mit Zeitziinder. Sie tickt in einer Sardinenbiichse
in der Schreibtischschublade des Petersburger Senatorenhauses direkt
gegeniiber vom Winterpalais.

Der Bezug zu Nietzsches ,,.Dynamit-Metapher‘>® ist hier mit
Hinden zu greifen, aber auch die Forderung nach einer integralen
Kultur, die A. Blok nur durch den Geist der Musik®® in Anlehnung
an Nietzsches Geburt der Tragodie gewihrleistet sah.

3. Nietzsche als Verkiinder eines neuen Menschenbildes

Mit der Forderung nach einer neuen kraftvollen Kultur, die das Dio-
nysisch-Elementare und das Apollinisch-Ordnende zur lebensfihigen

53 Blok (1971),t.5,S.452-472,S.456,(1978). Bd. 2, S. 290-316, S. 295.
54 Blok (1971),t.5,S.274-283,8S.275,(1978), Bd. 2, S. 140-151, S. 142.
55 Nietzsche (1980), VI, S. 365 (Ecce homo).

56 Blok (1971),t.5,S. 465 ff.; (1978), Bd. 2, S. 377 ff.

78



Einheit verbindet, ist aber auch die Konzeption eines neuen Men-
schentypus verkniipft. Fiir A. Blok — wie fiir Nietzsche — kann Tri-
ger des ,,Geistes der Musik* nur jener Mensch sein, der sich den Wi-
derspriichen des Elementaren und des Geistigen bewufst aussetzt und
diese Spannung nicht nur aushilt, sondern schopferisch umsetzt: in
der Kunst, aber auch in einer selbstverantworteten Lebensfiihrung,
die sich an selbsterfahrenen Werten orientiert statt an tradierten
Durchschnittsnormen. Die Bereitschaft des modernen ,Kiinstler-
Menschen®, sich zur vollstindigen Personlichkeit zu ,,vermenschli-
chen** (vocCelove Cit’), schliefst das Risiko des Scheiterns ein, sein Le-
bensgefiihl ist tragisch. Davon zeugen bei Blok die Anfangsverse sei-
nes geschichtsphilosophischen Poems ,,Vergeltung® (Vozmezdie)
von 1910:

Zizn’ bez nadala i konca,

Nas vsech podsteregaet slucaj.
Nad nami — sumrak neminudij,
I’ jasnost’ boZ’ego lica.

No ty, chudoZnik, tverdo veruj
V nacala i koncy. Ty znaj,

Gde steregut nasad iraj ...

Das Leben hat nicht Anfang und nicht Ende,
Uns allen lauert auf der Zufall.

Und iiber uns — ist Dunkel undurchdringlich
Oder erstrahlt der Gottheit Antlitz klar.

Doch Kiinstler, Du, sollst unerschrocken glauben
An Anfang und an Ende. Wisse Du,

Wo uns bereitet Paradies und Hélle...57

4. Nietzsche und Skrjabin

Zu den isthetisch-philosophischen Schliisselgestalten des russischen
Symbolismus zdhlt auler Nietzsche und Solov’ev auch Richard Wag-
ner. Auf die eminente Bedeutung Wagners in Rufiland kann hier nur
verwiesen werden. Das wire ein Thema fiir sich. Doch sei erwiahnt,
daf in Rufdland nicht nur Wagners Musik wirkte, sondern auch seine

57 Blok (1971),t.3,S.191;(1978), Bd. 1, S. 217 (Ubers. im Text v. Verf.).

79



theoretischen Schriften. Sie gehorten zu den ersten Publikationen
auslandischer Literatur nach der Oktoberrevolution, veranlafit von
A. Lunacarskij, dem Volkskommissar fiir Bildung und Aufkliarung.

Prigenden Einfluf3 hatten Wagner, Nietzsche und Solov’ev auf
das eigentiimliche geistige Profil des bedeutendsten symbolistischen
Musikers in Ruf3land, auf Aleksandr Skrjabin®8.

Die ,,prometheische‘‘ Konzeption vom Menschen als freier schop-
ferischer Potenz in der theoretischen Schrift Prometheische Phanta-
sien, der ,kosmogonische Eros‘‘ seines ,Poéme de I’ecstase’ und
schliefdlich sein globaler Entwurf zum Gesamtkunstwerk im ,,acte
préalable‘ — mit ,,Luce‘-Stimme fiir ein Farbenklavier — sind nicht
Projektionen eines genialen Einzelgingers, sondern sie haben als
eigenwillige Synthese des Musiker-Philosophen ihren geistesgeschicht-
lichen Entstehungsort im russischen Symbolismus, in eben dem drei-
fachen Einflufibereich von Nietzsche, Wagner und Solov’ev. Skrjabins
Synthese schopfte niamlich aus dem Geist der ,,freien Theurgie‘
Solov’evs, aus Nietzsches Sicht der Kunst als Stimulans zum Leben
und aus Wagners ,, Kunstwerk der Zukunft*‘. Wie fiir die Dichtung der
russischen Symbolisten, so ist auch fiir Skrjabins Musik ein Doppeltes
kennzeichnend: 1) der philosophische Anspruch auf ,,Umgestaltung
der Wirklichkeit iiber die Verdnderung von Bewuftseinsstrukturen
des mitschopferischen Rezipienten; 2) die /nnovation der Ausdrucks-
mittel. Skrjabin schuf mit seiner ,,Ultrachromatik*‘ eine konstruktivi-
stische Harmonik, die von den ,,Skrjabinisten‘‘ der Avantgarde — von
den Komponisten Nikolaj Obuchov und Ivan Visnegradskij z.B. — zu
,.gigantischen zwolftonigen Akkordtiirmen** weiter gebaut wurden.

Mit den Symbolisten teilt Skrjabin den hohen Anspruch an seine
Horer: gerade weil er bewufdtseinsverindernd wirken will, mutet er
dem Rezipienten neue und ungewohnte musikalische Ausdrucksfor-
men zu. Denn seine auflerkiinstlerische Zielsetzung behindert keines-
wegs die Schirfe, Vibration und Unmittelbarkeit der eigenen sinnli-
chen Wahrmehmung, im Gegenteil: sein Denken bezieht aus ihr die
Dynamik und den ekstatischen Eros. Auch fiir Skrjabin ist gerade die
,,Philosophie des Schopferischen* zum Antrieb geworden, die musi-

58 Zum folgenden cf. auch Deppermann (1984), S. 88 ff.

80



kalischen Formkonventionen zu iiberschreiten. Sie fiihrte ihn zur
Erweiterung der Tonalitit, etwa gleichzeitig, aber unabhingig von
Arnold Schonberg. Dafd Dmitrij Sostakovié Skrjabin als seinen ,,bit-
tersten musikalischen Feind“ bezeichnete, diirfte ein Symptom dafiir
sein, dafd auch er nicht an der Herausforderung Skrjabins vorbeisehen
konnte.

Die bezwingende Macht der Musik und Person Skrjabins hat wohl
keiner so unmittelbar und nachhaltig verspiirt wie sein fritherer Be-
wunderer und lebenslanger ,, Kontrahent*, der Dichter Boris Paster-
nak. Als Zwolfjahriger geriet er in den Bann seiner Musik. Aus den
offenen Fenstern der Nachbardatscha in Obolenskoe bei Moskau
horte er, wie Skrjabin seine dritte Symphonie Le Poéme divin kom-
ponierte. '

Wie eine Stadt unter Artilleriebeschuf} schien die Symphonie in Triimmer zu
fallen, um sich wieder aufzurichten und aus dem Schutt emporzuwachsen
[...] neu, wie der Wald in seiner lebensvoll atmenden Frische [...] Eine solche
Schopfung streckte allem Schwichlichen, allem beifillig Anerkannten und
majestitisch Aufgeblasenen, feierlich die Zunge heraus®,

Dieses Zitat macht deutlich, dafd Skrjabins lebenssteigernde Musik
fiir Pasternak durchaus ein ,,Tonikum*‘ im Sinne Nietzsches war.

5. Schlufbetrachtung

Die Rezeption Nietzsches im russischen Symbolismus zeigt, daf’
Nietzsche nicht primér als Philosoph des Amoralismus, einer mecha-
nisch verstandenen ,,ewigen Wiederkehr* oder als mafiloser Prophet
des ,,Ubermenschen verstanden wurde, sondern er stellte vor allem
einen Akt der Befreiung dar.

In Abgrenzung von den durchaus zahlreichen kritiklosen Nietz-
scheanern, die sich von ihm allerlei Lizenzen fiir moralische Liberti-
nage ausborgten, erhoben die russischen Symbolisten, besonders ihr
,,Chefideologe* Andrej Belyj, die Forderung, dafd Nietzsche nicht als
Prophet schrankenloser Willkiir mifizuverstehen sei, sondern sein In-

59 Pasternak (1959), S. 20.

81



dividualismus sei ,,strategischer Natur‘“®®. Denn nur die voll entfal-
tete, frei entscheidende Personlichkeit konne eine Losung der Proble-
me des Einzelnen, der Kultur, des Verhiltnisses des Einzelnen zur
Gesellschaft, zur Religion und zu einer neuen Sinngebung des Daseins
in einem langwierigen Prozefd der Arbeit an sich selbst und an einer
erst noch zu schaffenden menschlichen Kultur ernsthaft in Angriff
nehmen®!.

In diesem Kontext einer grofdangelegten ,, Kulturarbeit‘‘ und einer
,,Umwertung der Werte* ist die Wirkung Nietzsches im russischen
Symbolismus zu begreifen. Dieses Konzept bleibt durchaus bis in die
zwanziger Jahre in Kraft, und zwar bis zur Gleichschaltung ab 1929.
Seitdem wurde der Name Nietzsches auf den sowjetischen Index ge-
setzt. Erst seit dem Beginn der Modernismus-Debatte in den siebziger
Jahren regen sich zaghafte Versuche in der sowjetischen Kritik, das
Verdikt iiber Nietzsche ,,umzuwerten‘.

Literaturnachweis

Averincev, S.S. (1975): ,,Poézija Vjaleslava Ivanova‘“. - In: Voprosy literatury,
8,S.145-192.

Belyj, A. [1902] (1910): ,,Formy iskusstva“. — In: ders.: Simvolizm, Moskva,
S. 149-174, 507-523.

ders. [1902-1908] (1971): Cetyre simfonii, Miinchen.

ders. (1904): Zoloto v lazuri, Moskva.

ders. [1904] (1911): ‘Simvolizm kak miroponimanie*. In: Ders.: Arabeski,
Moskva, S. 220-238.

ders. [1906] (1911): ,,Feniks*, In: Arabeski, S. 147-157.

ders. [1907a] (1911): ,,Fridrich Nicsé*, In: Arabeski, S. 60-90.

ders. [1907b] (1910): ,,Smysl iskusstva‘, In: Simvolizm, S. 195-230, 535-567.

ders. [1909](1910): Serebrjannyj golub’, Moskva; dtsch. Ubers.: Die silberne
Taube, Frankfurt am Main 1961, 1987.

ders. (1910): Simvolizm, Moskva.

60 Zu Belyjs Auseinandersetzung mit Nietzsche cf. Deppermann (1982a),
S. 167 ff.
61 Belyj (1910), S. 1-10 (Problema kul’tury).

82



Belyj, A. (1911): Arabeski, Moskva.

ders. (1912a): , Krugovoe dviZenie*, In: Trudy i dni, N° 4-5.

ders. (1912b): “Linija, krug, spiral’ simvolizma*‘, In: Trudy i dni, N® 4-5,S. 13-
22.

ders. [1913]: Petersburg. — Sanktpeterburg 11913 (1. umfangr. Ausgabe) Neu-
druck (mit umfangr. Kommentar von L.K. Dolgopolov) Moskva 1981,
21916 (textgleich) Neudruck, Letchworth 1967; 31922 (um 1/4 gekiirzt),
41928 (textgleich m.d.3. Aufl.) Neudruck, Miinchen 1967, Moskva 1978;
engl. Ubers. v. R.A. Maguire/J.E. Malmstadt (m. umfangr. Einl. u. Kommen-
tar); dtsch. Ubers. Petersburg, Frankfurt am Main 1959, 1987; Berlin
(DDR) 1982.

ders. (1931): Na rubeZe dvuch stoletij, Moskva-Leningrad.

Blok, A.A. (1971): Sobranie socinenij v Sesti tomach, Moskva; dt. Ausgabe:
Alexander Block, Ausgewdhlte Werke, Bd. 1-3. Hg. von Fritz Mierau, Ber-
lin (DDR) 11978.

Bubnoff, Nicolai v. (1924): Friedrich Nietzsches Kulturphilosophie und Um-
wertungslehre.

Cioran, Samuel D. (1972): The Apocalyptic Symbolism of Andrej Belyj, The
Hague.

CiurlionytéKaruZiené, Valerija/Grigiene, Judita (Hg.) (1977): Mikolajus Kon-
stantinas (fi’urlionis, Vilnius.

Clowes, Edith Whitehill (1981): 4 Philosophy ‘‘For all and none”. The Early
Reception of Friedrich Nietzsche's Thought in Russian Literature, 1892-
1912, Yale Univ. Ph.D. (Univ. Microfilms).

Davies, Richard D. (1986): “Nietzsche in Russia. 1892-1917: A Preliminary
Bibliography“, In: Germano-Slavica, Part 1: Fall 1976, vol. II, N° 2, p. 107-
146; Part 2: Spring 1977, vol. II, N° 3, p. 201-220; Neudruck in: B.G. Ro-
senthal (ed.): Nietzsche in Russia, Princeton.

Davydov, Jurij (1981): ,,Dva ponimanija Nigilizma*‘, In: Voprosy literatury,
N° 9 S.115-160.

ders. (1982): Etika ljubvi i metafizika svoevolja. Problemy nravstvennoj filo-
sofii, Moskva.

Deleuze, Gilles (1985): Nietzsche und die Philosophie, Aus dem Franz6sischen
v. Bernd Schwibs, Frankfurt am Main.

Deppermann, Maria (1982a): Andrej Belyjs dsthetische Theorie des schépferi-
schen Bewuftseins. Symbolisierung und Krise der Kultur um die Jahrhun-
dertwende, Miinchen (= Slavist. Beitr. 150) S. 158-171, iiber Ibsen und
Nietzsche.

dies. (1982b): ,,Aleksandr Blok: ethisch oder dionysisch? Das poetische Bewuft-
sein des Kiinstlermenschen. Bemerkungen aus Anlafl der 2. Auflage von
D.E. Maksimov: Poézija i proza Al. Bloka, Leningrad 1975, 21981, In:
Welt der Slaven, Bd.9,S. 313-321.

83



Deppermann, Maria (1984): , Rufiland um 1900: Reichtum und Krise einer
Epoche im Umbruch®, In: Musik-Konzepte, 37/38, Aleksandr Skrjabin und
die Skrjabinisten, Miinchen, S. 61-106.

Dostojevskij, F.M. [1880] (1972 ff.): Puskin (Ocerk), In: ders.: Polnoe sobranie
solinenij, v. 30 t., Moskva, t. 26, S. 136-149; dt.: Fjodor M. Dostojewski:
Uber Literatur. Mit einem Essay von Ralf Schréder, Leipzig 1971, S. 222-
256; Dostojewskij fir alle, Ausgewihlt und eingeleitet von Horst Bienek,
Miinchen/Ziirich 1989, S. 1569-1597.

Drews, Peter (1983): Die slawische Avantgarde und der Westen. Die Programme
der russischen, polnischen und tschechischen literarischen Avantgarde und
ihr europdischer Kontext, Miinchen.

Emrich, Wilhelm (31968) (1. Aufl. 1960, 2. Aufl. 1963): Protest und Verhei-
Bung. Studien zur klassischen und modernen Dichtung, Frankfurt am Main,
Bonn.

Forman, Betty, Y. (1983): The Early Prose of Maksim Gorky, 1892-1899, Ph.D.
Dissertation Harvard University.

Fridlender, George (1985): ,,Dostoevskij i F. Nice*, In: ders.: Dostoevskij i
mirovaja literatura, Moskva.

Gerigk, H.-J. (1980): ..Belyjs Petersburg und Nietzsches Geburt der Tragddie*,
In: Nietzsche Studien, Intern. Jb. f.d. Nietzsche-Forschung 9, S. 356-373.

Gesemann, W. (1961): , Nietzsches Verhiltnis zu Dostojevskij auf dem euro-
pdischen Hintergrund der 80er Jahre*‘, In: Welt der Slaven, 6,S. 129-156.

Grimm, Reinhold/Hermand Jost (Hg.) (1978): Karl Marx und Friedrich Nietz-
sche. Acht Beitrdge, Ko6nigstein Ts.

Ivanov, V. (1904a) (1971): , Nicse i Dionis*, In: Vesy, N° 5; Sobranie socéinenij,
t. 1-3, Brjussel’, t. 1, S. 715-727.

ders. (1904b): ,,Ellinskaja religija stradajusc¢ego boga‘, In: Novyj put’, N° 1-4,
8, 9.

ders. (1905): ,,Religija Dionisa. Ee proischoZdenija i vlijanija‘*‘, In: Voprosy
Zizni,N° 6, 7.

ders. (1913):,,0 Dionise orficeskom*, In: Russkaja mysl’, N° 11.

ders. (1923): Dionis i pradionisijstvo, Baku.

Kant, Immanuel [1784]: Was ist Aufkldrung, in: Bahr, Eberhardt (Hg.) (1978):
Was ist Aufkldrung. Thesen und Definitionen, Stuttgart.

Kaufmann, Walter (31968), (41974): Nietzsche: Philosopher, Psychologist,
Antichrist, Princeton (revidiert und vermehrt gegeniiber 1. Auflage 1950, 2.
Auflage 1956).

ders. (1982): Nietzsche: Philosoph, Psychologe, Antichrist, Aus dem Amerika-
nischen iibers. v. Jorg Salaquarda, Darmstadt.

Kline, George L. (1969): ,,‘Nietzschean Marxism’ in Russia*‘, In: F.J. Adelman
(Ed.): Demythologizing Marxism, Chestnut Hill, Mass. and The Hague,
S. 166-183.

Klossowski, Pierre (1986): Nietzsche und der circulus vitiosus deus, Miinchen.

84



Kluge, Rolf-Dieter (1967): Westeuropa und Ruflland im Weltbild Aleksandr
Bloks, Miinchen.

ders. (1981): ,,Wie funktioniert ein symbolistisches Gedicht? Zu Aleksandr
Bloks Schneemaske*‘, In: Zeitschrift fiir Slavische Philologie, Bd. XLII, 2,
S.261-273.

ders. (1982): ,,Zur Theorie des russischen Symbolismus — A. Blok und F. Nietz-
sche*, In: Literatur und Sprachentwicklung in Osteuropa im 20. Jh., Hg. v.
E. Reifdner, Berlin, S. 79-88.

ders. (1984): ,,Aleksandr A. Bogdanov (Malinovskij) als Science-fiction-Autor*,
In: Kasack, Wolfgang (Hg.) (1984): Science-fiction in Osteuropa, Berlin,
S. 26-37 [Reihe Osteuropa-Forschung Bd. 14].

ders. (1985): ,,Lenins Rivale als Science Fiction-Autor. Aleksandr Bogdanovs
utopische Romane‘, In: Aspekte der Science Fiction in Ost und West,
Tiibingen, S. 14-26 [erweiterte Fassung des Textes von 1984].

ders. (1989): , Die Gestalt Christi in der russischen Literatur der Revolutions-
zeit, In: Kluge, R.-D./Setzer, H. (Hg.): Tausend Jahre russische Kirche.
Geschichte — Wirkungen — Perspektiven, Tiibingen, S. 177-197.

Kovaé, Anton (1976): Andrej Belyj: The Symphonies (1899-1908). A Re-
Evaluation of the Aesthetic-Philosophical Heritage, Bern/Miinchen.

Kuhn, Elisabeth (1984): , Nietzsches Quelle des Nihilismus-Begriffs*, In: Nietz-
sche Studien, 13. Jg., S. 253-278.

Labry, R. (1951): ,,Aleksandre Blok et Nietzsche*, In: Revue des études slaves,
vol. XXVII, S. 201-208.

Lane, Ann M. (1976): Nietzsche in Russian Thought. 1890-1917, Ph. D. Diss.
Univ. of Wisconsin,

Laschet, Rolf (1979): Aleksandr Bloks Deutung der Oktoberrevolution, Freiburg
(maschschriftl. Staatsarbeit Slav. Seminar).

Lubac, Henri (1969): The Drama of Atheistic Humanism, Transl. by Edith M.
Riley, New York, S. 168 ff.

Lukacs, Georg (1955): Die Zerstorung der Vernunft. Der Weg des Irrationalis-
mus von Schelling zu Hitler, Berlin.

Maksimov, D.E. (11975, 21981): Poézija i proza Al. Bloka, Leningrad.

MereZkovskij, D.S. (1903): Tolstoj und Dostojevskij als Menschen und als Kiinst-
ler (dt. Ubersetzung).

Metzger, K./Riehn, R. (Hg.) (1984): Aleksandr Skrjabin und die Skrjabinisten.
Bd. 1., Musik-Konzepte 37/38, Miinchen (text und kritik); (cf. auch Bd. I.).

Miller, C.A. (1973): , Nietzsche’s ‘Discovery’ of Dostoevsky“, In: Nietzsche Stu-
dien, 2, S. 202-257.

Mirza-Avakjan, M.L. (1972): ,,F. Nitsse i russkij modernizm*, In: Vestnik ere-
vanskogo universiteta, N° 3, S. 92-103.

Montinari, Mazzino (1979): ,Nietzsche zwischen Alfred Bidumler und Georg
Lukacs‘, In: Basis, 9.

Miiller, Ludolf (1946): ,,Nietzsche und Solov’ev‘‘, In: Zeitschrift fiir philosophi-
sche Forschung, 4, S. 499-520.

85



Miiller, Ludolf (1952): ,,Berdjaew und Nietzsche*‘, In: Oekumenische Einheit,
3.3g., H.2,8.125-134.

ders.: Das Bild des Ubermenschen in der Philosophie Solov’evs, Ziirich (Kleinere
Schriften, N°© 28).

Miiller-Lauter, Wolfgang (1974): , Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht*,
In: Nietzsche Studien 3; teilw. verindert auch in Jorg Salaquarda (Hg.)
(1980): Nietzsche, Darmstadt.

Nietzsche, Friedrich [1967-1977] (1980): Simtliche Werke, Kritische Studien-
ausgabe in 15 Bianden, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari.

Oduev, Sergej (1977): Tropami Zaratustry, Moskva; dt. Auf den Spuren Zara-
thustras, Berlin, 1977.

Papemnyj, V.W. (1979): ,,Blok i Nicse*, In: Uéennye zapiski Tartuskogo Gosu-
darstvennogo Universiteta, N°© 491, Tartu, S. 84-106.

Pasternak, Boris (1959): Uber mich selbst. Versuch einer Autobiographie, Frank-
furt am Main.

Pfotenhauer, Helmut (1985): ,,Die Kunst als Physiologie‘* — Nietzsches dstheti-
sche Theorie und literarische Produktion, Stuttgart.

Prachov, N.A. (1968): Michail Wrubel, Dresden.

Pitz, P. (1967): Friedrich Nietzsche, Stuttgart.

Rosenthal, Bernice Glatzer (1974): , Nietzsche in Russia: The Case of Merezh-
kovskij*, In: Slavic Review, 3, S. 429-452.

dies. (1974): Dimitrij Sergeevi¢c Merezhkovsky and the Silver Age, The Hague.

Rozanov, V. (1891): ,,Legenda o velikom inkvisitore*, In: Russkij Vestnik,
NO 1,8S.223-274;N° 2,S.226-284; N° 3,S.215-253;N° 4,8, 251-275.

Scherrer, Jutta (1973): Die Petersburger Religids-Philosophischen Vereinigungen.
Die Entwicklung ihrer Intelligencija-Mitglieder (1901-1917), Berlin; Resiimee
in: Cahiers du monde russe et soviétique , XV (3-4) (1974), pp. 297-314,

dies. (1980): ,La ‘construction de Dieu’ marxiste ou la ‘recherche de Dieu’
chrétienne: les termes ‘bogostroitel’stvo’ et ‘bogoiskatel’stvo’, In: Rossija /
Russia, 4,S. 173-198.

Schestow, Leo (1923): Tolstoi und Nietzsche, Ubers. aus dem Russ. v. N, Stras-
ser, Koln.

ders. (1924): Dostojewski und Nietzsche. Philosophie der Tragddie, Ubers. aus
d. Russ. v. R.v. Walter, Koln.

Sesterhenn, Raimund (1982): Das Bogostroitel’stvo bei Gor’kij und Lunacarskij
bis 1909. Zur ideologischen und literarischen Vorgeschichte der Parteischule
von Capri, Miinchen.

Silk, M.S./Stern, J.P. (1981): Nietzsche on Tragedy, Cambridge/Mass., S. 118 f.,
123.

Skrjabin, Aleksandr [1924] (1968): Prometheische Phantasien, Miinchen.

Solov’ev, Vladimir Sergeevi¢ (1966-1971): Sobranie soéinenij, v 7t. (14 knig),
Brjussel’, t. V/VI, VII/VIII.

86



Solowjew, Wladimir (1953-1981): Deutsche Gesamtausgabe der Werke. Hg. Wla-
dimir Szylkarski, Wilhelm Lettenbauer und Ludolf Miiller, 8 Bde. und ein
Ergdnzungsband: Solowjews Leben in Briefen und Gedichten, (hg. v. Ludolf
Miiller und Irmgard Wille), Miinchen, Bd. 7.

Stammler, Heinrich (1986): ,,Vyacheslav Ivanov and Nietzsche‘, In: Vyacheslav
Ivanov: Poet, Critic and Philosopher. Hrsg. von Jackson, Robert Louis u.
Nelson, Lowry, Jr., New Haven, S. 297-312.

Szilard, Lena (1973): ,,0 vlijanii ritmiki prozy F. Nicse na ritmiku ,,prozy. A.
Belogo. Tak govoril Zaratustra i simfonii*‘, In: Studia Hungarica, XIX,
S.289-312.

Szilard-Mihalne, L. (1974): ,Nietzsche in Ruffland‘‘, In: Deutsche Studien,
12.Jg., S. 159-163.

dies. (1981): ,,Apollon i Dionis (K voprusu o russkoj sud’be odnoj mifologemy)*,
In: Umjetnost Rijec¢i, XXV, S. 155-172.

TschiZewskij, Dmitrij (1947): Dostojewski und Nietzsche. Die Lehre von der
ewigen Wiederkunft, Bonn.

Wenzler, Ludwig (1978): Die Freiheit und das Bdse nach Vladimir Solov’ev,
Freiburg.

Die folgenden Titel wurden mir erst nach Abschlufd des Manuskripts zugdnglich:

Berlinger, R./Schrader, W. (Hg.) (1985): NIETZSCHE — kontrovers, V, Wiirzburg.

Drews, Peter: , Die Nietzsche-Rezeption in der Russischen Literatur‘, In: Ber-
linger/Schrader (1985), S. 7-33.

Luker, N. (ed.) (1987): Fifty Years On: Gorky and His Time, Nottingham.

Rosenthal, B.G. (ed.) (1986): Nietzsche in Russia, Princeton.

Schmidt, Evelies: ,,Bergsymbolik im Werk Andrej Belyjs, In: R. Berlinger/W.
Schrader (Hg.): NIETZSCHE — kontrovers, V, Wiirzburg, S. 55-86.

Summary

Both reception and impact of Friedrich Nietzsche’s thought in Russia have been
largely ignored in international research so far. The present study surveys the
basic features, context, and scope of Nietzsche reception in Russia up to 1917.
Following a general review of previous research in the field and an assessment of
the importance of Dostoevskij for Nietzsche’s later work, Nietzsche’s impact on
Russian culture is examined under four main aspects: 1) the religious and philo-
sophical thought of Vladimir Solov’ev; 2) the aesthetics of Russian Symbolism

87



(Ivanov, Belyj, Blok); 3) Russian Marxism, esp. among the heretical fraction of
“God-builders** (Gor’kij, Lunacarskij, Bogdanov); 4) Nietzsche’s influence on
painting and music (Vrubel’, Ciurlionis, Skrjabin).

The pre-revolutionary reception of Nietzsche — interrupted for a time by
the October Revolution — can be traced until well into the Stalinist era. How-
ever, from 1930 onwards, Nietzsche’s name is banned from all official discus-
sion. This taboo has only recently been lifted in the Soviet Union.

88



	Protest und Verheissung : zur Bedeutung Friedrich Nietzsches für die Kultur des Fin de siècle in Russland

