
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1989)

Heft: 10

Artikel: Protest und Verheissung : zur Bedeutung Friedrich Nietzsches für die
Kultur des Fin de siècle in Russland

Autor: Deppermann, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria Deppermann

Protest und Verheißung
Zur Bedeutung Friedrich Nietzsches für die Kultur des

Fin de siècle in Rußland

I. Zur Forschungslage

Die Aufnahme und Wirkung Nietzsches in Rußland ist für die meisten
Gebildeten Westeuropas noch immer ein weißer Fleck auf der
philosophischen Landkarte.

In Standardwerken über Nietzsche, die auch auf die internationale
Rezeption seines Werks eingehen, wird man vergeblich nach Kapiteln

über „Nietzsche in Rußland" suchen. Selbst bibliographische
Angaben einschlägiger Literatur zur russischen Nietzsche-Rezeption
findet man kaum. So erwähnen z.B. Walter Kaufmann und Peter Pütz
im Literaturverzeichnis lediglich drei Titel von Lev Sestov und N.v.
Bubnoff. Die Abhandlungen dieser beiden russischen Denker sind
Anfang der zwanziger Jahre auf deutsch erschienen, inzwischen
längst vergriffen und spiegeln den Erkenntnisstand der ersten
russischen Emigration1. So gewinnt der interessierte Leser den Eindruck,
daß es eine nennenswerte Nietzsche-Rezeption in Rußland oder gar
in der Sowjetunion nicht gegeben habe.

Haben wir es also wirklich beim Thema „Nietzsche in Rußland"
mit einer Nullanzeige zu tun? Der Schein trügt. Es hat sowohl in
Rußland wie auch in der Sowjetunion eine umfangreiche und
kontroverse Rezeption des Denkens von Friedrich Nietzsche gegeben.
Wie erklärt sich aber dann diese breite Informationslücke? Es liegt
nicht allein an der Sprachbarriere, sondern die „russische Lücke"
erklärt sich vor allem aus dem Stand der Forschung in der westlichen
und in der östlichen Slavistik.

1 Sestov [1900] (1923), [1902/1903] (1924) in: Kaufmann (1982); N.v.
Bubnoff (1924) in: Pütz (1967).

61



Eine intensivere Beschäftigung mit der russischen Nietzsche-Rezeption

hat in der westlichen Slavistik erst in den letzten zwanzig
Jahren eingesetzt, besonders in Deutschland und USA; Ungarn ist
ein Sonderfall; in der Sowjetunion steckt sie noch in dsn allerersten
Anfängen.

In der deutschen Slavistik gab es vereinzelte Untersuchungen zu
Nietzsche und V. Solov'ev bzw. N. Berdjaev (von L. Müller) sowie zu
Dostojevskij und Nietzsche (von D. Tschizewski und W. Gesemann2)
schon Ende der vierziger Jahre. Bahnbrechend für die Erforschung
von Nietzsches Wirkung auf die russische Literatur des Fin de siècle
wurde das vieldiskutierte Buch von Rolf-Dieter Kluge über Aleksandr
Bloks Weltbild (1967), das erstmals in der Blokforschung ein
aufschlußreiches Kapitel über Blok und Nietzsche enthielt3. Angeregt
von der Debatte über Kluges Blok-Buch und von seinen weiteren
Forschungen zu Blok und Nietzsche4, entstanden seit 1979 Untersuchungen

zum Einfluß Nietzsches auf A. Bloks Sicht der
Oktoberrevolution (R. Laschet), auf A. Belyjs Romanprosa und ästhetische
Theorie (H.J. Gerigk, M. Deppermann) und allgemein auf die
Stilformation von Symbolismus und Avantgarde (M. Deppermann, P.

Drews5). Gleichzeitig begann auch die Erforschung von Nietzsches
Wirkung im russischen Marxismus: auf die Schriftsteller Maksim
Gor'kij, A. Lunacarskij, A. Bogdanov und die von ihnen repräsentierte

Gruppe des sogenannten „Gotterbauertums" (J. Scherrer, R. Se-

sterhenn, R.-D. Kluge)6.
Den bedeutendsten Beitrag aus Ungarn zur Erforschung der

russischen Nietzsche-Rezeption leistete die Budapester Slavistin Lena
Szilard mit zwei beispielhaften Studien: 1) über stilistische Einflüsse
von Nietzsches Zarathustra auf den Prosarhythmus der (Wort)-
,,Symphonien" Andrej Belyjs (1902-1908); 2) über strukturelle und

2 Müller (1947), (1952); Tschizewski (1948); Gesemann (1961).
3 Kluge (1967), S. 84-128, Kapitel IV „Der Geist der Musik", in dem er auf

Labry (1951) zuriickgriff.
4 Kluge (1981), (1982), (1984), (1985), (1989).
5 Laschet 1979), Gerigk 1980), Deppermann 1982a, 1982b), 1984), Drews

(1983), (1985).
6 Scherrer (1973), (1984), Sesterhenn (1982), Kluge (1984), (1985).

62



historische Transformationen des „Mythologems" von „Apollon und
Dionysos" im russischen Symbolismus, besonders bei Ivanov und
Blok, bis hin zum Futurismus bei Chlebnikov7.

Den Auftakt zur amerikanischen Erforschung der Nietzsche-Rezeption

in Rußland bildeten 1969 die Studien von George L. Kline
über den „Nietzscheanischen Marxismus" in Rußland8. Es folgten die
Studien von Bernice G. Rosenthal über Nietzsche und Merezkovskij9
sowie die Bibliographie früher russischer Publikationen zu Nietzsche
zwischen 1892 und 1917 von Richard D. Davies. Sie verzeichnet
314 Titel von Übersetzungen seiner Werke sowie von Monographien,
Aufsätzen, Zeitungsartikeln und Rezensionen über Nietzsche aus der
russischen Presse vor der Oktoberrevolution10.

Der vorrevolutionären Nietzsche-Rezeption sind auch drei von
George Kline inspirierte amerikanische Dissertationen gewidmet:
Ann M. Lane bietet einen allgemeinen Überblick mit einer Menge
nützlicher Fakten; Edith W. Clowes untersucht Nietzsches Einfluß
auf die russische Belletristik, bis hin zur Trivialliteratur, und Betty Y.
Forman die Bedeutung Nietzsches für das Frühwerk von Maksim
Gorkij11.

Eine neue Etappe der Forschung wurde eingeleitet dank der
Initiative der New Yorker Historikerin Bernice Glatzer Rosenthal.
Auf der von ihr veranstalteten 1. Internationalen
Nietzsche-Forschungskonferenz in New York 1983 konnten bisherige Forschungsresultate

zur Rezeption Nietzsches in Rußland vorgestellt und in dem
von ihr herausgegebenen Band Nietzsche in Russia zusammengefaßt
werden. Versehen mit einem Vorwort von George L. Kline, dem
Anreger dieser Forschungsrichtung, vereinigt dieser Band 17 Beiträge zu
Nietzsches Einfluß auf das religiöse Denken, auf die Symbolisten und
Marxisten, auf Michail Bachtins Kultursemiotik und schließt mit
einem Nachwort über Nietzsches Sicht von Rußland und den Rus-

7 Szilard (1973), (1974), (1981).
8 Kline (1969).
9 Rosenthal (1974a, 1974b).

10 Davies (1976).
11 Lane (1976), Clowes (1981), Forman (1983).

63



sen12. Auf der 2. Internationalen Nietzsche-Konferenz, die B.G.
Rosenthal 1988 in New York einberief, wurden unter dem Rahmenthema

„Nietzsche and Soviet Culture" Forschungsansätze zur Rezeption

Nietzsches nach 1917 vorgestellt und diskutiert. Dabei trat
erstmals die erstaunliche Vielfalt und Kontinuität der Nietzsche-Debatte
in der frühen Sowjetzeit bis hinein in den Stalinismus zutage13. Unter
den Referenten in New York war diesmal auch ein Gast aus der
Sowjetunion, Jurij Davydov, mit seinem Beitrag „Nietzsche und die
Perestrojka — zur Aktualität Nietzsches in der Sowjetunion heute".

Mit den beiden New Yorker Nietzsche-Konferenzen wurde ein
wesentlicher Schritt getan, um die „russische Lücke" in der
internationalen Nietzsche-Rezeption auszufüllen.

Sind nun — trotz der in Gang gekommenen Forschung — Kenntnisse

über die russische Nietzsche-Rezeption in der philosophisch
interessierten Öffentlichkeit Westeuropas vorerst noch minimal, so

fehlen sie im Bewußtsein der Intelligenz der Sowjetunion ganz und
gar. Dabei ist allerdings Grundsätzliches zu bedenken. Die
Ausgangsbedingungen der sowjetischen Forschung zur Nietzsche-Rezeption im
eigenen Lande, aber auch der Kenntnisstand der Schriften Nietzsches
in der interessierten Öffentlichkeit der Sowjetunion, unterscheiden
sich grundlegend von denen im Westen. Denn es gibt offiziell in der
Sowjetunion keine Ausgabe der Werke und Briefe Nietzsches und
auch keine verfügbare Sekundärliteratur, und zwar weder im
Buchhandel noch in den Bibliotheken. Die noch existierenden Ubersetzungen

stammen aus der Zeit vor dem ersten Weltkrieg14. Sie sind sekre-

tiert und überdies von sehr unterschiedlicher Qualität. Nietzsche hat
in dieser Hinsicht also vorläufig noch den Status einer „Unperson".

Gleichwohl zeichnet sich seit den siebziger Jahren eine Veränderung

ab. Es können wieder Bücher und Artikel über Nietzsche
erscheinen. Zwar wird der deutsche Denker offiziell noch immer als

dekadenter Philosoph der Bouigeoisie verdammt, so in Oduevs Buch

12 Dieser Band ist inzwischen erschienen, cf. Rosenthal (ed.) (1986).
13 Der Sammelband über den 2. Nietzsche-Kongreß in New York 1988 er¬

scheint demnächst und wird gegenwärtig von B.G. Rosenthal zum Druck
vorbereitet.

14 Davies (1976).

64



Tropami Zaratustry (dt.: Auf den Spuren Zarathustras) von 197715.
Doch das Verdikt über ihn als ,,Protonazi" läßt man jetzt beiseite.
(Dabei ist zu bedenken, daß dieses diffamierende Urteil über Nietzsche

zunächst auch im Westen grassierte, vor allem im angelsächsischen

Raum — weniger im französischen. So war Walter Kaufmanns
Nietzsche-Buch in der ersten Auflage von 1950 gegen eben diese
fatale „Nietzsche-Legende" gerichtet16.)

Seit den siebziger Jahren ist nun in der Sowjetunion das

Nietzsche-Tabu gebrochen, und erste Schritte wurden möglich, um die
ärgsten Verzerrungen allmählich zu revidieren. In der Forschung zum
russischen Symbolismus wurde die Rolle Nietzsches offen diskutiert,
so in den Studien zu A. Blok (von D.E. Maksimov und V.M. Paper-
nyi) sowie zu V. Ivanov (von S. Averincev)17. Mit der Erforschung
von Nietzsches Wirkung im russischen Marxismus und der an ihm
orientierten Literatur des kritischen Reaüsmus tut man sich
begreiflicherweise noch schwer. Es läßt sich aber voraussagen, daß die sowjetische

Forschung zur Nietzsche-Rezeption voranschreiten wird. Dafür
gibt es bereits Indizien. Sie hängen allerdings mit einer spezifischen
Eigenart der russischen Nietzsche-Rezeption zusammen, nämlich mit
dem Einfluß von Dostojevskij auf das Spätwerk Nietzsches. Hier
setzen die Untersuchungen von J. Davydov und G. Fridlender an18. Seit
die Nachlaßfragmente Nietzsches nun endlich zuverlässig von Colli

15 Oduev (1977).
16 Kaufmann steht mit der Einordnung Nietzsches in die abendländische Denk¬

tradition der Aufklärung völlig konträr zu Lukâcs. Mit dem kommunistischen

Bannfluch gegen Nietzsche, den Lukâcs 1934 aus Moskau schleuderte
und dem lange stur in der orthodoxen Linken nachgebetet wurde — cf. dazu
Lukâcs (1955), Mittenzwei (1975), Grimm/Hermand (Hg.)(1978),Montinari
(1979) — setzt sich Kaufmann nicht auseinander, ja er erwähnt Lukâcs
überhaupt nicht. (Wohl aber kontert er gegen die einseitige Sicht von Nietzsche
bei J. Habermas, in Erkenntnis und Interesse von 1968, in der 4. Auflage
1979, S. 451 f.).

17 Maksimov (1975), Averincev (1975), Papernyj (1979).
18 Davydov (1981), (1982), Fridlender (1985). Sie konnten zurückgreifen auf

die frühe Nietzsche-Rezeption, in der dieser Zusammenhang bereits diskutiert

wurde, so bei Rozanov (1891), Merezkovskij (1903), Sestov (1902/3).

65



und Montinari ediert wurden19, sind zwei Tendenzen im Bild Nietzsches

von Rußland und der russischen Literatur deutlicher
hervorgetreten: 1) seine zwar ambivalente, aber doch vorwiegend positive
und vor allem prophetische Sicht der Rolle Rußlands im 20.
Jahrhundert20; 2) die herausragende Bedeutung, die Dostojevskij für
das Spätwerk von Nietzsche hatte21. Das sei in einem knappen
Exkurs erläutert.

Vorspiel zu Lebzeiten
Nietzsche hatte im Gegensatz zur — offenen oder verdeckten —

deutschen Russophobie seiner Zeit aus den verschiedensten Lagern,
lange vor Oswald Spengler oder Moeller van den Bruck, ein positives
Bild von Rußland und dessen Zukunft. In Götzen-Dämmerung im
Abschnitt „Kritik der Modernität" schreibt er

Rußland, die einzige Macht, die Dauer im Leibe hat, die warten kann, die
Etwas noch versprechen kann... (VI, 141)

Diese bemerkenswerte Einschätzung Rußlands stützt sich vor allem
auf seine Hochachtung für Fedor M. Dostojevskij als Denker, Künstler

und Psychologen.
Relativ spät, nämlich erst im Winter 1886/87, stieß Nietzsche in

Nizza „zufällig" auf Dostojevskij, und zwar ebenso unverhofft wie
vorher auf Schopenhauer und Stendhal. Er las Dostojevskij nur in
französischer Übersetzung. Zuerst diq Aufzeichnungen aus dem
Untergrund und die Aufzeichnungen aus einem Totenhaus, dann Erniedrigte

und Beleidigte (schickte ihm Overbeck) und schließlich Die
Dämonen. Ob er Raskol'nikov und den Idioten ganz gelesen hat, ist
nicht sicher. Von den beiden Romanen wußte er aber durch Karl
Bleibtreu und vor allem durch Georg Brandes. Auswirkungen von
Dostojevskijs Roman Der Idiot lassen sich in Nietzsches Spätwerk
Der Antichrist beobachten.

19 cf. Nietzsche (1967-1977), Bd. VIII, Teil 2 (1970), entspricht Nietzsche
(1980), Bd. XV.

20 cf. dazu das Rußlandbild von Jacob Burckhardt und Oswald Spengler.
21 cf. dazu auch Tschizewskij (1947), Gesemann (1961), Lubac (1969), Mil¬

ler (1973), Kuhn (1984), Pfotenhauer (1985).

66



Das bekannte Wort Nietzsches: „Dostojevskij ist der einzige
Psychologe, von dem ich noch habe lernen können" aus der Götzen-
Dämmerung (,,Streifzüge eines Unzeitgemäßen", 45) bezeugt die
eminente Bedeutung der Psychologie für sein Denken. Doch er überschätzte

sie nicht. Wichtiger als Dostojevskijs psychologische Raffinesse
waren ihm die Fragen des persönlichen Wertes und der Reflexion
über den Tod Gottes, die Dostojevskij mit seinen Figuren aufwarf.

Aus den Briefen und aus den inzwischen edierten Nachlaßfragmenten

der Kritischen Ausgabe (Bd. VIII) wissen wir, daß Nietzsche
vor allem zwei Dostojevskij-Gestalten faszinierten: der namenlose
Ressentimentmensch aus den Aufzeichnungen aus dem Untergrund
und der Gott leugnende Selbstmörder Kirillov aus den Dämonen.

So sehr Nietzsche die psychologische Strategie des Ressentimentmenschen

bewunderte, als „einen Geniestreich der Psychologie", so

genau durchschaute er sie als „eine Art Selbstverhöhnung" des

jvCjûl oeavrov („Erkenne dich selbst"), mit der sich der moderne
décadent herumquält. Seine totale Egozentrik, die ihn völlig unfähig
macht zu heben, schlägt in der Begegnung mit der Prostituierten Liza
in glatte Tyrannei um.

Klar erkennt Nietzsche auch das Dilemma des Rebellen gegen
Gott. Kirillovs stolze Herausforderung „Ich als der erste stoße die
Fiktion Gottes zurück" läßt ihm nämlich nur eine Wahl, um seine

eigene „Göttlichkeit" zu beweisen: „Ich will mich töten, um meine
Insubordination zu beweisen, meine neue schreckliche Freiheit."
Für Kirillov war das Leben ohne Gott, radikal genommen, nur „fünf,
sechs Sekunden" erträglich.

Nietzsche war wohl der genialste Leser Dostojevskjjs in seiner
Zeit. Er erkannte, daß der Russe den „klassischen" Habitus des décadent

in beiderlei Hinsicht decouvriert: im Ressentimentmenschen,
der, als verkappter Tyrann, am Mitmenschen scheitert, und im
Gottesleugner, der den Abbau metaphysischer Ordnungsgarantien nicht
verkraftet und in Nihilismus und verzweifelter Selbstzerstörung
endet.

Für Nietzsche hat Dostojevskij den „Zusammenhang von modernem

Glaubensverlust und ressentimentgeladenem Nihilismus"
psychologisch gültig analysiert (Pfotenhauer, 114). Nietzsches
scharfsichtige Lektüre Dostojevskijs zeigt vor allem, daß er die bezeichnen-

67



de Personalunion in diesem genialen Russen erkannte — der Züge des

décadent und des Analytikers der décadence in sich vereinte.
Nietzsche begriff diese Koinzidenz in Dostojevskij deshalb mit

„plötzlich redendem Instinkt", weil er sie selber verkörperte:
„Abgerechnet nämlich, daß ich ein décadent bin, bin ich auch dessen

Gegensatz." (Ecce homo). Nietzsche war also vor seiner eigenen
Wirkung in Rußland auch selber von russischer Literatur beeinflußt: er
nennt Lermontov und Gogol', er studierte Tolstojs Bekenntnisschrift
Mein Glaube (Vo cem moja vera) und vor allem schätzte er Dostojevskij

II. Grundzüge, Kontext und Spektrum der Nietzsche-Rezeption in
Rußland

1. Kritik und Utopie — Fortführung des ,Kritischen Projekts" der
Moderne in der ,,Umwertung der Werte"

Wenn ich nun einige Grundzüge von Nietzsches Bedeutung für die
Kultur des Fin de siècle näher charakterisiere, so geschieht das im
bewußten Rückgriff auf zwei komplementäre Aspekte, die der
Berliner Germanist Wilhelm Emrich wählte, um das komplexe Phänomen
der Moderne zu erfassen22. „Protest und Verheißung", Kritik und
Utopie, lassen sich im Denken Friedrich Nietzsches, aber auch in
seiner Wirkung, nicht voneinander trennen. Der kulturkritische
Impetus seines enthüllenden Denkens, sein Angriff auf tradierte Werte
der Moral und des Christentums sowie auf den Umgang mit der
Geschichte stehen im unlösbaren Zusammenhang mit der anthropologischen

Utopie eines neuen Menschentypus, des „Übermenschen".
Wenn Nietzsche also einerseits „mit dem Hammer" philosophiert,
„was das Aushorchen von Götzen betrifft", um „vielleicht als
Antwort jenen berühmten hohlen Ton" zu hören (VI, 57 f.)23, so ist seine
Kritik letztlich nicht destruktiv gemeint, sondern konstruktiv und

22 Emrich (3 1968), S. 8, 10.
23 Hier wie im folgenden wird mit römischer Band- und arabischer Seitenzahl

im Text zitiert aus Nietzsche (1980).

68



lebenssteigernd. Ziel seines „kritischen Projekts"24 der „Umwertung
der Werte" ist der dionysische „Künstler-Mensch" der Zukunft, der
seine riskante Existenz samt der Gefahr ihres tragischen Scheiterns
bejaht. Denn der so oft gründlich mißverstandene „Wille zur Macht"25
bedeutet für Nietzsche den schöpferischen Willen zu sich selbst unter
dem Anspruch der Selbstüberwindung. Nur einen derart lebensbejahenden

und schöpferisch gewordenen Willen sieht Nietzsche der
Herausforderung des circulus vitiosus der „Ewigen Wiederkunft" gewachsen26.

Die Faszination, die Nietzsches Gestalt und sein Denken bis
heute auszustrahlen vermögen, hängt wesentlich damit zusammen, daß

er es vermochte, Kritik und Vision zusammenzudenken. Nietzsche
erkannte die Wert- und Sinnkrise der europäischen Zivilisation als

erster in ihrer ganzen Schärfe am Symptom des Nihilismus, und er
wagte es, diese tiefgreifende Krise als „freier Geist" furchtlos zu
benennen. Darin hatte er durchaus noch teil am utopischen Modell der

Aufklärung, die nach der Bestimmung des Menschen suchte, und
zwar des Menschen am Ausgang aus seiner „selbstverschuldeten
Unmündigkeit", wie Kant in seiner Programmschrift Was ist Aufklärung
von 1784 — also hundert Jahre vor Nietzsche — schrieb27.

Diesen Zusammenhang von Kritik und Vision, Protest und
Verheißung, bestätigen zwei so konträre Nietzscheforscher wie Walter
Kaufmann und Gilles Deleuze.

2. Der Kontext: Bewußtsein der Krise und Befreiungsbewegung

Die polare Spannung von „Protest und Verheißung" bestimmte
auch Nietzsches Wirkung im russischen Fin de siècle. Sie setzte um
1890 ein und büeb bis in die dreißiger Jahre unseres Jahrhunderts
virulent. Die Oktoberrevolution 1917 bildete keinen Schlußpunkt
der Rezeption Nietzsches in Rußland, wohl aber eine Zäsur. Die

24 Deleuze (1985), S. 5.
25 zur Klärung dieser Problematik cf. Müller-Lauter (1974).
26 Deleuze (1985), Klossowski (1986).
27 Kant [1784] (1978) in: Bahr (Hg.) 1978), S. 9.

69



Wirkung Nietzsches läßt sich — wie die neuesten Forschungen ergeben

— bis in den Stalinismus hinein verfolgen28.
In den neunziger Jahren des vorigen Jahrhunderts hatte in Rußland

eine tiefgreifende Neubesinnung im geistigen und kulturellen
Leben eingesetzt29. Nach dem theoretischen Fehlschlag der
abstraktideologischen Debatte über die soziale Frage unter den „Sestidesjat-
niki" (den Männern der sechziger Jahre) und nach dem praktischen
Fiasko der Narodniki-Bewegung - dem „Gang ins Volk" — wurde in
der russischen Intelligenz ein mehrfaches Ungenügen spürbar: am
wertfreien Positivismus, am liberalen Fortschrittsoptimismus und an
einer einseitig rationalen Welterklärung. Daraus entstand ein
Bewußtsein der Krise : die bohrenden Fragen nach den Grundlagen der
Existenz — wie sie schon Tolstoj und Dostojevskjj gestellt hatten —

bewegten die erwachende geistige Elite der Jahrhundertwende.
Leitfiguren in diesem Prozeß gesellschaftlicher Neuorientierung und
existentieller Selbstprüfung wurden — neben Marx und Bakunin — der
russische Religionsphilosoph Vladimir Solov'ev und der deutsche
„Philosoph der Freiheit" Friedrich Nietzsche30.

Die russische Nietzsche-Rezeption verläuft also in einem zweigleisigen

Kontext: im Rahmen eines erwachten sozialen, aber auch eines

,ßleuen religiösen Bewußtseins"31, und bezieht von daher ihre
Brisanz. Für die einen war Nietzsche primär eine kritische Instanz für
Krisentendenzen der Moderne: der kulturkritische Impetus fiel auf
fruchtbaren Boden in einem Land, in dem sich eine vielgestaltige
Befreiungsbewegung quer durch die Gesellschaft formierte, die spätestens

in der Revolution von 1905 von niemandem, auch von der
Staatsspitze nicht mehr, ignoriert werden konnte. Für die anderen
stand die tragische Weltsicht des modernen „Künstler-Menschen"32

28 Das wird der demnächst erscheinende Band Nietzsche and Soviet Culture
dokumentieren; s.o. Anm. 13.

29 Zum folgenden cf. Deppermann 1984).
30 Deppermann (1982a), (1984), Drews (1985), S. 7 (Stichwort „Niese" des

russischen Enzyklopädischen Wörterbuchs von 1897).
31 Scherrer (1973), (1980).
32 Kluge (1967), S. 98. Dieser Terminus geht auf Richard Wagner zurück (cf.

Die Kunst und die Revolution und Das Kunstwerk der Zukunft) und wirkte
auf Nietzsches Vorstellung vom „höheren Menschen" als „dionysischem

70



im Brennpunkt des Interesses. Die kulturphilosophische Formel des

Dionysischen und des Apollinischen wurde als Signatur einer Epoche
empfunden, die sich vom Zerfall der menschlichen Ganzheit bedroht
sah33. Daß es gleichwohl eine Chance erfüllten Lebens in einer zu
erschaffenden Zukunft geben könne, las man aus Nietzsches Vision
vom „neuen Menschen" heraus, der erst der „Sinn der Erde" sein
werde (IV, 14).

Von den Symbolisten und den „kritischen Realisten" bis hin zu
den Manifesten und Dichtungen der Futuristen, den Analysen der
Formalen Schule und der Kultursemiotik Bachtins, aber auch bis hinein

in die „Linke Front" des „Prolet-Kul't" ist ein breiter Strom der
Nietzsche-Rezeption in Rußland zu verzeichnen.

3. Das Spektrum: Symbolismus und Marxismus

Der erste Antipode Nietzsches in Rußland war der Religionsphilosoph

Vladimir Solov'ev in den 1890er Jahren. Intensiv setzten sich
mit Nietzsche auch andere russische Denker auseinander, wie D.S.
Merezkovskij, Vasilij Rozanov, Nikolaj Fedorov, Nikolaj Berdjaev
und Lev Sestov34.

Begeistert und mit existentieller Betroffenheit rezipierte ihn
das Dreigestirn unter den Dichtern des russischen Symbolismus:
Vjaceslav Ivanov, Andrej Belyj und Aleksandr Blok. Ivanov suchte
in seinem Werk Die hellenische Religion des leidenden Gottes (El-
linskaja religija stradajuSöego boga) von 1903/4 eine Synthese aus

Dionysos und Christus, aus Nietzsche und Solov'ev35. Belyj schuf
aus der Polarität des erstarrten Apollinischen und des entfesselten
Dionysischen seinen revolutionären Staatsroman Petersburg { \ 913)36.

Künstler" (cf. Die Geburt der Tragödie)-, Deppermann (1982a, 1982b),
(1984).

33 Szüard (1981).
34 Rosenthal (1974a, 1974b), Müller (1952), Kluge (1967), S. 85, Davies

(1976).
35 Ivanov (1904a, 1904b), (1905), (1913), 1923), Averincev (1975), Szilard

(1981), Stammler (1986).
36 Belyj (1913, 1916, 1922, 1928), cf. dazu Gerigk (1980), Deppermann

(1982a).

71



Aleksandr Blok machte den mystischen Anarchismus im dionysischen

Rausch zum Thema seines Lyrik-Zyklus Die Schneemaske
0Sneznaja maska)31.

Tiefgreifende Wirkung hatte Nietzsche aber auch auf die
häretische Fraktion der russischen Marxisten, die sogenannten „Gotterbauer".

Auch hier gab es ein Dreigestirn: Maksim Gor'kij, den
Stammvater des Sozialistischen Realismus, A. Bogdanov, den Anhänger

von Ernst Mach und Gegner Lenins, und A.V. Lunacarskij, den

späteren Volkskommissar für Aufklärung und Bildung. Alle drei
strebten auf der Suche nach einer „aktiven Philosophie des Lebens",
die den „verödeten heiligen Ort" im Leben des modernen Menschen
nicht leer lasse, nach einer „Religion ohne Gott". Sie glaubten an
eine Synthese aus Nietzsches Pathos des freien und starken Menschen
mit dem Kollektivgedanken der Marxschen Gesellschaftslehre.
Berühmt wurde der Ausruf des Sozialvagabunden Satin in Gor'kijs
Drama Nachtasyl von 1902: „Ein Mensch, wie stolz das klingt!".
Gor'kijs Drama und sein Roman Die Mutter (1906), Bodganovs
Science-fiction-Buch Der rote Stern (1908) und Lunacarskijs Essay

Religion der Zukunft (1907) zeugen von diesem frühen Versuch einer
russischen Synthese aus Marx und Nietzsche. Ihre Gedanken wirkten
in der sogenannten Tektologie der ,Trolet-Kul't"-Bewegung der
zwanziger Jahre nach38.

Nietzsches Einfluß erstreckte sich auch auf die russische Malerei
und Musik. Ihn bezeugen z.B. die Maler Michail Vrubel'39 mit dem
von Lermontov inspirierten „Dämon"-Zyklus und Mikolajus Ciur-
lionis aus Litauen (der Nietzsche während seiner Leipziger
Konservatoriums-Zeit studierte) mit dem Zyklus „Rex"40, sowie der
Komponist und Klaviervirtuose Aleksandr Skrjabin, dessen Promethei-
sche Phantasien41 deutlich auf Nietzsche zurückgreifen.

37 Blok (1971) Bd. 2, S. 175-200; (1978), S. 110-113 (Auswahl) cf. dazu Klu¬
ge (1967), Maksimov (1975), Papernyj (1979), Szüard (1981),Kluge(1981),
(1982); Deppermann (1982a).

38 Kline (1969), Scherrer (1973), (1980), Sesterhenn (1982).
39 Prachov (1968).
40 Ôiurlionytè-Karuziené (1977).
41 Skrjabin [1924] (1968).

72



Wir können einstweilen festhalten:
Das Frappierende an Nietzsches Wirkung im öffentlichen Leben der
Jahrhundertwende in Rußland bis weit hinaus über die beiden
Revolutionen besteht darin, daß er auf schöpferische Geister mit völlig
unterschiedlichen weltanschaulichen Positionen einen tiefgreifenden
Einfluß hatte. Aus diesem Spektrum seien exemplarisch einige
Gestalten und Probleme herausgegriffen.

III. Nietzsche und V.S. Solov'ev

Knapp zehn Jahre nach Dostojevskijs Tod, also noch zu Lebzeiten
Nietzsches, setzte um 1890 die frühe Rezeption seines Werkes in
Rußland ein42. Neben kritikloser Nietzscheschwärmerei gab es

bereits in den 1890er Jahren die scharfe Kritik von Vladimir S. Solov'ev
(1853-1900) an Nietzsche. Sie richtete sich vor allem gegen das Konzept

des Übermenschen und die vernichtende Kritik am Christentum43

42 Davies (1976), früh vorgestellt und diskutiert wurde Nietzsche in den Zeit¬
schriften Severnyj vestnik (Nördlicher Bote) und Voprosy filosofiii psicho-
logii (Fragen der Philosophie und Psychologie). Allerdings durften von 1872
bis 1898 keine Schriften von Nietzsche selbst erscheinen. 1898 kam dann
sofort Also sprach Zarathustra in russischer Übersetzung heraus (bis 1913
erschienen achtzehn Auflagen verschiedener Übersetzungen), 1899 folgte
Die Geburt der Tragödie (in 4 Ausgaben) bald danach Die Fröhliche Wissenschaft.

Der Wille zur Macht durfte nie erscheinen. Die meisten Übersetzungen

wurden von der Zensur verstümmelt (Angriffe auf das Christentum wurden

gestrichen), viele waren fehlerhaft. Zwischen 1900 und 1912 erschienen
drei Werkausgaben, die aber unvollständig blieben, cf. Davies (1976), Drews
(1985), S. 8 ff.

43 Solov'ev (1971), Bd. VI, VII, VIII, dt. (1953), in Bd. VII cf. zur Auseinan¬

dersetzung mit Nietzsche die folgenden Schriften: Der erste Schritt zu einer
positiven Ästhetik 1894), Vorrede zu Die Rechtfertigung des Guten 1896),
Puskins Schicksal (1897), Die Idee des Übermenschen (1899), Lermontov

1899), Die Bedeutung der Poesie in den Gedichten Puskins 1899), cf. dazu
Müller (1947).

73



Beide Antipoden waren Nachkommen von Geistlichen44. Beide
sahen sich mit dem gleichen Grundproblem ihrer Epoche konfrontiert:

mit der décadence und mit dem Verlust des Glaubens an

Gott, der dem modernen Bewußtsein nicht mehr möglich schien. In
Menschliches, Allzumenschliches schrieb Nietzsche 1878, es sei eine

„Tragödie", daß man die „Dogmen der Religion und Metaphysik"
nicht glauben könne, „wenn man die strenge Methode der Wahrheit
im Kopf und im Herzen hat" (II, 108).

Die Erfahrung der leeren Transzendenz benannte er provokant
mit dem dictum „Gott ist tot" (III, 573). Er sah sich dabei in einer
Linie mit dem großen Zweifler Pascal und dem kainhaften Protest
Lord Byrons. Nietzsche erkannte aber auch die Gefahr, „daß der
Mensch sich an der erkannten Wahrheit verblute", denn gerade der
moderne Mensch brauche „Heil- und Trostmittel der höchsten Art"
(II, 108). Für den frühen Nietzsche konnten sie nur noch aus einer
Metaphysik der Kunst kommen (I, 17, 24, 27, 126, 152). Denn nach
dem „Tode Gottes" bleibe für den Menschen aus dem bedrohlichen
Nihilismus nur noch ein Ausweg: nämlich das Leben illusionslos aus
eigener Vollmacht im tragischen Entschluß dionysisch zu bejahen.
Die Kunst habe ihn dazu als lebenssteigerndes Tonikum, als „promesse

de bonheur" zu stimulieren. Ihre Würde erlange die Kunst also als

letzte „metaphysische Tätigkeit" des Menschen (III, 692, 784, 828).
Solov'ev erkannte ebenso klar wie Nietzsche, daß die christliche

Lehre dem modernen Denken anstößig erscheinen mußte. Zwischen
1868 und 1871 durchlebte er selbst eine Phase des krassen Atheismus.

Auch er nahm die Erfahrung der leeren Transzendenz als
Herausforderung an. Aber er suchte sie als Philosoph der Religion zu
bewältigen. Aus der Erkenntnis, daß die christliche Lehre in dogmatischer

Form nicht mehr überzeugen könne, zog er nicht den trotzigen

Kurzschluß, daß „Gott tot" sei. Sondern Solov'ev folgerte daraus
gerade, daß die Lehre Christi bisher noch nicht jene Gestalt der Wahrheit

gefunden habe, in der sie auch den modernen Menschen mit sei-

44 Solov'ev, Sohn des berühmten Historikers an der Moskauer Universität,
zählte zu seinen Ahnen den ukrainischen Philosophen und Mystiker G.S.
Skovoroda (1722-1794) sowie polnische Vorfahren (eine genealogische
Linie, auf die Nietzsche bei sich selber gern pochte).

74



nem Durst nach dem verlorenen Unendlichen überzeugen könne.
Seine Hauptaufgabe sah er deshalb darin, die christliche Wahrheit
als Philosoph so weit zu durchdenken, daß sie auch dem modernen
Bewußtsein akzeptabel erschien45.

Dies sei aber nur möglich, wenn die Freiheit der personalen
Entscheidung für oder gegen das göttliche Prinzip respektiert werde. Der
Preis der Freiheit sei, das Böse als eigenständige und potentiell
unendliche Elementarkraft anzuerkennen. Der Mensch könne, aber er
müsse auch, zwischen dem Guten oder dem Bösen wählen. Nicht in
der Kunst, sondern in der freien Entscheidung für dasgöttüche Prinzip

und in der „Rechtfertigung des Guten"46 — so der Titel seines

späten Hauptwerks — sieht Solov'ev einen Ausweg aus der Gefahr des

Nihilismus.
Philosophisches Denken auf dieser Basis einer neuen Metaphysik

und Ethik hat nach Solov'ev verändernde Kraft und kann die schlechte

Lebenspraxis verwandeln. Das war seine Antwort an Nietzsche und
auf die Gefahr des europäischen Nihilismus.

Doch Solov'ev war kein weltentrückter Heiliger, sondern er hatte
wie Nietzsche Anteil an der décadence seiner Zeit. In Abwandlung
von Nietzsches Selbstbekenntnis in Ecce homo („Abgerechnet nämlich,

daß ich ein décadent bin, bin ich auch dessen Gegensatz", VI,
266), hätte auch Solov'ev von sich sagen können: „Abgerechnet
nämlich, daß ich Religionsphilosoph bin, bin ich auch dessen Gegensatz".

Wie sehr Solov'ev die Gefahren und Chancen der europäischen
décadence kannte, bezeugen seine kritischen Analysen von Byron,
Puskin und Lermontov, seine satirische Lyrik und die sogenannten
Scherzdramen47. Ähnlich wie Nietzsche in Wagner nicht nur den

Feind, sondern auch den Freund und Verwandten trifft, so attak-
kiert Solov'ev Nietzsche als den Philosophen der décadence, ohne
genügend zu berücksichtigen, daß Nietzsche eben auch „deren
Gegensatz" war.

45 Wenzler (1978), S. 61.
46 Die Rechtfertigung des Guten (Opravdanie dobra) in Solov'ev (1966-1971),

Bd. VII, dt. Solowjew (1953-1981), Bd. V (1976).
47 Solov'ev (1922, Neudruck 1968, 1974) und Solov'ev (1966-1971), Bd. XII,

dt.

75



Seine Hauptattacke richtete Solov'ev gegen Nietzsches „Willen
zur Macht" und gegen die anthropologische Hybris des sich selbst

vergottenden „Übermenschen". Sie gipfelt in der escha to logischen
Prophétie der „Drei Gespräche, nebst einer kurzen Erzählung vom
Antichrist" (von 1900), die von der Auseinandersetzung mit Nietzsche

und Tolstoj geprägt ist48.

In seiner Nietzsche-Kritik greift Solov'ev im wesentlichen auf die
Argumente von Dostojevskijs Abrechnung mit der décadence zurück,
wie er sie in seiner „Puskin-Rede" kurz vor seinem Tode entfaltet
hat49. Hybris und Egozentrik des dämonischen Rebellen faßt
Solov'ev mit der Metapher des „Luzifer" oder des „Antichrist", der
dem Bösen in der Versuchung zur Macht nicht zu widerstehen
vermag. Wir können als Fazit festhalten: Nietzsches ästhetischer
Rechtfertigung des Lebens Jenseits von Gut und Böse" setzt Solov'ev
seine ethisch fundierte „Rechtfertigung des Guten" entgegen.

IV. Nietzsches Einfluß auf den russischen Symbolismus

Der „Geist der Musik" — die Metapher der „Bombe"

Im Gegensatz zum religiös-philosophischen Denken mit dem
Zentrum in der ethischen Frage steht der Einfluß von Nietzsche (und
Wagner50) auf die ästhetische Theorie und die Dichtung des
russischen Symbolismus. Nietzsche wurde dafür in dreierlei Hinsicht
bedeutsam: als Philosoph des Lebens, als Kritiker der Kultur und als

Verkünder eines neuen Menschenbildes.

48 Solov'ev (1966-1971), Bd. X (1971), dt. Solowjew (1953-1981), Bd. VIII
(1980).

49 Dostojevskij (1972 ff.), t. 26, S. 136-149; dt. in F.M. Dostojevski (1971),
S. 222-256, (1989), S. 1569-1597.

50 Wagners Einfluß, der eng mit dem von Nietzsche zusammenhängt, muß ich
hier ausklammern. Er ist noch kaum erforscht, hinzuweisen ist auf Kluge
(1967), B.G. Rosenthal (1988) Wagner in Russia (Typoscript).

76



1. Nietzsche als Philosoph des Lebens

Das Irrationale als Seinsgrund — das schon Schopenhauer (im Gegensatz

zu Hegels idealistischer Philosophie des absoluten Geistes) als

Wesen der Welt erkannte und mit der eigenwilligen Metapher des
Willens bezeichnet hatte — wird bei Nietzsche als neue philosophische
Kategorie wirksam. Inspiriert von der Geburt der Tragödie, die er auf
Anregung von V. Ivanov las, entdeckte A. Blok in seiner Lyrik seit
1906/7 die Macht des Elementaren (stichijnost') als neues Thema. Sie

zeigt sich in verschiedenen Gesichtern: als Rausch der erotischen
Leidenschaft im Zyklus Schneemaske (Sneznaja maska); im Dickicht der
Städte im Zyklus Schreckenswelt (Strasnyj mir), im Toben der
Naturgewalten und im Aufruhr der Volksmassen. Das Gesicht Rußlands
nimmt in Bloks Lyrik Züge dieser elementaren Urkraft an. Dem
romantischen Minnesang der frühen Dichtung Bloks, den Versen von
der Schönen Dame (Stichi o prekrasnoj dame), folgt um 1906/7 die
Antithese der desillusionierten Schießbuden-Welt im Drama Bala-

gancik (Die Schaubude). Wie Baudelaire packt Blok der ätzende Kontrast

von „spieen et idéal", aber auch die Vorahnung von kommender
„Vergeltung", so im gleichnamigen Poem „Vozmezdie" und in seiner
berühmten Revolutionsdichtung: Die Skythen (Skify) und Die Zwölf
(Dvenadcat')51. Zu diesem Vorstoß in neue Seinsbereiche und
Dimensionen der Geschichte trug Bloks Nietzsche-Lektüre bei52. Auf
den berühmten Petersburger Mittwochsgesellschaften im „Turm"
(Basnja) von Vjaceslav Ivanov war sie ihm 1906 nahegelegt worden.
Hinzu kam damals seine aufflammende Begeisterung für Wagner, vor
allem für Parsifal und die /?/«g-Tetralogie.

2. Nietzsche als Kritiker der Kultur

Doch mit der Entdeckung des Elementaren erhob sich für die
russischen Symbolisten die Frage nach der Kultur. Die Konventionen und
Normen der zeitgenössischen Kultur erschienen einseitig von starren

51 Blok (1971), t. 1, S. 83-172, t. 2, S. 175-200, t. 3, S. 5-22, 187-245, t. 4,
S. 5-18; (1978), Bd. 1 (in Auswahl), Bd. 2, S. 7-22.

52 Kluge (1967), Szilard (1981).

77



„apollinischen" Ordnungsmustern geprägt, die das „dionysische"
Elementare aus dem Kanon des Erlaubten herausgedrängt hatten. Die
moderne Kultur erschien nicht mehr als spannungsreiche echte Kultur,

sondern als „Mechanismus" der Zivilisation53. Das Motiv der

„Bombe", die diesen Mechanismus sprengen werde, wurde 1908 zur
zentralen Metapher in Bloks kulturhistorischem Essay „Das Elementare

und die Kultur" (Stichija i kul'tura54) und 1913 zum Leitmotiv
in Andrej Belyjs geschichtsphilosophischem Roman Petersburg
(1913).

Das Symbol der Bombe hat seinen Ursprung in der unheilvollen
Dialektik des Ausgeschlossenen. Verbannt in die Untergründe der
Seele oder der Subkultur, gärt das Verdrängte chaotisch weiter,
drängt unkontrolliert zum Ausbruch und trachtet nach „Vergeltung".

Auch die Revolution kann als fatale „Wiederkehr des

Verdrängten", genauer, des gesellschaftlich und politisch nicht Zugelassenen,

verstanden werden. Sie ist wahrscheinlich seine radikalste und
gefährlichste Erscheinungsform. Andrej Belyj macht das in seinem
Roman Petersburg von 1913 sowohl im Binnenraum des Familiendramas

wie auch im gesamtgesellschaftlichen Raum der Petersburger
Terroristenszene von 1905 geradezu unheimlich deutlich: im fatalen
Symbol der Bombe mit Zeitzünder. Sie tickt in einer Sardinenbüchse
in der Schreibtischschublade des Petersburger Senatorenhauses direkt
gegenüber vom Winterpalais.

Der Bezug zu Nietzsches „Dynamit-Metapher"55 ist hier mit
Händen zu greifen, aber auch die Forderung nach einer integralen
Kultur, die A. Blok nur durch den Geist der Musik56 in Anlehnung
an Nietzsches Geburt der Tragödie gewährleistet sah.

3. Nietzsche als Verkünder eines neuen Menschenbildes

Mit der Forderung nach einer neuen kraftvollen Kultur, die das

Dionysisch-Elementare und das Apollinisch-Ordnende zur lebensfähigen

53 Blok (1971), t. 5, S. 452-472, S. 456,(1978). Bd. 2, S. 290-316, S. 295.
54 Blok (1971), t. 5, S. 274-283, S. 275,(1978), Bd. 2, S. 140-151, S. 142.
55 Nietzsche (1980), VI, S. 365 (Ecce homo).
56 Blok (1971), t. 5, S. 465 ff.; (1978), Bd. 2, S. 377 ff.

78



Einheit verbindet, ist aber auch die Konzeption eines neuen
Menschentypus verknüpft. Für A. Blok — wie für Nietzsche — kann Träger

des „Geistes der Musik" nur jener Mensch sein, der sich den
Widersprüchen des Elementaren und des Geistigen bewußt aussetzt und
diese Spannung nicht nur aushält, sondern schöpferisch umsetzt: in
der Kunst, aber auch in einer selbstverantworteten Lebensführung,
die sich an selbsterfahrenen Werten orientiert statt an tradierten
Durchschnittsnormen. Die Bereitschaft des modernen „Künstler-
Menschen", sich zur vollständigen Persönlichkeit zu „vermenschlichen"

(voöelove Öit'), schließt das Risiko des Scheiterns ein, sein
Lebensgefühl ist tragisch. Davon zeugen bei Blok die Anfangsverse
seines geschichtsphilosophischen Poems „Vergeltung" (Vozmezdie)
von 1910:

lizn' bez nacala i konca,
Nas vsech podsteregaet slucaj.
Nad nami — sumrak neminucij,
II'jasnost' boz'ego lica.
No ty, chudoznik, tverdo veruj
V nacala i koncy. Ty znaj,
Gde steregut nas ad i raj

Das Leben hat nicht Anfang und nicht Ende,
Uns allen lauert auf der Zufall.
Und über uns — ist Dunkel undurchdringlich
Oder erstrahlt der Gottheit Antlitz klar.
Doch Künstler, Du, sollst unerschrocken glauben
An Anfang und an Ende. Wisse Du,
Wo uns bereitet Paradies und Hölle.,.S7

4. Nietzsche und Skrjabin

Zu den ästhetisch-philosophischen Schlüsselgestalten des russischen
Symbolismus zählt außer Nietzsche und Solov'ev auch Richard Wagner.

Auf die eminente Bedeutung Wagners in Rußland kann hier nur
verwiesen werden. Das wäre ein Thema für sich. Doch sei erwähnt,
daß in Rußland nicht nur Wagners Musik wirkte, sondern auch seine

57 Blok (1971), t. 3, S. 191 ;( 1978), Bd. 1, S. 217 (Übers, im Text v. Verf.).

79



theoretischen Schriften. Sie gehörten zu den ersten Publikationen
ausländischer Literatur nach der Oktoberrevolution, veranlaßt von
A. Lunacarskij, dem Volkskommissar für Bildung und Aufklärung.

Prägenden Einfluß hatten Wagner, Nietzsche und Solov'ev auf
das eigentümliche geistige Profil des bedeutendsten symbolistischen
Musikers in Rußland, auf Aleksandr Skrjabin58.

Die „prometheische" Konzeption vom Menschen als freier
schöpferischer Potenz in der theoretischen Schrift Prometheische Phantasien,

der „kosmogonische Eros" seines „Poème de l'ecstase" und
schließlich sein globaler Entwurf zum Gesamtkunstwerk im „acte
préalable" — mit „Luce"-Stimme für ein Farbenklavier — sind nicht
Projektionen eines genialen Einzelgängers, sondern sie haben als

eigenwillige Synthese des Musiker-Philosophen ihren geistesgeschichtlichen

Entstehungsort im russischen Symboüsmus, in eben dem
dreifachen Einflußbereich von Nietzsche, Wagner und Solov'ev. Skrjabins
Synthese schöpfte nämlich aus dem Geist der „freien Theurgie"
Solov'evs, aus Nietzsches Sicht der Kunst als Stimulans zum Leben
und aus Wagners „Kunstwerk der Zukunft". Wie für die Dichtung der
russischen Symboüsten, so ist auch für Skrjabins Musik ein Doppeltes
kennzeichnend: 1) der philosophische Anspruch auf „Umgestaltung
der Wirklichkeit" über die Veränderung von Bewußtseinsstrukturen
des mitschöpferischen Rezipienten; 2) die Innovation der Ausdrucksmittel.

Skijabin schuf mit seiner „Ultrachromatik" eine konstruktivistische

Harmonik, die von den „Skrjabinisten" der Avantgarde — von
den Komponisten Nikolaj Obuchov und Ivan Vis'negradskij z.B. — zu
„gigantischen zwölftönigen Akkordtürmen" weiter gebaut wurden.

Mit den Symbolisten teilt Skrjabin den hohen Anspruch an seine
Hörer: gerade weil er bewußtseinsverändernd wirken will, mutet er
dem Rezipienten neue und ungewohnte musikalische Ausdrucksformen

zu. Denn seine außerkünstlerische Zielsetzung behindert keineswegs

die Schärfe, Vibration und Unmittelbarkeit der eigenen sinnlichen

Wahrnehmung, im Gegenteil: sein Denken bezieht aus ihr die
Dynamik und den ekstatischen Eros. Auch für Skrjabin ist gerade die
„Philosophie des Schöpferischen" zum Antrieb geworden, die musi-

58 Zum folgenden cf. auch Deppermann (1984), S. 88 ff.

80



kaiischen Formkonventionen zu überschreiten. Sie führte ihn zur
Erweiterung der Tonalität, etwa gleichzeitig, aber unabhängig von
Arnold Schönberg. Daß Dmitrij Sostakovic Skijabin als seinen
„bittersten musikalischen Feind" bezeichnete, dürfte ein Symptom dafür
sein, daß auch er nicht an der Herausforderung Skijabins vorbeisehen
konnte.

Die bezwingende Macht der Musik und Person Skijabins hat wohl
keiner so unmittelbar und nachhaltig verspürt wie sein früherer
Bewunderer und lebenslanger „Kontrahent", der Dichter Boris Pasternak.

Als Zwölfjähriger geriet er in den Bann seiner Musik. Aus den
offenen Fenstern der Nachbardatscha in Obolenskoe bei Moskau
hörte er, wie Skrjabin seine dritte Symphonie Le Poème divin
komponierte.

Wie eine Stadt unter Artilleriebeschuß schien die Symphonie in Trümmer zu
fallen, um sich wieder aufzurichten und aus dem Schutt emporzuwachsen
[...] neu, wie der Wald in seiner lebensvoll atmenden Frische [...] Eine solche
Schöpfung streckte allem Schwächlichen, allem beifällig Anerkannten und
majestätisch Aufgeblasenen, feierlich die Zunge heraus59.

Dieses Zitat macht deutlich, daß Skijabins lebenssteigernde Musik
für Pasternak durchaus ein „Tonikum" im Sinne Nietzsches war.

5. Schlußbetrachtung

Die Rezeption Nietzsches im russischen Symbolismus zeigt, daß
Nietzsche nicht primär als Philosoph des Amoralismus, einer mechanisch

verstandenen „ewigen Wiederkehr" oder als maßloser Prophet
des „Übermenschen" verstanden wurde, sondern er stellte vor allem
einen Akt der Befreiung dar.

In Abgrenzung von den durchaus zahlreichen kritiklosen Nietz-
scheanern, die sich von ihm allerlei Lizenzen für moralische Libertinage

ausborgten, erhoben die russischen Symbolisten, besonders ihr
„Chefideologe" Andrej Belyj, die Forderung, daß Nietzsche nicht als

Prophet schrankenloser Willkür mißzuverstehen sei, sondern sein In-

59 Pasternak (1959), S. 20.

81



dividualismus sei „strategischer Natur"60. Denn nur die voll entfaltete,

frei entscheidende Persönlichkeit könne eine Lösung der Probleme

des Einzelnen, der Kultur, des Verhältnisses des Einzelnen zur
Gesellschaft, zur Religion und zu einer neuen Sinngebung des Daseins
in einem langwierigen Prozeß der Arbeit an sich selbst und an einer
erst noch zu schaffenden menschlichen Kultur ernsthaft in Angriff
nehmen61.

In diesem Kontext einer großangelegten „Kulturarbeit" und einer
„Umwertung der Werte" ist die Wirkung Nietzsches im russischen
Symbolismus zu begreifen. Dieses Konzept bleibt durchaus bis in die
zwanziger Jahre in Kraft, und zwar bis zur Gleichschaltung ab 1929.
Seitdem wurde der Name Nietzsches auf den sowjetischen Index
gesetzt. Erst seit dem Beginn der Modernismus-Debatte in den siebziger
Jahren regen sich zaghafte Versuche in der sowjetischen Kritik, das

Verdikt über Nietzsche „umzuwerten".

Literaturnachweis

Averincev, S.S. (1975): „Poèzija Vjaceslava Ivanova". - In: Voprosy literatury,
8, S. 145-192.

Belyj, A. [1902] (1910): „Formy iskusstva". — In: ders.: Simvolizm, Moskva,
S. 149-174, 507-523.

ders. [1902-1908] (1971): Cetyre simfonii, München,
ders. (1904): Zoloto v lazuri, Moskva.
ders. [1904] (1911): 'Simvolizm kak miroponimanie". In: Ders.: Arabeski,

Moskva, S. 220-238.
ders. [1906] (1911): „Feniks", In: Arabeski, S. 147-157.
ders. [1907a] (1911): „Fridrich Niese", In: Arabeski, S. 60-90.
ders. [1907b] (1910): „Smysl iskusstva", In: Simvolizm, S. 195-230, 535-567.
ders. [1909] (1910): Serebrjannyj golub', Moskva; dtsch. Übers. .Die silberne

Taube, Frankfurt am Main 1961, 1987.
ders. (1910): Simvolizm, Moskva.

60 Zu Belyjs Auseinandersetzung mit Nietzsche cf. Deppermann (1982a),
S. 167 ff.

61 Belyj (1910), S. 1-10 (Problema kul'tury).

82



Belyj, A. (1911): Arabeski, Moskva.
ders. (1912a): „Krugovoe dvizenie", In: Trudy i dni, N° 4-5.
ders. (1912b): "Linija, krug, spiral' simvolizma", In: Trudy i dni, N° 4-5, S. 13-

22.
ders. [1913]: Petersburg. - Sanktpeterburg 11913 (1. umfangr. Ausgabe) Neu¬

druck (mit umfangr. Kommentar von L.K. Dolgopolov) Moskva 1981,
2 1916 (textgleich) Neudruck, Letchworth 1967 ;

3 1922 (um 1/4 gekürzt),
4 1928 (textgleich m.d.3. Aufl.) Neudruck, München 1967, Moskva 1978;
engl. Übers, v. R.A. Maguire/J.E. Malmstadt (m. umfangr. Einl. u. Kommentar);

dtsch. Übers. Petersburg, Frankfurt am Main 1959, 1987; Berlin
(DDR) 1982.

ders. (1931): Na rubeze dvuch stoletij, Moskva-Leningrad.
Blok, A.A. (1971): Sobranie socinenij v sesti tomach, Moskva; dt. Ausgabe:

Alexander Block, Ausgewählte Werke, Bd. 1-3. Hg. von Fritz Mierau, Berlin

(DDR) '1978.
Bubnoff, Nicolai v. (1924): Friedrich Nietzsches Kulturphilosophie und Um¬

wertungslehre.
Cioran, Samuel D. (1972): The Apocalyptic Symbolism of Andrej Belyj, The

Hague.
tiurlionyté-Karuzienè, Valerija/Grigiene, Judita (Hg.) (1977): Mikolajus Kon¬

stantinas Öiurlionis, Vilnius.
Clowes, Edith Whitehill (1981): A Philosophy "For all and none". The Early

Reception of Friedrich Nietzsche's Thought in Russian Literature, 1892-
1912, Yale Univ. Ph.D. (Univ. Microfilms).

Davies, Richard D. (1986): "Nietzsche in Russia. 1892-1917: A Preliminary
Bibliography", In: Germano-Slavica, Part 1: Fall 1976, vol. II, N° 2, p. 107-

146; Part 2: Spring 1977, vol. II, N° 3, p. 201-220; Neudruck in: B.G.
Rosenthal (ed.): Nietzsche in Russia, Princeton.

Davydov, Jurij (1981): „Dva ponimanija Nigilizma", In: Voprosy literatury,
N° 9, S. 115-160.

ders. (1982): Ètika ljubvi i metafizika svoevolja. Problemy nravstvennoj filo-
sofii, Moskva.

Deleuze, Gilles (1985): Nietzsche und die Philosophie, Aus dem Französischen
v. Bernd Schwibs, Frankfurt am Main.

Deppermann, Maria (1982a): Andrej Belyjs ästhetische Theorie des schöpferi¬
schen Bewußtseins. Symbolisierung und Krise der Kultur um die
Jahrhundertwende, München Slavist. Beitr. 150) S. 158-171, über Ibsen und
Nietzsche.

dies. (1982b): „Aleksandr Blok: ethisch oder dionysisch? Das poetische Bewußt¬
sein des Künstlermenschen. Bemerkungen aus Anlaß der 2. Auflage von
D.E. Maksimov: Poèzija i proza AI. Bloka, Leningrad 1975, 2 1981", In:
Welt der Slaven, Bd. 9, S. 313-321.

83



Deppermann, Maria (1984): „Rußland um 1900: Reichtum und Krise einer
Epoche im Umbruch", In: Musik-Konzepte, 37/38, Aleksandr Skrjabin und
die Skrjabinisten, München, S. 61-106.

Dostojevskij, F.M. [1880] 1972 ff.): Puskin (OcerkJ, In: ders.: Polnoe sobranie
socinenij, v. 30 t., Moskva, t. 26, S. 136-149; dt.: Fjodor M. Dostojewski:
Über Literatur. Mit einem Essay von Ralf Schröder, Leipzig 1971, S. 222-
256; Dostojewskij für alle, Ausgewählt und eingeleitet von Horst Bienek,
München/Zürich 1989, S. 1569-1597.

Drews, Peter (1983): Die slawische Avantgarde und der Westen. Die Programme
der russischen, polnischen und tschechischen literarischen Avantgarde und
ihr europäischer Kontext, München.

Emrich, Wilhelm (3 1968) (1. Aufl. 1960, 2. Aufl. 1963): Protest und Verhei¬

ßung. Studien zur klassischen und modernen Dichtung, Frankfurt am Main,
Bonn.

Forman, Betty, Y. (1983): The Early Prose ofMaksim Gorky, 1892-1899, Ph.D.
Dissertation Harvard University.

Fridlender, George (1985): „Dostoevski] i F. Nice", In: ders.: Dostoevskij i
mirovaja literatura, Moskva.

Gerigk, H.-J. (1980): ..Belyjs Petersburg und Nietzsches Geburt der Tragödie",
In: Nietzsche Studien, Intern. Jb. f.d. Nietzsche-Forschung 9, S. 356-373.

Gesemann, W. (1961): „Nietzsches Verhältnis zu Dostojevskij auf dem euro¬
päischen Hintergrund der 80er Jahre", In: Welt der Slaven, 6, S. 129-156.

Grimm, Reinhold/Hermand Jost (Hg.) (1978): Karl Marx und Friedrich Nietz¬
sche. Acht Beiträge, Königstein Ts.

Ivanov, V. (1904a) (1971): „Niese i Dionis", In: Vesy, N° 5 ; Sobranie socinenij,
t. 1-3, BrjusseF, t. 1, S. 715-727.

ders. (1904b): „Ellinskaja religija stradajuseego boga", In: Novyj put', N° 1-4,
8,9.

ders. (1905): „Religija Dionisa. Ee proischozdenfja i vlijanija", In: Voprosy
zizni, N° 6,7.

ders. (1913): „O Dionise orficeskom", In: Russkaja mysl', N° 11.
ders. (1923): Dionis i pradionisijstvo, Baku.
Kant, Immanuel [1784]: Was ist Aufklärung, in: Bahr, Eberhardt (Hg.) (1978):

Was ist Aufklärung. Thesen und Definitionen, Stuttgart.
Kaufmann, Walter (31968), (41974): Nietzsche: Philosopher, Psychologist,

Antichrist, Princeton (revidiert und vermehrt gegenüber 1. Auflage 1950, 2.

Auflage 1956).
ders. (1982): Nietzsche: Philosoph, Psychologe, Antichrist, Aus dem Amerika¬

nischen übers, v. Jörg Salaquarda, Darmstadt.
Kirne, George L. (1969): ,,'Nietzschean Marxism' in Russia", In: F.J. Adelman

(Ed.): Demythologizing Marxism, Chestnut Hill, Mass. and The Hague,
S. 166-183.

Klossowski, Pierre (1986): Nietzsche und der circulus vitiosus deus, München.

84



Kluge, Rolf-Dieter (1967): Westeuropa und Rußland im Weltbild Aleksandr
Bloks, München.

ders. (1981): „Wie funktioniert ein symbolistisches Gedicht? Zu Aleksandr
Bloks Schneemaske", In: Zeitschrift für Slavische Philologie, Bd. XLII, 2,
S. 261-273.

ders. (1982): „Zur Theorie des russischen Symbolismus — A. Blok und F. Nietz¬

sche", In: Literatur und Sprachentwicklung in Osteuropa im 20. Jh., Hg. v.
E. Reißner, Berlin, S. 79-88.

ders. (1984): „Aleksandr A. Bogdanov (Malinovskij) als Science-fiction-Autor",
In: Kasack, Wolfgang (Hg.) (1984): Science-fiction in Osteuropa, Berlin,
S. 26-37 [Reihe Osteuropa-Forschung Bd. 14].

ders. (1985): „Lenins Rivale als Science Fiction-Autor. Aleksandr Bogdanovs
utopische Romane", In: Aspekte der Science Fiction in Ost und West,

Tübingen, S. 14-26 [erweiterte Fassung des Textes von 1984],
ders. (1989): „Die Gestalt Christi in der russischen Literatur der Revolutions¬

zeit", In: Kluge, R.-D./Setzer, H. (Hg.): Tausend Jahre russische Kirche.
Geschichte - Wirkungen — Perspektiven, Tübingen, S. 177-197.

Kovac, Anton (1976): Andrej Belyj: The Symphonies (1899-1908). A Re¬

Evaluation of the Aesthetic-Philosophical Heritage, Bern/München.
Kuhn, Elisabeth (1984): „Nietzsches Quelle des Nihilismus-Begriffs", In: Nietz¬

sche Studien, 13. Jg., S. 253-278.
Labry, R. (1951): „Aleksandre Blok et Nietzsche", In: Revue des études slaves,

vol. XXVII, S. 201-208.
Lane, Ann M. (1976): Nietzsche in Russian Thought. 1890-1917, Ph. D. Diss.

Univ. of Wisconsin.
Laschet, Rolf (1979): Aleksandr Bloks Deutung der Oktoberrevolution, Freiburg

(maschschriftl. Staatsarbeit Slav. Seminar).
Lubac, Henri (1969): The Drama of Atheistic Humanism, Transi, by Edith M.

Riley, New York, S. 168 ff.
Lukâcs, Georg (1955): Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg des Irrationalis¬

mus von Schelling zu Hitler, Berlin.
Maksimov, D.E. (' 1975, 2 1981): Poèzija i proza AI. Bloka, Leningrad.
Merezkovskij, D.S. (1903): Tolstoj und Dostojevskij als Menschen und als Künst¬

ler (dt. Übersetzung).
Metzger, K./Riehn, R. (Hg.) (1984): Aleksandr Skrjabin und die Skrjabinisten.

Bd. II., Musik-Konzepte 37/38, München (text und kritik); (cf. auch Bd. I.).
Miller, C.A. (1973): „Nietzsche's 'Discovery' of Dostoevsky", In: Nietzsche Stu¬

dien, 2, S. 202-257.
Mirza-Avakjan, M.L. (1972): „F. Nitsse i russkij modernizm", In: Vestnik ere-

vanskogo universiteta, N° 3, S. 92-103.
Montinari, Mazzino (1979): „Nietzsche zwischen Alfred Bäumler und Georg

Lukâcs", In: Basis, 9.

Müller, Ludolf (1946): „Nietzsche und Solov'ev", In: Zeitschrift ßr philosophi¬
sche Forschung, 4, S. 499-520.

85



Müller, Ludolf (1952): „Berdjaew und Nietzsche", In: Oekumenische Einheit,
3. Jg., H. 2, S. 125-134.

ders.: Das Bild des Übermenschen in der Philosophie Solov'evs, Zürich (Kleinere
Schriften, N° 28).

Müller-Lauter, Wolfgang (1974): „Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht",
In: Nietzsche Studien 3; teilw. verändert auch in Jörg Salaquarda (Hg.)
(1980): Nietzsche, Darmstadt.

Nietzsche, Friedrich [1967-1977] (1980): Sämtliche Werke, Kritische Studien¬
ausgabe in 15 Bänden, hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari.

Oduev, Sergej (1977): Tropami Zaratustry, Moskva; dt. Auf den Spuren Zara-
thustras, Berlin, 1977.

Papernyj, V.W. (1979): „Blok i Niese", In: Ucennye zapiski Tartuskogo Gosu-

darstvennogo Universite ta, N° 491, Tartu, S. 84-106.
Pasternak, Boris (1959): Über mich selbst. Versuch einer Autobiographie, Frank¬

furt am Main.
Pfotenhauer, Helmut (1985): ,,Die Kunst als Physiologie" - Nietzsches ästheti¬

sche Theorie und literarische Produktion, Stuttgart.
Prachov, N.A. (1968): Michail Wrubel, Dresden.
Pütz, P. (1967): Friedrich Nietzsche, Stuttgart.
Rosenthal, Bernice Glatzer (1974): „Nietzsche in Russia: The Case of Merezh-

kovskij", In: Slavic Review, 3, S. 429-452.
dies. (1974): Dimitrij Sergeevic Merezhkovsky and the Silver Age, The Hague.
Rozanov, V. (1891): „Legenda o velikom inkvisitore", In: Russkij Vestnik,

N° 1, S. 223-274; N° 2, S. 226-284; N° 3, S. 215-253; N° 4, S. 251-275.
Scherrer, Jutta (1973): Die Petersburger Religiös-Philosophischen Vereinigungen.

Die Entwicklung ihrer Intelligencija-Mitglieder (1901-1917), Berlin; Resümee

in: Cahiers du monde russe et soviétique, XV (3-4) (1974), pp. 297-314.
dies. (1980): „La 'construction de Dieu' marxiste ou la 'recherche de Dieu'

chrétienne: les termes 'bogostroitel'stvo' et 'bogoiskatel'stvo'", In: Rossija /
Russia, 4, S. 173-198.

Schestow, Leo (1923): Tolstoi und Nietzsche, Übers, aus dem Russ. v. N. Stras¬

ser, Köln.
ders. (1924): Dostojewski und Nietzsche. Philosophie der Tragödie, Übers, aus

d. Russ. v. R.v. Walter, Köln.
Sesterhenn, Raimund (1982): Das Bogostroitel'stvo bei Gorkij und Lunacarskij

bis 1909. Zur ideologischen und literarischen Vorgeschichte der Parteischule
von Capri, München.

Silk, M.S./Stern, J.P. (1981): Nietzsche on Tragedy, Cambridge/Mass., S. 118 f.,
125.

Skrjabin, Aleksandr [1924] (1968): Prometheische Phantasien, München.
Solov'ev, Vladimir Sergeevic (1966-1971): Sobranie socinenij, v 7 t. (14 knig),

Bijussel', t. V/VI, VII/VIII.

86



Solowjew, Wladimir (1953-1981): Deutsche Gesamtausgabe der Werke. Hg. Wla¬

dimir Szylkarski, Wilhelm Lettenbauer und Ludolf Müller, 8 Bde. und ein
Ergänzungsband: Solowjews Leben in Briefen und Gedichten, (hg. v. Ludolf
Müller und Irmgard Wille), München, Bd. 7.

Stammler, Heinrich (1986): „Vyacheslav Ivanov and Nietzsche", In: Vyacheslav
Ivanov: Poet, Critic and Philosopher. Hrsg. von Jackson, Robert Louis u.
Nelson, Lowry, Jr., New Haven, S. 297-312.

Szüard, Lena (1973): „O vlijanü ritmiki prozy F. Niese na ritmiku „prozy. A.
Belogo. Tak govoril Zaratustra i simfonii", In: Studia Hungarica, XIX,
S. 289-312.

Szilard-Mihalne, L. (1974): „Nietzsche in Rußland", In: Deutsche Studien,
12. Jg., S. 159-163.

dies. 1981 ): „Apollon i Dionis (K voprusu o russkoj sud'be odnoj mifologemy)",
In: Umjetnost Rijeci, XXV, S. 155-172.

Tschizewskij, Dmitrij (1947): Dostojewski und Nietzsche. Die Lehre von der
ewigen Wiederkunft, Bonn.

Wenzler, Ludwig (1978): Die Freiheit und das Böse nach Vladimir Solov'ev,
Freiburg.

Die folgenden Titel wurden mir erst nach Abschluß des Manuskripts zugänglich:

Berlinger, R./Schrader, W. (Hg.) (1985): NIETZSCHE - kontrovers, V, Würzburg.
Drews, Peter: „Die Nietzsche-Rezeption in der Russischen Literatur", In: Ber-

linger/Schrader (1985), S. 7-33.
Luker, N. (ed.) (1987): Fifty Years On: Gorky and His Time, Nottingham.
Rosenthal, B.G. (ed.) (1986): Nietzsche in Russia, Princeton.
Schmidt, Evelies: „Bergsymbolik im Werk Andrej Belyjs", In: R. Berlinger/W.

Schräder (Hg.): NIETZSCHE - kontrovers, V, Würzburg, S. 55-86.

Summary

Both reception and impact of Friedrich Nietzsche's thought in Russia have been

largely ignored in international research so far. The present study surveys the
basic features, context, and scope of Nietzsche reception in Russia up to 1917.
Following a general review of previous research in the field and an assessment of
the importance of Dostoevski] for Nietzsche's later work, Nietzsche's impact on
Russian culture is examined under four main aspects: 1) the religious and
philosophical thought of Vladimir Solov'ev; 2) the aesthetics of Russian Symbolism

87



(Ivanov, Belyj, Blok); 3) Russian Marxism, esp. among the heretical fraction of
"God-builders" (Gor'kij, Lunacarskfj, Bogdanov); 4) Nietzsche's influence on
painting and music (Vrubel', Ciurlionis, Skrjabin).

The pre-revolutionary reception of Nietzsche — interrupted for a time by
the October Revolution — can be traced until well into the Stalinist era. However,

from 1930 onwards, Nietzsche's name is banned from all official discussion.

This taboo has only recently been lifted in the Soviet Union.

88


	Protest und Verheissung : zur Bedeutung Friedrich Nietzsches für die Kultur des Fin de siècle in Russland

