
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1989)

Heft: 9

Artikel: Nietzsche in Frankreich : Aspekte seiner Wirkungsgeschichte

Autor: Schnyder, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Schnyder

NIETZSCHE IN FRANKREICH:
ASPEKTE SEINER WIRKUNGSGESCHICHTE

Meinem Vater zum 70. Geburtstag

Vorweggenommen sei, daß der gewiß handliche, aber ambitiös
klingende Titel in keinerlei Konkurrenz zum schönen Buch von Guy de

Pourtalès über Nietzsche en Italie steht1. Schon äußerlich läßt unsere
Themenstellung eine lyrische Meditation, wie wir sie dem
Westschweizer Schriftsteller verdanken, schwerlich zu, und im Vergleich
zu Italien liegt über Nietzsches Begegnung mit Frankreich alles in
allem wenig Biographisches vor: Nietzsche kennt das Land vorab
dank seinen Aufenthalten in Nizza, wo er den Zarathustra zu Ende

führt; wenn er sich gerne an den „alkyonblauen Himmel" der
mediterranen Stadt erinnert, an verschiedene „versteckte Ecken" auf
ihren Anhöhen, die ihm heilig sind, weil er dort unvergeßliche Augenblicke

verbracht hat, so findet er sie doch, verglichen mit Turin, auch
„lärmig" und „antipathisch"2. Über Nietzsches Verhältnis zu den
Franzosen sind wir ebenfalls unzulänglich informiert; was vorhegt,
sind verschiedene Zeugnisse über seine Begegnungen mit französi-

1 Vgl. unten, Bibliographie, wo die meisten der erwähnten Veröffentlichungen
ausgewiesen werden — mit Ausnahme der hier aufgeführten. — Als sehr nützlich

erweisen sich die eigens für die Kritische Studienausgabe (KSA) erstellten

Bände 14 (Kommentar) und 15 (Chronik und Gesamtregister):
München, DTV — Berlin/New York, W. De Gruyter, 2. Aufl. 1988, 778 S. u.
368 S.

2 Brief an Peter Gast, 14.2.1885; Nachlaß (Herbst 1884-Herbst 1885),
Kritische Gesamtausgabe - Briefwechsel, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Bd. III.5, Berlin - New York, 1984, S. 191-2.

41



scher Kultur, die er ja sehr schätzte, ein Umstand, der sich wohl auf
das Interesse vieler Franzosen an seinem Werk ausgewirkt hat.

Eine Klammer soll hier geöffnet werden: Dieser Kenner
zahlreicher französischer Autoren scheut sich nicht zu sagen, wie sehr

er Pascal liebe, und von Montaigne, den er sich zu eigen macht, hebt
er lobend hervor, er habe das Leben hienieden verschönert. Molière,
Corneille und Racine nimmt er „nicht ohne Ingrimm gegen ein
wüstes Genie wie Shakespeare in Schutz". Er ist weiter der Ansicht, daß
ihn letztlich nur die Franzosen verstehen können; wenn er eine Zeitlang

die Meinung vertritt, nur zwei Leser zu haben, so ist der eine
der französische Positivist Hippolyte Taine (und der andere sein
Basler Kollege Jacob Burckhardt). Seine Kritik gerade auch der
zeitgenössischen französischen Literatur ist häufig der Zeit weit voraus.
Das Journal des Goncourt inspiriert ihn beispielsweise zur folgenden
scharfsinnigen Bemerkung über die „damalige geistreichste und
skeptischste Bande der Pariser Geister" (gemeint sind u.a. Flaubert,
Théophile Gautier, Sainte-Beuve, die Gebrüder Goncourt): „Exaspe-
rierter Pessimismus, Zynismus, Nihilismus mit viel Ausgelassenheit
und gutem Humor abwechselnd; ich selbst gehörte nicht übel hinein

[...], ich selbst kenne diese Herren auswendig, so sehr, daß ich sie

gelegentlich satt habe [...]." Aber er erfaßt auch die Schwäche dieser
Generation: „[...] im Grunde fehlt es bei Allen an der Hauptsache
— 'la force'."3 Er schätzt weiter die hohe Gesprächskultur der
Franzosen; glücklicherweise braucht sie nicht ausschließlich vernünftig
zu sein: „Logik erscheint [den Franzosen] als notwendig wie Brot
und Wasser, aber auch gleich diesen als eine Art Gefangenenkost,
sobald sie rein und allein genossen werden sollen. In der guten
Gesellschaft muß man niemals vollständig und allein Recht haben
wollen, wie es alle reine Logik will: daher die kleine Dosis Unvernunft

in allem französischen esprit." Deshalb zögert er keineswegs,
„auch in den allerletzten Franzosen eine charmante Gesellschaft"
zu finden. In Ecce Homo lesen wir etwa gar: „Ich glaube nur an
französische Bildung". Oder: „Man ist beim Lesen von Montaigne,
La Rochefoucauld, La Bruyère, Fontenelle (namentlich ter Dialogues
des morts), Vauvenargues, Chamfort dem Altertum näher als bei

3 Brief an Peter Gast vom 10.1 1.1887; ebda.

42



irgendwelcher Gruppe von sechs Autoren anderer Völker. Durch jene
sechs ist der Geist der letzten Jahrhunderte der alten Zeitrechnung
wieder entstanden, — sie zusammen bilden ein wichtiges Glied in der
großen noch fortlaufenden Kette der Renaissance — [...] sie enthalten
mehr wirkliche Gedanken als alle Bücher deutscher Philosophen
zusammengenommen."4

Natürlich dürfen wir diese Äußerungen nicht für bare Münze
nehmen, erwachsen sie doch einer langedauernden Ablehnung im
eigenen Land, wie zahlreiche Dokumente belegen; zur Illustration
sei hier aus einem Brief Nietzsches an Ferdinand Avenarius folgende
Stelle zitiert (und damit die Klammer geschlossen):

Ich selbst, dreiundvierzig Jahre alt, überdies, wie ich fürchte, Vater von
fünfzig Büchern [...], — ich selbst habe über mich noch nicht drei Zeilen
gelesen, die mich interessiert hätten, irgendetwas Gründliches, Kluges,
Psychologisch-Zurechnungsfähiges. Dies als Factum, nicht als „Seufzer".5

Nietzsches Affinität zu französischer Kultur mag umgekehrt die
Frage zulassen, ob sein Werk dem französischen Geist besonders
zugängüche Züge aufweise, aber auch, wie sich dieses Kulturganze
im Laufe der Jahre gegenüber dem deutschen Dichter-Philosophen
verhalten hat, welchen Wandlungen es aus welchen Gründen
unterworfen war. Denn im Vergleich zu vielen andern Ländern ist die
Aufnahme Nietzsches in Frankreich umfangreicher, die Auseinandersetzung

vielseitiger und engagierter, sie durchbricht bald einmal den
Kreis der Wagnerianer und erreicht — gewiß verwässert und zuweilen
sehr einseitig — weite Kreise der gebildeten Bevölkerung. Über die
Nietzsche-Rezeption außerhalb Frankreichs, in der BRD wie in der
DDR, den osteuropäischen Ländern wie in den englischsprachigen
oder der Hispania, ja sogar in Japan hegen indessen verschiedene
Darstellungen in Buchform vor. Das gilt, wie auch Maria Deppermann
während des Nietzsche-Kolloquiums in Sils-Maria 1988 ausgeführt

4 Ecce homo, „Warum ich so klug bin", 3, KSA 6, S. 285;Menschliches, AU-
zumenschliches, II, 214, KSA 2, S. 646f.; Die fröhliche Wissenschaft, II,
82, KSA 3, S. 438 [Orthographie aktualisiert],

5 Brief vom 10.9.1887, gez. „Prof. Dr. Nietzsche, vir obscurissimus" zit. nach

Philippi 1971, S. 13), vgl. unten, Bibl.

43



hat, für jene in Rußland6. Eine vergleichbare Gesamtschau der

neueren französischen Nietzsche-Rezeption steht bedauerlicherweise
aus.

Das Ziel dieser Ausführungen wäre also, in einigen gezwungenermaßen

groben Zügen wichtige Aspekte dieser Rezeption zu skizzieren.

Zu kurz kommen muß dabei vieles, allzuvieles, und es ist
selbstredend, daß sowohl die Vielschichtigkeit des Themas als auch die
Masse von gedruckten Zeugnissen Vollständigkeit auf knappem
Raum nicht zulassen: einige als relevant betrachtete Punkte sollen
hervorgehoben, anderes lediglich im Vorbeigang gestreift werden.
Diese Ausführungen sind damit nicht viel mehr als eine Sichtung
des reichen Materials, im Hinblick auf eine noch zu leistende
Gesamtschau. Trotzdem sollen wesentliche Fragen erhoben werden:
Wie (durch wen? warum?) kommen Nietzsches Gedanken nach
Frankreich, werden sie dort abgelehnt, akzeptiert, (richtig) verstanden,

welche Veränderungen und welche Wirkungen, welche Tendenzen

sind sichtbar? Methodisch liegt also eine Mischform vor, aber

entspricht sie nicht dem weitverzweigten Thema am ehesten? Neben
historischem Abriß sind somit auch skizzenhafte Interpretationen
repräsentativer Werke möglich, kritische Glossen zu bereits vorhandener

älterer Fiteratur zum Thema wie auch der Versuch von Synthesen.

Damit wäre das methodische Gerüst unserer Betrachtung
umrissen.

*

Die letzte — sehr kompetente — Studie in Buchform geht auf das

Jahr 1929 zurück. Nietzsche en France entstammt der Feder
Geneviève Bianquis'; ihr verdankt die Nietzsche-Forschung in Frankreich

nicht nur gute Übersetzungen, sondern auch zähe Kleinarbeit
im Umkreis um die «Société française d'Etudes nietzschéennes»,
die sofort nach dem Zweiten Weltkrieg für eine unvoreingenommene,
nicht-ideologische Haltung Nietzsche gegenüber eintritt. Erst vierzig
Jahre später erscheint ein weiteres Buch zum Thema, das allerdings

6 Siehe unten, Bibl. („D. ZUR NIETZSCHE-REZEPTION IN ANDEREN
LÄNDERN").

44



einem eng begrenzten Themenkreis gilt: Eric Deudons Untersuchung
Nietzsche en France. L'Antichristianisme et la Critique geht der
Frage nach, wie der französische Klerus und ihm nahestehende Kreise
Nietzsche von 1891-1915 begegnet sind. Die Werke von Bianquis
und Deudon bedürfen heute verschiedener Retuschen: Geneviève

Bianquis' Gewichtungen können da und dort, wohl auch dank besserer

Information, in anderem Lichte gesehen werden. Ich denke dabei
etwa an Emile Faguets Nietzsche-Buch — En lisant Nietzsche (1904),
das eher ein Ausbund damaliger schöngeistiger Geschwätzigkeit ist
als eine seriöse Studie zu diesem Philosophen7. Bei Eric Deudon
fällt trotz großer Exaktheit und Vertrautheit mit der Materie eine
etwas militante Grundhaltung auf, die dazu führen mag, daß
verschiedene Tatbestände chronologisch zu wenig auseinandergehalten
werden — so ist beispielsweise sein Gesamturteil über Henri Lichtenberger

wegen dessen späterer Nähe zu Frau Förster-Nietzsche getrübt;
es ist aber doch wohl problematisch, ein vor jeder Zusammenarbeit
erschienenes Buch mit dieser Hypothek zu belasten. Deudon
vernachlässigt ferner manchmal den geschichtlichen Hintergrund. Damit
wird er m.E. Verdiensten des Kritikers Teodor de Wyzewa, aber auch
des Übersetzers Henri Albert, zu wenig gerecht. Da seine Kritik vom
heutigen Nietzsche-Bild aus formuliert ist, verzerrt er da und dort
die Perspektiven, trotz treffender Ergebnisse.

Seither sind zur Nietzsche-Rezeption in Frankreich lediglich eine
Handvoll größerer und kleinerer Aufsätze erschienen, von Julius
Wilhelm, von Kurt Jäckel; einige davon sind Sammelrezensionen.
Zu neueren Arbeiten Stellung genommen haben Günter Eifler, Heinz
Kimmerle, Rudolf E. Künzli, H.G. Kuttner, Gianni Vattimo und
— ebenso kritisch wie voreingenommen — Eric Blondel. Nicht zu
vergessen ist dabei Werner Hamachers Vermittlungsversuch: mit
seinen Übersetzungen wichtiger Nietzsche-Aufsätze unseres
Jahrhunderts leistet er einen wichtigen Beitrag, der dem deutschen Leser

7 Emile Faguet (de l'Académie Française): En lisant Nietzsche. Société fran¬

çaise d'imprimerie et de librairie — Ancienne Libr. Fecène, Oudin et Cie,
1904, 363 S. [Am Schluß datiert: «Août-septembre 1903».] — Siehe auch
unten, S. 55-57.

45



neue Dimensionen des heutigen Nietzsche-Verständnisses aufzeigt
und ihn mit diesem „Umweg" auch neue Wege zu Nietzsche eröffnen
mag.

*

Über die Anfänge der Rezeption Nietzsches in Frankreich sind wir
dank den zitierten Arbeiten gut informiert. Geneviève Bianquis
resümiert die Verhältnisse treffend, wenn sie von einem «prénietzschéis-
me latent» spricht, und Kurt Jäckel von einer „gleichsam unterirdischen

Einwirkung"; Julius Wilhelm seinerseits zählt eine ganze Reihe

von Punkten aus Nietzsches Leben und Werk auf, die im Frankreich
der Jahrhundertwende „Tür und Tor weit offen fanden": Dynamis-
mus, Wille zur Macht, Lobpreisung der Kraft, der sogenannte Amoralismus,

die sehr virulenten antichristlichen Impulse, der Kult des

Dionysischen, der Geist der Revolte gegen die alten Traditionen8.
Aber wir wollen selbst versuchen, die Lebenswelt in Frankreich

gegen Ende des letzten Jahrhunderts zu umreißen. Bedeutsam sind
dabei die zahlreichen politischen, sozialen und sogar kulturellen
Krisen, die die bürgerliche Ruhe und Stabilität von mehreren Seiten
ins Wanken bringen. Der aus dem Positivismus hervorgegangene
Fortschrittsglaube verflüchtigt sich allmählich und weicht einem Gefühl
der Ohnmacht, welches bald einmal die Wurzeln des Lebens umfaßt;
eine metaphysische Leere breitet sich aus, die ihren künstlerischen
Ausdruck auf vielfältige Weise etwa in den Parnasse, in die
Kunstanschauung des l'art pour l'art oder des Symboüsmus trägt. Die
Generation, die um 1890 herum zwanzig Jahre alt ist, und der Claudel,

Gide, Valéry, Jammes, aber auch Proust angehören, sieht jedoch
im „Sieg der Nerven über das Blut", in der Welt-Schmerz-Stimmung
des ausgehenden Jahrhunderts wenig Sinn und versucht, sie
vermittels des neuen Lebensgefühls zu überwinden. Diese Vitalität kann
verschiedene Ausprägungen annehmen. Melchior de Vogûé hat in
einer aufschlußreichen Analyse auf den starken Wunsch nach Abhän-

8 G. Bianquis (1929, S. 16); K. Jäckel (1932, S. 237); J. Wilhelm (1954,
S. 21 vgl. unten, Bibl.

46



gigkeit und theoretische wie praktische Freiheit dieser jungen Leute
hingewiesen: «Tout change. Politiques, philosophes, écrivains,
poètes, toutes les dominations acceptées depuis un quart de siècle
sont ébranlées, elles sentent les nouveaux venus se dérober à leurs
prises.»9 Die damals erschienenen Werke dieser Generation, seinerzeit
nur von einem kleinen Kreis wahrgenommen, versuchen eigentlich
alle, wieder Leben in die Kunst einfließen zu lassen: dem Parnasse,
dem l'art pour l'art, der Dekadenz, ja sogar schon dem als lebensab-
gewandt definierten Symbolismus sagen sie Valet. Bergsons Essai

sur les données immédiates de la conscience zählt dazu ebenso wie
Barrés Ennemi des Lois\ Claudels Tète d'or ebenso wie Gides Traité
du Narcisse. Claudel, schon als Student in politischer Wissenschaft
ein überzeugter Katholik, hat sich später so ausgedrückt: «Ma grande
joie est de penser que nous assistons au crépuscule de la Science du
XIXe siècle. Toutes ces abominables théories qui ont opprimé notre
jeunesse, celle de Laplace, celle de l'évolution, celle des équivalents
de force, s'écroulent l'une sur l'autre.» Claudel fordert, darin Nietzsche

nicht unähnlich, eine radikale Abkehr vom Kausalitätsdenken:
«Nous allons enfin respirer à pleins poumons la sainte nuit, la
bienheureuse ignorance. Quelle délivrance pour le savant lui-même qui
pourra se livrer désormais en toute liberté à la contemplation des

choses sans avoir le cauchemar d'une „explication" à soutenir!»10
Diese Umstände müssen wir uns vor Augen halten, wenn wir

ausmachen wollen, inwiefern Nietzsche im Kulturleben Frankreichs
jener Zeit auf Gehör stoßen kann. Das Fehlen einer umfassenden
Ideologie, der eher starre Konservatismus machtbesitzender Instanzen

wie Staat, Armee, Kirche, ferner die Uneinheitlichkeit und die
reaktionäre Einstellung der Träger universitärer Kultur, dann aber
auch die Vielfalt der den offiziellen Einrichtungen häufig entgegengesetzten

kulturellen Erneuerungstendenzen, die zahllosen Strömungen,

die zwar meist lediglich in kleinen Avantgarde-Zeitschriften zu

9 Eugène-Melchior de Vogûé, «Ceux qui ont vingt ans», Les Débats, 1. Jan.
1890; aufgenommen in: E.-M. de V., Regards historiques et littéraires,
A. Colin, 1892, S. 13.

10 Brief von Claudel an Gide, Kuliang, 7. Aug. 1903, Correspondance (1899-
1926), Gallimard, 1949, S. 48. [Zur dt. Ausgabe s. unten, Anm. 17.]

47



Wort kommen, bieten verschiedene Nischen, in denen Nietzsches
Denken — wie bruckstiickhaft und unartikuliert es damals noch
rezipiert wird — Fuß fassen kann, zumal da es häufig zur Radikalisierung
bereits vorhandener Denkanstöße verhilft.

Die sich durchsetzende Hinwendung zum Leben zeigt sich auch
in der Musik. Die Entdeckung Wagners mag wesentlich zur Ausbildung

des neuen Lebensgefühls in Frankreich beigetragen haben.
Dessen überschäumende Opernmusik stößt dort bald auf Erfolg.
Seine Werke und auch seine Schriften gelangen nach Frankreich, wo
die deutschen Romantiker, sodann nordische Dramatiker wie Ibsen
und Björnstein immer noch en vogue sind. Der Musiker hat rasch
Bewunderer und Freunde, ein wahrer Kult entsteht, er wird gefeiert,
zahlreiche Künstler und Kritiker pilgern nach Bayreuth. Nicht nur
die etablierten Zeitschriften widmen ihm wichtige Aufsätze: 1884
gründen Edouard Schuré, dem wir verschiedene kunstgeschichtliche
Arbeiten verdanken und Teodor de Wyzewa, ein seinerzeit nicht
unbedeutender Kritiker polnischer Herkunft, der vielen Franzosen
vor allem ausländische Autoren näherbringt, diq Revue Wagnérienne.
Und Nietzsche? Wichtig bleibt, daß Nietzsches Name damals vor
allem im Zusammenhang mit Richard Wagner genannt wird, d.h.
als Gegner Wagners, seiner Musik ebenso wie seiner Weltanschauung,
in Erscheinung tritt. Mit seiner kompromißlosen Haltung diskreditiert

er sich in den Augen zahlreicher Wagner-Anhänger selbst. In
ihrer Überraschung, von diesem Unbekannten Kritisches über den
Meister zu hören, wenden sich viele von ihm ab, noch bevor sie ihn
kennen. Anderseits muß festgehalten werden, daß die ersten Schriften

den Kreis der Wagner-Freunde wohl kaum verlassen. Eine erste
(anonyme) Anzeige in der Revue critique erscheint bereits im Jahre
1874. Sie handelt über die «Erste Unzeitgemäße Betrachtung» und
bleibt ebenso unbeachtet wie Richard Wagner à Bayreuth, die älteste
(übrigens vom Verfasser autorisierte) französische Übersetzung11.

11 Es scheint, daß diese erste Nennung Nietzsches in der Revue critique von
1874 vollständig unbeachtet bleibt. Vgl. G. Bianquis (1929), S. 4 und,
korrigierend, E.H. Deudon (1985), S. 44. — Die älteste Übersetzung bildet wohl
Marie Baumgartners Richard Wagner à Bayreuth, par Friedrich Nietzsche,
professeur de philologie classique à l'Université de Bâle. Schloß-Chemnitz,
Ernest Schmeitzner; Sandoz et Fischbacher, 1877, 197 S.

48



Halten wir also fest, daß trotz einem «pré-nietzschéisme latent»,
trotz einer „gleichsam unterirdischen Einwirkung" Nietzsches
Gedankenwelt weiten Kreisen noch fremd bleibt (aber wir haben gesehen,

daß es sich in Deutschland kaum anders verhält): gerade das

gebildete Bürgertum zeigt sich zunächst einem reaktionären,
katholisch-kirchlich eingebundenen Denken verpflichtet, und es ist nur
folgerichtig, daß religionskritische Ansätze aus Nietzsches Feder,
sobald sie in Frankreich in Übersetzung bekannt werden, auf wenig
Verständnis stoßen. So läßt sich erklären, daß Nietzsche längere Zeit
überhaupt nicht zur Kenntnis genommen wird, ja, daß Jahre vergehen,

bis die Dimensionen seines Werks gerade bei der gebildeten
Bevölkerung erfaßt und — abgelehnt, ja bekämpft werden. Darüber
darf auch die Tatsache nicht hinwegtäuschen, daß schon in den
90er Jahren des ausgehenden Jahrhunderts sein Name da und dort
in Aufsätzen erscheint. Zwei Beispiele wollen wir aus mehreren
zahlreichen Veröffentüchungen herausgreifen. Teodor de Wyzewa
hat seinerseits 1891 den ersten Artikel über Nietzsche für die
weitverbreitete Revue Bleue verfaßt. In Bezug auf den ehemaligen Freund
Wagners hat er allerdings eine weniger glückliche Hand als bei seinen
verschiedenen, im allgemeinen einfühlsamen Porträts ausländischer
Romanciers. Es ist denkbar, daß er Nietzsche nur flüchtig gelesen
hat (zumal er sich lediglich auf ein Buch, Menschliches, Allzumenschliches,

beruft); es zeigt sich im weiteren auch, daß ihn Nietzsches
Denken überfordert: Schopenhauer ist noch allzugegenwärtig.
«Frédéric Nietzsche, le dernier métaphysicien», so der immerhin
bedenkenswerte Titel des Aufsatzes, legt nahe, daß Nietzsche, indem
er die traditionelle Metaphysik überwinden will, zum Nihilisten wird,
d.h. in damaliger Akzeption zu einem Totengräber des christlichen
Glaubens und zu einem ungehemmten Zerstörer der abendländischen
Tradition. Was wunder, wenn Wyzewa Nietzsches Philosophie mit
dessen Irresein in Verbindung bringt! Sie wird mithin verfälscht und
eigentlich schon damals für eigene Bedürfnisse zurechtgebogen.

Anderseits wird Nietzsche auch als Befreier von jeglichem
moralischen Anspruch gefeiert — als willkommener Katalysator für zuweilen

recht derbe erotische Phantasien: die beiden Nummern der
ebenso kurzlebigen wie luxuriösen Zeitschrift Le Centaure, wo Henri
Albert, von dem noch die Rede sein wird, mitarbeitet, sind beredtes

49



Zeugnis dieses gegen gesellschaftlich geforderte Prüderie und Heuchelei

gerichteten Amoralismus. Just solchen Stürmern und Drängern,
die sich in unbekannten Zeitschriften zu Wort melden, ist es zu
verdanken, daß Nietzsches Leben und Werk anerkennend gewürdigt
wird und bereits Übersetzungen in Auszügen erscheinen, wie «Le
Cas Wagner» in Le Banquet anno 189212. Verschiedene kleinere und
kleinste literarische Zeitschriften heben sich ferner von den offiziellen

bürgerlich-konservativen Blättern — Revue des Deux Mondes,
La Revue Bleue, Journal des Débats — nicht wenig ab: L'Ermitage,
La Revue Blanche, Le Banquet und La Plume sind Zeitschriften, die
Nietzsche sogleich einige Sympathie entgegenbringen und das negative,

nihilistische, antichristliche Bild der Konkurrenz mit den hohen
Auflagen korrigieren. So erkennt der Herausgeber des keine 300
Abonnenten zählenden Ermitage bereits in der Februar-Nummer
1893, daß Nietzsche einer jener wenigen Denker sei, die man nicht
genug bekanntmachen könne. Lediglich ein Bruchteil der Gebildeten
im Frankreich des ausgehenden Jahrhunderts manifestiert also ein
lebhaftes Interesse für den deutschen Philosophen: der größte Teil,
mit ihm auch die akademische Philosophie, legt Gleichgültigkeit an
den Tag oder bezieht gar eine ablehnende Position.

In diesen Zusammenhang soll auch das erste in französischer
Sprache erschienene Werk zu Nietzsche kurz Erwähnung finden: die
1898 bei Félix Alcan erschienene, fast zweihundert Seiten starke
Untersuchung über La Philosophie de Nietzsche von Henri Lichtenberger

(einem damals an der Universität Nancy lehrenden Germanisten).

Ein wenig später wird derselbe Autor eine Anthologie aus

12 Obwohl nur zwei Nummern vorliegen, bleibt die Zeitschrift Le Centaure
(Frühling 1897 und Herbst 1898) ein Unikum der Avantgarde jener Zeit;
spätere Größen wie Paul Valéry, André Gide arbeiteten neben Pierre Louys
und Henri Albert, Saint-Georges de Bouhélier, Maurice Le Blond usw.,
mit. — Le Banquet ist eine der kurzlebigen Revuen der Avantgarde, mit
verschiedenen durchaus ernstzunehmenden literarischen und kulturgeschichtlichen

Aufsätzen. Ihr Mitherausgeber Daniel Halévy wird seine Arbeit an
Nietzsche weiterführen und später eine sehr umsichtige Biographie (Nietzsche,

1944/ Neuaufl. 1977) vorlegen; schon um die Jahrhundertwende hat

er, wohl als einer der ersten Franzosen, die Machenschaften im Nietzsche-
Archiv entlarvt...

50



Nietzsches Werken veröffentlichen. Es steht außer Zweifel, daß

dieses Buch eine große Verbreitung gefunden hat (1923 wird es in
13. Auflage erscheinen). Lichtenberger referiert klar und
unprätentiös zahlreiche Themen der Philosophie Nietzsches. Er verweilt
bei dessen energischer Lebensbejahung, beim Problem der Entstehung

von Wertungen und Moralsystemen, bei der Frage nach Wahrheit,

die sich als Frage nach einem Sinn ohne Absolutheitsanspruch
entpuppt, dann aber auch bei seiner Forderung, den Demiurgen-
Künstler wieder zu Ehren kommen zu lassen. Im Vordergrund steht
indessen der radikale Individualismus:

La philosophie de Nietzsche est, d'abord, strictement individualiste. «Que
te dit ta conscience? demande-t-il: tu dois devenir qui tu es.» L'homme doit
donc avant tout se connaître lui-même, connaître à fond son corps, ses

instincts, ses facultés; puis il doit modeler sa règle de vie d'après sa personnalité,

mesurer ses ambitions à ses aptitudes héréditaires ou acquises, tirer
le meilleur parti possible de ses dons naturels ainsi que des événements
extérieurs que lui apporte le hasard, corriger enfin, du mieux qu'il pourra,
la nature, par l'art, afin de donner du style à son caractère et à sa vie.13

Zwar darf Lichtenberger der Vorwurf nicht erspart bleiben, daß er
neben anderen Einschränkungen (etwa einer allzu idealistischen Sicht
von Nietzsches Jugend), Nietzsches Philosophie auf einen gewaltigen
Pessimismus reduziert. Aber es scheint mir ungerecht, wenn dieses

wichtige Buch vom heutigen Wissensstand aus kritisiert wird, wie es

Eric Deudon und zum Teil auch Geneviève Bianquis getan haben;
wenngleich es einfach ist, damals wie heute Kritik an Lichtenbergers
eigenwilliger „Christianisierung" Nietzsches zu üben, so geht es wie
bereits erwähnt immerhin nicht an, bei der Besprechung der ersten
Rezeption Lichtenbergers spätere Mitarbeit im Nietzsche-Archiv
zu kritisieren, die dann Frau Förster-Nietzsche begeistern und zu
angeblich eigener Übersetzung der französischen Untersuchung
anregen wird14.

*

13 H. Lichtenberger, La Philosophie de Nietzsche, Alcan, 1898, p. 2.
14 Lichtenberger scheint in Deutschland früh auf die Sympathie der Schwester

51



Die eigentliche Auseinandersetzung mit Nietzsche beginnt in Frankreich

allerdings mit dem Vorhegen von Übersetzungen. Es ist der
Germanist Henri Albert, der sich unermüdlich als Übersetzer, aber
auch als Interpret Nietzsches einsetzt. Schon 1898 erscheint Ainsi
parlait Zarathoustra. Mit Henri Albert beginnt mithin ein neues
Kapitel in der französischen Nietzsche-Rezeption. Auch er kann,
wie Wyzewa, Lichtenbeiger und andere, heute in vielen Belangen
kritisiert werden: «On peut regretter que tant de travail utile et
méritoire n'ait pas été servi par une plume plus alerte, par une
maîtrise plus ample et plus souple du français [...]», klagt Geneviève

Bianquis und vertritt die Ansicht, daß sich die französische
Sprache durchaus eigne, Nietzsches vielseitigen, sowohl befehlenden
als liebkosenden, kühnen wie scharfsinnigen, feurigen wie erhabenen
Stil zu übersetzen. Das mag zutreffen, aber geht dann Eric Deudon
nicht zu weit, wenn er Henri Alberts Arbeit als «désastre» ansieht15

Tatsache ist vielmehr, daß gerade die Übersetzerleistung Alberts in
hohem Maße zu Nietzsches Aufnahme in Frankreich beigetragen
hat: Eine nähere Auseinandersetzung mit dem deutschen Philosophen

hebt in den Jahren kurz vor der Jahrhundertwende an, zum
Zeitpunkt, wo Albert im Verlag Mercure de France laufend Werke
Nietzsches in Übersetzung vorlegt: 1898 Ainsi parlait Zarathoustra,
ein Jahr später Nietzsche contre Wagner, L Antéchrist, Le crépuscule
des idoles, Pages choisies de Frédéric Nietzsche, Le cas Wagner, 1900
dann La Généalogie de la Morale, abgesehen von zahlreichen kom-

des Philosophen gestoßen zu sein: ein Jahr nach Erscheinen der Nietzsche-
Studie liegt bereits die deutsche Übertragung nebst über 60-seitiger
Einleitung von Elisabeth Förster-Nietzsche vor: Die Philosophie Friedrich
Nietzsches, von Henri Lichtenberger, Professor an der Universität Nancy.
Dresden und Leipzig, Carl Reissner, LXIX-216 S. [ill.]. — 1900 erscheint
ferner die Übertragung der Vorrede zur Aphorismensammlung, die 1899
ebenfalls von Alcan verlegt wurde (Fragments et aphorismes, später mit der
Studie zu einem Band zusammengefaßt): Friedrich Nietzsche, Ein Abriß
seines Lebens und seiner Lehre, von Henri Lichtenberger, Prof. an der Univ.
Nancy. Deutsch von Friedrich v. Oppeln-Bronikowski, Dresden und Leipzig,
Carl Reissner, 1900, 48 S.

15 G. Bianquis (1929), S. 5; E.H. Deudon (1981), S. 49.

52



mentierenden Aufsätzen, die er vorab im Mercure de France
veröffentlicht.

Die Reaktionen lassen nicht auf sich warten, und ab 1899 entstehen

in Frankreich eine Vielzahl von Auseinandersetzungen mit dem
deutschen Philosophen, sei es, daß die ängstliche Ablehnung unter
Berufung auf Nihilismus, antichristliche Haltung, Zerstörung
traditioneller Werte sowie im Werk aufspürbarer Demenz vertieft wird
(wie es Jean Bourdeau tun wird, den Nietzsche dank Taines Vermittlung

kennt, und der seine Hoffnungen auf einen Brückenschlag natürlich

in keiner Weise erfüllt), sei es, daß gerade dieses einengende
Nietzsche-Verständnis bekämpft wird. In diesem Zusammenhang
muß André Gide erwähnt werden. In einem seiner besten kritischen
Texte tritt er 1900 Nietzsche mit viel Verständnis entgegen und
ebnet damit den Weg zu einem neuen, unvoreingenommeneren
Nietzsche-Bild in Frankreich. Gide kritisiert vor allem die unselige
Reduktion von Nietzsches Wirken auf seine Krankheit: «Mais lorsque
des raisonnables viennent dire: c'est un malade; des orthodoxes: sa

folie finale condamne son système — je proteste et dis que ce sont
les mêmes qui criaient au Christ sur la croix: „Si tu es le Christ,
sauve-toi toi-même."» Wie Dostojewski zeige, ist manchmals Wahnsinn

nötig, um gewisse Dinge zum ersten Mal zu sagen. Gide sieht in
Nietzsche einen tapferen Überwinder der christlichen Religion, einen

mutigen Bewunderer des Lebens und des Werdens, einen Menschen,
der zu einer neuen, künstlerischen Weltsicht vorstößt: «Oui, Nietzsche

démolit; il sape, mais ce n'est point en découragé, c'est en
féroce; c'est noblement, glorieusement, surhumainement, comme un
conquérant neuf violente des choses vieillies.» Nietzsche sei ein
großer Ideenbeweger, er habe das ganze abendländische Denken von
mürb gewordenen Fesseln befreit; ohne ihn hätten sich vielleicht
Generationen damit abgemüht, zaghaft das zu formulieren, was er
mit so großer Könnerschaft kühn getan hat: «[...] tout grand affirma-
teur est forcément un Nietzschéen.» Allerdings braucht es eine
innere Vorbereitung, um Nietzsche gut zu verstehen, eine gewisse
geistige Disposition ist besonders günstig, etwa in der Art eines
angeborenen Protestantismus oder Jansenismus. Nietzsche verstehen
vorab also jene Köpfe, denen nichts so verhaßt ist wie der Skeptizismus

oder deren Skeptizismus einen neuen Glauben bilde, der fähig

53



ist, Liebe in Haß zu verwandeln, dabei aber die Wärme eines Glaubens

behält16. Gide bedauert eigentlich nur eines: daß Nietzsche nicht
wie die anderen Schöpfer dem Wahnsinn ihres Genies durch die fortgesetzte

Läuterung, durch das Ausglühen ihrer Leidenschaften im Kunstwerk

zu entgehen vermochte. Fügen wir hier noch an, daß sich später
Denis de Rougemont, Bataille oder Camus ähnlich äußern werden...

*

Von 1900 an erscheinen in den beiden dargestellten Richtungen
regelmäßig Untersuchungen in Buchform über Nietzsche, von Eugène
de Roberty, Alfred Fouillée, Jules de Gaultier, Pierre Lasserre, Emile
Faguet, Ernest Seillière, usw., die zur Verbreitung von Nietzsches
Werk beitragen, bis dann am Vorabend des Ersten Weltkrieges wieder
nationalistisch verbrämte Ablehnung des Deutschen Philosophen
lautstark wird. Es fehlt der Raum und der Wille, alle diese Arbeiten
zu würdigen, lediglich ein Schlaglicht sei auf zwei Untersuchungen
geworfen, die wichtige Richtungen damaliger Begegnungen mit dem
Philosophen aufzeigen. In Alfred Fouillées Nietzsche-Kritik (Nietzsche

et l'Immoralisme, 1902) zeigt sich die Reaktion eines

Schulphilosophen neukantianischer Observanz: Nietzsches Werk, so

folgert Fouillée, damals eine bedeutende Persönlichkeit (die sich häufig
auch in der mondänen Revue des Deux Mondes zu Wort meldet),
sei die Tat eines Verrückten, eines anachristischen und unmoralischen
Sophisten, es sei inkohärent und voller Widersprüchlichkeiten.
Fouillée behauptet, Nietzsches Werk negiere das Denken, denn um
zu denken, sei ein denkendes Subjekt notwendig, ein Gedanke und
ein Gegenstand, ferner eine „noumenale" Welt, welche die
„phänomenale" trägt — alles Axiome, die Nietzsche bekämpft. Fouillée läßt

16 Gide, „Lettre à Angèle", in L'Ermitage, Jan. 1900, wieder aufgenommen in:
Prétextes {Mercure de France, 1903; 1963 [Neuauflage)). — W. Hamacher
organisiert sein Vorwort um eine von Gide aufgestellte originelle Hypothese:
„Fast [...] war dieses Erscheinen der Werke verzichtbar; «denn man kann
geradezu die Behauptung aufstellen, daß Nietzsches Einfluß wichtiger ist als

sein Werk, oder gar, daß sein Werk nur eines des Einflusses ist.»". (Hamacher,

1986, S. 5).

54



einen Dialog schon gar nicht zu; die Gedanken des deutschen
Philosophen werden vom idealistischen und moralphilosophischen
Standpunkt aus in Bausch und Bogen abgelehnt. Dem Deutschen
wird diese Kritik natürlich in keiner Weise gerecht, sie gibt
dessenungeachtet den Ton an, wird vorab durch der Kirche nahestehende
Kreise übernommen und manchmal radikalisiert, und zwar bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein, etwa durch Claudel, oder, in weniger
scharfer Form, durch Mauriac.

Daß gerade Claudel für Nietzsche wenig übrig haben konnte,
geht — das sei hier eingeblendet — aus seiner religiösen Überzeugung
hervor; verschiedene abschätzige Urteile in seiner Correspondance
oder im Tagebuch zeigen, daß er den Gedanken des deutschen
Philosophen entschieden entgegentritt. Das wird auch in einem
unbekannteren Artikel, der am 28. Januar 1939 im Figaro erscheint,
ersichtlich:

J'ai essayé à bien des reprises de lire les ouvrages du malheureux Nietzsche.
Mais toujours cette infirmité des définitions, c'est-à-dire cette absence de

principes et par suite ce chaos contradictoire des déductions, cette
pétulance puérile, cette violence de la faiblesse, ces éruptions de l'instinct
individuel et animal remplaçant les calmes lumières de la considération
générale, ces balbutiements hagards, ces contorsions et ces invectives d'un
esclave révolté, me remplissaient d'horreur et de dégoût, et au bout de

quelques pages je ne pouvais continuer.

Auch Henri de Lubac gehört in diese Gruppe; der Verfasser des

Drame de l'humanisme athée (1948) setzt dem unseügen Renegaten
die Forderungen eines wahren Katholizismus entgegen. François
Mauriac hingegen zeigt eine versöhnlichere Haltung, wenn er in
seinen Mémoires intérieurs schreibt: «Nous ne sommes pas juges de

ce que Dieu attend d'une vie et d'un être. Comment croire qu'un
Nietzsche, qu'un Gide n'ont pas été voulus tels qu'ils étaient?»

Eine weitere Dimension kommt in Emile Faguets Nietzsche-Buch
En lisant Nietzsche, 1904, einprägsam zum Ausdruck, und mit ihm
wollen wir uns wieder dem besprochenen Zeitabschnitt zuwenden.
Es kennt eine große Verbreitung: Schon ein Jahr nach Erscheinen
des Bandes steigt die Auflage auf 4000 Exemplare, was für jene Zeit
enorm ist. Faguets Buch bildet in der Tat einen Spiegel des Nietz-

55



sche-Verständnisses jener Zeit und enthüllt uns heute, wie banal und
selbstgefällig damals in gewissen Kreisen räsonniert werden durfte.
Der seinerzeit berühmte Kritiker und Académicien ergeht sich in
Platitüden und bleibt damit bedenklich vage und oberflächlich.
Eingestanden Unwesentliches wird dabei aufgebauscht, Bedeutendes

banalisiert; ich habe manchmals den Eindruck, Faguet bringe
Unausgegorenes zu Papier; was wunder, daß sein Stil so verwässert
wirkt. Er sieht in Nietzsche ein Genie, schwächt aber seine Aussage
so sehr ab, daß schließlich nicht mehr viel davon übrig bleibt. Denn,
schlußfolgert er, Nietzsches Kritik des Bewußtseins finde sich schon

ganz bei La Rochefoucauld und seine künstlerische Sicht des
Lebens sei eigentlich eine ungeheure Übertreibung einer Halbwahrheit
oder einer Viertelswahrheit... Dieses Buch ist in meinen Augen kaum
mehr als eine salonfähige Plauderei über Nietzsche. Faguet nennt ihn
einen Abenteurer des Geistes, einen „Don Juan der Erkenntnis"
— vielleicht sollte man diesen Kritiker einen wortreichen Leporello
nennen:

Ce Nietzsche est un peu néronien, au moins. Pour dire toute ma pensée, il
l'est tout à fait, et la chose qui m'étonne le plus, étant donné qu'il est

paradoxal, effronté et un peu cynique, c'est de n'avoir pas rencontré dans

ses Livres un éloge de Néron. Il y doit être; je n'aurai pas fait attention. Oui,
Nietzsche est néronien, et c'est le secret même de son influence sur la partie,
à la vérité la plus grotesque, de son public, sur les „esthètes", sur les pseudoartistes,

sur les cabotins, sur quelques femmes, à ce qu'on m'assure.17

Faguet verwechselt offenkundig seine Leserschaft mit jener Nietzsches.

Vermerkt sei noch, daß Geneviève Bianquis im Jahre 1929
diesem Buch mit einiger Sympathie begegnet, damit Autor wie Buch,
das sie als aristokratisch einstuft, in nicht geringem Maße überschätzt.
Es ist wohl weitgehend dem Versagen der akademischen Philosophie
jener Zeit zuzuschreiben, daß sich solche Geschwätzigkeit so gut

17 En lisant Nietzsche, siehe oben, Anm. 7. — Claudel zeigt auch in seinem
Journal (Gallimard «Bibl. de la Pléiade», 1968, 2 Bde.), aber auch in seinen
Briefen (vgl. Paul Claudel — André Gide: Briefwechsel, Stuttgart: DVA,
1952) gegenüber Nietzsche stets Animosität... - F. Mauriac, Mémoires
intérieurs, Flammarion, 1952, S. 92.

56



verkaufte. Léon Blum, seinerzeit literarischer Kritiker an der Revue
Blanche, formulierte es so: «Ce qui distinguera, hors M. Lemaître,
cette génération de critiques d'Université, c'est à la fois les beaux
avis des philosophes qu'ils se donnent et l'incroyable pauvreté de

leur intelligence philosophique. Il faudrait leur expliquer jusqu'aux
mots les plus simples du vocabulaire abstrait.» Und über Emile
Faguet: «Peut-être les élèves de M. Faguet lui feront-ils comprendre
un jour que la force logique d'une démonstration ou d'une théorie
ne réside pas dans l'abondance des conjonctions et l'enchevêtrement
des incidentes.» Die offizielle Philosophie, damals in akademischen
Schulstreitigkeiten vorab gegen Bergson verwickelt, beginnt eigentlich

erst auf Umwegen, durch Vermittlung von Hegel und schließlich
Marx, dann vor allem von Freud, sich näher für Nietzsche zu
interessieren. Deshalb kommt es auch zu keiner Nietzsche-Auseinandersetzung

durch damalige Philosophedozenten: Frédéric Rauh, Emile
Boutroux, Renouvier, Lachelier (und die Liste ließe sich beliebig
verlängern: Maurice Blondel, Emile Meyerson, Paul Langevin, Léon
Brunschvicg könnten ebenfalls zitiert werden) bringen wohl wegen
ihrer doktrinären Befangenheit in einem Descartes und später Kant,
dann Hegel (und Marx) weitgehend verpflichteten Denken Nietzsche
kein besonderes Interesse entgegen. Erst Gabriel Marcel und schließlich

Jean Wahl stellen sich auf unvoreingenommene Weise dem
Philosophen aus Sachsen.

Somit dürfen wir abschließend sagen, daß Faguets Nietzsche-
Buch wohl symptomatisch sein mag für den Zeitgeist des Jugendstils:

weite Kreise ziehen es vor, sich zu divertieren — anstatt den
anstehenden Problemen ins Auge zu sehen. Gerade in jenen Jahren
breitet sich aus, was wir einen oberflächlichen „Salon-Nietzscheismus"

nennen könnten. Viele reden vom „inévitable Nitche" — ohne
ihn zu kennen, ohne sich mit ihm auseinanderzusetzen: Jules Renard
bringt diesen Sachverhalt auf eine Formel: Wie man Ihn im Jahre
1907 um seine Meinung über Nietzsche fragt, gibt er zur Antwort:
«Il y a trop de lettres dans son nom.»18

*

18 L. Blum, La Revue Blanche, 1894, p. 479. — J. Renard: Journal, Gallimard,
1935, S. 507.

57



In der ersten Dekade des neuen Jahrhunderts wird in bezug auf
die Mentalität ein Umdenken sichtbar. Nicht nur kirchlich-konfessionelle

und traditionsorientierte, sondern restaurative, ja reaktionäre
Kräfte drängen die sozialen und progressiven in den Hintergrund.
Verschiedene Skandale, die die Bevölkerung des Landes entzweit
haben, allen voran die berühmte Dreyfus-Affäre, tragen das Ihre dazu
bei. Viele Franzosen haben den ewigen Dissens satt und kapitulieren;
hinzu kommt eine neue außenpolitische Gesamtlage, die zur Besinnung

auf die traditionellen französischen Werte aufruft. Die
neugewonnene Lebensbejahung wird im Laufe der ersten Dekade des

neuen Jahrhunderts gern auf zwei Weisen kanalisiert: entweder
wird sie heimgeführt in den Schoß der Kirche (die „ewige
Versuchung", wie es Alain-Fournier einmal nannte) oder aber sie wird
einer staatsautoritären nationahstisch orientierten Politik
eingeschrieben, was etwa eine Bewegung wie die «Ecole romane» zeigt.
Ursprünglich einer literarischen Neoklassik verpflichtet, öffnet sie

sich langsam nationalistischem Denken und später auch nationalistischer

Politik. Nach Maurice Barrés und Jacques Bainville polemisieren

Charles Maurras und Léon Daudet gegen kulturelle Verständigung,

und Louis Bertrand spricht schon 1914 von den Grands
coupables. Zahlreich sind die Schriftsteller, die nach Kriegsausbruch
kriegerische Tugenden und Mannesmut lobpreisen: Barrés, Péguy,
Suarès, Montherlant, Ernest Psichari; Georges Sorel denkt über die
Gewalt nach; in seinen Réflexions sur la violence (1908) vertritt er
die Meinung, sie rechtfertige sich a posteriori angesichts des Erreichten.

Mit dem Beginn des Weltkrieges wird die umfassende Krise der
Beziehungen zwischen den beiden Ländern greifbar, die Ernst Robert
Curtius in einem Aufsatz von 1921 wie folgt definiert hat: „Unsagbar
verändert gegen 1914 ist heute der Aspekt des deutsch-französischen
geistigen Problems. Die Generation ist ausgelöscht, die zum Träger
einer neuen oiganischen Beziehung zwischen den beiden Kulturen
hätte werden können."19 Trotz Revanchedenken tritt aber die Öff-

19 E.R. Curtius, «Deutsch-französische Kulturprobleme», Der Neue Merkur,
(1921),S. 145.

58



nung gegenüber der andern Kultur rasch ein. Verschiedene deutsche
Künstler zeigen großes Interesse an der französischen Kultur; auch
in Frankreich ist die Faszination am kulturellen Leben im Nachbarland

indessen nicht gering, und neben dem Expressionismus oder der
Bauhaus-Bewegung sind im wesentlichen deutsche Musik, Wagner
inbegriffen, aber auch deutsche Philosophie, Nietzsche inbegriffen,
mehr als nur bloße Modeerscheinungen. Husserl und später Heidegger

fesseln viele Franzosen. Hinzu kommt, daß der Krieg den Glauben

in die Autorität der herkömmlichen Institutionen wie Staat,
Armee, Kirche, erneut stark erschüttert hat, was etwa die sich fast
anarchisch gebärdende Dada-Bewegung zum Ausdruck bringen will.
So vermag sich in dieser Zeit ein neues Denken auszubilden und
durchzusetzen, das dann zu einer neuen Lesart Nietzsches einlädt:
die Einsicht beginnt sich durchzusetzen, daß dieser Philosoph
zahlreiche zeitgemäße Probleme schon bedacht und zum Teil auch erledigt

hat.
Gerade der Dadaismus, der hier zu erwähnen ist, versteht sich ja

in erster Linie als Anti-Kunst, als Anti-Partei, als Anti-Autorität, als

Anti-Kirche. Die schönen Formen, die Heuchelei von der Weltharmonie,

sollen aufgeweicht, eine Gesellschaft und eine Politik, die
Kriege zuläßt, mittels einer subversiven Akzeption von Kultur
korrodiert werden. Nach dem ersten Weltkrieg gewinnt ferner die
politische Linke, bislang durch den Patriotismus zum Schweigen verurteilt,

an Gewicht. Bergsons Intuitionismus setzt sich trotz anhaltender

Kritik weitgehend durch: sein Denken hat Wegbereiterfunktion
für Lebensphilosophie und Existentialismus. Es gibt im Umkreis um
die Dada-Bewegung und später die Surrealisten trotz (oder gerade
wegen) zahlreicher Meinungsverschiedenheiten und Häresien einen
Gedankenaustausch, der seinesgleichen auch in späteren Zeiten sucht;
im «Collège de Sociologie» etwa diskutieren eine Zeitlang Georges
Bataille, Michel Leiris, André Breton, Roger Caillois, Artaud — Pierre
Klossowski und Walter Benjamin, Jean Wahl, aber auch Sartre und
andere hören zu. So ist man versucht, in diesen Jahren, die nicht
umsonst manchmal «les années folles» genannt werden, jenen Schmelztiegel

zu sehen, der die späteren, und das heißt die heute noch
gültigen Lesarten Nietzsches vorbereitet, nämlich den Angriff auf den
sogenannten Logozentrismus.

59



In die Zeit nach dem Krieg fällt auch die bisher umfangreichste
und sehr verständnisvolle Nietzsche-Biographie des Germanisten
Charles Andler, die, aus akademischen Vorträgen erwachsen, ihrerseits

viel zum Verständnis des Philosophen beigetragen hat. Das

sechsbändige Riesenoeuvre ist in den Jahren 1928-30 erschienen,
eine Neuauflage bei Gallimard (1958) liegt vor. Geneviève Bianquis
und Peter Pütz heben zu Recht hervor, Nietzsche hätte in keiner
andern Sprache ein derart umfassendes Monument. Der Germanist
Andler sieht Nietzsche (wie seinerzeit schon Gide) nicht isoliert,
sondern in einer langen Entwicklung, die er nachzuvollziehen
versucht, von den deutschen Romantikern und Klassikern über die
französischen Klassiker zu den deutschen idealistischen Philosophen bis
hin zu Schopenhauer. Am Leitfaden der Psychologie wird Nietzsches
Leben und Schaffen in eine lange Ahnenreihe gestellt, die über Jacob
Burckhardt, Emerson, Schopenhauer, Hölderlin und Kleist bei
Goethe anknüpft. Andler mag seine „Einflußthese" zuweilen ein

wenig strapazieren, im wesentlichen ist es ihm jedoch um ein
historisches Verständnis von Nietzsches Werk zu tun (vor allem um die

Einordnung von Grundbegriffen wie „Ewige Wiederkehr des
Gleichen" und „Übermensch"), ohne dabei um jeden Preis eine Einheit
zu suchen. Vom Spannungsfeld zwischen Natur und Menschheit
herkommend, zeigt er, wie Nietzsche das Drama des modernen
Menschen gestaltet. Ein solches Monument konnte natürlich seine
Wirkung nicht verfehlen; auch hat es in Louis Vialles Détresse de Nietzsche

eine interessante Fortsetzung20.
Heute sehen wir besser, wie sehr diese Zeit von neuen Ideen

strotzt, von neuen Forderungen an die Kultur, von Hoffnungen auch,
Kultur könne die Lebenswirklichkeit verändern. Gerade die Surrealisten

wagen (noch) die Hoffnung zu äußern, ihre kulturelle Revolution

würde dereinst soziale Wirklichkeit! Wenn wir diese Zeit
überblicken, so erkennen wir auch, daß das, was an der Oberfläche als

gleichzeitig erscheint, vielfach den Charakter des Ungleichzeitigen
hat; die Denkformen überschneiden sich, Neues entsteht, ohne das

Alte schon zu verdrängen. Schlankweg unmöglich bleibt denn auch

20 L. Vialle, Détresse de Nietzsche [Thèse complémentaire Univ. de Paris],
Alcan, 1932, VIII-155 S.

60



ein Desiderat, das in einer Untersuchung wie der vorliegenden immer
mitschwingt: die impliziten Auseinandersetzungen mit Nietzsche in
fiktionalen Werken aufzulisten — in Les Faux-Monnayeurs oder
Les Thibault etwa, in A la Recherche du temps perdu (wo Nietzsche
lediglich zwei-, dreimal, stets in Zusammenhang mit Wagner und
kurzen Gedanken des Autors über die Freundschaft erscheint),
in den Romanen eines Montherlant, Alain-Fournier, Jacques Rivière,
Lucien Fahre, Daniel Lesueur, Jean Schlumberger, Chadourne,
Valéry Larbaud, aber auch in den Werken Cocteaus, der schon in seiner
Jugend viel auf den Philosophen hält, bei Radiguet, bei Malraux:
Nietzsche ist im kulturellen Denken des damaligen Frankreich kaum
noch wegzudenken und das heißt, auch nicht mehr zu greifen. Denn
er ist jetzt nicht mehr der harmlose „Abenteurer des Geistes", als

der er noch anfangs des Jahrhunderts erscheinen mochte. Obwohl er
gerade in akademischen und gutbürgerlichen Kreisen noch immer
verneint oder gar bekämpft wird (aber das wird auch Freud und
seine «psychologie du singe», die Formel ist von... Alain), so sind
jene Schriftsteller und Künstler, von denen die neuen Impulse
ausgehen, schon am Werk. Denn in jenen Jahren, wo Alain, der einen
nicht zu unterschätzenden Einfluß auf die künftigen geistigen Eliten
ausübt, über Nietzsche als «philosophe fumeux» spricht, entdeckt
beispielsweise Georges Bataille Nietzsche. Bataille lernt an ihm,
Hegel zu überwinden; seine Arbeiten über das Sakrale, über den Eros,
über den Rausch wären ohne das Studium Nietzsches schwerlich
denkbar. Bataille stellt schon damals die thematische Nietzsche-
Forschung in Frage — Grundlage zu einem vielversprechenden neuen
Ansatz. Und in dieser Zeit wettert etwa Henri Massis — immerhin
späteres Mitglied der Académie Française — gegen Nietzsches
dämonischen Amoralismus und macht ihn neben anderen großen Schöpfern

und Erneuerern — ein halbes Jahrhundert nach Spengler —

verantwortlich für den „Untergang des Abendlandes". Aber jene Kreise
kennen nur ihre eigene, ins Allgemeine projizierte Wertordnung; ihre
Phantasie reicht nicht einmal so weit, daß sie sich vorstellen können,
jemand wäre in der Lage, eine andere Wertpyramide zu entwerfen!
Hinzu kommt, wie schon erwähnt, das lange Zeit fast inzüchtige
Gebaren der französischen akademischen Philosophie, das die
Entwicklung eines sich von ihr abhebenden humanwissenschaftlich-kri-

61



tischen Diskurses gefördert hat. Daniel Moutote erinnert sich an
seinen Philosophie-Unterricht bei Vladimir Jankélévitch: «J'en ai gardé
le souvenir d'un grand tremblement de terre». Bezeichnenderweise
beginnt in jenen Jahren in Frankreich die Hinwendung zu philologischen

Texten Nietzsches, um daran eine neue, mehr oder weniger
a-thematische Lesart auszuarbeiten, wohingegen in Deutschland der
Wille zur Macht im Zentrum steht — mit allen mittelbaren und
unmittelbaren politischen Implikationen. Erteilen wir nochmals Daniel
Moutote das Wort: «C'était l'époque où la volonté de puissance
exerçait des ravages en Allemagne. Janké distinguait d'autant plus
nettement la liberté révolutionnaire et le refus des idéologies propres
à Nietzsche.»21

Diese Hinwendung zu Nietzsche verrät auch eine mehr oder weniger

explizite Descartes-Kritik; Begriffe wie „Bewußtsein", „Subjekt"
sind der Kritik des nachidealistischen Zeitalters ebenso suspekt wie
die alte cartesianische Forderung der Auflösung alles Seelischen in
Bewußtsein. An ihre Stelle treten das „Unbewußte" und somit das

Nicht-Logische, nicht Verbalisierbare, soll auch der Körper mit seinen
Bedürfnissen stehen. Viele Franzosen halten in Einklang mit den
Forderungen der «poètes maudits» die Zeit für gekommen, der
„Entbutterung" des Lebens durch das Denken Einhalt zu gebieten,
denn alle Begriffe zerschneiden letztlich das Leben, die Herrschaft
des Allgemeinen erstickt das Lebendige; auch erstaunt es nicht, daß
Antonin Artaud an einer Körperlogik arbeitet, die sich auf Nietzsche
beruft. Bataille, Camus, und dann vor allem Klossowski stehen am
Anfang dieser Entwicklung, die über strukturalistische, anthropologische

und linguistische Ansätze — wie Foucaults episteme-Kritik,
Deleuzes Forderung eines von den Institutionen freien „nomadischen

Denkens" — zur heute vieldiskutierten Differenz-Philosophie
führen, deren entscheidende Impulse von Jacques Derrida ausgegangen

sind. Es ist in unserem Rahmen natürlich nicht möglich, auch nur
halbwegs erschöpfend über die außergewöhnlich verzweigte neuere

21 (Unveröff.) Brief v. D. Moutote, «Montpellier, le 8 août 1988.». Der seiner¬

zeit geläufige Übername «Janké» läßt wohl auf die Beliebtheit dieses Lehrers

schließen. — Herrn Prof. Dr. Daniel Moutote sei an dieser Stelle für
seinen Bericht gedankt.

62



Entwicklung zu referieren, in welcher die alten Kategorien zwischen
philosophischem und artistischem Diskurs bewußt verwischt werden,
da ja gerade der Künstler Nietzsche ins Zentrum der Auseinandersetzung

rücken soll. So beschränke ich mich auf einige wesentliche
Grundlinien, wohlwissend, daß dabei vieles unerledigt bleibt.

*

Eine größere Verzögerung der neuen Annäherung an Nietzsche hat,
wie schon zwanzig Jahre zuvor, der Krieg bewirkt. Die zahlreichen
Verständigungsbemühungen werden nach und nach durch unglückliche

politische Elmstände verschüttet. Nun zeichnet sich am Horizont

der gegenseitigen Verständigung wiederum eine Verdüsterung
ab. Signalcharakter mag in dieser Hinsicht ein Aufsatz haben, der
1935 in Prisme, der Zeitschrift von Denis de Rougemeont, erscheint:
«Nietzsche et l'Antisémitisme». Der Verfasser, Henri-Jean Bolle
kritisiert, daß die politischen Führer in Deutschland ihren
Antisemitismus mit dem Rückgriff auf Nietzsche legitimieren, der ein
vehementer Gegner des Antisemitismus war. Ein finsterer Provinzialismus

vermag sich durchzusetzen, der Gedankenaustausch mußte
abbrechen. Glücklicherweise ist das vor dem Krieg Geleistete originell
und wesentlich genug, um nicht der Vergessenheit anheimzufallen.
Deshalb ist es in Frankreich möglich gewesen, Nietzsche außerhalb
der verhängnisvollen ideologischen Verstrickung zu begegnen, in die
er in seinem Land aufgrund fälschlicher und durch seine faschistischen

Kreisen nahestehende Schwester nach Kräften geförderten
Interpretation getreten war. Erste Bemühungen der Verständigung
macht vor allem — neben Bataille und Camus — die schon anno 1945
vorab durch französische Germanisten gegründete «Société française
d'Etudes Nietzschéennes». Sie vertritt keinen einheitlichen Standpunkt

und betätigt sich bei aller Offenheit weniger philosophisch als
hermeneutisch und historisch. Diskutiert werden schon früh Nietzsches

Kunstanschauung, auch seine Leistungen als Lyriker. Großer
Beliebtheit erfreuen sich ferner Gegenüberstellungen, z.B. mit Hegel,
mit Thomas Mann, mit Blake. Später vertritt die «Société» recht
eigenständige Auffassungen, etwa anläßlich des Erscheinens der
Werkausgabe von Schlechta, die sie in der vorgelegten Form ablehnt,

63



oder angesichts von Heideggers Nietzsche-Studie, gegen welche
Geneviève Bianquis zuerst opponiert, indem sie ihr unnötige Längen
vorwirft: «On a l'impression qu'ils [=les deux gros volumes] auraient
pu être réduits de moitié»22, aber auch einen „befremdlichen
metaphysischen Jargon" kritisiert, der gern tautologisch und vielleicht
gar hohl sei: Damit nimmt sie die später von Derrida formulierten
Anspielungen bezüglich der „Seinsvergessenheit" eines Philosophieprofessors

schon vorweg23. Trotzdem bleibt Heideggers Studie in
Frankreich zugegebenermaßen lange führend, um so mehr, als Frankreich

einen „Nachholbedarf" in Sachen Metaphysik hat, was u.a.
Sartres Arbeiten enthüllen. Das hängt wiederum mit der an der
Sorbonne lange vorherrschenden Ansicht zusammen, daß die Wahrheit
wissenschaftlich zu „beweisen" sei, oder aber daß philosophische
Probleme von der Wahrheit aus anzugehen seien, so daß Léon Brun-
schvicg beispielsweise der Metaphysik in seinen Vorlesungen und
Seminaren wenig Platz einzuräumen vermochte. Dafür interessieren
sich namhafte Anthropologen für Nietzsche; neben Teilhard de Chardin

ist es etwa Edgar Morin, der in L'homme et la mort, einen
eigenständigen, zahlreichen idealistischen Interpretationen zuwiderlaufenden

Ansatz vertritt. Morin versteht Nietzsches Denken als
Ausdruck einer Grund-Neurose der Lebensangst: die Verneinung der
Kultur und der zeitbedingte Rückgriff auf den Biologismus stellen
letztüch eine Regression dar: als Angst vor dem Tod bejaht Nietzsche
das Leben — ein Leben, das den Tod nicht kennt24.

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges zerfällt ferner die Hegel-
Renaissance in der französischen Philosophie, wie sie von Alexandre
Kojève, aber auch von Jean Hyppolite und Jean Wahl verkörpert
wurde, zusehends. An die Stelle Hegels tritt nun häufig, wie Sartres
und Camus' oder auch Lucien Goldmanns, später Louis Althussers
Schriften darlegen, Karl Marx. Daneben spielen allmählich auch
Freud und Nietzsche eine nicht mehr zu übersehende Rolle. Von
Georges Bataille etwa geht ein großer Einfluß aus auf die nicht-aka-

22 G. Bianquis (1964, S. 296).
23 Zit. in: W. Hamacher (1986, S. 157ff.).
24 E. Morin, L 'homme et la mort, Seuü, 1963, S. 291-296.

64



demische Darstellung der Philosophie zugunsten einer Lehre
dionysisch-lebensnaher Inhalte, wie der häufige Rekurs auf Wörter wie
„Trunkenheit" oder „Herrschaft" zeigt. Bataille bleibt, wie schon

angedeutet, der eigentliche Kristallisationspunkt dieses neuen
Nietzsche-Verständnisses in Frankreich. Nach dem Krieg gehört er zu
einem der ersten, die sich vehement gegen die Inanspruchnahme des

Philosophen für die nationalsozialistische Ideologie wenden, und
schon in seinem aus Anlaß des hundertsten Geburtstages Nietzsches
verfaßten Buches in Tagebuchform (1945 erschienen) — «je ne
pouvais écrire qu'avec ma vie ce livre projeté sur Nietzsche» —, mit
bedenkenswerten Zitaten durchsetzt, versucht er, Nietzsches Schreibweise

nachzuvollziehen um, wie es Michel Foucault genannt hat.
aus dem Gefängnis der Konvention auszubrechen und zu authentischer

Kommunikation vorzustoßen. Das wird später etwa auch Jean-
Michel Rey versuchen. Im Zentrum stehen Text und Strategien
Nietzsches, sein Spiel mit der Sprache, wohingegen thematische
Analysen gegenüber einer zeichentheoretischen Beschäftigung mit Nietzsches

Sprechen zurücktreten25.
Auch Albert Camus' Nietzsche-Deutung ist dieser Richtung

zuzuzählen. Es gelinge Nietzsche, so hält er fest, sich von Descartes'
Ontologie zu befreien. Als guter Kenner der traditionellen Philosophie

sieht er stets auch die Gefahren, denen Nietzsches Denken durch
politische Agitatoren ausgesetzt ist. „Wir müssen die Anwälte Nietzsches

sein", fordert er, kritisiert indes Nietzsches Substitution des

„Jenseits" durch das „Später"26.
Nach und nach, und wohl auch aufgrund der Ereignisse von Mai

1968, läßt sich in Frankreich eine Öffnung der Universität für die
neue Leseweise Nietzsches feststellen. Die „befreiende Dreifaltigkeit",

Marx, Freud und Nietzsche — das Wort stammt von Michel
Foucault — setzt sich allmählich auch in akademischen Kreisen durch
und damit die Infragestellung traditioneller Kategorien wie Subjekt
und Bewußtsein, Ursprung und Wahrheit. Schon Camus hat kurz

25 Zu M. Foucault und J.-M. Rey, vgl. die Auszüge bei Guzzoni (1979) und
Hamacher (1986).

26 A. Camus, „Nietzsche und der Nihilismus", u.a. abgedruckt in: J. Salaquar-
da (1980, S. 63-77).

65



nach dem Krieg gefordert, daß wir „besser zweifeln" müssen als

Descartes. Bedeutende Arbeiten mit gewiß weitgehend propädeutischem

Charakter für die kommenden radikalen Umwälzungen sind,
neben den Arbeiten von Jean Wahl, die umfangreichen Studien
von Georges Morel und Jean Granier. Morels und Graniers Arbeiten
vermitteln zwischen der traditionellen philosophischen und der
neuen humanwissenschaftlichen Nietzsche-Sicht und tragen zur
Öffnung der akademischen Philosophie jener Zeit wesentlich bei.
In den 60er Jahren setzt sich dann zudem in Frankreich, wohl wegen
dem bereits erwähnten Metaphysik-Defizit, Heideggers Ansatz
weitgehend durch. Andere Annäherungen an Nietzsche, etwa die

existenzphilosophische Karl Jaspers, haben gerade im Umfeld Sartres
daneben auch Daseinsrecht. Die eingeschlagene Richtung zeigt sich
mit verschiedenen Varianten am Kongreß von Royaumont von 1964,
wo u.a. Klossowski und Foucault zu Worte kommen.

Eine originelle Deutung von Nietzsche hat Michel Foucault
geliefert, der ja dem Philosophen seinen methodischen Ansatz, die
Archäologie des Wissens, weitgehend verdankt. Foucault fordert
seinerseits in Anlehnung an Nietzsche eine Abkehr von der
spätgriechisch-christlichen Körperfeindlichkeit, denn der Körper ist in
seinen Augen das viel reichere Phänomen. Der-Körper darf nicht als

Gefängnis der Seele angesehen werden, vielmehr ist der Geist als

Gefängnis des Körpers zu interpretieren. Deshalb wendet er sich

verschwiegenen und unerwarteten Dimensionen der Geschichte zu:
den Gefühlen, den Leidenschaften, den Instinkten. Foucaults Absicht
ist nicht, etwa den Körper als Sitz von Affekten zu beschreiben,
sondern dessen Besitznahme durch Machtsysteme wie Kirche, Staat,
Justiz, Psychiatrie, Armee, Schule. Das bewirkt, daß der Körper
letztlich organlos ist, nur eine dem Individuum enteignete Funktion

innehat. Herkunft hat also mit dem Leib zu tun, mit Temperament,

Ernährung, Leidenschaften, Begierden: sie alle finden sich
als Spuren im Leib „eingeschrieben". So besehen ist das Bewußtsein
nur noch ein Organ neben anderen Organen. Foucault kritisiert mit
Nietzsche gegenüber der Philosophie, der er die Medizin vorzieht, die

„systematische Verleugnung des Körpers", den Mangel an historischem

Sinn, den Ägyptizismus (Haß gegen die Vorstellung des
Werdens), den hartnäckigen Willen, an den Anfang zu setzen, was am

66



Ende kommt, das Letzte und das Erste zu verwechseln. Die Genealogie

erforscht den Boden, aus dem wir stammen, die Sprache, die wir
sprechen, und die Gesetze, die uns beherrschen, um die heterogenen
Systeme ans Licht zu bringen, welche uns unter der Maske des Ich
jede Identität untersagen. Und er meint, daß das Erkenntnissubjekt
geopfert werden müsse; ja, im endlos erweiterten Wissen müsse die
Zerstörung des Erkenntnissubjekts gewagt werden. Foucaults
Bemühungen werden vor allem auf der soziologischen Ebene Jean Baudrillard

sowie François Lyotard zu weiterer Entfaltung bringen27.
Die Forderungen nach einer neuen, auf sprachlich-rhetorischer

Analyse basierender Leseweise von Nietzsches Schriften kommen
dann am wichtigen Kolloquium in Cerisy-la-Salle von 1971, einem
für Nietzsche in Frankreich wichtigen Jahr zu einer Art Abschluß:
1971 erscheinen eine ganze Reihe von Publikationen von Derrida-
Schülern, die zugunsten von Derridas Logo- und Phonozentrismus-
These etwa über die Metapher, über die Kreissymbolik, über das

ständige In fragestellen rational abgeschlossener Systeme durch
Nietzsche zweifellos viel Neues in die Nietzsche-Interpretation
einfließen lassen, wobei diese Ansätze gleichzeitig auch die Grenzen
erkennen lassen.

Ein weiteres sehr originelles Buch bildet Klossowskis wohl nicht
zufällig 1971 erschienener Essay Nietzsche ou le Cercle vicieux. Er
zeigt eindringlich die bisherige Unmöglichkeit, Nietzsche für Ideologien

zu vereinnahmen; Nietzsche sei gerade dann ein tiefsinniger
Ratgeber, wenn die Kultur in eine Krise geraten sei. Eine nachträgliche

Bemerkung zu Nietzsches Semiotik beschließt den Band: darin
erbringt der Heidegger-Übersetzer den Nachweis, daß Nietzsches
Aphorismus sich der Begriffsbildung und Systematisierung entzieht,
entziehen soll, ein Gedanke, den auch Maurice Blanchot aufgreifen
wird: „Ich bin nicht beschränkt genug für ein System — nicht einmal
für mein eigenes."28 Klossowski geht es (in ähnlichem Sinne wie
Bataille) vorab darum, den dionysischen Elan, der bei Nietzsche im-

27 Zu Baudrillard und Lyotard, siehe H.G. Kuttner (1979).
28 Zitiert bei M. Blanchot, „Nietzsche und die fragmentarische Schrift", in:

W. Hamacher (1986, S. 50).

67



mer wieder durchbricht, auf Bereiche auszudehnen, die das
Rationale unterlaufen: das Lachen, die Ekstase, die Gewalt, die Erotik,

die Poesie, das Opfer werden aufgewertet. Klossowski arbeitet

eine neue Ökonomie der Lust aus: Geben statt Tauschen,
Verschwenden und Hingabe sind Ausdruck des orgiastischen Prinzips.
Wichtiges Symbol ist die Sonne, sie ist Selbstzweck, reine Energie,

stete Wollust. Daß diese nicht leicht zu lesende Studie auf so

großes Echo gestoßen ist, mag ein Indiz sein für die veränderte
Mentalität.

Mehrere Autoren fordern in dieser Zeit des Umbruchs am
Leitfaden der Sprachwissenschaft und vorab der Semiotik einen radikal
neuen Ansatz der Nietzsche-Forschung. Der auf de Saussure
zurückgehende zeichentheoretische Repräsentationismus (Zuordnung von
Signifikat und Signifikant) wird von Derrida (und auch von Julia
Kristeva) als imaginäre Voraussetzung des abendländischen Logozentrismus

kritisiert, dem er, in Anlehnung an Freud, die Theorie von der
absoluten Vorherrschaft der Signifikanten und deren Existenzmodus
als „Verschiebung" und „Aufschub" dessen, was sie nicht sind, ohne
das Andere als ihren Ursprung zu repräsentieren, entgegensetzt. Diese
Strukturen eines nicht-präsenten und demnach auch nicht
repräsentierbaren Ermöglichungsgrundes, diese absolute Alteritätsstruktur
von Sprache, die Derrida mit dem Un-Wort „différance" markiert,
läßt den Signifikantenreichtum als Funktion eines institutiven Mangels

an Signifikat erkennen. Wie dessen Bildung als bloßer Effekt
seines Ausfalls erscheint, so verschwindet auch das Subjekt in den
Leerstellen seiner Differentialität und kehrt eben deswegen als

imaginärer Sinneffekt wieder. So besehen ist Sinnproduktion nicht
als reales Moment an der Struktur von Subjektivität auszumachen,
vielmehr sind Sinn und Subjekt als Produkte oder Effekte von
Sprache, eben als Verschiebung gekennzeichnet. Die Vertreter dieser

neuen Leseweise Nietzsches gehören häufig in den Umkreis der
literarischen Zeitschriften Tel Quel und Poétique. Derrida, der Nietzsche

als Philosoph mit eigenem Ansatz begegnet, ist schwierig zu
resümieren, da er ja ständig das diskursive, konzeptuelle Sprechen
des Logozentrismus hintergeht. Neu ist seine an Heidegger orientierte,

aber über ihn hinausweisende Befragung aller Ontologie mit ihrer
Besitznahme, Verifizierung, Identifizierung der Identität; gerade im

68



Umfeld des „propre", des „an sich", zeigen sich deren Grenzen. Nach
Jaspers und Heidegger, denen man dankbar sein müsse, Nietzsche als

Philosophen zu Anerkennung verholfen zu haben, gelte es nun wieder
in erster Linie den Künstler Nietzsche zu sehen29.

Sarah Kofman, von Derrida inspiriert, zeigt die spielerischen
Konstruktionen von Nietzsches Metapherngebäude, die dieser, da er ja
keine neue Sprache zu schaffen vermochte, der alten entlehnte, diese

aber stets zugunsten neuer ihres Sinnes entleerte. Die Suche nach
festgestellten Wahrheiten läßt uns im Unentscheidbaren, denn es

zeigt sich, daß Nietzsches Metaphern wechselseitig (oder gar zirkulär)
sich selbst dekonstruieren: damit wird eigentliches Thematisieren,
jedwelche Ontologisierung von vornherein ausgeschaltet. Nietzsche
versucht, das ist die These aller Derrida-Schüler, dem Bannkreis der
lebensfeindlichen Verfestigung des Schreibens zu entkommen:

Der geschärfte Sporn (des Stüs) durchstößt den Schleier, zerreißt ihn, nicht
nur, um das Ding selbst zu sehen oder hervorzubringen, sondern er löst die

Opposition selbst auf, die auf sich zurückgefaltete Opposition des

verschleiert/entschleiert, die Wahrheit als Hervorbringen, als Entschleierung/
Verheimlichung des Produkts in seiner Anwesenheit. Er hebt den Schleier
nicht mehr, als er ihn fallen läßt, er de-limitiert sein In-der-Schwebe-Sein
— seine Epoché. De-limitieren, auflösen, sich davon lösen, in Bezug auf den
Schleier — läuft dies nicht nochmals auf entschleiern hinaus? ja sogar auf
die Zerstörung eines Fetischs? Diese Frage bleibt als Frage (zwischen Logos
und Theorie, Sagen und Sehen), unabschließbar.30

Die neueste französische Nietzsche-Interpretation versucht, so können

wir schließen, in Nietzsche vorab den Künstler zu sehen. Nietzsche

habe es in verschiedenen Anläufen unternommen, die Geschlossenheit

rationaler Systeme aufzubrechen, und da er die Sprache
als ebensolches System nicht zu entzweien vermocht habe, hätte
er auch sie hintergehen wollen. Alles in allem übt Nietzsche in Frankreich

seit bald hundert Jahren einen nicht zu unterschätzenden Einfluß

aus, der sich auch in zahlreichen Publikationen niederschlägt:

29 Vgl. die von W. Hamacher (1986) herausgegebenen Aufsätze von M. Blan-
chot, Ph. Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy.

30 J. Derrida, „Sporen. Die Stile Nietzsches", in: W. Hamacher (1986, S. 153).

69



von der bald abgeschlossenen, höchsten Ansprüchen genügenden
Galhmard-Ausgabe, welcher der Text von Colli und Montinari
zugrundehegt und auf deren Vorzüge hier nicht eingegangen werden
muß, bis zu der Vielzahl von Taschenbüchern, denen oft sehr
umsichtige Kommentare beigesellt sind. Nietzsche ist in Frankreich
lebendig, das zeigt sich auch darin, daß zur Zeit neben einem guten
Dutzend Doktorarbeiten (die im «Fichier Central des Thèses»
gemeldet sind) regelmäßig auch Neues über diesen außergewöhnlichen
Menschen erscheint, vor allem auch gute Essayistik, wie das schöne
Buch von Béatrice Commengé beweist. Mit großer Einfühlungsgabe
wird hier der Versuch unternommen, Nietzsche von „außen" auf
zahlreichen Stationen seines Lebens zu begleiten:

A Sils, la pluie s'est remise à tomber, mêlée de neige. Les lacs eux-mêmes
ont débordé et tous les champs sont inondés. Nietzsche essaie de respecter
le régime strict qu'il s'est imposé, s'estimant «au milieu de la tâche décisive
de sa vie». Son corps ne doit pas le trahir: pour cela, il lui faut une règle
de vie «strictement personnelle et adaptée à ses besoins les plus particuliers».

Il compose lui-même ses repas — viande, œufs et petits pains blancs —

qu'il prend seul dans sa chambre. Et il a l'intention de s'imposer la même

rigueur dans ses déplacements: automne et printemps à Turin, hiver à Nice,
été à Sils. Finis les rêves impossibles! il se prépare à ce petit cycle immuable
dans «l'espace: Sils, Turin, Nice, Turin, Sils». Dehors, les eaux continuent
de monter. Les trains ne partent plus. C'est à peine s'il a le courage de manger:

«Voilà dix jours que n'ai plus goût à la vie, écrit-il à Gast le 16
septembre - aujourd'hui encore, j'ai sagement renoncé à mon repas de midi
[...].» Seul, dans sa chambre verte plus sombre que jamais, ü tente de se

consoler:
La solitude
ne plante rien, mais fait mûrir...
Encore faut-il l'amitié du soleil.31

*

Trotz seines Wunsches, in Frankreich gelesen zu werden, trotz seiner
Überzeugung, im westlichen Nachbarland auf mehr Verständnis zu

31 Béatrice Commengé, La danse de Nietzsche. Gallimard (,,L'Infini"), 1988,
S. 154f. - Vgl. ebenfalls: Magazine Littéraire, Sept. 1988; L. Nucera, „Le
chemin de Nietzsche", Le Monde, 19.8.1988, S. 9s.

70



stoßen als im eigenen, war es Nietzsche nicht mehr vergönnt, seine

Aufnahme jenseits des Rheins bewußt zu „erleben": er mußte sich
mit den Billets, die ihm Taine zusandte, begnügen — immerhin in der
Annahme, den „Panama-Kanal" mit dieser Post aus Frankreich schon
überschritten zu haben32. Im Gegensatz etwa zu andern Ländern war
die Auseinandersetzung in Frankreich mit Nietzsche nie gleichgültig
aufgenommen worden. Erinnern wir uns, daß der Chefredakteur der
kleinen Literaturzeitschrift L'Ermitage, Henri Mazel, schon 1893

geschrieben hat, Nietzsches Gedanken könne man nicht genug
verbreiten.

Es ist mir völlig klar, daß eine eingehendere Untersuchung der
neuesten französischen Nietzsche-Rezeption die laufende
geistesgeschichtliche und philosophische Auseinandersetzung (etwa mit den
Vertretern des von Amerika herkommenden Dekonstruktivismus,
dann aber auch mit Habermas' Theorie des kommunikativen
Handelns oder mit Karl Otto Apels Sprachpragmatik) referieren muß.
Ganz abgesehen von den zu erwartenden — teils scharfen —

französischen Reaktionen auf diese Schriften, hegt doch seit kurzem
Habermas' Philosophischer Diskurs der Moderne in französischer
Übersetzung vor und ist Wichtiges von Karl Otto Apel kürzlich in
weit verbreiteten Zeitschriften den Franzosen zugänglich gemacht
worden. So dürfen wir schon jetzt sagen, daß Nietzsche in Frankreich
Anlaß gibt zu einem interessanten, komplexen geisteswissenschaftlichen

und philosophischen Dialog, auf dessen Weiterentwicklung man
gespannt sein darf.

Karl Löwith fragte einmal, warum sich junge Franzosen für
Nietzsche interessieren mögen. Mir scheint, daß die Franzosen, ob
sie jung sind oder alt, recht haben, sich für Nietzsche zu interessieren,
und zwar schon deshalb, weil wir nicht auf ihre eigene, originelle
Auseinandersetzung mit dem deutschen Dichter-Philosophen
verzichten mögen. So zeigt sich uns am Beispiel der nun bald hundertjährigen

Auseinandersetzung mit dem deutschen Philosophen die
Vielfalt einer Kultur, welche trotz zahlreichen Gefahren, denen sie

ausgesetzt ist, lebendig bleibt: eine Kultur, die am Leben teilnimmt

32 Brief von Nietzsche an Peter Gast, 22. Dez. 1988, a.a.O.

71



und an dessen Meisterung mitgeholfen hat und mithilft, einer Kultur
auch, die die Gesellschaft prägt und damit die Politik mitbestimmt.
Auf diese Weise vermag Kultur einen Beitrag zu leisten an der
Ausbildung eines Modells dessen, was meiner Ansicht nach kulturelle
Verständigung sein sollte: nämlich authentische Kommunikation,
eine Kommunikation also, die es fertigbringt, Gegebenes, Vorgefundenes,

wenn es mit dem (Un-)Bewußtsein der Menschen einer Zeit
nicht mehr übereinstimmt, aus der Kraft des gemeinsamen Gesprächs
heraus zu kritisieren, zu überdenken, zu erneuern, zu überwinden:
was hätte Nietzsche mehr gefreut?

Bibliographie

Diese Bibliographie erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit. Ihr Umfang
mußte in Grenzen gehalten werden. Angestrebt wurde eine repräsentative
Auswahl (die etwa ein Viertel des Schrifttums zum gestellten Thema darstellt).
Sie zerfällt in fünf Teile. Auf eine Auflistung der — zahllosen — französischen
Übersetzungen einzelner Werke Nietzsches mußte ebenfalls verzichtet werden,
umso mehr als noch heute verschiedene Taschenbuchausgaben Fassungen bringen,

die um die Jahrhundertwende entstanden sind.
Wie in den Anmerkungen, wird Paris als Verlagsort nicht angeführt. Gemäß

französischer Usanz erfolgt eine Angabe des Verlages. Die Zahlen nach
Zeitschriftenartikeln verweisen auf die entsprechenden Seiten.

A. BIBLIOGRAPHIEN UND FRANZÖSISCHE NIETZSCHE-GESAMTAUS¬
GABEN:

Reichert (Herbert W.) und Schlechta (Karl) Hg.: International Nietzsche Biblio¬
graphy. Studies in Comparative Literature. Chapel Hill, N.C.: University
of North California, 1960. [Verweist auf 595 französische Titel; der Nachtrag

von 1968 (ebd.) enthält 102 französischsprachige Publikationsnachweise.]

Bianquis (Geneviève): Nietzsche en France. L'influence de Nietzsche sur la

pensée française. Alcan («Bibl. de philos, contemporaine»), 1939, 128 S.

[Ausführliche Bibl. S. 119-126, mit Liste vereinzelter Zeitschritenartikel
ab 1874.]

72



Gabel (Gemot U.): Friedrich Nietzsche: Leben und Wirkung im Spiegel west¬

europäischer Hochschulschriften (1900-1975). Hamburg: Ed. Gemini, 1979,
36 S.

Köttelwesch (Clemens) Hg.: Bibliographie der deutschen Sprach- und Literatur¬
wissenschaft. Frankfurt/M.: Klostermann 1987 [und frühere Jahrgänge],

Nietzsche Studien. Internationales Jahrbuch für die Nietzsche-Forschung. Hg.
v. Ernst Behler, Mazzino Montinari, Wolfgang Müller-Lauter, Heinz Wenzel
u.a. Berlin - New York: W. de Gruyter, 1972ff.

Pütz (Peter): Friedrich Nietzsche. Stuttgart: Metzler, 1967, XII-104 S. [Bibl.
u.a. zur „Nietzsche-Wirkung im Ausland und über dessen Einflüsse auf
Nietzsche".]

Nietzsche: Oeuvres complètes. Hg. von Henri Albert, 11 Bde. [unvollst.], Mercure
de France, 1918-1934.

Nietzsche: Oeuvres philosophiques complètes. Textes et variantes établis par G.

Colli et M. Montinari, Traduction française sous la direction de G. Deleuze
et M. de Gandillac. Gallimard, 1967ff., IX Teile in 18 Bden [davon sind
14 erschienen].

Nietzsche: Correspondance. Textes établis par G. Colli et M. Montinari. Trad, de

Henri-Alex Baatsch. Gallimard, 1986 sind 2 Bde (1er juin 1850-avril 1869
und 2 avril - décembre 1874 betreffend) erschienen; geplant sind 5 Bde.

B. ZUR NIETZSCHE-REZEPTION IN FRANKREICH:

(Enthält lediglich Veröffentlichungen, die Nietzsches Rezeption in Frankreich
behandeln oder berühren):

Allison (David B.) Hg.: The New Nietzsche. Cambridge, Mass. — London: The
MIT Press, 1986 (1. Aufl. 1977 bei A. Lingis), XXVIII-274 S. [Mit Beiträgen
v. Th.J.J. Altizer, H. Birault, M. Blanchot, E. Blondel, G. Deleuze, J. Der-
rida, J. Granier, M. Haar, M. Heidegger, P. Klossowski, S. Kofman, A. Lingis,
P. Valadier],

Bianquis (Geneviève): Nietzsche en France. L'influence de Nietzsche sur la

pensée française. Alcan („Bibl. de philos, contemporaine"), 1929, 128 S.

[Bibl. S. 119-126.]
Behler (Emst): „Zur frühen sozialistischen Rezeption Nietzsches in Deutsch¬

land", in: Nietzsche-Studien, Bd. 13 (1984), 503-520.
Behler (E.): Derrida - Nietzsche. Nietzsche — Derrida. München - Paderborn

usw.: Ferdinand Schöningh, 1988, 171 S.

Behler (E.): „Nietzsche jenseits der Dekonstruktion", in: Nietzsche in der Dis¬

kussion. Bd. I: „Nietzsche und die philosophische Tradition". Hg. v. Josef
Simon. Würzburg: Königshausen und Neumann, 1985, 88-107.

73



Blei (Franz): „Nietzsche in Frankreich", in: Die Zeit, 18.7.1903.
Blondel (Eric): „Vom Nutzen und Nachteil der Sprache für das Verständnis

Nietzsches: Nietzsche und der französische Strukturalismus", in:
Nietzsche-Studien,bàe 10/11 (198 1/82), 5 18-64 (Diskussion: 538-564).

Boudot (Pierre): Nietzsche et l'au-delà de la liberté. Nietzsche et les écrivains
français de 1930 à 1960. Préface de Geneviève Bianquis. Aubier-Montaigne
(«Présence et Pensée»), 1970, 155 S.

Deudon (Eric Hollingsworth): «A propos de Nietzsche en France de Geneviève

Bianquis», in: Rev. de Littérature comparée, Bd. 54 (Jan.-März 1980),
H. 1, 112-113.

Deudon (E.H.): «„Requiescat in Inferno": La maladie de Nietzsche et les psy¬
chiatres français», in: Rev. de Litt, comparée, Bd. 54 (Juli-Sept. 1980),
H. 3, 360-365.

Deudon (E.H.): Nietzsche en France. L'antichristianisme et la Critique (1891-
1915). Préface de Michel Guérin. Washington D.C.: University Press of
America, 1982, XVI-159 S.

Deudon (E.H.): «Nietzsche et ses premiers critiques français (1891-1900)»,
in.Rev. de Litt, comparée, Bd. 59 (Jan.-März 1985), H. 1,43-67.

Donnellan (Brendan): „Nietzsche and Montaigne", in: Colloquia Germanica,
Bd. 19 (1986), 1-20.

Drain (Henri): Nietzsche et Gide. Essai. Madeleine, 1932, 256 S.

Eifler (Gunter): „Zur jüngeren französischen Nietzsche-Rezeption", in: Zur
Aktualität Nietzsches, Bd. 2: „Nietzsche in der Diskussion". Hg. von M.
Djuric und Simon. Würzburg: Königshausen und Neumann, 104 S.

Hina (Horst): Nietzsche und Marx bei Malraux. Mit einem Ausblick auf Drieu
La Rochelle und Camus. Tübingen: Niemeyer („Forschungsprobl. der vgl.
Lit.-Gesch."), 1970,1X-217 S.

Holdheim (William W.): „The Young Gide's Reaction to Nietzsche", in: PMLA,
Bd. 72 (Juni 1957), 534-44.

Jäckel (Kurt): „Nietzsche in Frankreich", in: Der kleine Bund. Literarische
Beilage des Bund, 24.7.1932 (13. Jg.), Nr. 30.

Kimmerle (Heinz): „Die Nietzsche-Interpretation der französischen Differenz¬
philosophie", in: Zur Genealogie einer Moral. Beiträge zur Nietzsche-Forschung.

Hg. v. Karel Mâcha. München: Minerva („Nietzscheana", Bd. I),
1985, 135 S.

Künzli (Rudolf E.): „Nietzsche und die Sémiologie: Neue Ansätze in der fran¬
zösischen Nietzsche-Interpretation", in: Nietzsche-Studien, Bd. 5 (1976),
263-288.

Kuttner (H.G.): Nietzsche-Rezeption in Frankreich. Essen: Die Blaue Eule
(„Kleinere Arbeiten zur Philosophie", Bd. 1), 1979, S. 9-67.

Lypp (Bernhard): „Nietzsche: Ein Literaturbericht", in: Philosophische Rund¬
schau, Bd. 28 (1981), 161-188.

Savouret (Marie): Nietzsche et du Bos. Lettres Modernes («Confrontations»),
1960, 1 12 S.

74



Schnyder (Peter): «Gide lecteur de Nietzsche», in: Travaux de Littérature,
(Paris), im Erscheinen.

Serra (Maurizio): „Nietzsche und die französischen Rechten (1930-1945)",
in: Nietzsche Studien, Bd. 13 (1984), 617-623.

Serra (M.): „Goethe, Nietzsche et le sentiment national en France dans l'entre-
deux-guerres", in: Nietzsche-Studien, Bd. 14 (1985), 337-356.

Taureck (Bernhard): Französische Philosophie im 20. Jahrhundert. Analysen,
Texte, Kommentare. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt („Rowohlts Enzyklopädie"),

1988,31 1 S.

Vattimo (Gianni): «Nietzsche heute? » [Rez. zu: S. Kofman, 1972, B. Pautrat,
1971, Jean Michel Rey, 1971], in: Philosophische Rundschau, Bd. 24

(1977), H. 1/2, 67-91.
Vivarelli (Vivetta): „Das Nietzsche-Bild in der Presse der deutschen Sozialdemo¬

kratie um die Jahrhundertwende", in: Nietzsche-Studien, Bd. 13 (1984),
521-569.

Wilhelm (Julius): Friedrich Nietzsche und der französische Geist. Hamburg:
Hoffmann und Campe («Geistiges Europa - Bücher über geistige
Beziehungen europäischer Nationen»), 1939, 93 S.

Wilhelm (J.): „Nietzsches Wirkung auf das zeitgenössische Frankreich", in:
Theologische Quartalsschrift, Bd. 124 (1954), 1. Quartalsheft, 19-38.

C. ZU NIETZSCHES FRANKREICH-BILD:

Bludau (Beatrix): Frankreich im Werk Nietzsches. Geschichte und Kritik der
Einflußthese. Bonn: Bouvier, 1979,213 S.

Champromis (Pierre): «Nietzsche devant la culture française», in: Romanische
Forschungen, Bd. 58 (1956), 74-1 15.

Donnellan (Brendan): Nietzsche and the French Moralists. Bonn: Bouvier
(„Modern German Studies", Bd. 9), XIII-202 S.

Krökel (Fritz): Europas Selbstbesinnung durch Nietzsche. Ihre Vorbereitung bei
den französischen Moralisten. München: Verlag der Nietzsche-Ges., 1929,
162 S.

Nietzsche Bibliothek. Vierzehnte Jahresgabe der Ges. der Freunde des Nietzsche-
Archivs. Weimar, ebd., 1942, VIII-56 S. [ill.].

Williams (W.D.): Nietzsche and the French. A Study of the Influence of Nietz¬
sche's French Reading on His Thought and Writing. Oxford: Blackwell
(„Modern Language Studies"), 1952, XXII-206 S.

D. ZUR NIETZSCHE-REZEPTION IN ANDEREN LÄNDERN:

Becker (Hans-Joachim): Die frühe Nietzsche-Rezeption in Japan (1893-1903).
Ein Beitrag zur Individualismusproblematik im Modernisierungsprozeß.
Wiesbaden: Otto Harassowitz, 1983, IX-231 S.

75



Behler (Ernst): „Nietzsche in der marxistischen Kritik Osteuropas", in: Nietz¬
sche-Studien, Bde 10/1 1 (1981/82), 80-1 10.

Borland (Harold H.): Nietzsche's Influence On Swedish Literature. With Special
Reference to Strindberg, Ola Hansson, Heidenstam and Fröding. Göteborg:
Göteborgs Kungl. Vetenskaps- och Vitterhets-Samhälles Handlingar, 1956
(Bd. 6, Nr. 3), 177 S.

Brigdwater (Patrick): Nietzsche in Anglosaxony. A Study of Nietzsche's Impact
on English and American Literature. Leicester: Univ. Press, 1972, 236 S.

Davies (Richard D.): „Nietzsche in Russia (1892-1917)". A preliminary biblio¬
graphy, in: Germano-Slavica, 1976, H. 1, 107-146; ebd., 1977, H. 3, 201-
220.

Gilman (Sander L.): „Nietzsche auf Englisch (1945-1976): Ein Forschungsbe¬
richt", in: Allg. Zeitschrift für Philosophie, Bd. 2 (1977), H. 2, 40-5 1.

Hillebrand (Bruno), Hg.: Nietzsche und die deutsche Literatur. 2 Bde. München:
Niemeyer („Deutsche Texte"), 1978, XII-388 u. VII-239 S.

Kiss (Endre): „Die Rezeption Friedrich Nietzsches in Ungarn bis 1918/19",
in: Nietzsche-Studien, Bd. 7 (1980), 268-84.

Krümmel (Richard F.): Nietzsche und der deutsche Geist. [...] Ein Schrifttums¬
verzeichnis der Jahre 1867-1900. Berlin: W. de Gruyter („Monogr. und
Texte zur Nietzsche-Forschung", 1974, XX-290 S.

Kunne-Ibsch (Elrud): Die Stellung Nietzsches in der Entwicklung der modernen
Literaturwissenschaft. Tübingen: Niemeyer („Studien zur deutschen Literatur"),

1972,277 S.

O'Hara (Daniel), Hg.: Why Nietzsche now? Bloomington: Indiana Univ. Press,
1981,2. Aufl. 1985, XII-441 S.

Petzold (Gertrud von): „Nietzsche in Englisch-amerikanischer Beurteilung bis
zum Ausgang des [Ersten] Weltkrieges", in: Anglia, Zeitschrift für englische

Philologie, Bd. 53, N.F. Bd. 41 (1929), 134-218.
Philippi (Joëlle, geb. Barron): Das Nietzsche-Bild in der deutschen Zeitschriften-

Presse der Jahrhundertwende. Diss, (unveröff.) Saarland, 1971, 298 S.

Reichert (Herbert W.): Friedrich Nietzsche's Impact on Modern German Litera¬
ture. Five Essays. Chapel Hill: Univ. of Northern Carolina („Studies in
German languages and literatures"), 1975, 151 S.

Reschke (Renate): „Kritische Aneignung und notwendige Auseinandersetzung.
Zu einigen Tendenzen moderner bürgerlicher Nietzsche-Rezeption", in:
Weimarer Beiträge, Zeitschrift für Literaturwissenschaft, Aesthetik und
Kulturtheorie, Bd. 29 (1983), H. 7, 1 190-1215.

Rosenthal (Bernice Glatzer), Hg.: Nietzsche in Russia. Princeton, N.J.: Princeton
Univ. Press, 1986, XVIII-425 S.

Rusker (Udo): Nietzsche in der Hispania. Ein Beitrag zur Hispanischen Kultur-
und Geistesgeschichte. Bern und München: Francke, 1978, 382 S.

76



E. NEUERE FRANZÖSISCHE LITERATUR ZU NIETZSCHE:

(Die Angaben beschränken sich auf Veröffentlichungen neueren Datums oder
auf solche, deren Interesse für unser Thema besonders hervorgehoben zu werden
verdient.)

Andler (Charles): Nietzsche, sa vie, sa pensée. 6 Bde. Ed. Bossard, später N.R.F.,
1920-31, Neuauflage bei Gallimard («Bibl. des Idées»), 1958ff.

Aron (Raymond):Mémoires, Bd. I, Julliard («Press Pocket»), 1983, 533 S.

Assoun (Paul-Laurent):Freud et Nietzsche. P.U.F. («Philosophie d'aujourd'hui»),
1980,302 S.

Bataille (Georges): Sur Nietzsche. Volonté de chance. Gallimard, 1945, auch in:
G.B.: O.C., Bd. 7, Gallimard («Blanche»), 1973,406 S.

Bataille (G.): «Nietzsche». In: Critique, 32 (1949), 271-274. [Dt. in: Salaquarda
(1980), 45-49],

Bataille (G.): «Nietzsche et Jésus selon Gide et Jaspers», in: Critique, Bd. 6

(1950), 99-144.
Bianquis (Geneviève): Nietzsche (1844-1900): Etudes et témoignages du cin¬

quantenaire. Société d'études nietzschéennes, 1950, 235 S.

Bianquis (G.): «Publications nietzschéennes», in: Etudes germaniques, Bd. 17

(Jan.-März 1962), H. 1, 48-54.
Bianquis (G.): «Etudes nietzschéennes», in: Etudes germaniques, Bd. 19 (Jan.-

März 1964), H. 1,296-300.
Blanchot (Maurice): „Nietzsche und die fragmentarische Schrift" in: Hamacher

(1986,47-73). [Aus: L'entretien infini. Gallimard 1969.]
Blondel (Eric): «Lectures de Nietzsche: Philologie», in: Perspektiven der Philo¬

sophie. Neues Jahrbuch. Hg. von R. Berlinger u.a., Amsterdam: Rodopi
(Bd. 2), 1976, 351-353.

Blondel (E.): Nietzsche: «Le ,,cinquième" Evangiley>1 Les Bergers et les Mages,
1980, 264 S.

Blondel (E.): „Nietzsches metaphorisches Denken", in: Nietzsche kontrovers.
Hg. v. R. Berlinger u.a. (Bd. 4). Würzburg: Königshausen und Neumann,
1984, 92-109.

Blondel (E.): Nietzsche. Le corps et la culture. La philosophie comme généalogie
philologique. P.U.F. («Philosophie d'aujourd'hui»), 1986, 357 S.

Boudot (Pierre): «Nietzsche et Valéry», in: La Rev. des Lettres modernes, H. 76-
77 (Winter 1962-1963), («Quinze années d'études nietzschéennes en France»),

57-62.
Boudot (P.): L'Ontologie de Nietzsche. P.U.F. («L'initiation philosophique»),

1971, 128 S.

Boudot (P.): Nietzsche en miettes. P.U.F. («Bibl. de philosophie contemporai¬
ne»), 1973,128 S.

Camartin (Iso): „Wie belesen war Nietzsche?" [Rez. zu: H.E. Lampl, 1987],
in: Neue Zürcher Zeitung, 16.1 1.1988 (Nr. 268), S. 99.

77



Camus (Albert): «Nietzsche et le nihilisme», in: Les Temps modernes, Bd. 7

(Aug. 1951): H. 70, aufgenommen in: Essais (L'homme révolté), Gallimard
(Pléiade), 1965, 475-489. [Deutsch u.a. in Salaquarda (1980), 63-77.]

Colli (Giorgio): Après Nietzsche. Montpellier: L'éclat, 1987, 143 S.

Commengé (Béatrice): La Danse de Nietzsche. Gallimard («L'Infini»), 1988,
225 S. [mit dem «Prix de l'essai-Andrée-Gautier» ausgezeichnet.]

Cordellier (Thierry): Rez. zu: Jean Granier: Le Désir de Moi (P.U.F., 1883),
in: La N.R.F., H. 376 (1. Mai 1984), 1 16-1 19.

Cordellier (Th.): Rez. zu: Janz (1984, Bd. I), in: La Nouvelle Revue Française,
H. 378-379 (Juli-August 1984), 166-170.

Corman (Louis): Nietzsche, psychologue des profondeurs. P.U.F., 1972,416 S.

Delaunay (Marc B.): «Deleuze et Nietzsche ou l'inverse...», in: Magazine littérai¬

re, H. 751 {Sept. 1958), 44-46.
Deleuze (Gilles): Nietzsche et la philosophie. P.U.F. («Bibl. de philos, contem¬

poraine»), 1974 (6. Aufl. 1983), 232 S.

Deleuze (G.). Nietzsche. P.U.F. («Philosophes»), 1965 (7. Aufl. 1988), 105 S.

Derrida (Jacques): Marges de la philosophie. Minuit («Critique»), 1972, 398 S.

[Enthält auch: «La mythologie blanche (la Métaphore dans le texte
philosophique)».]

Derrida (J.): Otobiographies. L'enseignement de Nietzsche et la politique du

nom propre. Galilée, 1984, 119 S. [Vortrag aus dem Jahre 1976.]
Derrida (J.): Eperons. Les styles de Nietzsche. Flammarion, 1978. 124 S. [Dt.

u.a. in: Hamacher 1986), 129-168.]
Duval (Raymond): «Le point de départ de la pensée de Nietzsche. Nietzsche et

le platonisme», in: Rev. des sciences philosophiques et théologiques, Bd. 53

(1969), 601-37.
Duval (R ): «Nietzsche», in: Rev. des sciences philos, et théolog., Bd. 58 (1974),

258-276.
Flécheux (André), Rez. zu: Bludau (1979); zu: Janz (1978/79), in: Lei études

philosophiques, Jan.-März 1982,479-85.
Fink (Eugen): La Philosophie de Nietzsche. Minuit, 1965, 248 S.

Gaède (Edouard): Nietzsche et Valéry. Essai sur la comédie de l'esprit. Galli¬
mard («Bibl. des Idées»), 1962, 504 S.

Gide (André): «Nietzsche», in: L'Ermitage, Jan. 1899, S. 55-66, aufgenommen
in: Prétextes. Réflexions sur quelques points de littérature et de morale.
Mercure de France, 1903 (u. öfter). [Dt. Übertragung in: Ariadne, Jahrbuch
der Nietzsche-Ges. Hg. v. Ernst Bertram u.a., München, Verlag der Nietzsche

Ges., 1925, 110-121.]
Goedert (Georges), Rez. zu: Valadier (1974), in: Nietzsche-Studien, Bd. 5

(1976), 384-91.
Goedert (G.): Nietzsche critique des valeurs chrétiennes. Souffrance et compas¬

sion. Beauchesne, 1977, 426 S.

78



Goedert (G.): Rez. zu: Blondel (1980), in: Nietzsche-Studien, Bd. 12 (1980),
510-512.

Goyard-Fabre (Simone): Nietzsche et la question politique. Sirey, 1977 («Psy¬

chologie politique»), 198 S.

Granier (Jean): Le problème de la vérité dans la philosophie de Nietzsche. Seuil
(«L'ordre philosophique»), 1966, 2. Aufl. 1979, 656 S.

Granier (J.): Vie et vérité: Textes choisis. P.U.F. («Les grands textes»), 1971,
3. Aufl. 1983, 232 S.

Granier (J.): Nietzsche. P.U.F. («Que sais-je?»), 1982, 128 S.

Guérin (Michel): Nietzsche. Socrate héroïque. Grasset et Fasquelle («Figures»),
1975,364 S.

Guzzoni (Alfredo) Hg.: 90 Jahre philosophische Nietzsche-Rezeption. König¬
stein (Taunus): Hain, 1979,X-189 S. [enthält u.a.: M. Foucault: „Nietzsche,
die Genealogie, die Historie"; B. Pautrat: „Brief an den Narren. Über einen
ungeheuren Augenblick" (unveröff.); J.-M. Rey: „Nietzsche und die Theorie
des philosophischen Diskurses"; J.-P. Sartre: „Die ewige Wiederkunft des

Gleichen: Nietzsches List".]
Haar (Michel): «Nietzsche», in: Histoire de la Philosophie, Bd. III: «Du XIXe

siècle à nos jours». Gallimard («Encyclopédie de la Pléiade»), vol. publié
sous la dir. d'Yvon Belaval, 1974, 307-353.

Habermas (Jürgen): Le discours moderne de la philosophie. Douze conférences.
Traduit de l'allemand par Christian Bouchindhomme et Rainer Rochlitz.
Gallimard («Bibl. de philosophie»), 1988, X-485 S.

Halévy (Daniel): Nietzsche. Nouvelle édition, avant-propos de G.-A. Goldschmidt.
Grasset («Pluriel»), 1977, 726 S.

Hamacher (Werner), Hg.: Nietzsche aus Frankreich. Essays von M. Blanchot,
J. Derrida, P. Klossowski, Ph. Lacoue-Labarthe, J.-L. Nancy u. B. Pautrat.
Frankfurt/M. und Berlin: Ullstein Materialien, 1986, 192 S.

Heidegger (Martin): Nietzsche. Gallimard («Bibl. de Philosophie»), 1972, 512 S.

[Frz. v. Pierre Klossowski.]
Jaccard (Roland): Rez. zu: Janz 1984, Bd. I), in: Le Monde, 29.6.1984, S. 21.
Janicaud (Dominique), éd.: Nouvelles lectures de Nietzsche. A l'occasion du

cinquième anniversaire de la composition à Nice du livre III d'Ainsi parlait
Zarathoustra. Lausanne: Cahiers de L'Age d'Homme. Bd. 1 (1985), 168 S.

[Mit Beiträgen von E. Blondel, D. Charles, A. Flécheux, Ed. Gaède, Ph.

Granarolo, M. Haar, A. Kremer-Marietti, A. Lingis, J.-E. Marie, J. Philip-
pon, J. Richer, A. Schober, A. Villani.]

Janz (Curt Paul): Nietzsche. Biographie. Gallimard, 3 Bde, 1984/1985. 512,
536 u. 658 S. [Frz. v. Pierre Rusch.]

Jarrety (Michel), Rez. zu Rosset (1983), in: La Nouvelle Revue Française,
H. 373 (1er février 1984), 109-1 1.

Jaspers (Karl): Nietzsche. Introduction à sa philosophie. Gallimard, 1950, Neu-
aufl. 1978. 474 S.

79



Kleiber (Morand): «L'interprétation philosophique de l'œuvre de Nietzsche»,
in: Rev. des sciences philosophiques et théologiques, Bd. 53 (1969), 542-
559. [Zu M. Heidegger, 1961 ; E. Fink, 1965; G. Deleuze, 1962; J. Granier,
1966; Cahiers de Royaumont, 1967.]

Klossowski (Pierre): „Nietzsche, Polytheismus und Parodie", in: Hamacher
(1986, 1 5-45) [Aus: Un si funeste désir. Gallimard, 1963, 236 S.]

Klossowski (P.): Nietzsche et le cercle vicieux. Mercure de France, 1965, Neu¬

auflage 1978,274 S.

Kofman (Sarah): Nietzsche et la scène philosophique. Galilée, 1979; durchge¬
sehene und korrigierte Auflage 1986, 321 S.

Kofmann (S.): Nietzsche et la métaphore. Payot, 1972, 216 S.

Kowarik (Stephan): Zeitlose Annäherungsversuche an Unzeitgemäßes. Betrach¬

tungen zu Friedrich Nietzsche und André Gide. Essen: Die Blaue Eule,
1984,66 S.

Kremer-Marietti (Angèle): Nietzsche. Les Lettres Modernes («Thèmes et struc¬
tures»), 1957,340 S.

Kremer-Marietti (A.): «Nietzsche et quelques-uns de ses interprètes actuels»,
in: Rev. de Métaphysique et de Morale, Bd. 4 (1959), 457-68. [Nimmt
gegen K. Schlechta Stellung.]

Kremer-Marietti (A.): «Quinze années d'études nietzschéennes en France», in:
La Rev. des Lettres modernes, H. 76-77 (Winter 1962-1963), 104 S.

Lacoste (Jean): Rez. zu: Janz (1984, Bde 2 u. 3), in: La Quinzaine littéraire,
H. 450 (1985),22-23,und ebd.,H.453 (1985), 16-17.

Lacoue-Labarthe (Philippe): „Der Umweg", in: Hamacher (1986, 75-1 10).
[Aus: Poétique, Bd. 5 (1971); Neubearbeitung in: Le Sujet de la
philosophie. Typographies I, Seuil, 1979.]

Lampl (Hans Erich): Flair du Livre. Friedrich Nietzsche und Théodule Ribot.
Eine Trouvaille. Hundert Jahre Zur Genealogie der Moral 1887-1987.
Zürich: Verlag am Abgrund, Max Nyffeler, 1988, 60 S. [ill.].

Lang (René): André Gide et la pensée allemande. L.U.F., Egloff, 1949, 223 S.

Lannoy (J.C.): Nietzsche ou l'histoire d'un égocentrisme athée. Desclée de

Brouwer, 1952, 398 S. [Aus dem Holländischen übersetzt.]
Laruelle (François): Nietzsche contre Heidegger. Thèses pour une politique

nietzschéenne. Payot («Traces»), 1977,252 S.

Ledure (Yves): Nietzsche et la religion de l'incroyance. Desclée de Brouwer,
1973, 244 S.

Ledure (Y.): Lectures «chrétiennes» de Nietzsche. Maurras, Papini, Scheler, de

Lubac, Marcel, Monnier. Cerf («Apologiques»), 1984, 166 S.

Ledure (Y.): «Bulletin nietzschéen», in: Archives de Philosophie, Bd. 51 (1988),
457-468.

Leibrich (Louis): «Actualité de Nietzsche», in: Etudes germaniques, Bd. 26

(Juli-Sept. 1971),364-371.
Löwith (Karl): De Hegel à Nietzsche. Gallimard, 1969, Neuauflage 1981,476 S.

80



Marcel (Gabriel): „De Kierkegaard à Nietzsche et à Heidegger ', in: G.M.: L 'hom-
me problème éthique, Gallimard, 1955, 135-143.

Miéville (Henri-L.): «Sur le protestantisme de Nietzsche», in: Présence, Rev. de

philosophie et d'art, Bd. 3 1932), 7-1 1.

Montinari (Mazzino): „Zum Verhältnis Lektüre — Nachlaß — Werk bei Nietz¬
sche", in: Editio, Intern. Jahrbuch für Editionswissenschaft, Bd. 1 (1987),
245-249.

Morel (Georges): Nietzsche. Introduction à une première lecture. 3 Bde. Aubier-
Montaigne («Philosophie de l'esprit»), 1971, 2. Aufl. 1985, XVI-855 S.

Morin (Dominique): „Nietzsche, Freud, Sartre", in: D.M..L'Athéisme moderne.
Cerf («Dossiers libres»), 1985, 152 S.

Murin (Charles): Nietzsche problème. Généalogie d'une pensée. Préf. de L.-M.
Régis. Montréal: Les Presses de l'Univ. de Montréal et J. Vrin, 1979, 308 S.

Nancy (Jean-Luc): „«Unsre Redlichkeit!» Über Wahrheit im moralischen Sinn
bei Nietzsche", in: Hamacher (1986, 169-192). [Zuerst ersch. in: Rev. de
Théol. et de Philos., Bd. 1 12 (1980), 391A07; mit Ergänzungen in: J.-L.
N.: L 'impératif catégorique, Seuü, 1983.]

Nietzsche. Cahiers de Royaumont. Minuit, 1967,292 S. [Mit Beitr. v. J. Beaufret,
H. Birault, G. Deleuze, M. Foucault, E. Gaède, P. Klossowski, K. Löwith,
G. Marcel, J. Wahl.]

Nietzsche aujourd'hui? Colloque de Cerisy-la Salle. U.G.E. («10/18»), 2 vol.,
1973, Brosch. [Mit Beitr. v. G. Deleuze, J. Derrida, E. Fink, P. Klossowski,
S. Kofman, Ph. Lacoue-Labarthe, K. Löwith, J.-F. Lyotard, J.-L. Nancy,
H. Wismann u.a.]

Pautrat (Bernard): Versions du soleil. Figures et systèmes de Nietzsche. Seuil,
(«L'ordre philosophique»), 1971, 367 S.

Pautrat (B.): „Nietzsche, medusiert", in: Harnacher (1986), 1 1 1-128 [zuerst
ersch. in Nietzsche aujourd'hui? (1973), Bd. 1]

Pourtalès (Guy de): Nietzsche en Italie, Grasset, 1929, 324 S.

Quinot (Armand): Les pages mystiques de Nietzsche. Forcalquier: Ch. Testaniè-

re, 1945, 2. veränd. Aufl. 1955, 302 S.

Rau (Fritz): „Zerstörer und Künder. Drei Sammelbände mit Nietzsche-Inter¬
pretationen", in: Nietzsche-Studien, Bd. 12 (1983), 5 13-5 18.

Reboul (Olivier): Nietzsche, critique de Kant. P.U.F. («Le phüosophe»), 1974,
172 S.

Rey (Jean-Michel): L'Enjeu des signes - lectures de Nietzsche. Seuil («L'ordre
philosophique»), 1971,242 S.

Rey (J.-M.): „La généalogie nietzschéenne", in: Histoire de la philosophie, sous
la dir. de François Châtelet. Hachette, Bd. 6, 1973, 151-188.

Rosset (Clément) : La force majeure. Minuit («Critique»), 1983, 105 S.

Rougemont (Denis de): «Contre Nietzsche», in: Présence, Bd. 3 (April 1935),
H. 3,1-4.

Salaquarda (Jörg), Hg.: Nietzsche. Darmstadt: Wiss. Buchges. („Wege der For¬

schung"), 1980, VIII-367 S. [Texte von G. Bataille, A. Camus u.a.]

81



Sartre (Jean-Paul): „Die ewige Wiederkunft des Gleichen: Nietzsches List",
in: Guzzoni (1979, 101-113). [Aus: Saint-Genet comédien et martyr.
Gallimard, 1952, 385 ff.]

Schreiber (Jens): „Die Ordnung des Genießens. Nietzsche mit Lacan", in: Lite¬
ratur-Magazin 12: Nietzsche, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt („Das neue
Buch" — Sonderbd.). Hg. v. N. Born u.a., 1980, 204-234.

Simha (André): Nietzsche. Bordas («Pour connaître»), 1988, 167 S.

Staub (Hans): Rez. zu: Ed. Gaède (1962), in: Nietzsche-Studien, Bd. 1 (1972),
432-440.

Stegmaier (Werner): „Nietzsches Neubestimmung der Wahrheit" (enthält Rez.

zu Jean Granier, 1966, 2. Aufl. 1969), in: Nietzsche-Studien 14 (1985),
69-95.

Stingelin (Martin): Rez. zu: H.E. Lampl (1987), in: Schweizer Monatshefte,
Bd. 68 (Dez. 1988), 1033-1034.

Taureck (Bernhard): Rez. zu: J. Habermas {Der philosophische Diskurs der
Moderne, [franz. 1988]); E. Blondel (1986) u.a., in: Nietzsche-Jahrbuch,
Bd. 16 (1987), 468-483.

Thibon (Gustave): Nietzsche ou le déclin de l'esprit. Fayard («Histoire de

l'église»), 1962,328 S.

Valadier (Paul): Nietzsche et la critique du christianisme. Cerf («Cogitatio fi-
dei»), 1974, 614 S.

Valadier (P.): Nietzsche, l'athée de rigueur. Desclée de Brouwer, 1975, 160 S.

Vattimo (Gianni): „Nietzsche heute?" Rez. zu: S. Kofman, 1972; B. Pautrat,
1971; Jean Michel Rey, 1971; Nietzsche aujourd'hui?, 1972, in: Philosophische

Rundschau, Bd. 24 (1977), H. 1/2, 67-91.
Vuillemin (J.): «Nietzsche aujord'hui», in .Les Temps modernes, Bd. 67 (1951),

1921-1954.
Wahl (Jean): La Pensée philosophique de Nietzsche des années 1885-1888.

CDU-SEDES, 1959,382 S.

Wahl (J.): «Lettre-Préface» in: Karl Jaspers: Nietzsche. Introduction à sa philo¬
sophie. Gallimard 1978, («Tel», 1978,1-VII).

Zweig (Stefan): Nietzsche. Stock («Stock plus»), 1978, 200 S.

Résumé:

En France, on connaît Nietzsche grâce à Wagner, et l'on se détourne de lui,
lorsqu'il refuse d'adorer le maître. Nietzsche devient-il alors le nihiliste, c'est-à-
dire, pour l'honnête homme de la fin du siècle, un fossoyeur dangereux de la

religion chrétienne? Disons plutôt qu'à cette époque, tout comme dans son

propre pays, on ne sait que faire de ses livres, encore peu compris. Schopenhauer

82



est trop près. Nietzsche, lui, déborde l'horizon mental de la plupart des gens
cultivés. Il dérange, il inquiète. Mais déjà des esprits non prévenus pressentent
le défi de ce géant de la pensée. Robert Dreyfus, Daniel Halévy, un peu plus tard
Gide, tentent de comprendre l'enjeu énorme de tant de ré-flexions percutantes...
Dès 1893, Henri Mazel, directeur du très petit Ermitage, déclare qu'on doit
s'engager pour que le message de Nietzsche soit répandu partout.

De ces années-là, avec leur puissant conformisme mental, aux récentes

attaques contre le «logocentrisme» de la métaphysique classique, inaugurées par
Georges Bataille et Pierre Klossowski, reprises et modifiées par Gilles Deleuze,
Jacques Derrida, leurs „élèves", étudier l'accueil de Nietzsche en France — dont
une vue d'ensemble approfondie reste à faire — c'est opérer une coupe transversale

à travers la culture française, c'est aller à la rencontre du pays où triomphent
Anatole France, Bourget et Loti, mais aussi Brunetière, Sarcey et Lemaître, afin
d'aboutir à la configuration «postmoderne», revenue de ses illusions pour
découvrir d'autant plus aisément dans Nietzsche «un semblable, un frère».
Etudier l'accueil de Nietzsche en France, c'est prendre part aux mille éclosions,
éphémères, parfois plus durables, d'une évolution culturelle volontiers invisible,
c'est arpenter un vaste domaine qui permet, à la fin provisoire de ce parcours par
trop rapide, de mesurer l'apport inestimable de cette culture même: ne consiste-
t-elle pas à mettre en question, n'aide-t-elle pas à renouveler, à surmonter la

tradition même dans la mesure où celle-ci divergerait trop de l'(in)conscience
contemporaine?

83




	Nietzsche in Frankreich : Aspekte seiner Wirkungsgeschichte

