Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1989)
Heft: 9
Artikel: Nietzsche in Frankreich : Aspekte seiner Wirkungsgeschichte
Autor: Schnyder, Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Schnyder

NIETZSCHE IN FRANKREICH:
ASPEKTE SEINER WIRKUNGSGESCHICHTE

Meinem Vater zum 70. Geburtstag

Vorweggenommen sei, dafd der gewifs handliche, aber ambitios klin-
gende Titel in keinerlei Konkurrenz zum schonen Buch von Guy de
Pourtalés iiber Nietzsche en Italie steht! . Schon dufierlich lifdt unsere
Themenstellung eine lyrische Meditation, wie wir sie dem West-
schweizer Schriftsteller verdanken, schwerlich zu, und im Vergleich
zu Italien liegt iiber Nietzsches Begegnung mit Frankreich alles in
allem wenig Biographisches vor: Nietzsche kennt das Land vorab
dank seinen Aufenthalten in Nizza, wo er den Zarathustra zu Ende
fiihrt; wenn er sich gerne an den ,,alkyonblauen Himmel*‘ der medi-
terranen Stadt erinnert, an verschiedene ,,versteckte Ecken‘‘ auf
ihren Anhohen, die ihm heilig sind, weil er dort unvergefdliche Augen-
blicke verbracht hat, so findet er sie doch, verglichen mit Turin, auch
Llarmig* und ,,antipathisch*?. Uber Nietzsches Verhiltnis zu den
Franzosen sind wir ebenfalls unzulinglich informiert; was vorliegt,
sind verschiedene Zeugnisse iiber seine Begegnungen mit franzdsi-

1 Vgl. unten, Bibliographie, wo die meisten der erwihnten Veroffentlichungen
ausgewiesen werden — mit Ausnahme der hier aufgefiihrten. — Als sehr niitz-
lich erweisen sich die eigens fiir die Kritische Studienausgabe (KSA) erstell-
ten Binde 14 (Kommentar) und 15 (Chronik und Gesamtregister): Miin-
chen, DTV — Berlin/ New York, W. De Gruyter, 2. Aufl. 1988, 778 S. u.
368 S.

2 Brief an Peter Gast, 14.2.1885; Nachlafy (Herbst 1884 - Herbst 1885),
Kritische Gesamtausgabe — Briefwechsel, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino
Montinari, Bd. II1.5, Berlin — New York, 1984, S. 191-2.

41



scher Kultur, die er ja sehr schitzte, ein Umstand, der sich wohl auf
das Interesse vieler Franzosen an seinem Werk ausgewirkt hat.

Eine Klammer soll hier gedffnet werden: Dieser Kenner zahl-
reicher franzosischer Autoren scheut sich nicht zu sagen, wie sehr
er Pascal liebe, und von Montaigne, den er sich zu eigen macht, hebt
er lobend hervor, er habe das Leben hienieden verschonert. Moliére,
Corneille und Racine nimmt er ,,nicht ohne Ingrimm gegen ein wii-
stes Genie wie Shakespeare in Schutz*. Er ist weiter der Ansicht, daf
ihn letztlich nur die Franzosen verstehen konnen; wenn er eine zeit-
lang die Meinung vertritt, nur zwei Leser zu haben, so ist der eine
der franzosische Positivist Hippolyte Taine (und der andere sein
Basler Kollege Jacob Burckhardt). Seine Kritik gerade auch der zeit-
genossischen franzosischen Literatur ist hidufig der Zeit weit voraus.
Das Journal des Goncourt inspiriert ihn beispielsweise zur folgenden
scharfsinnigen Bemerkung iiber die ,,damalige geistreichste und
skeptischste Bande der Pariser Geister* (gemeint sind u.a. Flaubert,
Théophile Gautier, Sainte-Beuve, die Gebriider Goncourt): ,,Exaspe-
rierter Pessimismus, Zynismus, Nihilismus mit viel Ausgelassenheit
und gutem Humor abwechselnd; ich selbst gehorte nicht iibel hin-
ein [...], ich selbst kenne diese Herren auswendig, so sehr, daf} ich sie
gelegentlich satt habe [...].*° Aber er erfafdt auch die Schwiche dieser
Generation: ,,[...] im Grunde fehlt es bei Allen an der Hauptsache
— ‘la force’.*® Er schiitzt weiter die hohe Gespriichskultur der Fran-
zosen; gliicklicherweise braucht sie nicht ausschliefSlich verniinftig
zu sein: ,,Logik erscheint [den Franzosen] als notwendig wie Brot
und Wasser, aber auch gleich diesen als eine Art Gefangenenkost,
sobald sie rein und allein genossen werden sollen. In der guten Ge-
sellschaft mufS man niemals vollstindig und allein Recht haben
wollen, wie es alle reine Logik will: daher die kleine Dosis Unver-
nunft in allem franzosischen esprit. Deshalb zogert er keineswegs,
,auch in den allerletzten Franzosen eine charmante Gesellschaft*
zu finden. In Ecce Homo lesen wir etwa gar: ,Ich glaube nur an
franzosische Bildung*‘. Oder: ,,Man ist beim Lesen von Montaigne,
La Rochefoucauld, La Bruyére, Fontenelle (namentlich der Dialogues
des morts), Vauvenargues, Chamfort dem Altertum néiher als bei

3 Brief an Peter Gast vom 10.11.1887; ebda.

42



irgendwelcher Gruppe von sechs Autoren anderer Volker. Durch jene
sechs ist der Geist der letzten Jahrhunderte der alten Zeitrechnung
wieder entstanden, — sie zusammen bilden ein wichtiges Glied in der
grofien noch fortlaufenden Kette der Renaissance — [...] sie enthalten
mehr wirkliche Gedanken als alle Biicher deutscher Philosophen
zusammengenommen. ‘4

Natiirlich diirfen wir diese Aufierungen nicht fir bare Miinze
nehmen, erwachsen sie doch einer langedauernden Ablehnung im
eigenen Land, wie zahlreiche Dokumente belegen; zur Illustration
sei hier aus einem Brief Nietzsches an Ferdinand Avenarius folgende
Stelle zitiert (und damit die Klammer geschlossen):

Ich selbst, dreiundvierzig Jahre alt, iiberdies, wie ich fiirchte, Vater von
funfzig Bichern [...], — ich selbst habe iiber mich noch nicht drei Zeilen
gelesen, die mich interessiert héitten, irgendetwas Griindliches, Kluges,
Psychologisch-Zurechnungsfihiges. Dies als Factum, nicht als ,,Seufzer*.>

Nietzsches Affinitit zu franzosischer Kultur mag umgekehrt die
Frage zulassen, ob sein Werk dem franzosischen Geist besonders
zugiangliche Ziige aufweise, aber auch, wie sich dieses Kulturganze
im Laufe der Jahre gegeniiber dem deutschen Dichter-Philosophen
verhalten hat, welchen Wandlungen es aus welchen Grinden unter-
worfen war. Denn im Vergleich zu vielen andern Lindern ist die
Aufnahme Nietzsches in Frankreich umfangreicher, die Auseinander-
setzung vielseitiger und engagierter, sie durchbricht bald einmal den
Kreis der Wagnerianer und erreicht — gewifd verwissert und zuweilen
sehr einseitig — weite Kreise der gebildeten Bevodlkerung. Uber die
Nietzsche-Rezeption auflerhalb Frankreichs, in der BRD wie in der
DDR, den osteuropidischen Lindern wie in den englischsprachigen
oder der Hispania, ja sogar in Japan liegen indessen verschiedene
Darstellungen in Buchform vor. Das gilt, wie auch Maria Deppermann
wihrend des Nietzsche-Kolloquiums in Sils-Maria 1988 ausgefiihrt

4 FEcce homo, ,,Warum ich so klug bin‘‘, 3, KSA 6, S. 285; Menschliches, All-
zumenschliches, 11, 214, KSA 2, S. 646f.; Die fréhliche Wissenschaft, 11,
82, KSA 3, S. 438 [Orthographie aktualisiert].

S Brief vom 10.9.1887, gez. ,,Prof. Dr. Nietzsche, vir obscurissimus‘‘ zit. nach
Philippi (1971, S. 13), vgl. unten, Bibl.

43



hat, fiir jene in Rufland®. Eine vergleichbare Gesamtschau der
neueren franzosischen Nietzsche-Rezeption steht bedauerlicherweise
aus.

Das Ziel dieser Ausfilhrungen wire also, in einigen gezwungener-
mafien groben Ziigen wichtige Aspekte dieser Rezeption zu skizzie-
ren. Zu kurz kommen mufd dabei vieles, allzuvieles, und es ist selbst-
redend, daf’ sowohl die Vielschichtigkeit des Themas als auch die
Masse von gedruckten Zeugnissen Vollstindigkeit auf knappem
Raum nicht zulassen: einige als relevant betrachtete Punkte sollen
hervorgehoben, anderes lediglich im Vorbeigang gestreift werden.
Diese Ausfithrungen sind damit nicht viel mehr als eine Sichtung
des reichen Materials, im Hinblick auf eine noch zu leistende Ge-
samtschau. Trotzdem sollen wesentliche Fragen erhoben werden:
Wie (durch wen? warum?) kommen Nietzsches Gedanken nach
Frankreich, werden sie dort abgelehnt, akzeptiert, (richtig) verstan-
den, welche Verinderungen und welche Wirkungen, welche Tenden-
zen sind sichtbar? Methodisch liegt also eine Mischform vor, aber
entspricht sie nicht dem weitverzweigten Thema am ehesten? Neben
historischem Abrif3 sind somit auch skizzenhafte Interpretationen
repriasentativer Werke moglich, kritische Glossen zu bereits vorhan-
dener dlterer Literatur zum Thema wie auch der Versuch von Synthe-
sen. Damit wire das methodische Geriist unserer Betrachtung um-
rissen.

Die letzte — sehr kompetente — Studie in Buchform geht auf das
Jahr 1929 zuriick. Nietzsche en France entstammt der Feder Ge-
nevieve Bianquis’; ihr verdankt die Nietzsche-Forschung in Frank-
reich nicht nur gute Ubersetzungen, sondern auch zihe Kleinarbeit
im Umkreis um die «Socié¢té francaise d’Etudes nietzschéennesy,
die sofort nach dem Zweiten Weltkrieg fiir eine unvoreingenommene,
nicht-ideologische Haltung Nietzsche gegeniiber eintritt. Erst vierzig
Jahre spiter erscheint ein weiteres Buch zum Thema, das allerdings

6 Siehe unten, Bibl. (,,D. ZUR NIETZSCHE-REZEPTION IN ANDEREN
LANDERN®).

44



einem eng begrenzten Themenkreis gilt: Eric Deudons Untersuchung
Nietzsche en France. L’Antichristianisme et la Critique geht der
Frage nach, wie der franzosische Klerus und ihm nahestehende Kreise
Nietzsche von 1891-1915 begegnet sind. Die Werke von Bianquis
und Deudon bedirfen heute verschiedener Retuschen: Geneviéve
Bianquis’ Gewichtungen kénnen da und dort, wohl auch dank besse-
rer Information, in anderem Lichte gesehen werden. Ich denke dabei
etwa an Emile Faguets Nietzsche-Buch — En lisant Nietzsche (1904),
das eher ein Ausbund damaliger schongeistiger Geschwitzigkeit ist
als eine seridse Studie zu diesem Philosophen’. Bei Eric Deudon
fallt trotz grofler Exaktheit und Vertrautheit mit der Materie eine
etwas militante Grundhaltung auf, die dazu fithren mag, daf} ver-
schiedene Tatbestinde chronologisch zu wenig auseinandergehalten
werden — so ist beispielsweise sein Gesamturteil iiber Henri Lichten-
berger wegen dessen spiaterer Ndhe zu Frau Forster-Nietzsche getriibt;
es ist aber doch wohl problematisch, ein vor jeder Zusammenarbeit
erschienenes Buch mit dieser Hypothek zu belasten. Deudon ver-
nachlissigt ferner manchmal den geschichtlichen Hintergrund. Damit
wird er m.E. Verdiensten des Kritikers Teodor de Wyzewa, aber auch
des Ubersetzers Henri Albert, zu wenig gerecht. Da seine Kritik vom
heutigen Nietzsche-Bild aus formuliert ist, verzerrt er da und dort
die Perspektiven, trotz treffender Ergebnisse.

Seither sind zur Nietzsche-Rezeption in Frankreich lediglich eine
Handvoll grofierer und kleinerer Aufsitze erschienen, von Julius
Wilhelm, von Kurt Jickel; einige davon sind Sammelrezensionen.
Zu neueren Arbeiten Stellung genommen haben Giinter Eifler, Heinz
Kimmerle, Rudolf E. Kiinzli, H.G. Kuttner, Gianni Vattimo und
— ebenso kritisch wie voreingenommen — Eric Blondel. Nicht zu
vergessen ist dabei Werner Hamachers Vermittlungsversuch: mit
seinen Ubersetzungen wichtiger Nietzsche-Aufsitze unseres Jahr-
hunderts leistet er einen wichtigen Beitrag, der dem deutschen Leser

7 Emile Faguet (de ’Académie Francaise): En lisant Nietzsche. Société fran-
caise d’imprimerie et de librairie — Ancienne Libr. Lecéne, Oudin et Ci€,
1904, 363 S. [Am Schluf} datiert: «Aout-septembre 1903».]' — Siehe auch
unten, S. 55-57.

45



neue Dimensionen des heutigen Nietzsche-Verstindnisses aufzeigt
und ihn mit diesem ,,Umweg‘‘ auch neue Wege zu Nietzsche eroffnen
mag.

Uber die Anfinge der Rezeption Nietzsches in Frankreich sind wir
dank den zitierten Arbeiten gut informiert. Geneviéve Bianquis resii-
miert die Verhiltnisse treffend, wenn sie von einem «prénietzschéis-
me latent» spricht, und Kurt Jickel von einer ,,gleichsam unterirdi-
schen Einwirkung*; Julius Wilhelm seinerseits zdhlt eine ganze Reihe
von Punkten aus Nietzsches Leben und Werk auf, die im Frankreich
der Jahrhundertwende ,,Tiir und Tor weit offen fanden*‘: Dynamis-
mus, Wille zur Macht, Lobpreisung der Kraft, der sogenannte Amora-
lismus, die sehr virulenten antichristlichen Impulse, der Kult des
Dionysischen, der Geist der Revolte gegen die alten Traditionen®.
Aber wir wollen selbst versuchen, die Lebenswelt in Frankreich
gegen Ende des letzten Jahrhunderts zu umreifien. Bedeutsam sind
dabei die zahlreichen politischen, sozialen und sogar kulturellen
Krisen, die die biirgerliche Ruhe und Stabilitit von mehreren Seiten
ins Wanken bringen. Der aus dem Positivismus hervorgegangene Fort-
schrittsglaube verfliichtigt sich allmahlich und weicht einem Gefiihl
der Ohnmacht, welches bald einmal die Wurzeln des Lebens umfafit;
eine metaphysische Leere breitet sich aus, die ihren kiinstlerischen
Ausdruck auf vielfiltige Weise etwa in den Parnasse, in die Kunst-
anschauung des [‘art pour l'art oder des Symbolismus trigt. Die
Generation, die um 1890 herum zwanzig Jahre alt ist, und der Clau-
del, Gide, Valéry, Jammes, aber auch Proust angehoren, sieht jedoch
im ,,Sieg der Nerven iiber das Blut*, in der Welt-Schmerz-Stimmung
des ausgehenden Jahrhunderts wenig Sinn und versucht, sie ver-
mittels des neuen Lebensgefiihls zu tiberwinden. Diese Vitalitit kann
verschiedene Ausprigungen annehmen. Melchior de Vogiié hat in
einer aufschlufireichen Analyse auf den starken Wunsch nach Abhin-

8 G. Bianquis (1929, S. 16); K. Jickel (1932, S. 237); J. Wilhelm (1954,
S.21), vgl. unten, Bibl

46



gigkeit und theoretische wie praktische Freiheit dieser jungen Leute
hingewiesen: «Tout change. Politiques, philosophes, écrivains,
poetes, toutes les dominations acceptées depuis un quart de siécle
sont ébranlées, elles sentent les nouveaux venus se dérober a leurs
prises.»® Die damals erschienenen Werke dieser Generation, seinerzeit
nur von einem kleinen Kreis wahrgenommen, versuchen eigentlich
alle, wieder Leben in die Kunst einfliefien zu lassen: dem Parnasse,
dem [l'art pour l'art, der Dekadenz, ja sogar schon dem als lebensab-
gewandt definierten Symbolismus sagen sie Valet. Bergsons Essai
sur les données immédiates de la conscience zahlt dazu ebenso wie
Barrés Ennemi des Lois; Claudels Téte d’or ebenso wie Gides Traité
du Narcisse. Claudel, schon als Student in politischer Wissenschaft
ein iiberzeugter Katholik, hat sich spiter so ausgedriickt: «Ma grande
joie est de penser que nous assistons au crépuscule de la Science du
XIX¢ siecle. Toutes ces abominables théories qui ont opprimé notre
jeunesse, celle de Laplace, celle de 1’évolution, celle des équivalents
de force, s’écroulent 1’'une sur I’autre.» Claudel fordert, darin Nietz-
sche nicht undhnlich, eine radikale Abkehr vom Kausalitdtsdenken:
«Nous allons enfin respirer a pleins poumons la sainte nuit, la bien-
heureuse ignorance. Quelle délivrance pour le savant lui-méme qui
pourra se livrer désormais en toute liberté a la contemplation des
choses sans avoir le cauchemar d’une ,,explication‘‘ 4 soutenir!»°
Diese Umstinde miissen wir uns vor Augen halten, wenn wir
ausmachen wollen, inwiefern Nietzsche im Kulturleben Frankreichs
jener Zeit auf Gehor stofien kann. Das Fehlen einer umfassenden
Ideologie, der eher starre Konservatismus machtbesitzender Instan-
zen wie Staat, Armee, Kirche, ferner die Uneinheitlichkeit und die
reaktiondre Einstellung der Triager universitarer Kultur, dann aber
auch die Vielfalt der den offiziellen Einrichtungen hiufig entgegen-
gesetzten kulturellen Erneuerungstendenzen, die zahllosen Stréomun-
gen, die zwar meist lediglich in kleinen Avantgarde-Zeitschriften zu

9 Eugéne-Melchior de Vogiié, «Ceux qui ont vingt ansy», Les Débats, 1. Jan.
1890; aufgenommen in: E.-M. de V., Regards historiques et littéraires,
A. Colin, 1892, S. 13.

10 Brief von Claudel an Gide, Kuliang, 7. Aug. 1903, Correspondance (1899-
1926), Gallimard, 1949, S. 48. [Zur dt. Ausgabe s. unten, Anm. 17.]

47



Wort kommen, bieten verschiedene Nischen, in denen Nietzsches
Denken — wie bruckstiickhaft und unartikuliert es damals noch rezi-
piert wird — Fuf’ fassen kann, zumal da es hdufig zur Radikalisierung
bereits vorhandener Denkanstofe verhilft.

Die sich durchsetzende Hinwendung zum Leben zeigt sich auch
in der Musik. Die Entdeckung Wagners mag wesentlich zur Ausbil-
dung des neuen Lebensgefiithls in Frankreich beigetragen haben.
Dessen iiberschiumende Opernmusik stofst dort bald auf Erfolg.
Seine Werke und auch seine Schriften gelangen nach Frankreich, wo
die deutschen Romantiker, sodann nordische Dramatiker wie Ibsen
und Bjornstein immer noch en vogue sind. Der Musiker hat rasch
Bewunderer und Freunde, ein wahrer Kult entsteht, er wird gefeiert,
zahlreiche Kiinstler und Kritiker pilgern nach Bayreuth. Nicht nur
die etablierten Zeitschriften widmen ihm wichtige Aufsitze: 1884
grinden Edouard Schuré, dem wir verschiedene kunstgeschichtliche
Arbeiten verdanken und Teodor de Wyzewa, ein seinerzeit nicht
unbedeutender Kritiker polnischer Herkunft, der vielen Franzosen
vor allem auslindische Autoren niherbringt, die Revue Wagnérienne.
Und Nietzsche? Wichtig bleibt, daf5 Nietzsches Name damals vor
allem im Zusammenhang mit Richard Wagner genannt wird, d.h.
als Gegner Wagners, seiner Musik ebenso wie seiner Weltanschauung,
in Erscheinung tritt. Mit seiner kompromiflosen Haltung diskredi-
tiert er sich in den Augen zahlreicher Wagner-Anhinger selbst. In
ihrer Uberraschung, von diesem Unbekannten Kritisches iiber den
Meister zu horen, wenden sich viele von ihm ab, noch bevor sie ihn
kennen. Anderseits mufd festgehalten werden, dafs die ersten Schrif-
ten den Kreis der Wagner-Freunde wohl kaum verlassen. Eine erste
(anonyme) Anzeige in der Revue critique erscheint bereits im Jahre
1874. Sie handelt tiber die «FErste Unzeitgemifse Betrachtung» und
bleibt ebenso unbeachtet wie Richard Wagner a Bayreuth, die ilteste
(iibrigens vom Verfasser autorisierte) franzosische Ubersetzung!!.

11 Es scheint, daf diese erste Nennung Nietzsches in der Revue critique von
1874 vollstindig unbeachtet bleibt. Vgl. G. Bianquis (1929), S. 4 und, kor-
rigierend, E.H. Deudon (1985), S. 44. — Die élteste Ubersetzung bildet wohl
Marie Baumgartners Richard Wagner a Bayreuth, par Friedrich Nietzsche,
professeur de philologie classique a I’'Université de Bale. Schlof;-Chemnitz,
Ernest Schmeitzner; Sandoz et Fischbacher, 1877, 197 S.

48



Halten wir also fest, dafd trotz einem «pré-nietzschéisme latent»,
trotz einer ,.gleichsam unterirdischen Einwirkung‘“ Nietzsches Ge-
dankenwelt weiten Kreisen noch fremd bleibt (aber wir haben gese-
hen, dafd es sich in Deutschland kaum anders verhilt): gerade das
gebildete Biirgertum zeigt sich zunichst einem reaktioniren, katho-
lisch-kirchlich eingebundenen Denken verpflichtet, und es ist nur
folgerichtig, dafd religionskritische Ansdtze aus Nietzsches Feder,
sobald sie in Frankreich in Ubersetzung bekannt werden, auf wenig
Verstiandnis stofien. So 1dfdt sich erklidren, dafd Nietzsche lingere Zeit
iberhaupt nicht zur Kenntnis genommen wird, ja, dald Jahre verge-
hen, bis die Dimensionen seines Werks gerade bei der gebildeten
Bevolkerung erfaf’it und — abgelehnt, ja bekdmpft werden. Dariiber
darf auch die Tatsache nicht hinwegtiuschen, dafd schon in den
90er Jahren des ausgehenden Jahrhunderts sein Name da und dort
in Aufsitzen erscheint. Zwei Beispiele wollen wir aus mehreren
zahlreichen Veroffentlichungen herausgreifen. Teodor de Wyzewa
hat seinerseits 1891 den ersten Artikel iiber Nietzsche fiir die weit-
verbreitete Revue Bleue verfafit. In Bezug auf den ehemaligen Freund
Wagners hat er allerdings eine weniger gliickliche Hand als bei seinen
verschiedenen, im allgemeinen einfithlsamen Portrits ausldndischer
Romanciers. Es ist denkbar, dafl er Nietzsche nur fliichtig gelesen
hat (zumal er sich lediglich auf ein Buch, Menschliches, Allzumensch-
liches, beruft); es zeigt sich im weiteren auch, dafd ihn Nietzsches
Denken iiberfordert: Schopenhauer ist noch allzugegenwirtig.
«Frédéric Nietzsche, le dernier métaphysicien», so der immerhin
bedenkenswerte Titel des Aufsatzes, legt nahe, dafs Nietzsche, indem
er die traditionelle Metaphysik iiberwinden will, zum Nihilisten wird,
d.h. in damaliger Akzeption zu einem Totengridber des christlichen
Glaubens und zu einem ungehemmten Zerstorer der abendlindischen
Tradition. Was wunder, wenn Wyzewa Nietzsches Philosophie mit
dessen Irresein in Verbindung bringt! Sie wird mithin verfilscht und
eigentlich schon damals fiir eigene Bediirfnisse zurechtgebogen.

Anderseits wird Nietzsche auch als Befreier von jeglichem mora-
lischen Anspruch gefeiert — als willkommener Katalysator fiir zuwei-
len recht derbe erotische Phantasien: die beiden Nummern der
ebenso kurzlebigen wie luxuriosen Zeitschrift Le Centaure, wo Henri
Albert, von dem noch die Rede sein wird, mitarbeitet, sind beredtes

49



Zeugnis dieses gegen gesellschaftlich geforderte Priidderie und Heuche-
lei gerichteten Amoralismus. Just solchen Stirmern und Dringern,
die sich in unbekannten Zeitschriften zu Wort melden, ist es zu ver-
danken, daf’d Nietzsches Leben und Werk anerkennend gewiirdigt
wird und bereits Ubersetzungen in Ausziigen erscheinen, wie «Le
Cas Wagner» in Le Banquet anno 1892!%. Verschiedene kleinere und
kleinste literarische Zeitschriften heben sich ferner von den offiziel-
len biirgerlich-konservativen Blittern — Revue des Deux Mondes,
La Revue Bleue, Journal des Débats — nicht wenig ab: L ’Ermitage,
La Revue Blanche, Le Banquet und La Plume sind Zeitschriften, die
Nietzsche sogleich einige Sympathie entgegenbringen und das nega-
tive, nihilistische, antichristliche Bild der Konkurrenz mit den hohen
Auflagen korrigieren. So erkennt der Herausgeber des keine 300
Abonnenten zidhlenden FErmitage bereits in der Februar-Nummer
1893, daf’ Nietzsche einer jener wenigen Denker sei, die man nicht
genug bekanntmachen konne. Lediglich ein Bruchteil der Gebildeten
im Frankreich des ausgehenden Jahrhunderts manifestiert also ein
lebhaftes Interesse fiir den deutschen Philosophen: der grofdte Teil,
mit ihm auch die akademische Philosophie, legt Gleichgiiltigkeit an
den Tag oder bezieht gar eine ablehnende Position.

In diesen Zusammenhang soll auch das erste in franzoésischer
Sprache erschienene Werk zu Nietzsche kurz Erwdhnung finden: die
1898 bei Félix Alcan erschienene, fast zweihundert Seiten starke
Untersuchung iiber La Philosophie de Nietzsche von Henri Lichten-
berger (einem damals an der Universitit Nancy lehrenden Germani-
sten). Ein wenig spidter wird derselbe Autor eine Anthologie aus

12 Obwohl nur zwei Nummern vorliegen, bleibt die Zeitschrift Le Centaure
(Friihling 1897 und Herbst 1898) ein Unikum der Avantgarde jener Zeit;
spiatere Groflen wie Paul Valéry, André Gide arbeiteten neben Pierre Louys
und Henri Albert, Saint-Georges de Bouhélier, Maurice Le Blond usw.,
mit. — Le Banquet ist eine der kurzlebigen Revuen der Avantgarde, mit ver-
schiedenen durchaus ernstzunehmenden literarischen und kulturgeschicht-
lichen Aufsitzen. Thr Mitherausgeber Daniel Halévy wird seine Arbeit an
Nietzsche weiterfiihren und spiter eine sehr umsichtige Biographie (Nietz-
sche, 1944/ Neuaufl. 1977) vorlegen; schon um die Jahrhundertwende hat
er, wohl als einer der ersten Franzosen, die Machenschaften im Nietzsche-
Archiv entlarvt...

50



Nietzsches Werken veroffentlichen. Es steht aufler Zweifel, dafd
dieses Buch eine grofie Verbreitung gefunden hat (1923 wird es in
13. Auflage erscheinen). Lichtenberger referiert klar und unpri-
tentiés zahlreiche Themen der Philosophie Nietzsches. Er verweilt
bei dessen energischer Lebensbejahung, beim Problem der Entste-
hung von Wertungen und Moralsystemen, bei der Frage nach Wahr-
heit, die sich als Frage nach einem Sinn ohne Absolutheitsanspruch
entpuppt, dann aber auch bei seiner Forderung, den Demiurgen-
Kiinstler wieder zu Ehren kommen zu lassen. Im Vordergrund steht
indessen der radikale Individualismus:

La philosophie de Nietzsche est, d’abord, strictement individualiste. «Que
te dit ta conscience? demande-t-il: tu dois devenir qui tu es.» L’homme doit
donc avant tout se connaitre lui-méme, connaitre a fond son corps, ses
instincts, ses facultés; puis il doit modeler sa régle de vie d’aprés sa person-
nalité, mesurer ses ambitions & ses aptitudes héréditaires ou acquises, tirer
le meilleur parti possible de ses dons naturels ainsi que des événements
extérieurs que lui apporte le hasard, corriger enfin, du mieux qu’il pourra,
la nature, par I’art, afin de donner du style a son caractére et a sa vie.!3

Zwar darf Lichtenberger der Vorwurf nicht erspart bleiben, dafd er
neben anderen Einschrinkungen (etwa einer allzu idealistischen Sicht
von Nietzsches Jugend), Nietzsches Philosophie auf einen gewaltigen
Pessimismus reduziert. Aber es scheint mir ungerecht, wenn dieses
wichtige Buch vom heutigen Wissensstand aus kritisiert wird, wie es
Eric Deudon und zum Teil auch Geneviéve Bianquis getan haben;
wenngleich es einfach ist, damals wie heute Kritik an Lichtenbergers
eigenwilliger ,,Christianisierung‘‘ Nietzsches zu iiben, so geht es wie
bereits erwdhnt immerhin nicht an, bei der Besprechung der ersten
Rezeption Lichtenbergers spitere Mitarbeit im Nietzsche-Archiv
zu Kkritisieren, die dann Frau Forster-Nietzsche begeistern und zu
angeblich eigener Ubersetzung der franzosischen Untersuchung
anregen wird!4.

13 H. Lichtenberger, La Philosophie de Nietzsche, Alcan, 1898, p. 2.
14 Lichtenberger scheint in Deutschland friih auf die Sympathie der Schwester

51



Die eigentliche Auseinandersetzung mit Nietzsche beginnt in Frank-
reich allerdings mit dem Vorliegen von Ubersetzungen. Es ist der
Germanist Henri Albert, der sich unermiidlich als Ubersetzer, aber
auch als Interpret Nietzsches einsetzt. Schon 1898 erscheint Ainsi
parlait Zarathoustra. Mit Henri Albert beginnt mithin ein neues
Kapitel in der franzosischen Nietzsche-Rezeption. Auch er kann,
wie Wyzewa, Lichtenberger und andere, heute in vielen Belangen
kritisiert werden: «On peut regretter que tant de travail utile et
méritoire n’ait pas €té servi par une plume plus alerte, par une
maitrise plus ample et plus souple du francais [...]», klagt Gene-
vieve Bianquis und vertritt die Ansicht, dafd sich die franzosische
Sprache durchaus eigne, Nietzsches vielseitigen, sowohl befehlenden
als liebkosenden, kithnen wie scharfsinnigen, feurigen wie erhabenen
Stil zu iibersetzen. Das mag zutreffen, aber geht dann Eric Deudon
nicht zu weit, wenn er Henri Alberts Arbeit als «désastre» ansieht!®?
Tatsache ist vielmehr, daf} gerade die Ubersetzerleistung Alberts in
hohem Mafle zu Nietzsches Aufnahme in Frankreich beigetragen
hat: Eine ndhere Auseinandersetzung mit dem deutschen Philoso-
phen hebt in den Jahren kurz vor der Jahrhundertwende an, zum
Zeitpunkt, wo Albert im Verlag Mercure de France laufend Werke
Nietzsches in Ubersetzung vorlegt: 1898 Ainsi parlait Zarathoustra,
ein Jahr spiter Nietzsche contre Wagner, L 'Antéchrist, Le crépuscule
des idoles, Pages choisies de Frédéric Nietzsche, Le cas Wagner, 1900
dann La Généalogie de la Morale, abgesehen von zahlreichen kom-

des Philosophen gestofien zu sein: ein Jahr nach Erscheinen der Nietzsche-
Studie liegt bereits die deutsche Ubertragung nebst iiber 60-seitiger (!) Ein-
leitung von Elisabeth Forster-Nietzsche vor: Die Philosophie Friedrich
Nietzsches, von Henri Lichtenberger, Professor an der Universitdt Nancy.
Dresden und Leipzig, Carl Reissner, LXIX-216 S. [ill.]. — 1900 erscheint
ferner die Ubertragung der Vorrede zur Aphorismensammlung, die 1899
ebenfalls von Alcan verlegt wurde (Fragments et aphorismes, spiter mit der
Studie zu einem Band zusammengefafdt): Friedrich Nietzsche, Ein Abrif3
seines Lebens und seiner Lehre, von Henri Lichtenberger, Prof. an der Univ.
Nancy. Deutsch von Friedrich v. Oppeln-Bronikowski, Dresden und Leipzig,
Carl Reissner, 1900, 48 S.
15 G. Bianquis (1929), S. 5; E.H. Deudon (1981), S. 49.

92



mentierenden Aufsdtzen, die er vorab im Mercure de France ver-
offentlicht.

Die Reaktionen lassen nicht auf sich warten, und ab 1899 entste-
hen in Frankreich eine Vielzahl von Auseinandersetzungen mit dem
deutschen Philosophen, sei es, dafd die dngstliche Ablehnung unter
Berufung auf Nihilismus, antichristliche Haltung, Zerstorung tradi-
tioneller Werte sowie im Werk aufspiirbarer Demenz vertieft wird
(wie es Jean Bourdeau tun wird, den Nietzsche dank Taines Vermitt-
lung kennt, und der seine Hoffnungen auf einen Briickenschlag natiir-
lich in keiner Weise erfiillt), sei es, dafd gerade dieses einengende
Nietzsche-Verstindnis bekdmpft wird. In diesem Zusammenhang
mufd André Gide erwidhnt werden. In einem seiner besten kritischen
Texte tritt er 1900 Nietzsche mit viel Verstindnis entgegen und
ebnet damit den Weg zu einem neuen, unvoreingenommeneren
Nietzsche-Bild in Frankreich. Gide kritisiert vor allem die unselige
Reduktion von Nietzsches Wirken auf seine Krankheit: «Mais lorsque
des raisonnables viennent dire: c’est un malade; des orthodoxes: sa
folie finale condamne son systéme — je proteste et dis que ce sont
les mémes qui criaient au Christ sur la croix: ,,Si tu es le Christ,
sauve-toi toi-méme.‘‘» Wie Dostojewski zeige, ist manchmals Wahn-
sinn notig, um gewisse Dinge zum ersten Mal zu sagen. Gide sieht in
Nietzsche einen tapferen Uberwinder der christlichen Religion, einen
mutigen Bewunderer des Lebens und des Werdens, einen Menschen,
der zu einer neuen, kiinstlerischen Weltsicht vorstofdt: «Oui, Nietz-
sche démolit; il sape, mais ce n’est point en découragé, c’est en
féroce; c’est noblement, glorieusement, surhumainement, comme un
conquérant neuf violente des choses vieillies.» Nietzsche sei ein
grofder Ideenbeweger, er habe das ganze abendlindische Denken von
mirb gewordenen Fesseln befreit; ohne ihn hidtten sich vielleicht
Generationen damit abgemiiht, zaghaft das zu formulieren, was er
mit so grofler Konnerschaft kithn getan hat: «[...] tout grand affirma-
teur est forcément un Nietzschéen.» Allerdings braucht es eine
innere Vorbereitung, um Nietzsche gut zu verstehen, eine gewisse
geistige Disposition ist besonders giinstig, etwa in der Art eines ange-
borenen Protestantismus oder Jansenismus. Nietzsche verstehen
vorab also jene Kopfe, denen nichts so verhafst ist wie der Skeptizis-
mus oder deren Skeptizismus einen neuen Glauben bilde, der fihig

53



ist, Liebe in Hafd zu verwandeln, dabei aber die Wirme eines Glau-
bens behilt'®. Gide bedauert eigentlich nur eines: dafd Nietzsche nicht
wie die anderen Schopfer dem Wahnsinn ihres Genies durch die fortge-
setzte Liuterung, durch das Ausglithen ihrer Leidenschaften im Kunst-
werk zu entgehen vermochte. Fiigen wir hier noch an, daf} sich spiter
Denis de Rougemont, Bataille oder Camus dhnlich dufern werden...

*

Von 1900 an erscheinen in den beiden dargestellten Richtungen
regelmafig Untersuchungen in Buchform iiber Nietzsche, von Eugéne
de Roberty, Alfred Fouillée, Jules de Gaultier, Pierre Lasserre, Emile
Faguet, Ernest Seilliére, usw., die zur Verbreitung von Nietzsches
Werk beitragen, bis dann am Vorabend des Ersten Weltkrieges wieder
nationalistisch verbrimte Ablehnung des Deutschen Philosophen
lautstark wird. Es fehlt der Raum und der Wille, alle diese Arbeiten
zu wiirdigen, lediglich ein Schlaglicht sei auf zwei Untersuchungen
geworfen, die wichtige Richtungen damaliger Begegnungen mit dem
Philosophen aufzeigen. In Alfred Fouillées Nietzsche-Kritik (Nietz-
sche et U'Immoralisme, 1902) zeigt sich die Reaktion eines Schul-
philosophen neukantianischer Observanz: Nietzsches Werk, so fol-
gert Fouillée, damals eine bedeutende Personlichkeit (die sich hiufig
auch in der mondidnen Revue des Deux Mondes zu Wort meldet),
sei die Tat eines Verriickten, eines anachristischen und unmoralischen
Sophisten, es sei inkohdrent und voller Widerspriichlichkeiten.
Fouillée behauptet, Nietzsches Werk negiere das Denken, denn um
zu denken, sei ein denkendes Subjekt notwendig, ein Gedanke und
ein Gegenstand, ferner eine ,,noumenale‘* Welt, welche die ,,phino-
menale** trigt — alles Axiome, die Nietzsche bekimpft. Fouillée 14f5t

16 Gide, , Lettre & Angele*, in L’Ermitage, Jan. 1900, wieder aufgenommen in:
Prétextes (Mercure de France, 1903; 1963 [Neuauflage]). — W. Hamacher
organisiert sein Vorwort um eine von Gide aufgestellte originelle Hypothese:
,,Fast [...] war dieses Erscheinen der Werke verzichtbar; «denn man kann
geradezu die Behauptung aufstellen, dafl Nietzsches Einflufd wichtiger ist als
sein Werk, oder gar, dafl sein Werk nur eines des Einflusses ist.»‘‘. (Hama-
cher, 1986, S. 5).

54



einen Dialog schon gar nicht zu; die Gedanken des deutschen Phi-
losophen werden vom idealistischen und moralphilosophischen
Standpunkt aus in Bausch und Bogen abgelehnt. Dem Deutschen
wird diese Kritik natiirlich in keiner Weise gerecht, sie gibt dessen-
ungeachtet den Ton an, wird vorab durch der Kirche nahestehende
Kreise iibernommen und manchmal radikalisiert, und zwar bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein, etwa durch Claudel, oder, in weniger
scharfer Form, durch Mauriac.

Daf} gerade Claudel fiir Nietzsche wenig iibrig haben konnte,
geht — das sei hier eingeblendet — aus seiner religivsen Uberzeugung
hervor; verschiedene abschitzige Urteile in seiner Correspondance
oder im Tagebuch zeigen, dafl er den Gedanken des deutschen
Philosophen entschieden entgegentritt. Das wird auch in einem
unbekannteren Artikel, der am 28. Januar 1939 im Figaro erscheint,
ersichtlich:

J’ai essayé a bien des reprises de lire les ouvrages du malheureux Nietzsche.
Mais toujours cette infirmité des définitions, c’est-a-dire cette absence de
principes et par suite ce chaos contradictoire des déductions, cette pétu-
lance puérile, cette violence de la faiblesse, ces éruptions de l'instinct
individuel et animal remplagant les calmes lumiéres de la considération
générale, ces balbutiements hagards, ces contorsions et ces invectives d’un
esclave révolté, me remplissaient d’horreur et de dégout, et au bout de
quelques pages je ne pouvais continuer.

Auch Henri de Lubac gehort in diese Gruppe; der Verfasser des
Drame de 'humanisme athée (1948) setzt dem unseligen Renegaten
die Forderungen eines wahren Katholizismus entgegen. Francois
Mauriac hingegen zeigt eine versohnlichere Haltung, wenn er in
seinen Mémoires intérieurs schreibt: «Nous ne sommes pas juges de
ce que Dieu attend d’une vie et d’un étre. Comment croire qu’un
Nietzsche, qu’un Gide n’ont pas été voulus tels qu’ils étaient? »

Eine weitere Dimension kommt in Emile Faguets Nietzsche-Buch
En lisant Nietzsche, 1904, einprigsam zum Ausdruck, und mit ihm
wollen wir uns wieder dem besprochenen Zeitabschnitt zuwenden.
Es kennt eine grofe Verbreitung: Schon ein Jahr nach Erscheinen
des Bandes steigt die Auflage auf 4000 Exemplare, was fiir jene Zeit
enorm ist. Faguets Buch bildet in der Tat einen Spiegel des Nietz-

55



sche-Verstindnisses jener Zeit und enthiillt uns heute, wie banal und
selbstgefillig damals in gewissen Kreisen risonniert werden durfte.
Der seinerzeit berithmte Kritiker und Académicien ergeht sich in
Platitiiden und bleibt damit bedenklich vage und oberflichlich.
Eingestanden Unwesentliches wird dabei aufgebauscht, Bedeuten-
des banalisiert; ich habe manchmals den Eindruck, Faguet bringe
Unausgegorenes zu Papier; was wunder, dafs sein Stil so verwissert
wirkt. Er sieht in Nietzsche ein Genie, schwicht aber seine Aussage
so sehr ab, daf schliefdlich nicht mehr viel davon {ibrig bleibt. Denn,
schlufdfolgert er, Nietzsches Kritik des Bewufstseins finde sich schon
ganz bei La Rochefoucauld und seine kiinstlerische Sicht des Le-
bens sei eigentlich eine ungeheure Ubertreibung einer Halbwahrheit
oder einer Viertelswahrheit... Dieses Buch ist in meinen Augen kaum
mehr als eine salonfihige Plauderei iiber Nietzsche. Faguet nennt ihn
einen Abenteurer des Geistes, einen ,,Don Juan der Erkenntnis*
— vielleicht sollte man diesen Kritiker einen wortreichen Leporello
nennen:

Ce Nietzsche est un peu néronien, au moins. Pour dire toute ma pensée, il
I’est tout a fait, et la chose qui m’étonne le plus, étant donné qu’il est
paradoxal, effronté et un peu cynique, c’est de n’avoir pas rencontré dans
ses livres un éloge de Néron. Il y doit étre; je n’aurai pas fait attention. Oui,
Nietzsche est néronien, et c’est le secret méme de son influence sur la partie,
a la vérité la plus grotesque, de son public, sur les ,,esthétes, sur les pseudo-
artistes, sur les cabotins, sur quelques femmes, 4 ce qu’on m’assure.!’

Faguet verwechselt offenkundig seine Leserschaft mit jener Nietz-
sches. Vermerkt sei noch, daf’ Genevieve Bianquis im Jahre 1929
diesem Buch mit einiger Sympathie begegnet, damit Autor wie Buch,
das sie als aristokratisch einstuft, in nicht geringem Mafie tiberschitzt.
Es ist wohl weitgehend dem Versagen der akademischen Philosophie
jener Zeit zuzuschreiben, dafs sich solche Geschwitzigkeit so gut

17 En lisant Nietzsche, sieche oben, Anm. 7. — Claudel zeigt auch in seinem
Journal (Gallimard «Bibl. de la Pléiade», 1968, 2 Bde.), aber auch in seinen
Briefen (vgl. Paul Claudel — André Gide: Briefwechsel, Stuttgart: DVA,
1952) gegeniiber Nietzsche stets Animositit... — F. Mauriac, Mémoires
interieurs, Flammarion, 1952, S. 92.

56



verkaufte. Léon Blum, seinerzeit literarischer Kritiker an der Revue
Blanche, formulierte es so: «Ce qui distinguera, hors M. Lemaitre,
cette génération de critiques d’Université, c’est a la fois les beaux
avis des philosophes qu’ils se donnent et l'incroyable pauvreté de
leur intelligence philosophique. Il faudrait leur expliquer jusqu’aux
mots les plus simples du vocabulaire abstrait.» Und iliber Emile
Faguet: «Peut-€tre les éléves de M. Faguet lui feront-ils comprendre
un jour que la force logique d’une démonstration ou d’une théorie
ne réside pas dans I’abondance des conjonctions et I’enchevétrement
des incidentes.» Die offizielle Philosophie, damals in akademischen
Schulstreitigkeiten vorab gegen Bergson verwickelt, beginnt eigent-
lich erst auf Umwegen, durch Vermittlung von Hegel und schliefdlich
Marx, dann vor allem von Freud, sich niher fiir Nietzsche zu inter-
essieren. Deshalb kommt es auch zu keiner Nietzsche-Auseinander-
setzung durch damalige Philosophedozenten: Frédéric Rauh, Emile
Boutroux, Renouvier, Lachelier (und die Liste liefse sich beliebig
verlangern: Maurice Blondel, Emile Meyerson, Paul Langevin, Léon
Brunschvicg konnten ebenfalls zitiert werden) bringen wohl wegen
ihrer doktrindren Befangenheit in einem Descartes und spiter Kant,
dann Hegel (und Marx) weitgehend verpflichteten Denken Nietzsche
kein besonderes Interesse entgegen. Erst Gabriel Marcel und schlief3-
lich Jean Wahl stellen sich auf unvoreingenommene Weise dem
Philosophen aus Sachsen.

Somit diirfen wir abschlieffend sagen, dafd Faguets Nietzsche-
Buch wohl symptomatisch sein mag fiir den Zeitgeist des Jugend-
stils: weite Kreise ziehen es vor, sich zu divertieren — anstatt den
anstehenden Problemen ins Auge zu sehen. Gerade in jenen Jahren
breitet sich aus, was wir einen oberflichlichen ,,Salon-Nietzscheis-
mus‘‘ nennen konnten. Viele reden vom ,,inévitable Nitche‘‘ — ohne
ihn zu kennen, ohne sich mit ihm auseinanderzusetzen: Jules Renard
bringt diesen Sachverhalt auf eine Formel: Wie man ihn im Jahre
1907 um seine Meinung iiber Nietzsche fragt, gibt er zur Antwort:
«Ily atrop de lettres dans son nom.»'®

*

18 L. Blum, La Revue Blanche, 1894, p. 479. — J. Renard: Journal, Gallimard,
1935, S. 507.

37



In der ersten Dekade des neuen Jahrhunderts wird in bezug auf
die Mentalitdt ein Umdenken sichtbar. Nicht nur kirchlich-konfes-
sionelle und traditionsorientierte, sondern restaurative, ja reaktionire
Krifte dringen die sozialen und progressiven in den Hintergrund.
Verschiedene Skandale, die die Bevolkerung des Landes entzweit
haben, allen voran die beriihmte Dreyfus-Affire, tragen das Ihre dazu
bei. Viele Franzosen haben den ewigen Dissens satt und kapitulieren;
hinzu kommt eine neue auf’enpolitische Gesamtlage, die zur Besin-
nung auf die traditionellen franzosischen Werte aufruft. Die neuge-
wonnene Lebensbejahung wird im Laufe der ersten Dekade des
neuen Jahrhunderts gern auf zwei Weisen kanalisiert: entweder
wird sie heimgefithrt in den Schofd der Kirche (die ,,ewige Versu-
chung*, wie es Alain-Fournier einmal nannte) oder aber sie wird
einer staatsautoritiren nationalistisch orientierten Politik einge-
schrieben, was etwa eine Bewegung wie die «Ecole romane» zeigt.
Urspriinglich einer literarischen Neoklassik verpflichtet, 6ffnet sie
sich langsam nationalistischem Denken und spiter auch nationalisti-
scher Politik. Nach Maurice Barrés und Jacques Bainville polemisie-
ren Charles Maurras und Léon Daudet gegen kulturelle Verstindi-
gung, und Louis Bertrand spricht schon 1914 von den Grands cou-
pables. Zahlreich sind die Schriftsteller, die nach Kriegsausbruch
kriegerische Tugenden und Mannesmut lobpreisen: Barrés, Péguy,
Suareés, Montherlant, Ernest Psichari; Georges Sorel denkt iiber die
Gewalt nach; in seinen Réflexions sur la violence (1908) vertritt er
die Meinung, sie rechtfertige sich a posteriori angesichts des Erreich-
ten.

Mit dem Beginn des Weltkrieges wird die umfassende Krise der
Beziehungen zwischen den beiden Lindern greifbar, die Ernst Robert
Curtius in einem Aufsatz von 1921 wie folgt definiert hat: ,,Unsagbar
verindert gegen 1914 ist heute der Aspekt des deutsch-franzosischen
geistigen Problems. Die Generation ist ausgeloscht, die zum Triger
einer neuen organischen Beziehung zwischen den beiden Kulturen
hitte werden koénnen.“!® Trotz Revanchedenken tritt aber die Off-

19 E.R; Curtius, «Deutsch-franzdsische Kulturprobleme», Der Neue Merkur,
(1921}, S. 145,

58



nung gegeniiber der andern Kultur rasch ein. Verschiedene deutsche
Kiinstler zeigen grofies Interesse an der franzosischen Kultur; auch
in Frankreich ist die Faszination am kulturellen Leben im Nachbar-
land indessen nicht gering, und neben dem Expressionismus oder der
Bauhaus-Bewegung sind im wesentlichen deutsche Musik, Wagner
inbegriffen, aber auch deutsche Philosophie, Nietzsche inbegriffen,
mehr als nur blofie Modeerscheinungen. Husserl und spiater Heideg-
ger fesseln viele Franzosen. Hinzu kommt, dafy der Krieg den Glau-
ben in die Autoritit der herkdmmlichen Institutionen wie Staat,
Armee, Kirche, erneut stark erschiittert hat, was etwa die sich fast
anarchisch gebirdende Dada-Bewegung zum Ausdruck bringen will.
So vermag sich in dieser Zeit ein neues Denken auszubilden und
durchzusetzen, das dann zu einer neuen Lesart Nietzsches einlddt:
die Einsicht beginnt sich durchzusetzen, dafd dieser Philosoph zahl-
reiche zeitgemifie Probleme schon bedacht und zum Teil auch erle-
digt hat.

Gerade der Dadaismus, der hier zu erwihnen ist, versteht sich ja
in erster Linie als Anti-Kunst, als Anti-Partei, als Anti-Autoritit, als
Anti-Kirche. Die schonen Formen, die Heuchelei von der Welthar-
monie, sollen aufgeweicht, eine Gesellschaft und eine Politik, die
Kriege zuldfdt, mittels einer subversiven Akzeption von Kultur kor-
rodiert werden. Nach dem ersten Weltkrieg gewinnt ferner die poli-
tische Linke, bislang durch den Patriotismus zum Schweigen verur-
teilt, an Gewicht. Bergsons Intuitionismus setzt sich trotz anhalten-
der Kritik weitgehend durch: sein Denken hat Wegbereiterfunktion
fiir Lebensphilosophie und Existentialismus. Es gibt im Umkreis um
die Dada-Bewegung und spiter die Surrealisten trotz (oder gerade
wegen) zahlreicher Meinungsverschiedenheiten und Hiresien einen
Gedankenaustausch, der seinesgleichen auch in spiteren Zeiten sucht;
im «College de Sociologie» etwa diskutieren eine Zeitlang Georges
Bataille, Michel Leiris, André Breton, Roger Caillois, Artaud — Pierre
Klossowski und Walter Benjamin, Jean Wahl, aber auch Sartre und
andere horen zu. So ist man versucht, in diesen Jahren, die nicht um-
sonst manchmal «les années folles» genannt werden, jenen Schmelz-
tiegel zu sehen, der die spiteren, und das heift die heute noch giil-
tigen Lesarten Nietzsches vorbereitet, nimlich den Angriff auf den
sogenannten Logozentrismus.

39



In die Zeit nach dem Krieg fillt auch die bisher umfangreichste
und sehr verstindnisvolle Nietzsche-Biographie des Germanisten
Charles Andler, die, aus akademischen Vortrigen erwachsen, ihrer-
seits viel zum Verstindnis des Philosophen beigetragen hat. Das
sechsbiandige Riesenoeuvre ist in den Jahren 1928-30 erschienen,
eine Neuauflage bei Gallimard (1958) liegt vor. Geneviéve Bianquis
und Peter Piitz heben zu Recht hervor, Nietzsche hitte in keiner
andern Sprache ein derart umfassendes Monument. Der Germanist
Andler sieht Nietzsche (wie seinerzeit schon Gide) nicht isoliert,
sondern in einer langen Entwicklung, die er nachzuvollziehen ver-
sucht, von den deutschen Romantikern und Klassikern iiber die fran-
zosischen Klassiker zu den deutschen idealistischen Philosophen bis
hin zu Schopenhauer. Am Leitfaden der Psychologie wird Nietzsches
Leben und Schaffen in eine lange Ahnenreihe gestellt, die liber Jacob
Burckhardt, Emerson, Schopenhauer, Holderlin und Kleist bei
Goethe ankniipft. Andler mag seine ,,Einflufithese zuweilen ein
wenig strapazieren, im wesentlichen ist es ihm jedoch um ein histo-
risches Verstindnis von Nietzsches Werk zu tun (vor allem um die
Einordnung von Grundbegriffen wie ,,Ewige Wiederkehr des Glei-
chen* und ,,Ubermensch*), ohne dabei um jeden Preis eine Einheit
zu suchen. Vom Spannungsfeld zwischen Natur und Menschheit her-
kommend, zeigt er, wie Nietzsche das Drama des modernen Men-
schen gestaltet. Ein solches Monument konnte natiirlich seine Wir-
kung nicht verfehlen; auch hat es in Louis Vialles Détresse de Nietz-
sche eine interessante Fortsetzung?’.

Heute sehen wir besser, wie sehr diese Zeit von neuen Ideen
strotzt, von neuen Forderungen an die Kultur, von Hoffnungen auch,
Kultur konne die Lebenswirklichkeit verindern. Gerade die Surrea-
listen wagen (noch) die Hoffnung zu dufiern, ihre kulturelle Revolu-
tion wirde dereinst soziale Wirklichkeit! Wenn wir diese Zeit iiber-
blicken, so erkennen wir auch, daf’ das, was an der Oberfliche als
gleichzeitig erscheint, vielfach den Charakter des Ungleichzeitigen
hat; die Denkformen iiberschneiden sich, Neues entsteht, ohne das
Alte schon zu verdringen. Schlankweg unmaoglich bleibt denn auch

20 L. Vialle, Détresse de Nietzsche [Thése complémentaire Univ. de Paris],
Alcan, 1932, VIII-155 S.

60



ein Desiderat, das in einer Untersuchung wie der vorliegenden immer
mitschwingt: die impliziten Auseinandersetzungen mit Nietzsche in
fiktionalen Werken aufzulisten — in Les Faux-Monnayeurs oder
Les Thibault etwa, in A la Recherche du temps perdu (wo Nietzsche
lediglich zwei-, dreimal, stets in Zusammenhang mit Wagner und
kurzen Gedanken des Autors iiber die Freundschaft erscheint),
in den Romanen eines Montherlant, Alain-Fournier, Jacques Riviére,
Lucien Fabre, Daniel Lesueur, Jean Schlumberger, Chadourne, Va-
lery Larbaud, aber auch in den Werken Cocteaus, der schon in seiner
Jugend viel auf den Philosophen hilt, bei Radiguet, bei Malraux:
Nietzsche ist im kulturellen Denken des damaligen Frankreich kaum
noch wegzudenken und das heifst, auch nicht mehr zu greifen. Denn
er ist jetzt nicht mehr der harmlose ,,Abenteurer des Geistes*, als
der er noch anfangs des Jahrhunderts erscheinen mochte. Obwohl er
gerade in akademischen und gutbiirgerlichen Kreisen noch immer
verneint oder gar bekdmpft wird (aber das wird auch Freud und
seine «psychologie du singe», die Formel ist von... Alain), so sind
jene Schriftsteller und Kiinstler, von denen die neuen Impulse aus-
gehen, schon am Werk. Denn in jenen Jahren, wo Alain, der einen
nicht zu unterschitzenden Einflufd auf die kiinftigen geistigen Eliten
ausiibt, iiber Nietzsche als «philosophe fumeux» spricht, entdeckt
beispielsweise Georges Bataille Nietzsche. Bataille lernt an ihm,
Hegel zu iiberwinden; seine Arbeiten iiber das Sakrale, iiber den Eros,
iiber den Rausch wiren ohne das Studium Nietzsches schwerlich
denkbar. Bataille stellt schon damals die thematische Nietzsche-
Forschung in Frage — Grundlage zu einem vielversprechenden neuen
Ansatz. Und in dieser Zeit wettert etwa Henri Massis — immerhin
spateres Mitglied der Académie Francaise — gegen Nietzsches dimo-
nischen Amoralismus und macht ihn neben anderen grofien Schop-
fern und Erneuerern — ein halbes Jahrhundert nach Spengler — ver-
antwortlich fir den ,,Untergang des Abendlandes‘‘. Aber jene Kreise
kennen nur ihre eigene, ins Allgemeine projizierte Wertordnung; ihre
Phantasie reicht nicht einmal so weit, dafd sie sich vorstellen konnen,
jemand wire in der Lage, eine andere Wertpyramide zu entwerfen!
Hinzu kommt, wie schon erwihnt, das lange Zeit fast inziichtige
Gebaren der franzosischen akademischen Philosophie, das die Ent-
wicklung eines sich von ihr abhebenden humanwissenschaftlich-kri-

61



tischen Diskurses gefordert hat. Daniel Moutote erinnert sich an sei-
nen Philosophie-Unterricht bei Vladimir Jankélévitch: «J’en ai gardé
le souvenir d’un grand tremblement de terre». Bezeichnenderweise
beginnt in jenen Jahren in Frankreich die Hinwendung zu philologi-
schen Texten Nietzsches, um daran eine neue, mehr oder weniger
a-thematische Lesart auszuarbeiten, wohingegen in Deutschland der
Wille zur Macht im Zentrum steht — mit allen mittelbaren und un-
mittelbaren politischen Implikationen. Erteilen wir nochmals Daniel
Moutote das Wort: «C’était 1’époque ou la volonté de puissance
exercait des ravages en Allemagne. Janké distinguait d’autant plus
nettement la liberté révolutionnaire et le refus des idéologies propres
a Nietzsche.»?!

Diese Hinwendung zu Nietzsche verrit auch eine mehr oder weni-
ger explizite Descartes-Kritik; Begriffe wie ,,Bewufitsein®, ,,Subjekt**
sind der Kritik des nachidealistischen Zeitalters ebenso suspekt wie
die alte cartesianische Forderung der Auflosung alles Seelischen in
Bewufdtsein. An ihre Stelle treten das ,,Unbewufdte‘ und somit das
Nicht-Logische, nicht Verbalisierbare, soll auch der Korper mit seinen
Bediirfnissen stehen. Viele Franzosen halten in Einklang mit den
Forderungen der «poétes maudits» die Zeit fiir gekommen, der
.. Entbutterung* des Lebens durch das Denken Einhalt zu gebieten,
denn alle Begriffe zerschneiden letztlich das Leben, die Herrschaft
des Allgemeinen erstickt das Lebendige; auch erstaunt es nicht, dafy
Antonin Artaud an einer Korperlogik arbeitet, die sich auf Nietzsche
beruft. Bataille, Camus, und dann vor allem Klossowski stehen am
Anfang dieser Entwicklung, die iiber strukturalistische, anthropolo-
gische und linguistische Ansdtze — wie Foucaults episteme-Kritik,
Deleuzes Forderung eines von den Institutionen freien ,,nomadi-
schen Denkens* — zur heute vieldiskutierten Differenz-Philosophie
fiihren, deren entscheidende Impulse von Jacques Derrida ausgegan-
gen sind. Es ist in unserem Rahmen natiirlich nicht moéglich, auch nur
halbwegs erschopfend iber die aufijergewohnlich verzweigte neuere

21 (Unverd6ff.) Brief v. D. Moutote, «Montpellier, le 8 aoiit 1988.». Der seiner-
zeit gelaufige Ubername «Janké» lifit wohl auf die Beliebtheit dieses Leh-
rers schliefien. — Herrn Prof. Dr. Daniel Moutote sei an dieser Stelle fiir
seinen Bericht gedankt.

62



Entwicklung zu referieren, in welcher die alten Kategorien zwischen
philosophischem und artistischem Diskurs bewufit verwischt werden,
da ja gerade der Kiinstler Nietzsche ins Zentrum der Auseinanderset-
zung riicken soll. So beschrinke ich mich auf einige wesentliche
Grundlinien, wohlwissend, daf’d dabei vieles unerledigt bleibt.

*

Eine grofiere Verzogerung der neuen Anndherung an Nietzsche hat,
wie schon zwanzig Jahre zuvor, der Krieg bewirkt. Die zahlreichen
Verstiandigungsbemithungen werden nach und nach durch ungliick-
liche politische Umstidnde verschiittet. Nun zeichnet sich am Hori-
zont der gegenseitigen Verstindigung wiederum eine Verdiisterung
ab. Signalcharakter mag in dieser Hinsicht ein Aufsatz haben, der
1935 in Prisme, der Zeitschrift von Denis de Rougemeont, erscheint:
«Nietzsche et I’Antisémitisme». Der Verfasser, Henri-Jean Bolle
kritisiert, dafs die politischen Fiihrer in Deutschland ihren Anti-
semitismus mit dem Riickgriff auf Nietzsche legitimieren, der ein
vehementer Gegner des Antisemitismus war. Ein finsterer Provinzia-
lismus vermag sich durchzusetzen, der Gedankenaustausch mufite
abbrechen. Gliicklicherweise ist das vor dem Krieg Geleistete originell
und wesentlich genug, um nicht der Vergessenheit anheimzufallen.
Deshalb ist es in Frankreich moglich gewesen, Nietzsche aufierhalb
der verhidngnisvollen ideologischen Verstrickung zu begegnen, in die
er in seinem Land aufgrund filschlicher und durch seine faschisti-
schen Kreisen nahestehende Schwester nach Kriften geforderten
Interpretation getreten war. Erste Bemiihungen der Verstindigung
macht vor allem — neben Bataille und Camus — die schon anno 1945
vorab durch franzdsische Germanisten gegriindete «Société francaise
d’Etudes Nietzschéennes». Sie vertritt keinen einheitlichen Stand-
punkt und betitigt sich bei aller Offenheit weniger philosophisch als
hermeneutisch und historisch. Diskutiert werden schon frith Nietz-
sches Kunstanschauung, auch seine Leistungen als Lyriker. Grofier
Beliebtheit erfreuen sich ferner Gegeniiberstellungen, z.B. mit Hegel,
mit Thomas Mann, mit Blake. Spiter vertritt die «Société» recht
eigenstindige Auffassungen, etwa anlifdlich des Erscheinens der
Werkausgabe von Schlechta, die sie in der vorgelegten Form ablehnt,

63



oder angesichts von Heideggers Nietzsche-Studie, gegen welche Ge-
neviéve Bianquis zuerst opponiert, indem sie ihr unndotige Léngen
vorwirft: «On a 'impression qu’ils [=les deux gros volumes] auraient
pu étre réduits de moitié»??, aber auch einen ,,befremdlichen meta-
physischen Jargon** kritisiert, der gern tautologisch und vielleicht
gar hohl sei: Damit nimmt sie die spiter von Derrida formulierten
Anspielungen beziiglich der ,,Seinsvergessenheit* eines Philosophie-
professors schon vorweg??. Trotzdem bleibt Heideggers Studie in
Frankreich zugegebenermafien lange fithrend, um so mehr, als Frank-
reich einen ,,Nachholbedarf** in Sachen Metaphysik hat, was u.a.
Sartres Arbeiten enthiillen. Das hingt wiederum mit der an der Sor-
bonne lange vorherrschenden Ansicht zusammen, dafd die Wahrheit
wissenschaftlich zu ,,beweisen** sei, oder aber dafl philosophische
Probleme von der Wahrheit aus anzugehen seien, so daf$ Léon Brun-
schvicg beispielsweise der Metaphysik in seinen Vorlesungen und
Seminaren wenig Platz einzurdumen vermochte. Dafiir interessieren
sich namhafte Anthropologen fiir Nietzsche; neben Teilhard de Char-
din ist es etwa Edgar Morin, der in L ' homme et la mort, einen eigen-
standigen, zahlreichen idealistischen Interpretationen zuwiderlau-
fenden Ansatz vertritt. Morin versteht Nietzsches Denken als Aus-
druck einer Grund-Neurose der Lebensangst: die Verneinung der
Kultur und der zeitbedingte Riickgriff auf den Biologismus stellen
letztlich eine Regression dar: als Angst vor dem Tod bejaht Nietzsche
das Leben — ein Leben, das den Tod nicht kennt??.

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges zerfillt ferner die Hegel-
Renaissance in der franzosischen Philosophie, wie sie von Alexandre
Kojéve, aber auch von Jean Hyppolite und Jean Wahl verkorpert
wurde, zusehends. An die Stelle Hegels tritt nun hdufig, wie Sartres
und Camus’ oder auch Lucien Goldmanns, spiater Louis Althussers
Schriften darlegen, Karl Marx. Daneben spielen allmihlich auch
Freud und Nietzsche eine nicht mehr zu lbersehende Rolle. Von
Georges Bataille etwa geht ein grofier Einflufd aus auf die nicht-aka-

22 G. Bianquis (1964, S. 296).
23 Zit. in: W. Hamacher (1986, S. 157ff.).
24 E. Morin, L’homme et la mort, Seuil, 1963, S. 291-296.

64



demische Darstellung der Philosophie zugunsten einer Lehre diony-
sisch-lebensnaher Inhalte, wie der hidufige Rekurs auf Worter wie
,,Trunkenheit* oder , Herrschaft* zeigt. Bataille bleibt, wie schon
angedeutet, der eigentliche Kristallisationspunkt dieses neuen Nietz-
sche-Verstindnisses in Frankreich. Nach dem Krieg gehort er zu
einem der ersten, die sich vehement gegen die Inanspruchnahme des
Philosophen fiir die nationalsozialistische Ideologie wenden, und
schon in seinem aus Anlafd des hundertsten Geburtstages Nietzsches
verfafdten Buches in Tagebuchform (1945 erschienen) — «je ne
pouvais écrire qu’avec ma vie ce livre projeté sur Nietzsche» —, mit
bedenkenswerten Zitaten durchsetzt, versucht er, Nietzsches Schreib-
weise nachzuvollziehen um, wie es Michel Foucault genannt hat,
aus dem Gefingnis der Konvention auszubrechen und zu authenti-
scher Kommunikation vorzustofsen. Das wird spiter etwa auch Jean-
Michel Rey versuchen. Im Zentrum stehen Text und Strategien
Nietzsches, sein Spiel mit der Sprache, wohingegen thematische Ana-
lysen gegeniiber einer zeichentheoretischen Beschiftigung mit Nietz-
sches Sprechen zuriicktreten?s.

Auch Albert Camus’ Nietzsche-Deutung ist dieser Richtung zuzu-
ziahlen. Es gelinge Nietzsche, so hilt er fest, sich von Descartes’
Ontologie zu befreien. Als guter Kenner der traditionellen Philoso-
phie sieht er stets auch die Gefahren, denen Nietzsches Denken durch
politische Agitatoren ausgesetzt ist. ,,Wir miissen die Anwilte Nietz-
sches sein‘, fordert er, kritisiert indes Nietzsches Substitution des
,Jenseits** durch das ,,Spiter®.

Nach und nach, und wohl auch aufgrund der Ereignisse von Mai
1968, lifdt sich in Frankreich eine Offnung der Universitit fiir die
neue Leseweise Nietzsches feststellen. Die ,,befreiende Dreifaltig-
keit*, Marx, Freud und Nietzsche — das Wort stammt von Michel
Foucault — setzt sich allmidhlich auch in akademischen Kreisen durch
und damit die Infragestellung traditioneller Kategorien wie Subjekt
und Bewufdtsein, Ursprung und Wahrheit. Schon Camus hat kurz

25 Zu M. Foucault und J.-M. Rey, vgl. die Ausziige bei Guzzoni (1979) und
Hamacher (1986).

26 A. Camus, ,,Nietzsche und der Nihilismus‘‘, u.a. abgedruckt in: J. Salaquar-
da (1980, S. 63-77).

65



nach dem Krieg gefordert, dafd wir ,,besser zweifeln‘“ miissen als
Descartes. Bedeutende Arbeiten mit gewifd weitgehend propédeuti-
schem Charakter fir die kommenden radikalen Umwilzungen sind,
neben den Arbeiten von Jean Wahl, die umfangreichen Studien
von Georges Morel und Jean Granier. Morels und Graniers Arbeiten
vermitteln zwischen der traditionellen philosophischen und der
neuen humanwissenschaftlichen Nietzsche-Sicht und tragen zur
Offnung der akademischen Philosophie jener Zeit wesentlich bei.
In den 60er Jahren setzt sich dann zudem in Frankreich, wohl wegen
dem bereits erwiahnten Metaphysik-Defizit, Heideggers Ansatz weit-
gehend durch. Andere Annidherungen an Nietzsche, etwa die exi-
stenzphilosophische Karl Jaspers, haben gerade im Umfeld Sartres
daneben auch Daseinsrecht. Die eingeschlagene Richtung zeigt sich
mit verschiedenen Varianten am Kongrefs von Royaumont von 1964,
wo u.a. Klossowski und Foucault zu Worte kommen.

Eine originelle Deutung von Nietzsche hat Michel Foucault
geliefert, der ja dem Philosophen seinen methodischen Ansatz, die
Archiologie des Wissens, weitgehend verdankt. Foucault fordert
seinerseits in Anlehnung an Nietzsche eine Abkehr von der spit-
griechisch-christlichen Korperfeindlichkeit, denn der Korper ist in
seinen Augen das viel reichere Phinomen. Der Korper darf nicht als
Gefingnis der Seele angesehen werden, vielmehr ist der Geist als
Gefingnis des Korpers zu interpretieren. Deshalb wendet er sich
verschwiegenen und unerwarteten Dimensionen der Geschichte zu:
den Gefiihlen, den Leidenschaften, den Instinkten. Foucaults Absicht
ist nicht, etwa den Korper als Sitz von Affekten zu beschreiben,
sondern dessen Besitznahme durch Machtsysteme wie Kirche, Staat,
Justiz, Psychiatrie, Armee, Schule. Das bewirkt, dafs der Korper
letztlich organlos ist, nur eine dem Individuum enteignete Funk-
tion innehat. Herkunft hat also mit dem Leib zu tun, mit Tempera-
ment, Erndhrung, Leidenschaften, Begierden: sie alle finden sich
als Spuren im Leib ,.eingeschrieben‘. So besehen ist das Bewufitsein
nur noch ein Organ neben anderen Organen. Foucault Kritisiert mit
Nietzsche gegeniiber der Philosophie, der er die Medizin vorzieht, die
,.Systematische Verleugnung des Korpers®, den Mangel an histori-
schem Sinn, den Agyptizismus (Haf3 gegen die Vorstellung des Wer-
dens), den hartnidckigen Willen, an den Anfang zu setzen, was am

66



Ende kommt, das Letzte und das Erste zu verwechseln. Die Genealo-
gie erforscht den Boden, aus dem wir stammen, die Sprache, die wir
sprechen, und die Gesetze, die uns beherrschen, um die heterogenen
Systeme ans Licht zu bringen, welche uns unter der Maske des Ich
jede Identitdt untersagen. Und er meint, dafd das Erkenntnissubjekt
geopfert werden miisse; ja, im endlos erweiterten Wissen miisse die
Zerstorung des Erkenntnissubjekts gewagt werden. Foucaults Bemii-
hungen werden vor allem auf der soziologischen Ebene Jean Baudril-
lard sowie Francois Lyotard zu weiterer Entfaltung bringen?”.

Die Forderungen nach einer neuen, auf sprachlich-rhetorischer
Analyse basierender Leseweise von Nietzsches Schriften kommen
dann am wichtigen Kolloquium in Cerisy-la-Salle von 1971, einem
fir Nietzsche in Frankreich wichtigen Jahr zu einer Art Abschluf’:
1971 erscheinen eine ganze Reihe von Publikationen von Derrida-
Schiilern, die zugunsten von Derridas Logo- und Phonozentrismus-
These etwa iliber die Metapher, liber die Kreissymbolik, iiber das
stindige Infragestellen rational abgeschlossener Systeme durch
Nietzsche zweifellos viel Neues in die Nietzsche-Interpretation ein-
fliefen lassen, wobei diese Ansitze gleichzeitig auch die Grenzen
erkennen lassen.

Ein weiteres sehr originelles Buch bildet Klossowskis wohl nicht
zufillig 1971 erschienener Essay Nietzsche ou le Cercle vicieux. Er
zeigt eindringlich die bisherige Unmoglichkeit, Nietzsche fiir Ideolo-
gien zu vereinnahmen; Nietzsche sei gerade dann ein tiefsinniger
Ratgeber, wenn die Kultur in eine Krise geraten sei. Eine nachtrig-
liche Bemerkung zu Nietzsches Semiotik beschliefdt den Band: darin
erbringt der Heidegger-Ubersetzer den Nachweis, dafi Nietzsches
Aphorismus sich der Begriffsbildung und Systematisierung entzieht,
entziehen soll, ein Gedanke, den auch Maurice Blanchot aufgreifen
wird: ,,Ich bin nicht beschrinkt genug fiir ein System — nicht einmal
fur mein eigenes.“?® Klossowski geht es (in #hnlichem Sinne wie
Bataille) vorab darum, den dionysischen Elan, der bei Nietzsche im-

27 Zu Baudrillard und Lyotard, siehe H.G. Kuttner (1979).
28 Zitiert bei M. Blanchot, , Nietzsche und die fragmentarische Schrift*, in:
W. Hamacher (1986, S. 50).

67



mer wieder durchbricht, auf Bereiche auszudehnen, die das Ra-
tionale unterlaufen: das Lachen, die Ekstase, die Gewalt, die Ero-
tik, die Poesie, das Opfer werden aufgewertet. Klossowski arbei-
tet eine neue Okonomie der Lust aus: Geben statt Tauschen, Ver-
schwenden und Hingabe sind Ausdruck des orgiastischen Prinzips.
Wichtiges Symbol ist die Sonne, sie ist Selbstzweck, reine Ener-
gie, stete Wollust. Dafd diese nicht leicht zu lesende Studie auf so
grofies Echo gestofien ist, mag ein Indiz sein fur die verinderte Men-
talitit.

Mehrere Autoren fordern in dieser Zeit des Umbruchs am Leit-
faden der Sprachwissenschaft und vorab der Semiotik einen radikal
neuen Ansatz der Nietzsche-Forschung. Der auf de Saussure zuriick-
gehende zeichentheoretische Reprisentationismus (Zuordnung von
Signifikat und Signifikant) wird von Derrida (und auch von Julia
Kristeva) als imaginire Voraussetzung des abendlindischen Logozen-
trismus kritisiert, dem er, in Anlehnung an Freud, die Theorie von der
absoluten Vorherrschaft der Signifikanten und deren Existenzmodus
als ,,Verschiebung** und ,,Aufschub* dessen, was sie nicht sind, ohne
das Andere als ihren Ursprung zu reprisentieren, entgegensetzt. Diese
Strukturen eines nicht-prasenten und demnach auch nicht reprisen-
tierbaren Ermoglichungsgrundes, diese absolute Alteritatsstruktur
von Sprache, die Derrida mit dem Un-Wort ,.différance‘* markiert,
1afdt den Signifikantenreichtum als Funktion eines institutiven Man-
gels an Signifikat erkennen. Wie dessen Bildung als blofier Effekt
seines Ausfalls erscheint, so verschwindet auch das Subjekt in den
Leerstellen seiner Differentialitit und kehrt eben deswegen als
imagindrer Sinneffekt wieder. So besehen ist Sinnproduktion nicht
als reales Moment an der Struktur von Subjektivitit auszumachen,
vielmehr sind Sinn und Subjekt als Produkte oder Effekte von
Sprache, eben als Verschiebung gekennzeichnet. Die Vertreter dieser
neuen Leseweise Nietzsches gehoren hédufig in den Umkreis der lite-
rarischen Zeitschriften Tel Quel und Poétique. Derrida, der Nietz-
sche als Philosoph mit eigenem Ansatz begegnet, ist schwierig zu
resiimieren, da er ja stindig das diskursive, konzeptuelle Sprechen
des Logozentrismus hintergeht. Neu ist seine an Heidegger orientier-
te, aber Uber ihn hinausweisende Befragung aller Ontologie mit ihrer
Besitznahme, Verifizierung, Identifizierung der Identitit; gerade im

68



Umfeld des ,,propre‘‘, des ,,an sich‘‘, zeigen sich deren Grenzen. Nach
Jaspers und Heidegger, denen man dankbar sein miisse, Nietzsche als
Philosophen zu Anerkennung verholfen zu haben, gelte es nun wieder
in erster Linie den Kiinstler Nietzsche zu sehen?®.

Sarah Kofman, von Derrida inspiriert, zeigt die spielerischen Kon-
struktionen von Nietzsches Metapherngebidude, die dieser, da er ja
keine neue Sprache zu schaffen vermochte, der alten entlehnte, diese
aber stets zugunsten neuer ihres Sinnes entleerte. Die Suche nach
festgestellten Wahrheiten lafSt uns im Unentscheidbaren, denn es
zeigt sich, dafd Nietzsches Metaphern wechselseitig (oder gar zirkulir)
sich selbst dekonstruieren: damit wird eigentliches Thematisieren,
jedwelche Ontologisierung von vornherein ausgeschaltet. Nietzsche
versucht, das ist die These aller Derrida-Schiiler, dem Bannkreis der
lebensfeindlichen Verfestigung des Schreibens zu entkommen:

Der geschirfte Sporn (des Stils) durchstof3t den Schleier, zerreifst ihn, nicht
nur, um das Ding selbst zu sehen oder hervorzubringen, sondern er 10st die
Opposition selbst auf, die auf sich zuriickgefaltete Opposition des ver-
schleiert/entschleiert, die Wahrheit als Hervorbringen, als Entschleierung/
Verheimlichung des Produkts in seiner Anwesenheit. Er hebt den Schleier
nicht mehr, als er ihn fallen 1if3t, er de-limitiert sein In-der-Schwebe-Sein
— seine Epoché. De-limitieren, auflosen, sich davon lésen, in Bezug auf den
Schleier — lduft dies nicht nochmals auf entschleiern hinaus? ja sogar auf
die Zerstorung eines Fetischs? Diese Frage bleibt als Frage (zwischen Logos
und Theorie, Sagen und Sehen), unabschlieftbar.30

Die neueste franzosische Nietzsche-Interpretation versucht, so kon-
nen wir schliefien, in Nietzsche vorab den Kiinstler zu sehen. Nietz-
sche habe es in verschiedenen Anldufen unternommen, die Geschlos-
senheit rationaler Systeme aufzubrechen, und da er die Sprache
als ebensolches System nicht zu entzweien vermocht habe, hitte
er auch sie hintergehen wollen. Alles in allem tibt Nietzsche in Frank-
reich seit bald hundert Jahren einen nicht zu unterschitzenden Ein-
fluf} aus, der sich auch in zahlreichen Publikationen niederschligt:

29 Vgl. die von W. Hamacher (1986) herausgegebenen Aufsitze von M. Blan-
chot, Ph. Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy.
30 J. Derrida, ,,Sporen. Die Stile Nietzsches*‘, in: W. Hamacher (1986, S. 153).

69



von der bald abgeschlossenen, hochsten Anspriichen geniigenden
Gallimard-Ausgabe, welcher der Text von Colli und Montinari zu-
grundeliegt und auf deren Vorziige hier nicht eingegangen werden
mufd, bis zu der Vielzahl von Taschenbiichern, denen oft sehr um-
sichtige Kommentare beigesellt sind. Nietzsche ist in Frankreich le-
bendig, das zeigt sich auch darin, dafd zur Zeit neben einem guten
Dutzend Doktorarbeiten (die im «Fichier Central des Théses» ge-
meldet sind) regelméifdig auch Neues iiber diesen aufiergewdhnlichen
Menschen erscheint, vor allem auch gute Essayistik, wie das schone
Buch von Béatrice Commengé beweist. Mit grofder Einfithlungsgabe
wird hier der Versuch unternommen, Nietzsche von ,,aufien* auf
zahlreichen Stationen seines Lebens zu begleiten:

A Sils, la pluie s’est remise a tomber, mélée de neige. Les lacs eux-mémes
ont débordé et tous les champs sont inondés. Nietzsche essaie de respecter
le régime strict qu’il s’est imposé, s’estimant «au milieu de la tache décisive
de sa vie». Son corps ne doit pas le trahir: pour cela, il lui faut une régle
de vie «strictement personnelle et adaptée a ses besoins les plus particu-
liers». Il compose lui-méme ses repas — viande, ceufs et petits pains blancs —
qu’il prend seul dans sa chambre. Et il a 'intention de s’imposer la méme
rigueur dans ses déplacements: automne et printemps a Turin, hiver a Nice,
été a Sils. Finis les réves impossibles! il se prépare a ce petit cycle immuable
dans «l’espace: Sils, Turin, Nice, Turin, Sils». Dehors, les eaux continuent
de monter. Les trains ne partent plus. C’est a peine s’il a le courage de man-
ger: «Voila dix jours que n’ai plus gout a la vie, écrit-il a Gast le 16 sep-
tembre — aujourd’hui encore, j’ai sagement renoncé a mon repas de midi
[..].» Seul, dans sa chambre verte plus sombre que jamais, il tente de se

consoler:
La solitude

ne plante rien, mais fait murir...
Encore faut-il U'amitié du soleil. 3!

*

Trotz seines Wunsches, in Frankreich gelesen zu werden, trotz seiner
Uberzeugung, im westlichen Nachbarland auf mehr Verstindnis zu

31 Béatrice Commengé, La danse de Nietzsche. Gallimard (,,L’Infini‘‘), 1988,
S. 154f. — Vgl. ebenfalls: Magazine Littéraire, Sept. 1988; L. Nucera, , Le
chemin de Nietzsche*‘, Le Monde, 19.8.1988, S. 9s.

70



stofSen als im eigenen, war es Nietzsche nicht mehr vergénnt, seine
Aufnahme jenseits des Rheins bewufdt zu ,,erleben‘: er mufdte sich
mit den Billets, die ihm Taine zusandte, begniigen — immerhin in der
Annahme, den ,,Panama-Kanal‘‘ mit dieser Post aus Frankreich schon
iberschritten zu haben®?. Im Gegensatz etwa zu andern Lindern war
die Auseinandersetzung in Frankreich mit Nietzsche nie gleichgiiltig
aufgenommen worden. Erinnern wir uns, dafd der Chefredakteur der
kleinen Literaturzeitschrift L’ ’Ermitage, Henri Mazel, schon 1893
geschrieben hat, Nietzsches Gedanken konne man nicht genug ver-
breiten.

Es ist mir vollig klar, daf eine eingehendere Untersuchung der
neuesten franzosischen Nietzsche-Rezeption die laufende geistes-
geschichtliche und philosophische Auseinandersetzung (etwa mit den
Vertretern des von Amerika herkommenden Dekonstruktivismus,
dann aber auch mit Habermas’ Theorie des kommunikativen Han-
delns oder mit Karl Otto Apels Sprachpragmatik) referieren mufd.
Ganz abgesehen von den zu erwartenden — teils scharfen — franzo-
sischen Reaktionen auf diese Schriften, liegt doch seit kurzem
Habermas’ Philosophischer Diskurs der Moderne in franzosischer
Ubersetzung vor und ist Wichtiges von Karl Otto Apel kiirzlich in
weit verbreiteten Zeitschriften den Franzosen zuginglich gemacht
worden. So diirfen wir schon jetzt sagen, dafd Nietzsche in Frankreich
Anlafd gibt zu einem interessanten, komplexen geisteswissenschaftli-
chen und philosophischen Dialog, auf dessen Weiterentwicklung man
gespannt sein darf.

Karl Lowith fragte einmal, warum sich junge Franzosen fiir
Nietzsche interessieren mogen. Mir scheint, dafs die Franzosen, ob
sie jung sind oder alt, recht haben, sich fiir Nietzsche zu interessieren,
und zwar schon deshalb, weil wir nicht auf ihre eigene, originelle
Auseinandersetzung mit dem deutschen Dichter-Philosophen ver-
zichten mogen. So zeigt sich uns am Beispiel der nun bald hundert-
jahrigen Auseinandersetzung mit dem deutschen Philosophen die
Vielfalt einer Kultur, welche trotz zahlreichen Gefahren, denen sie
ausgesetzt ist, lebendig bleibt: eine Kultur, die am Leben teilnimmt

32 Brief von Nietzsche an Peter Gast, 22. Dez. 1988, a.a.O.

il



und an dessen Meisterung mitgeholfen hat und mithilft, einer Kultur
auch, die die Gesellschaft prigt und damit die Politik mitbestimmt.
Auf diese Weise vermag Kultur einen Beitrag zu leisten an der Aus-
bildung eines Modells dessen, was meiner Ansicht nach kulturelle
Verstindigung sein sollte: ndmlich authentische Kommunikation,
eine Kommunikation also, die es fertigbringt, Gegebenes, Vorgefun-
denes, wenn es mit dem (Un-)Bewufstsein der Menschen einer Zeit
nicht mehr libereinstimmt, aus der Kraft des gemeinsamen Gesprichs
heraus zu kritisieren, zu iiberdenken, zu erneuern, zu liberwinden:
was hitte Nietzsche mehr gefreut?

Bibliographie

Diese Bibliographie erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit. Thr Umfang
mufite in Grenzen gehalten werden. Angestrebt wurde eine reprisentative Aus-
wahl (die etwa ein Viertel des Schrifttums zum gestellten Thema darstellt).
Sie zerfillt in finf Teile. Auf eine Auflistung der — zahllosen — franzdsischen
Ubersetzungen einzelner Werke Nietzsches mufite ebenfalls verzichtet werden,
umso mehr als noch heute verschiedene Taschenbuchausgaben Fassungen brin-
gen, die um die Jahrhundertwende entstanden sind.

Wie in den Anmerkungen, wird Paris als Verlagsort nicht angefiithrt. Gemafs
franzosischer Usanz erfolgt eine Angabe des Verlages. Die Zahlen nach Zeit-
schriftenartikeln verweisen auf die entsprechenden Seiten.

A. BIBLIOGRAPHIEN UND FRANZOSISCHE NIETZSCHE-GESAMTAUS—
GABEN:

Reichert (Herbert W.) und Schlechta (Karl) Hg.: International Nietzsche Biblio-
graphy. Studies in Comparative Literature. Chapel Hill, N.C.: University
of North California, 1960. [Verweist auf 595 franzosische Titel; der Nach-
trag von 1968 (ebd.) enthilt 102 franzosischsprachige Publikationsnach-
weise. |

Bianquis (Geneviéve): Nietzsche en France. L’influence de Nietzsche sur la
pensée frangaise. Alcan («Bibl. de philos. contemporaine»), 1939, 128 S.
[Ausfiithrliche Bibl. S. 119-126, mit Liste vereinzelter Zeitschritenartikel
ab 1874 ]



Gabel (Gemnot U.): Friedrich Nietzsche: Leben und Wirkung im Spiegel west-
europaischer Hochschulschriften (1900-1975). Hamburg: Ed. Gemini, 1979,
36 S.
Kottelwesch (Clemens) Hg.: Bibliographie der deutschen Sprach- und Literatur-
wissenschaft. Frankfurt/M.: Klostermann 1987 [und frithere Jahrginge].
Nietzsche Studien. Internationales Jahrbuch fiir die Nietzsche-Forschung. Hg.
v. Ernst Behler, Mazzino Montinari, Wolfgang Miiller-Lauter, Heinz Wenzel
u.a. Berlin — New York: W. de Gruyter, 1972 ff.

Piitz (Peter): Friedrich Nietzsche. Stuttgart: Metzler, 1967, XII-104 S. [Bibl.
u.a. zur , Nietzsche-Wirkung im Awusland und iiber dessen Einfliisse auf
Nietzsche™.]

Nietzsche: Ceuvres complétes. Hg. von Henri Albert, 11 Bde. [unvollst.], Mercure
de France, 1918-1934,

Nietzsche: Ceuvres philosophiques complétes. Textes et variantes établis par G.
Colli et M. Montinari, Traduction frangaise sous la direction de G. Deleuze
et M. de Gandillac. Gallimard, 1967ff., IX Teile in 18 Bden [davon sind
14 erschienen].

Nietzsche: Correspondance. Textes établis par G. Colli et M. Montinari. Trad. de
Henri-Alex Baatsch. Gallimard, 1986 sind 2 Bde (1¢" juin 1850 -avril 1869
und 2 avril - decembre 1874 betreffend) erschienen; geplant sind 5 Bde.

B. ZUR NIETZSCHE-REZEPTION IN FRANKREICH:

(Enthilt lediglich Veroffentlichungen, die Nietzsches Rezeption in Frankreich
behandeln oder berithren):

Allison (David B.) Hg.: The New Nietzsche. Cambridge, Mass. — London: The
MIT Press, 1986 (1. Aufl. 1977 bei A. Lingis), XXVIII-274 S. [Mit Beitrigen
v. Th.J.J. Altizer, H. Birault, M. Blanchot, E. Blondel, G. Deleuze, J. Der-
rida, J. Granier, M. Haar, M. Heidegger, P. Klossowski, S. Kofman, A. Lingis,
P. Valadier].

Bianquis (Geneviéve): Nietzsche en France. L’influence de Nietzsche sur la
pensée frangaise. Alcan (,,Bibl. de philos. contemporaine*), 1929, 128 S.
[Bibl. S. 119-126.]

Behler (Ernst): ,,Zur frithen sozialistischen Rezeption Nietzsches in Deutsch-
land*‘, in: Nietzsche-Studien, Bd. 13 (1984), 503-520.

Behler (E.): Derrida — Nietzsche. Nietzsche — Derrida. Miinchen - Paderborn
usw.: Ferdinand Schoningh, 1988, 171 S.

Behler (E.): ,Nietzsche jenseits der Dekonstruktion*‘, in: Nietzsche in der Dis-
kussion. Bd. I. ,Nietzsche und die philosophische Tradition‘. Hg. v. Josef
Simon. Wiirzburg: Koénigshausen und Neumann, 1985, 88-107.

73



Blei (Franz): ,,Nietzsche in Frankreich*, in: Die Zeit, 18.7.1903.

Blondel (Eric): ,,Vom Nutzen und Nachteil der Sprache fiir das Verstindnis
Nietzsches: Nietzsche und der franzdsische Strukturalismus‘, in: Nietz-
sche-Studien, Bde 10/11 (1981/82), 518-64 (Diskussion: 538-564).

Boudot (Pierre): Nietzsche et l'au-dela de la liberté. Nietzsche et les écrivains
frangais de 1930 a 1960. Préface de Geneviéve Bianquis. Aubier-Montaigne
(«Présence et Pensée»), 1970, 155 S.

Deudon (Eric Hollingsworth): « A propos de Nietzsche en France de Geneviéve
Bianquis», in: Rev. de Littérature comparée, Bd. 54 (Jan.-Mirz 1980),
H.1,112-113.

Deudon (E.H.): «,,Requiescat in Inferno*: La maladie de Nietzsche et les psy-
chiatres frangais», in: Rev. de Litt. comparée, Bd. 54 (Juli-Sept. 1980),
H. 3, 360-365.

Deudon (E.H.): Nietzsche en France. L’antichristianisme et la Critique (1891-
1915). Préface de Michel Guérin. Washington D.C.: University Press of
America, 1982, XVI-159 S.

Deudon (E.H.): «Nietzsche et ses premiers critiques frangais (1891-1900)»,
in: Rev. de Litt. comparée, Bd. 59 (Jan.-Midrz 1985),H. 1, 43-67.

Donnellan (Brendan): ,,Nietzsche and Montaigne', in: Colloquia Germanica,
Bd. 19 (1986), 1-20.

Drain (Henri): Nietzsche et Gide. Essai. Madeleine, 1932, 256 S.

Eifler (Giinter): ,,Zur jlingeren franzosischen Nietzsche-Rezeption*, in: Zur
Aktualitat Nietzsches, Bd. 2: , Nietzsche in der Diskussion‘. Hg. von M.
Djuri¢ und Simon. Wiirzburg: K6nigshausen und Neumann, 104 S.

Hina (Horst): Nietzsche und Marx bei Malraux. Mit einem Ausblick auf Drieu
La Rochelle und Camus. Tiibingen: Niemeyer (,,Forschungsprobl. der vgl.
Lit.-Gesch.*), 1970, IX-217 S.

Holdheim (William W.): ,,The Young Gide’s Reaction to Nietzsche‘, in: PMLA,
Bd. 72 (Juni 1957), 534-44.

Jiackel (Kurt): , Nietzsche in Frankreich‘‘, in: Der kleine Bund. Literarische
Beilage des Bund, 24.7.1932 (13. Jg.), Nr. 30.

Kimmerle (Heinz): ,,Die Nietzsche-Interpretation der franzoésischen Differenz-
philosophie**, in: Zur Genealogie einer Moral. Beitrige zur Nietzsche-For-
schung. Hg. v. Karel Macha. Miinchen: Minerva (,,Nietzscheana‘‘, Bd. I),
1985, 135 S.

Kiinzli (Rudolf E.): ,Nietzsche und die Semiologie: Neue Ansitze in der fran-
z0sischen Nietzsche-Interpretation*, in: Nietzsche-Studien, Bd. 5 (1976),
263-288.

Kuttner (H.G.): Nietzsche-Rezeption in Frankreich. Essen: Die Blaue Eule
(,,Kleinere Arbeiten zur Philosophie*‘, Bd. 1), 1979, S. 9-67.

Lypp (Bernhard): ,,Nietzsche: Ein Literaturbericht*, in: Philosophische Rund-
schau, Bd. 28 (1981), 161-188.

Savouret (Marie): Nietzsche et du Bos. Lettres Modernes («Confrontations»),
1960, 112 S.

74



Schnyder (Peter): «Gide lecteur de Nietzsche», in: Travaux de Littérature,
(Paris), im Erscheinen.

Serra (Maurizio): ,,Nietzsche und die franzosischen Rechten (1930-1945)%,
in: Nietzsche Studien, Bd. 13 (1984), 617-623.

Serra (M.): ,,Goethe, Nietzsche et le sentiment national en France dans I’entre-
deux-guerres*, in: Nietzsche-Studien, Bd. 14 (1985), 337-356.

Taureck (Bernhard): Franzdsische Philosophie im 20. Jahrhundert. Analysen,
Texte, Kommentare. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt (,,Rowohlts Enzyklo-
padie), 1988, 311 S.

Vattimo (Gianni): «Nietzsche heute? » [Rez. zu: S. Kofman, 1972, B. Pautrat,
1971, Jean Michel Rey, 1971], in: Philosophische Rundschau, Bd. 24
(1977),H.1/2,6791.

Vivarelli (Vivetta): ,,Das Nietzsche-Bild in der Presse der deutschen Sozialdemo-
kratie um die Jahrhundertwende*, in: Nietzsche-Studien, Bd. 13 (1984),
521-569.

Wilhelm (Julius): Friedrich Nietzsche und der franzdsische Geist. Hamburg:
Hoffmann und Campe («Geistiges Europa — Bilicher uiber geistige Bezie-
hungen europdischer Nationen»), 1939, 93 S.

Wilhelm (J.): ,,Nietzsches Wirkung auf das zeitgenossische Frankreich'’, in:
Theologische Quartalsschrift, Bd. 124 (1954), 1. Quartalsheft, 19-38.

C. ZU NIETZSCHES FRANKREICH-BILD:

Bludau (Beatrix): Frankreich im Werk Nietzsches. Geschichte und Kritik der
Einflufithese. Bonn: Bouvier, 1979, 213 S.

Champromis (Pierre): «Nietzsche devant la culture frangaise», in: Romanische
Forschungen, Bd. 58 (1956), 74-115.

Donnellan (Brendan): Nietzsche and the French Moralists. Bonn: Bouvier
(,,Modern German Studies*, Bd. 9), XIII-202 S.

Krokel (Fritz): Europas Selbstbesinnung durch Nietzsche. IThre Vorbereitung bei
den franzosischen Moralisten. Miinchen: Verlag der Nietzsche-Ges., 1929,
162 S.

Nietzsche Bibliothek. Vierzehnte Jahresgabe der Ges. der Freunde des Nietzsche-
Archivs. Weimar, ebd., 1942, VIII-56 S. [ill.].

Williams (W.D.): Nietzsche and the French. A Study of the Influence of Nietz-
sche’s French Reading on His Thought and Writing. Oxford: Blackwell
(,,Modern Language Studies*), 1952, XXII-206 S.

D. ZUR NIETZSCHE-REZEPTION IN ANDEREN LANDERN:

Becker (Hans-Joachim): Die friihe Nietzsche-Rezeption in Japan (1893-1903).
Ein Beitrag zur Individualismusproblematik im Modernisierungsprozefs.
Wiesbaden: Otto Harassowitz, 1983, IX-231 S.

73



Behler (Ernst): ,,Nietzsche in der marxistischen Kritik Osteuropas*, in: Nietz-
sche-Studien, Bde 10/11 (1981/82), 80-110.

Borland (Harold H.): Nietzsche's Influence On Swedish Literature. With Special
Reference to Strindberg, Ola Hansson, Heidenstam and Froding. Géteborg:
Goteborgs Kungl. Vetenskaps- och Vitterhets-Samhilles Handlingar, 1956
(Bd. 6, Nr. 3),177 S.

Brigdwater (Patrick): Nietzsche in Anglosaxony. A Study of Nietzsche’s Impact
on English and American Literature. Leicester: Univ. Press, 1972, 236 S.
Davies (Richard D.): ,,Nietzsche in Russia (1892-1917)“. A preliminary biblio-
graphy, in: Germano-Slavica, 1976, H. 1, 107-146; ebd., 1977, H. 3, 201-

220.

Gilman (Sander L.): ,,Nietzsche auf Englisch (1945-1976): Ein Forschungsbe-
richt“, in: Allg. Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 2 (1977), H. 2, 40-51.

Hillebrand (Bruno), Hg.: Nietzsche und die deutsche Literatur. 2 Bde. Miinchen:
Niemeyer (,,Deutsche Texte*), 1978, XII-388 u. VII-239 S.

Kiss (Endre): ,,Die Rezeption Friedrich Nietzsches in Ungarn bis 1918/19,
in: Nietzsche-Studien, Bd. 7 (1980), 268-84.

Krummel (Richard F.): Nietzsche und der deutsche Geist. [...] Ein Schrifttums-
verzeichnis der Jahre 1867-1900. Berlin: W. de Gruyter (,,Monogr. und
Texte zur Nietzsche-Forschung®, 1974, XX-290 S.

Kunne-Ibsch (Elrud): Die Stellung Nietzsches in der Entwicklung der modernen
Literaturwissenschaft. Tibingen: Niemeyer (,,Studien zur deutschen Litera-
tur*), 1972,277 S.

O’Hara (Daniel), Hg.: Why Nietzsche now? Bloomington: Indiana Univ. Press,
1981, 2. Aufl. 1985, XII-441 S.

Petzold (Gertrud von): , Nietzsche in Englisch-amerikanischer Beurteilung bis
zum Ausgang des [Ersten] Weltkrieges*, in: Anglia, Zeitschrift fiir engli-
sche Philologie, Bd. 53, N.F. Bd. 41 (1929), 134-218.

Philippi (Joélle, geb. Barron): Das Nietzsche-Bild in der deutschen Zeitschriften-
Presse der Jahrhundertwende. Diss. (unveroff.) Saarland, 1971, 298 S.

Reichert (Herbert W.): Friedrich Nietzsche’s Impact on Modern German Litera-
ture. Five Essays. Chapel Hill: Univ. of Northern Carolina (,,Studies in
German languages and literatures*‘), 1975, 151 S.

Reschke (Renate): ,,Kritische Aneignung und notwendige Auseinandersetzung.
Zu einigen Tendenzen moderner biirgerlicher Nietzsche-Rezeption®*, in:
Weimarer Beitrdge, Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft, Aesthetik und
Kulturtheorie, Bd. 29 (1983), H. 7, 1190-1215.

Rosenthal (Bernice Glatzer), Hg.: Nietzsche in Russia. Princeton, N.J.: Princeton
Univ. Press, 1986, X VIII-425 S.

Rusker (Udo): Nietzsche in der Hispania. Ein Beitrag zur Hispanischen Kultur-
und Geistesgeschichte. Bern und Miinchen: Francke, 1978, 382 S.

76



E. NEUERE FRANZOSISCHE LITERATUR ZU NIETZSCHE:

(Die Angaben beschrinken sich auf Veroffentlichungen neueren Datums oder
auf solche, deren Interesse fiir unser Thema besonders hervorgehoben zu werden
verdient.)

Andler (Charles): Nietzsche, sa vie, sa pensée. 6 Bde. Ed. Bossard, spidter N.R.F.,
1920-31, Neuauflage bei Gallimard («Bibl. des Idées»), 1958ff.

Aron (Raymond): Mémoires, Bd. I, Julliard («Press Pocket»), 1983, 533 S.

Assoun (Paul-Laurent): Freud et Nietzsche. P.U.F. («Philosophie d’aujourd’hui»),
1980, 302 S.

Bataille (Georges): Sur Nietzsche. Volonté de chance. Gallimard, 1945, auch in:
G.B.: 0.C., Bd. 7, Gallimard («Blanche»), 1973, 406 S.

Bataille (G.): «Nietzsche». In: Critique, 32 (1949),271-274. [Dt. in: Salaquarda
(1980), 45-49].

Bataille (G.): «Nietzsche et Jésus selon Gide et Jaspersy, in: Critique, Bd. 6
(1950), 99-144. .

Bianquis (Geneviéve): Nietzsche (1844-1900): Etudes et témoignages du cin-
quantenaire. Société d’études nietzschéennes, 1950, 235 S.

Bianquis (G.): «Publications nietzschéennesy», in: Ftudes germaniques, Bd. 17
(Jan.-Mirz 1962), H. 1, 48-54.

Bianquis (G.): «Etudes nietzschéennesy, in: Etudes germaniques, Bd. 19 (Jan.-
Mirz 1964), H. 1, 296-300.

Blanchot (Maurice): ,,Nietzsche und die fragmentarische Schrift‘ in: Hamacher
(1986,47-73). | Aus: L’entretien infini. Gallimard 1969.]

Blondel (Eric): «Lectures de Nietzsche: Philologie», in: Perspektiven der Philo-
sophie. Neues Jahrbuch. Hg. von R. Berlinger u.a., Amsterdam: Rodopi
(Bd. 2), 1976,351-353.

Blondel (E.): Nietzsche: «Le ,,cinquiéme*‘‘ Evangile»? Les Bergers et les Mages,
1980, 264 S.

Blondel (E.): ,Nietzsches metaphorisches Denken‘‘, in: Nietzsche kontrovers.
Hg. v. R. Berlinger u.a. (Bd. 4). Wiirzburg: Konigshausen und Neumann,
1984, 92-109.

Blondel (E.): Nietzsche. Le corps et la culture. La philosophie comme généalogie
philologique. P.U.F. («Philosophie d’aujourd’hui»), 1986, 357 S.

Boudot (Pierre): «Nietzsche et Valéryy, in: La Rev. des Lettres modernes, H. 76-
77 (Winter 1962-1963), («Quinze années d’études nietzschéennes en Fran-
cey), 57-62.

Boudot (P.): L’Ontologie de Nietzsche. P.U.F. («L’initiation philosophique»),
1971, 128 8.

Boudot (P.): Nietzsche en miettes. P.U.F. («Bibl. de philosophie contemporai-
ney), 1973, 128 S.

Camartin (Iso): ,,Wie belesen war Nietzsche?** [Rez. zu: H.E. Lampl, 1987],
in: Neue Ziircher Zeitung, 16.11.1988 (Nr. 268), S. 99.

77



Camus (Albert): «Nietzsche et le nihilisme», in: Les Temps modernes, Bd. 7
(Aug. 1951): H. 70, aufgenommen in: Essais (L 'homme révolté), Gallimard
(Pléiade), 1965, 475-489. [Deutsch u.a. in Salaquarda (1980), 63-77.]

Colli (Giorgio): Aprés Nietzsche. Montpellier: L’éclat, 1987, 143 S.

Commengé (Béatrice): La Danse de Nietzsche. Gallimard («L’Infini»), 1988,
225 S. [mit dem «Prix de I’essai-Andrée-Gautier» ausgezeichnet.]

Cordellier (Thierry): Rez. zu: Jean Granier: Le Désir de Moi (P.UF., 1883),
in:La NNR.F.,H.376 (1. Mai 1984),116-119.

Cordellier (Th.): Rez. zu: Janz (1984, Bd. 1), in: La Nouvelle Revue Francaise,
H. 378-379 (Juli-August 1984), 166-170.

Corman (Louis): Nietzsche, psychologue des profondeurs. P.UF.; 1972,416 S.

Delaunay (Marc B.): «Deleuze et Nietzsche ou l'inverse...», in: Magazine littérai-
re, H. 257 (Sept. 1958), 44-46.

Deleuze (Gilles): Nietzsche et la philosophie. P.U.F. («Bibl. de philos. contem-
poraine»), 1974 (6. Aufl. 1983), 232 S.

Deleuze (G.): Nietzsche. P.U.F. («Philosophes»), 1965 (7. Aufl. 1988), 105 S.

Derrida (Jacques): Marges de la philosophie. Minuit («Critique»), 1972, 398 S.
[Enthilt auch: «La mythologie blanche (la Métaphore dans le texte philo-
sophique)».|

Derrida (J.): Otobiographies. L’enseignement de Nietzsche et la politique du
nom propre. Galilée, 1984, 119 S. [ Vortrag aus dem Jahre 1976.]

Derrida (J.): Eperons. Les styles de Nietzsche. Flammarion, 1978. 124 S. [Dt.
u.a. in: Hamacher (1986), 129-168.]

Duval (Raymond): «Le point de départ de la pensée de Nietzsche. Nietzsche et
le platonisme», in: Rev. des sciences philosophiques et théologiques, Bd. 53
(1969), 601-37.

Duval (R.): «Nietzsche», in: Rev. des sciences philos. et théolog. , Bd. 58 (1974),
258-276.

Flécheux (André), Rez. zu: Bludau (1979); zu: Janz (1978,79), in: Les études
philosophiques, Jan.-Mirz 1982, 479-85.

Fink (Eugen): La Philosophie de Nietzsche. Minuit, 1965, 248 S.

Gaéde (Edouard): Nietzsche et Valéry. Essai sur la comédie de I'esprit. Galli-
mard («Bibl. des Idées»), 1962, 504 S.

Gide (André): «Nietzsche», in: L ’Ermitage, Jan. 1899, S. 55- 66 aufgenommen
in: Prétextes. Réflexions sur quelques points de littérature et de morale.
Mercure de France, 1903 (u. 6fter). [Dt. Ubertragung in: Ariadne, Jahrbuch
der Nietzsche-Ges. Hg. v. Ernst Bertram u.a., Miinchen, Verlag der Nietz-
scheé Ges., 1925, 110-121.]

Goedert (Georges), Rez. zu: Valadier (1974), in: Nietzsche-Studien, Bd. 5
(1976), 384-91.

Goedert (G.): Nietzsche critique des valeurs chrétiennes. Souffrance et compas-
sion. Beauchesne, 1977, 426 S.

78



Goedert (G.): Rez. zu: Blondel (1980), in: Nietzsche-Studien, Bd. 12 (1980),
510-512.

Goyard-Fabre (Simone): Nietzsche et la question politique. Sirey, 1977 («Psy-
chologie politique»), 198 S.

Granier (Jean): Le probléme de la vérité dans la philosophie de Nietzsche. Seuil
(«L’ordre philosophique»), 1966, 2. Aufl. 1979, 656 S.

Granier (J.): Vie et vérité: Textes choisis. P.U.F. («Les grands textes»), 1971,
3. Aufl. 1983, 232 S.

Granier (J.): Nietzsche. P.U.F. («Que sais-je?»), 1982, 128 S.

Guérin (Michel): Nietzsche. Socrate héroique. Grasset et Fasquelle («Figures»),
1975, 364 S.

Guzzoni (Alfredo) Hg.: 90 Jahre philosophische Nietzsche-Rezeption. Konig-
stein (Taunus): Hain, 1979, X-189 S. [enthilt u.a.: M. Foucault: ,,Nietzsche,
die Genealogie, die Historie*‘; B. Pautrat: , Brief an den Narren. Uber einen
ungeheuren Augenblick*‘ (unveroff.); J.-M. Rey: , Nietzsche und die Theorie
des philosophischen Diskurses*‘; J.-P. Sartre: ,,Die ewige Wiederkunft des
Gleichen: Nietzsches List*. ]

Haar (Michel): «Nietzschey, in: Histoire de la Philosophie, Bd. IIl: «Du XIX®
siécle a nos joursy. Gallimard («Encyclopédie de la Pléiade»), vol. publié
sous la dir. d’Yvon Belaval, 1974, 307-353.

Habermas (Jurgen): Le discours moderne de la philosophie. Douze conférences.
Traduit de I'allemand par Christian Bouchindhomme et Rainer Rochlitz.
Gallimard («Bibl. de philosophie»), 1988, X485 S.

Halévy (Daniel): Nietzsche. Nouvelle édition, avant-propos de G.-A. Goldschmidt.
Grasset («Pluriel»), 1977, 726 S.

Hamacher (Werner), Hg.: Nietzsche aus Frankreich. Essays von M. Blanchot,
J. Derrida, P. Klossowski, Ph. Lacoue-Labarthe, J.-L. Nancy u. B. Pautrat.
Frankfurt/M. und Berlin: Ullstein Materialien, 1986, 192 S.

Heidegger (Martin): Nietzsche. Gallimard («Bibl. de Philosophie»), 1972,512 S.
[Frz. v. Pierre Klossowski. |

Jaccard (Roland): Rez. zu: Janz (1984, Bd. 1), in: Le Monde, 29.6.1984,S. 21.

Janicaud (Dominique), éd.: Nouvelles lectures de Nietzsche. A I’occasion du
cinquiéme anniversaire de la composition a Nice du livre 111 d’Ainsi parlait
Zarathoustra. Lausanne: Cahiers de L’Age d’Homme. Bd. 1 (1985), 168 S.
[Mit Beitrigen von E. Blondel, D. Charles, A. Flécheux, Ed. Gaéde, Ph.
Granarolo, M. Haar, A. Kremer-Marietti, A. Lingis, J.-E. Marie, J. Philip-
pon, J. Richer, A. Schober, A. Villani.]

Janz (Curt Paul): Nietzsche. Biographie. Gallimard, 3 Bde, 1984/1985. 512,
536 u. 658 S. [Frz. v. Pierre Rusch.]

Jarrety (Michel), Rez. zu Rosset (1983), in: La Nouvelle Revue Francaise,
H. 373 (1° février 1984), 109-11.

Jaspers (Karl): Nietzsche. Introduction a sa philosophie. Gallimard, 1950, Neu-
aufl. 1978. 474 S.

79



Kleiber (Morand): «L’interprétation philosophique de 1’ceuvre de Nietzsche»,
in: Rev. des sciences philosophiques et théologiques, Bd. 53 (1969), 542-
559. [Zu M. Heidegger, 1961; E. Fink, 1965; G. Deleuze, 1962; J. Granier,
1966; Cahiers de Royaumont, 1967.]

Klossowski (Pierre): , Nietzsche, Polytheismus und Parodie’’, in: Hamacher
(1986, 15-45) [Aus: Un si funeste désir. Gallimard, 1963, 236 S.]

Klossowski (P.): Nietzsche et le cercle vicieux. Mercure de France, 1965, Neu-
auflage 1978, 274 S.

Kofman (Sarah): Nietzsche et la scéne philosophique. Galilée, 1979; durchge-
sehene und korrigierte Auflage 1986, 321 S.

Kofmann (S.): Nietzsche et la métaphore. Payot, 1972, 216 S.

Kowarik (Stephan): Zeitlose Anndherungsversuche an Unzeitgemdfes. Betrach-
tungen zu Friedrich Nietzsche und André Gide. Essen: Die Blaue Eule,
1984, 66 S.

Kremer-Marietti (Angeéle): Nietzsche. Les Lettres Modernes («Thémes et struc-
tures»), 1957, 340 S. ;

Kremer-Marietti (A.): «Nietzsche et quelques-uns de ses interpretes actuelsy,
in: Rev. de Métaphysique et de Morale, Bd. 4 (1959), 457-68. [Nimmt
gegen K. Schlechta Stellung. |

Kremer-Marietti (A.): «Quinze années d’études nietzschéennes en France», in:
La Rev. des Lettres modernes, H. 76-77 (Winter 1962-1963), 104 S.

Lacoste (Jean): Rez. zu: Janz (1984, Bde 2 u. 3), in: La Quinzaine littéraire,
H.450(1985),22-23, und ebd., H. 453 (1985), 16-17.

Lacoue-Labarthe (Philippe): , Der Umweg”, in: Hamacher (1986, 75-110).
[Aus: Poétique, Bd. 5 (1971); Neubearbeitung in: Le Sujet de la philo-
sophie. Typographies I, Seuil, 1979.]

Lampl (Hans Erich): Flair du Livre. Friedrich Nietzsche und Théodule Ribot.
Eine Trouvaille. Hundert Jahre Zur Genealogie der Moral 1887-1987.
Ziirich: Verlag am Abgrund, Max Nyffeler, 1988, 60 S. [ill.].

Lang (René): André Gide et la pensée allemande. L.U.F., Egloff, 1949, 223 S.

Lannoy (J.C.): Nietzsche ou l'histoire d'un égocentrisme athée. Desclée de
Brouwer, 1952, 398 S. [Aus dem Hollindischen iibersetzt. |

Laruelle (Frangois): Nietzsche contre Heidegger. Théses pour une politique
nietzschéenne. Payot («Traces»), 1977, 252 S.

Ledure (Yves): Nietzsche et la religion de l'incroyance. Desclée de Brouwer,
1973, 244 S.

Ledure (Y.): Lectures «chrétiennes» de Nietzsche. Maurras, Papini, Scheler, de
Lubac, Marcel, Monnier. Cerf («Apologiques»), 1984, 166 S.

Ledure (Y.): «Bulletin nietzschéen», in: Archives de Philosophie, Bd. 51 (1988),
457-468.

Leibrich (Louis): «Actualité de Nietzsche», in: Etudes germaniques, Bd. 26
(Juli-Sept. 1971), 364-371.

Lowith (Karl): De Hegel a Nietzsche. Gallimard, 1969, Neuauflage 1981, 476 S.

80



Marcel (Gabriel): ,,De Kierkegaard & Nietzsche et a Heidegger*, in: GM.: L 'hom-
me probleme éthique, Gallimard, 1955, 135-143.

Miéville (Henri-L.): «Sur le protestantisme de Nietzsche», in: Présence, Rev. de
philosophie et d’art, Bd. 3 (1932), 7-11.

Montinari (Mazzino): ,,Zum Verhiltnis Lektiire — Nachlafs — Werk bei Nietz-
sche*, in: Editio, Intern. Jahrbuch fiir Editionswissenschaft, Bd. 1 (1987),
245-249,

Morel (Georges): Nietzsche. Introduction a une premiere lecture. 3 Bde. Aubier-
Montaigne («Philosophie de ’esprit»), 1971, 2. Aufl. 1985, XVI-855 S.
Morin (Dominique): ,,Nietzsche, Freud, Sartre**, in: D.M.: L 'Athéisme moderne.

Cerf («Dossiers libres»), 1985, 152 S.

Murin (Charles): Nietzsche probleme. Généalogie d’une pensée. Préf. de L.-M.
Régis. Montréal: Les Presses de 1’Univ. de Montréal et J. Vrin, 1979, 308 S.

Nancy (Jean-Luc): ,,«Unsre Redlichkeit!» Uber Wahrheit im moralischen Sinn
bei Nietzsche*, in: Hamacher (1986, 169-192). [Zuerst ersch. in: Rev. de
Théol. et de Philos., Bd. 112 (1980), 391407; mit Ergidnzungen in: J.-L.
N.: L’impératif catégorique, Seuil, 1983.]

Nietzsche. Cahiers de Royaumont. Minuit, 1967,292 S.[Mit Beitr. v. J. Beaufret,
H. Birault, G. Deleuze, M. Foucault, E. Gaéde, P. Klossowski, K. Lowith,
G. Marcel, J. Wahl.]

Nietzsche aujourd’hui? Colloque de Cerisy-la Salle. U.G.E. («10/18»), 2 vol.,
1973, Brosch. [Mit Beitr. v. G. Deleuze, J. Derrida, E. Fink, P. Klossowski,
S. Kofman, Ph. Lacoue-Labarthe, K. Lowith, J.-F. Lyotard, J.-L. Nancy,
H. Wismann u.a.] '

Pautrat (Bernard): Versions du soleil. Figures et systémes de Nietzsche. Seuil,
(«L’ordre philosophique»), 1971, 367 S.

Pautrat (B.): ,Nietzsche, medusiert”, in: Hamacher (1986), 111-128 [zuerst
ersch. in Nietzsche aujourd’hui? (1973), Bd. 1]

Pourtalés (Guy de): Nietzsche en Italie, Grasset, 1929,324 S.

Quinot (Armand): Les pages mystiques de Nietzsche. Forcalquier: Ch. Testanie-
re, 1945, 2. verind. Aufl. 1955,302 S.

Rau (Fritz): ,,Zerstorer und Kiinder. Drei Sammelbinde mit Nietzsche-Inter-
pretationen, in: Nietzsche-Studien, Bd. 12 (1983), 513-518.

Reboul (Olivier): Nietzsche, critique de Kant. P.U.F. («Le philosophe»), 1974,
172 8.

Rey (Jean-Michel): L ’Enjeu des signes — lectures de Nietzsche. Seuil («L’ordre
philosophique»), 1971, 242 S.

Rey (J.-M.): ,,La généalogie nietzschéenne*, in: Histoire de la philosophie, sous
la dir. de Francois Chatelet. Hachette, Bd. 6, 1973, 151-188.

Rosset (Clément): La force majeure. Minuit («Critique»), 1983, 105 S.

Rougemont (Denis de): «Contre Nietzschey, in: Présence, Bd. 3 (April 1935),
H. 3, 1-4.

Salaquarda (Jorg), Hg.: Nietzsche. Darmstadt: Wiss. Buchges. (,,Wege der For-
schung‘), 1980, VIII-367 S. [Texte von G. Bataille, A. Camus u.a.]

81



Sartre (Jean-Paul): ,,Die ewige Wiederkunft des Gleichen: Nietzsches List*‘,
in: Guzzoni (1979, 101-113). [Aus: Saint-Genet comédien et martyr. Galli-
mard, 1952, 385 ff.]

Schreiber (Jens): ,,Die Ordnung des Genieflens. Nietzsche mit Lacan‘‘, in: Lite-
ratur-Magazin 12: Nietzsche, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt (,,Das neue
Buch* — Sonderbd.). Hg. v. N. Born u.a., 1980, 204-234.

Simha (André): Nietzsche. Bordas («Pour connaitre»), 1988, 167 S.

Staub (Hans): Rez. zu: Ed. Gaéde (1962), in: Nietzsche-Studien, Bd. 1 (1972),
432-440.

Stegmaier (Werner): ,,Nietzsches Neubestimmung der Wahrheit‘‘ (enthédlt Rez.
zu Jean Granier, 1966, 2. Aufl. 1969), in: Nietzsche-Studien 14 (1985),
69-95.

Stingelin (Martin): Rez. zu: H.E. Lampl (1987), in: Schweizer Monatshefte,
Bd. 68 (Dez. 1988), 1033-1034.

Taureck (Bernhard): Rez. zu: J. Habermas (Der philosophische Diskurs der
Moderne, [franz. 1988]); E. Blondel (1986) u.a., in: Nietzsche-Jahrbuch,
Bd. 16 (1987), 468-483.

Thibon (Gustave): Nietzsche ou le déclin de l'esprit. Fayard («Histoire de
I’église»), 1962, 328 S.

Valadier (Paul): Nietzsche et la critique du christianisme. Cerf («Cogitatio fi-
dei»), 1974, 614 S.

Valadier (P.): Nietzsche, l'athée de rigueur. Desclée de Brouwer, 1975, 160 S.

Vattimo (Gianni): ,,Nietzsche heute?‘* Rez. zu: S. Kofman, 1972; B. Pautrat,
1971; Jean Michel Rey, 1971; Nietzsche aujourd’hui?, 1972, in: Philoso-
phische Rundschau, Bd. 24 (1977),H. 1/2, 67-91.

Vuillemin (J.): «Nietzsche aujord’hui», in: Les Temps modernes, Bd. 67 (1951),
1921-1954.

Wahl (Jean): La Pensée philosophique de Nietzsche des années 1885-1888.
CDU-SEDES, 1959, 382 S.

Wahl (J.): «Lettre-Préface» in: Karl Jaspers: Mietzsche. Introduction & sa philo-
sophie. Gallimard 1978, («Tel», 1978, I-VII).

Zweig (Stefan): Nietzsche. Stock («Stock plus»), 1978, 200 S.

Résumé:

En France, on connait Nietzsche grice 2 Wagner, et ’on se détourne de lui,
lorsqu’il refuse d’adorer le maitre. Nietzsche devient-il alors le nihiliste, c’est-a-
dire, pour I’honnéte homme de la fin du siécle, un fossoyeur dangereux de la
religion chrétienne? Disons plutdt qu’a cette époque, tout comme dans son
propre pays, on ne sait que faire de ses livres, encore peu compris. Schopenhauer

82



est trop prés. Nietzsche, lui, déborde I’horizon mental de la plupart des gens
cultivés. Il dérange, il inquiéte. Mais déja des esprits non prévenus pressentent
le défi de ce géant de la pensée. Robert Dreyfus, Daniel Halévy, un peu plus tard
Gide, tentent de comprendre ’enjeu énorme de tant de ré-flexions percutantes...
Dés 1893, Henri Mazel, directeur du trés petit Ermitage, déclare qu’on doit
s’engager pour que le message de Nietzsche soit répandu partout.

De ces années-la, avec leur puissant conformisme mental, aux récentes
attaques contre le «logocentrisme» de la métaphysique classique, inaugurées par
Georges Bataille et Pierre Klossowski, reprises et modifiées par Gilles Deleuze,
Jacques Derrida, leurs ,,éléves*, étudier I'accueil de Nietzsche en France — dont
une vue d’ensemble approfondie reste a faire — c’est opérer une coupe transver-
sale a travers la culture frangaise, c’est aller a la rencontre du paysou triomphent
Anatole France, Bourget et Loti, mais aussi Brunetiére, Sarcey et Lemaitre, afin
d’aboutir a4 la configuration «postmoderne», revenue de ses illusions pour
découvrir d’autant plus aisément dans Nietzsche «un semblable, un frére».
Etudier ’accueil de Nietzsche en France, c’est prendre part aux mille éclosions,
ephémeéres, parfois plus durables, d'une évolution culturelle volontiers invisible,
c’est arpenter un vaste domaine qui permet, a la fin provisoire de ce parcours par
trop rapide, de mesurer ’apport inestimable de cette culture méme: ne consiste-
t-elle pas a mettre en question, n’aide-t-elle pas a& renouveler, & surmonter la
tradition méme dans la mesure ou celle-ci divergerait trop de 1’(in)conscience
contemporaine?

83






	Nietzsche in Frankreich : Aspekte seiner Wirkungsgeschichte

