
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1988)

Heft: 8

Artikel: Zwei Projekte "moralistischer" Literatur : die Bedeutung des
Aphoristikers und Sprachphilosophen Ludwig Wittgenstein für den
Schriftsteller Aleksandr Zinov'ev

Autor: Sproede, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Sproede

ZWEI PROJEKTE „MORALISTISCHER" LITERATUR

Die Bedeutung des Aphoristikers und Sprachphilosophen
Ludwig Wittgenstein für den Schriftsteller Aleksandr Zinov'ev

Die folgenden Überlegungen gelten den „literarischen" Arbeiten des

sowjetischen Logikers Aleksandr Zinov'ev, welche ab 1976 in
westlichen Verlagen erschienen sind1. Nach dem Bild zu urteilen, das

aus den bisher veröffentlichten Untersuchungen hervorgeht, stehen
in diesen Texten die literarischen Verfahren unvermittelt neben dem

Anspruch einer „wissenschaftlichen" Gesellschaftsanalyse. Die
Zwittergestalt der Texte wird nicht von allen Interpreten entweder
zur Satire und literarischen Parodie oder zur soziologischen Systemanalyse

vereinseitigt. Es liegt aber, soweit zu sehen war, noch keine
Arbeit vor, welche die scheinbar widersprüchlichen oder bestenfalls
koexistierenden Aspekte des Werks in ihrem inneren, notwendigen
Zusammenhang darstellen würde2. Dies wird im folgenden versucht,

1 Zinov'evs literarische Arbeiten werden hier als ein zusammenhängendes
Werk untersucht. Sie sind russisch und französisch erschienen im Verlag
L'Age d'Homme, Lausanne; in deutscher Sprache erschienen einige Titel
bei Diogenes, Zürich. Die übersetzten Zitate — teilweise mit Rücksicht
auf das Original revidiert — stammen aus den Bänden: ZV — ZijajuHSie
vysoty (1976, Gähnende Höhen 1981 /GH/); SB — Svetloe buduSiee

(1978, Lichte Zukunft 1979 /LZ/); KR — Kommunizm kak real'nost'
(1981, Kommunismus als Realität 1982 /KR/); PR — V preddverii raja
(1979, Im Vorzimmer des Paradieses)', BI — Bez illjuzii (1980, Ohne
Illusionen, Interviews, Vorträge, Aufsätze 1982 /Ol/), sowie MZ — My i zapad
(1981, Wir und der Westen 1983 /WW/).

2 Außer in den rein soziologisch bzw. sozialkritisch orientierten Aufsätzen,
wie etwa A.-M. Roviello, „Zinoviev observateur, théoricien et moraliste"

95



und zwar ausgehend von Voraussetzungen, die aus Zinov'evs früheren

Arbeiten zur Logik und Sprachanalyse kommen. Dieser Ansatz
soll Aufschluß über die literarischen Verfahren und Gattungen
geben, auf denen die ungewöhnliche Gestalt der Texte beruht. Von
ihm wird auch erwartet, daß er auf Zinov'evs Gesamtwerk als

intellektuelles Ereignis der jüngsten Sowjetzeit ein neues Licht wirft.

I Problemskizze

Zinov'evs Texte stellen sich als eine große Sammlung von
Gesprächsfragmenten, Anekdoten und mehr oder weniger grotesken Szenen
dar, in denen sich nach und nach - abgerundet durch die kritischen
Kommentare bestimmter Gesprächsteilnehmer — die Lebensform
einer ganzen Gesellschaft abzeichnet. Diese Selbstdarstellung der
Gesellschaft läßt sich folgendermaßen zusammenfassen: Die sowjetische

Lebensform resultiert aus einer Revolution, die - ganz
konform mit erklärten Zielen und durchaus im Sinne etwa der Marx-
schen Frühschriften — den bürgerlichen Überbau des ancien régime
beseitigt und das Land in den Zustand der unentfremdeten „natürlichen

Gesellschaft" versetzt hat. Der gesellschaftliche Naturzustand
entspricht hier allerdings nicht dem „rousseauistischen" Programm.

in: Esprit, avril 1983 und M. Heller, „La nostalgie de la zone", ebd., oder
W. Berelowitch, „Le sociologue chez Zinoviev" in: L'Autre Europe, N° 13

(1987), ist in den meisten Studien ein unentschiedenes Nebeneinander der
beiden Aspekte zu beobachten; vgl. J. Scherrer, „Soziologische Satire oder
satirische Soziologie? Alexander Sinowjews 'encyclopedia sovietica'" in:
Merkur, Jg. 32, 1978, N° 11; J.-U. Peters, „Satire als Ideologiekritik. Der
Schriftsteller Aleksandr Zinov'ev" in: Wiener Slawistischer Almanach,
Bd. 9 (1982); P. Petro, „A. Zinov'ev's 'The Yawning Heights' as an Anatomy"

in: Canadian Slavonic Papers, vol XXIII, N° 1 (1980). Auch der jüngste
Zinoriev-Kongreß (London 1986, jetzt in: Alexander Zinoviev as Writer
and Thinker. An Assessment, hsg. Ph. Hanson, M. Kirkwood, London,
1988), versagt vor dieser Vermittlung, wie eine zentrale Formulierung
„Moralism versus Science" (Hosking, S. 173-78) unterstreicht. Die Arbeit
von G. Andreev, A. Zinov'evs „Klaffende Höhen". Im Land der alogischen
Gesetzmäßigkeit Berichte des Bundesinstituts für ostwiss. u. internat.
Studien, Nr. 36), Köln 1978, beschreibt einige logische Aspekte von Zi-
noVevs Werk, nicht aber deren Zusammenhang mit Zinov'evs ethischem
Projekt.

96



Zinov'ev gestaltet ihn vielmehr im Sinne einer skeptischen Anthropologie:

Er setzt eine soziale Natur des Menschen voraus, die gegenüber
moralischen Normen indifferent ist. Diese Idee, die in Rußland vor
allem seit Dostoevskijs Kritik an den utopischen Sozialisten großes
Echo gefunden hat, ist auch in der Tradition der politischen
Philosophie durchaus geläufig. Auf einen ihrer Vertreter, Thomas Hobbes,
spielt Zinov'ev deutlich an. Einer seiner Helden verspottet die
vermeintliche sozialistische „Überwindung" des gescholtenen Engländers:

Während die bürgerliche Gesellschaft nach dem Prinzip „homo
homini lupus" („Celovek celoveku volk") funktioniere, gelte für den
Sozialismus „Celovek celoveku tovarisc volk" — „Der Mensch ist für
den Menschen 'Genosse Wolf" (PR 344).

Die Dialoge und Anekdoten der Helden aus dem „realen Sozialismus"

bzw. der unanständigen Utopie „Ibansk"3 illustrieren
unermüdlich dieses Axiom. Der Kampf aller gegen alle, Zynismus, Neid,
Karrierismus und Denunziation — dies sind gleichsam die Naturgesetze

der in Ibansk wirkenden „Soziomechanik" (ZV/GH 14 f.
/ 29 ff./). Entsprechende Lebensformen breiten sich überall aus, wo
die gesellschaftlichen Elementargewalten nicht durch die „Erfindungen"

der Kultur, durch Rechts- und Moralinstitutionen
(gewissensorientiertes Handeln und religiöse Überzeugungen), kurz: durch
„antisoziale" Konstruktionen (ZV/GH 57/110/) in Schach gehalten und
kanalisiert werden. Der Gesellschaftszustand von Ibansk - gemeint
sind der Kommunismus und (als dessen prägnanteste Gestalt) der
Stalinismus — ist also nicht in erster Linie ein Ergebnis von
Unterdrückung und Tyrannei: „Der Ismus [sie] ist nicht irgendeine Abweichung

von der Norm oder eine besondere Gesellschaftsform. Er ist
die Sozialität als solche, in reiner Form." (ZV/GH 414 /797/).

Nun ist letztlich die Gesellschaft als ganze durch diesen Kampf
aller gegen alle in ihrem Bestand bedroht. Da sie sich nicht durch die

Begründung einer Ordnung der Sittlichkeit stabilisieren kann und
nicht über Instanzen vernünftigen, d.h. gewaltlosen, gesellschaftlichen
Ausgleichs verfügt (Normen des Zusammenlebens, Gewissen,
Toleranz usf.), bleiben zum Schutz gegen die Anarchie nur umfassende

3 Der Name spielt auf eine russische Obszönität an (vgl. engl, „four-letter-
words") und macht diese Utopie zu dem Land, in dem — sit venia verbo -
einer den anderen „verschaukelt".

97



Kontrolle der Individuen und äußere Handlungssteuerung übrig. Das

Werkzeug solcher Steuerung nennt Zinov'ev „Ideologie":

Ideologie ist eine bestimmte Lehre von der Welt, von der menschlichen
Gesellschaft, vom Menschen und von allen lebenswichtigen Erscheinungen im
Dasein der Menschen überhaupt. [...] Die Bevölkerung nimmt diese Lehre
nicht deshalb an, weil sie an deren Gültigkeit glaubt oder weil man ihr
Beweise für deren Richtigkeit erbringt oder sich diese in ihrer eigenen Situation
bestätigen, sondern sie nimmt sie aus Erwägungen an, denen soziales Kalkül
zugrunde liegt [...]. Die Aufgabe der Ideologie ist es, das Bewußtsein der
Menschen zu organisieren und zu standardisieren und die Menschen so zu
lenken, [...] daß in Situationen, die für die Gesellschaft von existentieller
Bedeutung sind, alle gleich denken, reden und handeln. (KR 193 f. /352/,
im Original Zeilenvertauschung)

Zinov'ev postuliert nun eine moralische Alternative zu den Automatismen

der natürlichen Gesellschaft („Soziomechanik") und zu den

kalkulierten „strategischen" Handlungsweisen, die der ideologischen
Lebensform entsprechen. Dieser Ausweg heißt: Entwicklung einer
ethisch orientierten Kultur als einer Domäne der Sittlichkeit, planvolle

Erfindung (PR 19,55) „anti-sozialer" Lebensformen und
Institutionen, kurz: die Freisetzung des Einzelnen aus dem Kollektiv.
Diese „moralistische" Intention ist in den Arbeiten zum Satiriker
Zinov'ev bereits dargestellt worden. Wenn es sich dabei nicht um
einen unverbindlichen Appell handelt — und dies darf man annehmen

—, dann stellt sich die Frage, wie diese Intention argumentativ
entfaltet und mit welchen Verfahren sie im literarischen Werk umgesetzt

wird.
Gerade hier ergibt sich eine Reihe von Schwierigkeiten. Zinov'ev

lehnt den Rückgriff auf eine traditionalistische Moralkonzeption ab

und kritisiert ebenso die Hoffnung auf die vielbeschworene „religiöse
Wiedergeburt Rußlands" („religioznoe vozrozdenie"): Er befürchtet
bloße Wiedereinsetzung überholter Vorbilder und kompromittierter
Moralschablonen (MZ/WW 32 /28f./). Seine Formulierung „sittliches
Verhalten entsteht gleichsam aus dem Nichts" (MZ/WW 37 /34/)
verschärft diesen Befund zur Ablehnung von „materialer Ethik"
überhaupt. Das Projekt zielt nicht auf einen vorformulierten
Sittenkodex, sondern — kantisch — auf eine Freiheitslehre als Zusam-

98



menhang formaler Prinzipien, die nur durch Akte eines autonomen
Gewissens materialisiert werden können4. Zinov'evs Werk ist deshalb
in einem doppelten Sinne negativ: Sein Projekt bestimmt sich erstens
als Widerpart zur bestehenden Sozialität und zum bloß strategischen
Handeln, indem es Kultur und Gewissen als „anti-soziale Kräfte"
definiert; und zweitens verbietet es sich jede Setzung einer Gegenwelt
positiver Normen5. Denn „regulierte" Sittlichkeit als Anwendung
vorbestimmter Verhaltensregeln wäre ein Selbstwiderspruch.
Zusammengefaßt: „Moral ist absolut." (ZV/GH 279/533/).

4 Im hier gesetzten Rahmen kann die Bedeutung der Kantischen Begriffe nur
zitatenweise vermerkt werden. Zinov'evs Abgrenzung der kalkulierten,
zweckorientierten Verhaltensweisen von den ethischen Lebensformen ist
mit Kants Unterscheidung zwischen Handlungen nach Zwecken, Interessen
oder „Regeln der Geschicklichkeit" und solchen nach dem „Prinzip des

sittlich guten Willens" zu vergleichen (s. Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten, S. 44 f. in Werke, 6 Bde., hsg. W. Weischedel, Bd. 4, Wiesbaden
1956). Kantisch ist auch die Betonung des unbedingten Charakters dieses

Prinzips (vor aller empirischen Einsicht, 37-40). Kant zeigt, daß das Subjekt
der Sittlichkeit nicht „als Stück der Natur, [als] ihren Gesetzen [...]
unterworfen", sondern einer „intelligibelen" (sie) „anderen Ordnung der Dinge"
zugehörig zu denken ist (93 f.): Der Gedanke praktischer Vernunft „führt
[...] die Idee einer anderen Ordnung und Gesetzgebung, als die des
Naturmechanismus [!, A.S.] [...] herbei" (96). Zu Kants Idee, man könne „der
Sittlichkeit nicht übler raten, als wenn man sie von Beispielen entlehnen wollte"

(36) und zur „Heteronomie des Wülens als [...] Quell aller unechten
Prinzipien der Sittlichkeit" (75) vgl. Zinov'evs zahlreiche Passagen und
Dialoge über relativistische „Pseudo-Moral" (KR 208 /379/); vgl. „So etwas
wie moralische Regeln und Vorschriften gibt es überhaupt nicht." (ZV/GH
540 /1047/) und (ebd. 279 /533/): „Das Urteil, ob eine Handlung gut ist
oder böse, ist ein absolutes Urteil. [...] Wer der Ansicht ist, Gut und Böse
seien relative Größen, das heißt, moralische Wertungen seien von konkreten
Situationen abhängig, schließt Moral und Sittlichkeit a priori aus [...] und
kann nur eine Pseudo-Moral vertreten." (Hervorh. A.S.).

5 Dies wird in der ersten Monographie zum Werk Zinov'evs, der theologischen
Dissertation (Montpellier 1983) von Claude Schwab, Alexandre Zinoviev.
Résistance et lucidité, Lausanne 1984, bisweilen vernachlässigt. Schwab
gibt der Versuchung nach, aus Zinov'evs Helden — etwa dem „gottlosen
Gläubigen" — erbauliche Vorbildgestalten zu gewinnen und Zinov'evs durchweg

paradoxe Konstruktionen zu positiven Bestimmungen aufzulösen. Im
folgenden möchten wir zeigen, daß Zinov'ev gerade von der provozierenden
Spannung seiner Paradoxe eine spezifische ethische Wirkung erwartet.

99



Der Bereich des Moralischen scheint also so etwas wie eine Utopie

zu sein; denn der Ubergang vom Ist-Zustand in diesen Bereich
wird nicht als eine Argumentation gedacht, so wie dies etwa in den
Ansätzen der sog. „konstruktiven Ethik" der Fall ist. Woran soll
dann aber die Begründung jenes normenorientierten Handelns ansetzen,

das dem Einzelnen erlauben würde, sich gegen die Sozialität
abzuschirmen; und welche Rolle spielen hierbei die literarischen
Verfahren? Ist der dem Leser angesonnene Willensakt des Sprungs
in die Sittlichkeit (ZV/GH 279 /533/; SB/LZ 81 /154/) vielleicht
doch nur ein im schlechten Sinne „idealistischer" Appell, eine
paradoxe, logisch nicht abgesicherte Redeweise, und letztlich insofern
„bloße Literatur"?

Nach meiner Ansicht macht Zinov'evs Umgang mit diesem Paradox

insbesondere das Buch Gähnende Höhen zu einer herausragenden

intellektuellen und künstlerischen Leistung. Meine These ist,
daß Zinov'evs Projekt auf einem Modell sprachanalytischer Philosophie

aufbaut, genauer: daß es im Horizont der Sprachkritik von
Ludwig Wittgenstein gesehen werden muß6. In Zinov'evs literarischer
Sprachkritik zeichnen sich sehr deutlich bestimmte Denkfiguren ab,
die vor allem durch Wittgensteins Tractatus auch unter philosophisch
nicht-spezialisierten Intellektuellen weithin bekannt geworden und
— dies interessiert hier besonders — vielfach gerade literarisch fruchtbar

gemacht worden sind. Die Intention, die hinter diesen Denkfiguren

steht, möchte ich jetzt in ihren Grundzügen vorstellen7.

6 Die These wird hier allerdings mit zwei wichtigen Einschränkungen vertre¬
ten: Sie bezieht sich nur auf Zinov'evs literarisch-praktisches Projekt, ist
also nicht als Charakteristik seiner logischen Arbeiten gemeint. In der Tat
weichen letztere mit bestimmten Grundannahmen von der Wittgenstein-
schen Logik-Konzeption (Unmöglichkeit sinnvoller meta-logischer und
ethischer Aussagen etc.) ab. Meine zweite Einschränkung betrifft die Formulierung

vom „Horizont der Schriften Wittgensteins": Die Redeweise setzt
das Einverständnis des Lesers darüber voraus, daß im Folgenden Wittgensteins

frühe Philosophie des Tractatus und die späten Arbeiten, hier die
Philosophischen Untersuchungen und Über Gewißheit, als Ausdruck einer
identischen Grundintention angesehen werden.

7 Ich folge dabei im Wesentlichen der Abhandlung „Logik als Literatur? Zur
Bedeutung des Literarischen bei Wittgenstein" von Gottfried Gabriel,
erschienen in Merkur, Jg. 32 (1978).

100



II Sprachkritik

Wittgensteins Schriften kreisen um die Frage, wie in der Philosophie
zwischen beschreibenden Sätzen und nicht-beschreibenden Sätzen
eine klare Grenze zu ziehen sei. Nur Beschreibungssätze sind für ihn
sinnvolle Aussagen; ihre Bedeutung gründet in dem Weltausschnitt,
den sie abbilden, d.h. in einem bestimmten Sachverhalt (in etwas,
„das der Fall ist"), oder anders: in einer intersubjektiven
Verwendungsregel, die den Gebrauch des Ausdrucks in einem „Sprachspiel"
(der jeweiligen Lebensform) definiert. Die „philosophischen" Sätze

dagegen sind Äußerungen über die Welt als Ganzes, über ihren Sinn,
über „höchste Werte" etc. Sie beschreiben nicht das „Wie" von
Sachverhalten, sondern wollen ein nicht-naturwissenschaftliches „Warum"
erklären, müssen sich mithin auf Intuitionen und „Einsichten" berufen,

d.h. auf eine Art von Privatsprache, für deren Elemente sich
keine überprüfbaren Verwendungsregeln angeben lassen. Wittgenstein
spricht hier von „Scheinsätzen", die aus der „Verhexung unsres
Verstandes durch die Mittel unserer Sprache" rühren (PU 109)8.
Diese Sätze, heißt es in Wittgensteins Tractatus, wollen „die Koordinaten

eines Punktes angeben, welcher nicht existiert." (3.032).
Wittgensteins Kritik trifft insbesondere ethische und geschichtsphiloso-
phische Sollensaussagen und Werturteile:

6.41 Der Sinn der Welt muß außerhalb ihrer liegen. In der Welt ist alles
wie es ist und geschieht alles wie es geschieht; es gibt in ihr keinen Wert [...].
Wenn es einen Wert gibt, der Wert hat, so muß er außerhalb alles Geschehens

und So-Seins liegen. [...] 6.42 Darum kann es auch keine Sätze der
Ethik geben. Sätze können nichts Höheres ausdrücken.9

8 Das Kürzel PU bezeichnet die Philosophischen Untersuchungen, ÜG steht
für Über Gewißheit-, die folgende Ziffer bezieht sich auf Wittgensteins
Abschnitte-Numerierung. Der Tractatus logico-philosphicus wird durch bloße
Abschnittnummern, erkennbar an der Dezimalzählung, nachgewiesen.

9 Daß Wittgenstein selbst seinen Tractatus in diesem Sinne als paradox ver¬

stand, nämlich als seinerseits aus im strengen Sinne „unmöglichen" Sätzen

aufgebaut (6.54), kann hier vorläufig außer Betracht bleiben (zu diesem
Punkt s. unseren Abschnitt IV und den dort referierten Aufsatz von G.

Gabriel). Bemerkenswert ist allerdings, daß Zinov'ev, wie sich an seinen

Texten zeigen läßt, auf dieses Problem bewußt reagiert: Er legt die „unmög-

101



Wittgenstein versteht seine Tätigkeit als eine „Therapie", die die

Philosopheme — das unsinnige Reden über höchste Werte, über Sein
und Sollen etc. — zum Verschwinden bringt. Durch die logische
Vermessung des faktischen bzw. in Sprachspielen übersehbaren „Gerüsts
der Welt" (6.124) soll das, was vernünftig gesagt werden kann, gegen
das „Höhere" und „Unaussprechliche" hin abgegrenzt werden. Was

jenseits dieser Grenze liegt, ist Unsinn. Die Scheinsätze, formuliert der
Tractatus, „sind nicht falsch, sondern unsinnig. [...] (Sie sind von der
Art der Frage, ob das Gute mehr oder weniger identisch sei als das

Schöne.)" (4.003). Wittgenstein führt hier die erhellende Funktion
des Unsinns vor: Aus den „tiefen" oder rätselhaften Aussagen läßt
sich ein „grammatischer Witz" (PU 111) erheben, und dieser zeigt
einen vorher unerkannten Mißbrauch der Sprache an.

Das literarische Gesamtwerk von Zinov'ev baut auf eben diesem
erhellenden Gebrauch des Unsinns auf. Das anekdotische Alltagsreden

wird bei Zinov'ev immer wieder von „Traktaten" (sie)
unterbrochen, in denen die gesprächsweise Selbstdarstellung der Gesellschaft

logisch geschieden wird in das, was — nach Wittgenstein —

„sich klar sagen läßt", und das, was Jenseits der Grenze" (zum
Unsinn) liegt. An dieser Grenze stoßen sich bei Zinov'ev „soziologische

Systemanalyse" und „Satire" voneinander ab. Auf der einen
Seite bleiben die Sätze über Sachverhalte der „Soziomechanik" und,
auf der anderen, die Aussagen über den „Sinn" von Vorgängen oder
über die Perspektiven von Geschichte und Gesellschaft, d.h. Sätze
der Ideologie. Wittgenstein hatte formuliert: „In der Welt ist alles
wie es ist und geschieht alles wie es geschieht; es gibt in ihr keinen
Wert [...]. Denn alles Geschehen und So-Sein ist zufällig." (6.41)
In Zinov'evs literarischen Texten ist diese Formulierung überall
mitverstanden; sie steht hinter der titelfähigen Haltung der „Illusions-
losigkeit" (BI/OI). Diese Haltung wird am konsequentesten von
Anton, der Zentralgestalt in Lichte Zukunft, vertreten und ist gera¬

lichen Sätze" seines Textes, selbst unter dem Risiko von deren Entwertung,
verschiedenen Personen seiner Erzählung („Der Schizophrene", „Der
Schwätzer" etc.) in den Mund und vermeidet es, die Aussagen ex kathedra,
d.h. mit auktorialer Geltung, in den Text einzuführen. Die Problematik von
Autoren- und Personenrede in Zinov'evs Texten wäre an anderer Stelle zu
behandeln.

102



dezu das Grundmotiv seiner Gesellschaftsanalysen, — ob er über
seine „zufällige" Kriegsauszeichnung spricht (SB/LZ 17 /28/), sich
als „Wissenschaftler", von den Werturteilen der „Apologeten" oder
der „Feinde" des Systems distanziert (ebd. 30 /52 f./) oder lakonisch
feststellt: „Sie [sc. die sowjetische Gesellschaftsform, A.S.] ist nicht
gut, und sie ist auch nicht schlecht [...]. Wir brauchen gar keine
Wertungen [...]. Sie ist so, wie sie ist." (ebd. 153 /298f./) Vor dem Urteil
dieses gleichsam „positivistischen" Betrachters sind die Erklärungen
der Sowjetideologen über die Humanität des Systems, über die
moralisch-ideologische Festigkeit und das Verantwortungsbewußtsein der
Bürger oder über das unausweichliche Fortschreiten zu Glück und
Sozialismus nichts anderes als unsinnige Scheinsätze.

Unsinn dieser Art enthält praktisch jeder Ausdruck der offiziellen
politisch-philosophischen Terminologie. Nehmen wir ein naheliegendes

Beispiel, den Ausdruck „wissenschaftlicher Kommunismus".
Dieser Ausdruck unterstellt die wissenschaftliche Behandlung eines

Gegenstandes, der (auch nach offizieller Doktrin) noch nicht
existiert, mißachtet mithin die Verwendungsregel für das Wort „Wissenschaft",

nämlich den Zusammenhang mit Tatsachenbeobachtung.
Auf ähnlichem Mißbrauch beruht die Unterscheidung von „faktisch"
(fakticeski) und „objektiv" (ob-ektivno). So kann man etwa „objektiv

mit dem Klassenfeind kollaborieren", ohne einen Finger zu
rühren. Und Zinov'ev verspottet denn auch die „historischen Gesetze"

und die „objektive Geschichtstendenz", durch welche die
Sowjetmenschen unausweichlich in die „lichte Zukunft" befördert werden:

„die Bewohner von Ibansk [...] führen historische Maßnahmen
[...] selbst dann durch, wenn sie nichts von ihnen wissen und nicht
an ihnen teilnehmen, ja sogar auch dann, wenn die Maßnahmen
überhaupt nicht durchgeführt werden." (ZV/GH 9/19/). Die pathetische,
geschichtsphilosophisch drapierte Sprache der Macht — die
„Holzsprache"10 — wird in ihre äußersten Konsequenzen getrieben und auf
diese Weise als unsinnig herausgestellt.

10 Der Begriff „Holzsprache" (vgl. Zinov'evs „dubalektika", ZV/GH 354

/679/) soll die in Osteuropa üblichen Termini für die Sprache des

Marxismus-Leninismus bzw. die Sprachen totalitärer Regime wiedergeben (russ.

„dubovyi jazyk", „derevjannyj jazyk"; poln. „drçtwa mowa" sowie das dem

103



Zinov'evs Sprachkritik hat allerdings ein noch weitergehendes
Ziel: Sie soll die unterschwellig normativen Inhalte in der „offiziellen"

Sprache der Sowjetunion zutagebringen. Beispiel ist hierfür
etwa der manipulierte Gebrauch des Wortes „Kollektivierung". Richtig

verwendet, meint das Wort den Vorgang, in dessen Verlauf sich
Menschen zu Kollektiven zusammenschließen. Der transitive
Gebrauch Jemanden bzw. etwas kollektivieren" ist Unsinn — eine
Perversion des Sprachspiels. Es heißt denn auch in Gähnende Höhen:
„Zu dieser Zeit begann man gerade damit, die Bauern in die Exploi-
tochosen zu treiben. Auf freiwilliger Basis, versteht sich." (ZV/GH
301 /574/). Parodiert werden immer wieder der Voluntarismus und
die Werthaftigkeit vermeintlich „historisch objektiver", in Wirklichkeit

dagegen bloß pseudo-deskriptiver Aussagen; so etwa, wenn der
erbauliche und unvergleichliche „polnyj izm" (der vollendete/Kom-
mun/ismus), zum „psizm" abgekürzt und damit unversehens zum
„Hundeleben" (ps'ja/ sobac'ja zizn') wird. Große Teile der Gähnenden

Höhen, beginnend mit dem Titel, sind also — ganz im Sinne
eines Satzes von Wittgenstein — „die Entdeckung irgendeines schlichten

Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an
die Grenze der Sprache geholt hat." (PU 119).

Orwellschen „new-speak" nachgebildete „nowo-mowa"). Die Studie La
langue de bois von F. Thorn (Diss. Paris 1983, jetzt im Verlag Julliard, Paris,
1987) ist die grundlegende Arbeit. Vgl. auch L. Bod, „Langage et pouvoir
politique: réflexions sur le stalinisme" in: Etudes, février 1975; L. Martinez,
„La 'langue de bois' soviétique" in: Commentaire, N° 16, hiver 1981/82. Zu
den bei F. Thorn zitierten polnischen Arbeiten sind jetzt hinzugekommen:
Mowa do ludu. Szkice o jqzyku polityki von J. Karpinski, London, 1984
(s.dort p. 4 weitere polnische Titel), Nowo-mowa. Materialy z sesji naukowej
(Uniwersytet Jagiellohski 1981), London, 1985, sowie zuletzt (mit ausführlichem

englischem Resümee) J. Bralczyk, O jqzyku polskiej propagandy
politycznei lat siedemdziesiqtych, Uppsala, 1987 (Studia Slavica Upsaliensia,
24). Vgl. auch die Studie „Was ist neu am 'newspeak'?" von D. Weiss in:
Slavistische Linguistik 1985. Referate des XI. Konstanzer Slavistischen
Arbeitstreffens, hsg. R. Rathmayr, München, 1986; dieser Literaturbericht
stellt auch die Arbeiten der Grenobler Forschungsgruppe vor: Essais sur le
discours soviétique (Sémiologie, linguistique, analyse discursive), Grenoble,
1981 ff. sowie das Buch von P. Seriot, Analyse du discours politique soviétique

Paris, 1985.

104



Wie bei Wittgenstein, so hat auch bei Zinov'ev diese Sprachkritik
selbst keine normativen Voraussetzungen. Sie beruht lediglich auf
dem Vergleich von Situationen und Sprachspielen, in denen bestimmte

Sätze verwendet werden. Dieses, wie Wittgenstein formuliert,
„Zusammentragen von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck",
diese „übersichtliche Darstellung" (PU 122-27), kommt bei Zinov'ev
etwa dort zur Anwendung, wo der sowjetoffizielle Unsinnsatz über
das historisch notwendige (und vermeintlich deshalb auch moralisch
wünschenswerte) Eintreten des „Kommunismus als lichte Zukunft"
durch „übersichtliche Darstellung" und den Vergleich von
Verwendungssituationen „zum Verschwinden gebracht" wird: „Vor dem

Eingang zur Höhle eines Urmenschen hängt ein Spruchband mit
der Aufschrift 'Es lebe die Sklavenhaltergesellschaft — die lichte
Zukunft der Menschheit!'" (SB/LZ 138/269f./).

An diesem Beispiel läßt sich zeigen, wie Zinov'ev den Ansatz
auch des späten Wittgenstein in Anschlag bringt. In der Perspektive
der Wittgensteinschen Spätphilosophie sind die von Zinov'ev
vorgeführten Sätze insofern unsinnige Äußerungen, als sie vorgeben, einem
bestimmten Sprachspiel anzugehören, es in Wahrheit aber nicht tun,
weil sie unter der Hand die Regeln verletzen, durch die das fragliche
Sprachspiel definiert ist. Im zitierten Fall wird vorgeführt, wie das

Sprachspiel des Historikers („auf die Urgesellschaft folgt die
Sklavenhaltergesellschaft") mit dem Sprachspiel des Geschichtsphilosophen
(„die Geschichte impliziert den Fortschritt zu immer mehr Humanität")

vermengt wird. Es kommt damit ein grundsätzliches Problem
in den Blick: die Tatsache, daß sich die Ideologie parasitär in mehreren

anderen konsistenten Sprachspielen einnistet und diese durch
bloß eklektische Befolgung oder Verletzung der Regeln korrumpiert.
Betroffen sind von dieser inneren Aushöhlung, wie Zinov'ev zeigt,
insbesondere die Sprache der Wissenschaft, der Religion und der
Moral (vgl. ZV/GH 163 /317/; KR 194 /353/; PR 120).

Wenn, wie gezeigt, grundlegende Verfahren des Literaten
Zinov'ev auf ein sprachanalytisches Muster zurückgehen, vor allem auf
die reductio ad absurdum, wie sie Wittgenstein in sprachkritischer
Absicht gebraucht, so läßt sich dieser Zusammenhang auch durch
die Arbeiten über Logik und Wissenschaftstheorie belegen, die Zi-

105



nov'ev noch als Lehrstuhlinhaber an der Moskauer Universität
verfaßt hat und teilweise als offiziell approbierte Lehrbücher für sowjetische

Studenten veröffentlichen konnte12. In der Tat lassen sich ganze
Passagen aus seinen literarischen Werken als Illustration oder als

witzige Radikalisierung von Überlegungen verstehen, die man bereits
in diesen offiziellen Publikationen finden kann. Hier ein Beispiel aus
Gähnende Höhen-,

Die Ibanskischen Physiker hatten ein neues Elementarteilchen entdeckt.
Sie benannten es zu Ruhm und Ehren des Ismus Ismotron. [...] Das Ismo-
tron stellt die Einheit der Gegensätze dar, geht ununterbrochen von Quantität

in Qualität über, befindet sich und befindet sich gleichzeitig nicht an
ein und demselben Ort, erhebt sich durch Negation der Negation spiralen-
förmig von niederen zu höheren Entwicklungsstufen und geht gesetzmäßig
auf die Seite des Proletariats über. (ZV/GH 384 f./738/)

An derartige Sätze mag Wittgenstein gedacht haben, als er formulierte:

,,die philosophischen Probleme entstehen, wenn die Sprache
feiert." (PU 38) Zinov'ev hat die logischen Hintergründe der komischen

Passage, das sogenannte „Paradox der Veränderung", in seinem
Buch Logische Sprachregeln behandelt:

Meistens wird auf die Frage 'Kann sich ein physischer Körper zu ein und
derselben Zeit an einem gegebenen Ort befinden und nicht befinden?'
verneinend geantwortet. [...] Tatsächlich [...] werden [wir] [...] niemals einen
derartigen Fall erfahren. Die Ursache hierfür unterscheidet sich jedoch
prinzipiell von der Ursache dafür, daß wir keine Pferde mit zehn Hörnern und
keine Hasen mit Pferdehufen antreffen. Die Ursache hierfür liegt darin, daß
wir die Zeichen „und" und „nicht" verwenden [...]. Keinerlei andere W'eis-

11 Das russische Original hatte die „Kollektivwirtschaften" parodistisch als

„darmachozy" auf einen Begriff gebracht, in dem nicht nur die staatliche
Ausbeutung, sondern auch das Schmarotzertum vieler Mitglieder sowie die

Unprodukvitität und der Widersinn der Institution durchklingen (russ.

„darma" heißt „umsonst, gratis, vergebens", „darmoed" ist der
„Schmarotzer").

12 Vgl. insbesondere A. Sinowjew/H. Wessel, Logische Sprachregeln. Eine Ein -

führung in die Logik, Berlin, 1975; auf S. 565 ff. enthält dieser Band eine

Bibliographie weiterer einschlägiger Arbeiten (24 Titel, darunter mehrere
Monographien).

106



heit ist hier enthalten. Die Behauptung 'Ein sich verändernder Gegenstand
besitzt ein bestimmtes Merkmal und besitzt es gleichzeitig nicht' ist logisch
falsch als Spezialfall eines Widerspruchs P(a)A~ P(a) oder P(a)Ai P(a). Sie ist
falsch auf Grund der Eigenschaften der in ihr vorkommenden logischen
Operatoren.13

Dieses Zitat beleuchtet noch einmal den Unsinn der erstgenannten
Passage: Der Satz von dem Gegenstand, der gleichzeitig das Prädikat
a und non-a haben soll, ist zunächst nur ein notwendig falscher Satz

und insofern keineswegs Unsinn. Sehr wohl Unsinn ist aber der

Sprung vom logisch-falschen Satz zur Kategorie der Aussagen über
die Beschaffenheit der Wirklichkeit. Eben diese Kategorienfehler
bzw. die Vermengung von Sprachspielen sind das Vorzugsobjekt von
Zinov'evs Kritik.

Bemerkenswert ist nun aber nicht nur die Kontinuität von
logischer Abhandlung und literarischer „Illustration". In den logischen
Schriften zeichnet sich auch schon die Frage nach den Bedingungen
ab, unter denen der Unsinn entsteht und sich als sprachlich-gesellschaftliche

Institution verfestigt. Es heißt im Anschluß an die oben
zitierte Passage über das „Paradox der Veränderung":

Trotzdem [sc. unter Mißbrauch der Operatoren, A.S.] wird die betrachtete
Behauptung verwendet. Wie kommt man dazu? Ist diese Aussage das Ergebnis

von Beobachtungen oder von Experimenten? Keineswegs. [...] Folglich
kann sie nur ein Postulat (Axiom) oder eine Folgerung aus anderen Behauptungen

sein. Wenn sie ein Postulat ist, so muß sie verworfen werden, da aus

ihr ein logischer Widerspruch folgt (nämlich sie selber). Wenn sie eine Folgerung

aus anderen Behauptungen ist, so muß man das zeigen, (ibid.)

Zinov'ev zeigt nicht weiter, aus welchen „anderen Behauptungen"
das Paradox folgt. Es ist eindeutig, worauf seine Bemerkung abzielt:
auf die Hegeische Dialektik als das durch Lenins Philosophische
Hefte zum Dogma erhobene Kernstück der Sowjetideologie. Der
Verweis auf Hegels Wissenschaft der Logik, der im unmittelbaren
Kontext eine Provokation bedeutet und Zensurschwierigkeiten
verursacht hätte, wird deshalb an einer anderen Stelle des Buches unter-

13 Logische Sprachregeln, S. 502.

107



gebracht und auch dort noch diskret in die Fußnoten relegiert14.
Zinov'evs literarisches Werk ist eine Entfaltung dieser kleinen
Provokation. Denn die Sprachkritik wird darin konsequent auf die Ideologien

und gesellschaftlichen Umstände hin weitergeführt, die unsinniges

Reden als allseits akzeptierte Gewohnheit absichern.
In beiden Schritten, in der Sprachkritik und in der Untersuchung

der Mechanismen der Ideologie, treten die aus Wittgensteins
Philosophie übernommenen Verfahren deutlich zutage. In Zinov'evs
Erledigung des Paradoxes der Veränderung als „Pseudoproblem" kann
man unschwer das Verfahren wiedererkennen, das Wittgenstein mit
dem Satz meinte: „Der Philosoph behandelt eine Frage; wie eine
Krankheit." (PU 255). Zinov'ev folgt Wittgenstein weiterhin insofern,

als auch für ihn der durch Unsinn korrumpierte Sprachgebrauch
als Symptom zu interpretieren ist: Das deformierte Sprachspiel zeigt
eine verzerrte Lebensform an.

Hier muß nun gefragt werden, ob die radikale Sprachanalyse —

Kritik am Unsinn der „Holzsprache" und Demolierung der dahinter
stehenden Geschichtsphilosophie — uns der Verwirküchung des

angekündigten ethischen Projekts näher gebracht hat. Von logischer
Reinigung der Alltagssprache nämlich ist, wie Zinov'ev im übrigen selbst
betont (ZV/GH 297 f. /534ff./), nur in einem trivialen Sinne sittliche
Erneuerung zu erwarten. Wie soll durch die Restriktion des Bereichs
sinnvoller Sätze eine positive Begründung von Sittlichkeit geleistet
werden? Um die Pointe des Zinov'evschen Ansatzes ans Licht zu
heben, will ich noch einmal auf das Modell von Wittgenstein zurückgreifen.

Dabei wird auch deutlich werden, inwiefern Zinov'evs Projekt
in einem wesentlichen Sinne „literarisch" ist.

14 Logische Sprachregeln, S. 29 und 524 (Anm. 13).

108



III ,,,Sagen" und,, Zeigen". Vom Gegenstand der Literatur

Il n'est pas exact que toute erreur soit
funeste. Il en est un grand nombre qui
n'éloignent pas de la vérité, car elles en

occupent. (J. Joubert, Pensées)

Wittgenstein hat sich wiederholt zu dem Vorwurf geäußert, seine

Philosophie schweige zu den Lebensproblemen. Er akzeptiert diesen
Vorwurf: ,,Wir fühlen, daß selbst wenn alle möglichen wissenschaftlichen

Fragen beantwortet sind, unsere Lebensprobleme noch gar
nicht berührt sind." (6.52). Er erläutert: sein Werk „bestehe aus zwei
Teilen: aus dem der [...] vorliegt, und aus alledem, was ich nicht
geschrieben habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der wichtigste. Es

wird nämlich das Ethische durch mein Buch [sc. den Tractatus,
A.S.] gleichsam von innen her begrenzt. [...] Alles das, was viele heute
schwefeln [sie], habe ich in meinem Buch festgelegt, indem ich
darüber schweige."15 Bereits im Tractatus selbst hieß es „6.522 Es gibt
allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich [...]."

Das Befremden der Leser über diese Aporie — daß gerade das

Wichtigste nicht in klare Propositionen gefaßt werden kann — hat
auch bei der Aufnahme von Zinov'evs Werks nicht auf sich warten
lassen. Provoziert durch den Vorwurf zahlreicher Leser, er lasse in
seinem literarischen Unternehmen den „konstruktiven" Aspekt
vermissen und huldige einem ausweglosen und menschenfeindlichen
Pessimismus16, versucht Zinov'ev in der Studie „Kommunismus,
Religion und Moral" (MZ/WW 31-38/27-35/) einige Annäherungen
an das, was in seinen literarischen Texten „gezeigt" werden sollte.
Man kann diesen Aufsatz als einen Kommentar zum ethischen Sinn
der mit Gähnende Höhen beginnenden Serie literarischer Arbeiten
betrachten. Aber auch hier ist wieder das Verfahren der gegenbildlichen
Bestimmung präsent. Zinov'ev umschreibt den Bereich des „Unsagbaren"

als Gegenbild zur Ideologie: als Domäne der persönlichen Exi-

15 L. Wittgenstein, Briefe an Ludwig von Ficker, (Hsg. G.H. von Wright), Salz¬

burg, 1969, S. 35.
16 Vgl. etwa R. Lert, „Podstupy k Zijajuscim vysotam" in: Poiski. Svobodnyj

Moskovskij Zumal, N° 2 (1980).

109



Stenz, die nicht wissenschaftlichen oder sozialen Gesetzen gehorcht,
sondern einer „Lebensformel" („formula zitija", ebd., vgl. ZV/GH
217 /421,/). Dieser abstrakte Imperativ macht den Einzelnen offen
für die fortschreitende Entdeckung einer Sphäre jenseits der Sozialität,

zur Erfindung von Formen moralisch gelungenen, gewissensorientierten

Handelns.
Zinov'evs Projekt kann hierfür aber nur die formalen Bedingungen

skizzieren. Wichtig am Vollzug dieses Projekts, und also an den
literarischen Texten, vor allem den Gähnende Höhen, ist also nicht
das Ausgesagte, sondern dessen Verweischarakter und die dahinter
waltende Tätigkeit des Zeigens. Diese zielt auf die Ausgrenzung einer
Domäne der Sittlichkeit als einer gelungenen Lebensform und
Vorbedingung persönlicher Identität, auf Freisetzung des Einzelnen aus
den Zwängen des Kollektivs. Die Ausgrenzung dieses Bereichs ist für
Zinov'ev recht eigentlich der Gegenstand der Literatur. Dies bedeutet
einen offenen Bruch mit dem Kanon des Sozialistischen Realismus,
der auf Erziehung zum kollektiven Handeln zielt und die tätige
Anpassung an eine unablässig ausgemalte „Logik der Geschichte"
(zakonomernost') fordert.

Die in Zinov'evs Texten „gezeigte" anti-soziale Sphäre ist nicht
der Aufmarschplatz für einen Kampf um Veränderungen gesellschaftlicher

Sachverhalte oder Machtverhältnisse, sondern Ort für ein in
abstrakterem Sinne „kontrafaktisches" Verhalten (in diesem Sinne
meinte Wittgenstein von seiner Philosophie: „Sie läßt alles, wie es

ist" (PU 124)). Der vielfach auch von Kritikern des sowjetischen
Systems vertretene Glaube an Führerpersönlichkeiten, Parteien und
gesellschaftliche Bewegungen verwischt genau diese Trennung
zwischen strategischem und moralischem Handeln und erwartet auf dem

„Manoeuvrier"- und Kräftefeld der Sozialität die Lösung von
Lebensproblemen. Ein zentrales Motiv in den literarischen Texten von
Zinov'ev ist es, solche Erwartung in die Aporie zu treiben. Die Dialoge

seiner Helden arbeiten sich unvermeint immer wieder an dieser
Grenze ab; der Leser ist ständig genötigt, die unerträglichen oder
grotesken Szenen — ja, die Ibansker Welt als ganze — durch die Ersinnung

einer kontrafaktischen, moralischen Alternative auf einen Ausweg

hin weiterzudenken.

110



In Kommunismus als Realität erscheint die Grenzziehung
zwischen der Faktenwelt und der anti-sozialen Sphäre (in Wittgensteins
Worten: zwischen dem „Gerüst der Welt" und dem „Höheren",
„Unaussprechlichen") als Schlußpointe. Die wissenschaftliche
Darstellung der „Soziomechanik" bricht mit den Sätzen ab: „Nun hängt
alles von dir selbst ab, Mensch! Zeig, wozu du fähig bist, Krone der
Schöpfung!" (KR 230/421/). Die paradoxe Operation am Rande des

vernünftigen Redens — das „Zeigen" — wird hier nicht nur vorgeführt.

Der Leser selbst wird in einen Prozeß moralischer Reflexion
hineingezogen und in die Tätigkeit des Faktenüberschreitens
verstrickt; der Text wird zur Frage ad personam. Freilich gibt es auf
diese Frage nichts mehr zu antworten: — „Die Tatsachen gehören
alle nur zur Aufgabe, nicht zur Lösung", hatte es dazu bei Wittgenstein

geheißen (6.4321). Zinov'evs Appell an die „Krone der Schöpfung"

repliziert deutlich auf die ebenfalls von dem Wiener Philosophen

formulierte Provokation, die Ethik reduziere sich auf den Satz

„Lebe glücklich!"17
Aber genau in diesem vermeintlich aporetischen Abbrechen — im

„Anrennen" (PU 119) gegen die Grenzen der Sprache (den Bereich
des Ethischen) und dem letztlichen Zurückscheuen davor — ist das

Projekt praktischer Philosophie auf den Weg gebracht: Anleitung
zum logisch gezügelten Reden über das, was vernünftig gesagt werden
kann, und Anstoß zu freiem und selbstverantwortlichem Handeln
dort, wo es kein Wahr und Falsch gibt, sondern nur Abwägung nach
Gewissensgründen. Solche Anleitung zum Argumentieren und Abwägen

möchte ich nach alter Gepflogenheit eine Rhetorik nennen.
Bereits Wittgenstein hatte den „zeigenden Sprachgebrauch" in der
philosophischen Tätigkeit von den stringenten Beweisen einer Lehre
abgesetzt und mit „Überredung" verglichen, durch die eine „richtige
Sicht der Dinge gezeigt wird" (ÜG 262, 612, 669; Hervorhebung
A.S.). Auch hierauf repliziert Zinov'ev: in der Ablehnung „ideologie-

17 „Tagebücher 1914-1916" in: Schriften, 1, Frankfurt a.M., S. 170: „Man
scheint nicht mehr sagen zu können als Lebe glücklich! Die Welt des Glücklichen

ist eine andere als die des Unglücklichen." Die vorsätzlich aporetischen

Formeln zeigen einmal mehr das Risiko der von Schwab (vgl. Anm. 5)
versuchten theologischen Interpretation von Zinov'evs Projekt an.

111



kritischer" Korrekturen am kommunistischen Dogma und mit dem

Postulat, man solle eher die „Sicht der Dinge und [...] die Redeweisen
von Grund auf [...] verändern" (SB/LZ 42 /77/). Grundmotiv dieser
Rhetorik ist die Erarbeitung einer gereinigten Doxa und die Einübung
vernünftiger Gemeinplätze. (Von solcher Übung her läßt sich auch
die offene und bisweilen beschwerlich repetitive Gestalt der Werke

von Zinov'ev positiv begründen.)

IV Zur literarischen Form bei Wittgenstein und Zinov'ev

Die Form von Zinov'evs Texten erinnert auf den ersten Blick an
Wittgensteins Idee vom Philosophieren als kommentierender Tätigkeit
und als Folge von „Bemerkungen"18. Beide Autoren handeln in
Textfragmenten bzw. kurzen Szenen mit Für- und Gegenrede jeweils ein
Problem ab, das in eine pointierte conclusio mündet. Dieser Schluß-
Satz enthält häufig eine Aporie oder ein Paradox; immer hat er
„gegenbildlichen" Charakter, — im Sinne der Vorentscheidung, daß
der Bereich des Ethischen nur durch negative Bestimmungen erreicht
werden kann, und daß vor ihm das „sinnvolle", definitorische Reden

versagt. Das moralische Ziel kann also nur jeweils durch die Darstellung

hindurch erscheinen — gleichsam wie die Transzendenz in negativer

Theologie, oder wie ein mystisch beschworenes „ganz Andere".
So wie Wittgenstein vom „Unaussprechlichen" sagt: „Dies zeigt sich,
es ist das Mystische" (6.522), nennt Zinov'ev die Moral „das
prinzipiell Andere" (ZV/GH 540 /1047/).

Eine genauere Prüfung bringt nun zutage, daß im Fortgang der
beiden Ansätze deutlich verschiedene Verfahren und Formen ins

Spiel kommen; zunächst insofern, als Wittgenstein das, was „sich
zeigen" soll, jeweils nur schockartig erhellt, Zinov'ev hingegen darauf

zielt, diesen Bereich geradezu lückenlos durch den rhetorischen
Apparat zu umreißen und in kasuistischer Einübung auszugrenzen.
Machen wir also den Schritt von den Intentionen und den Argumen-

18 Erinnert werden kann hier auch an Wittgensteins Aussage, die Philosophi¬
schen Untersuchungen seien lediglich eine Sammlung von „Landschaftsskizzen",

ein „Album" (Vorwort). S. auch PU 133.

112



tationsfiguren, die beiden Autoren, wie gezeigt, gemeinsam sind, zu
den Gattungen, in denen diese Vorgaben literarische Gestalt gewinnen.

Wie G. Gabriel überzeugend nachgewiesen hat, findet Wittgenstein

eine seinem philosophischen Verfahren adäquate Form in den

gnomischen Sätzen und Aphorismen seines Tractatus. Das Muster
erhellt aus einer Formulierung von Karl Kraus: „Ein Aphorismus
braucht nicht wahr zu sein, aber er soll die Wahrheit überflügeln. Er
muß mit einem Satz über sie hinauskommen." In enger Anknüpfung
an diese Bestimmung kann Wittgenstein sagen: „6.54 Meine Sätze

erläutern dadurch, daß sie der, welcher mich versteht, am Ende als

unsinnig erkennt, wenn er durch sie — auf ihnen — über sie

hinausgestiegen ist. [...] Er muß diese Sätze überwinden, dann sieht er die
Welt richtig."19 Bei durchaus gleicher Intention — es geht auch hier
um „die erhellende Funktion unsinniger Sätze" — bedient sich Zi-
nov'ev ganz anderer literarischer Gattungen und Bauformen; hier
trennen sich die Wege des Wiener Aphoristikers und seines russischen

Adepten.
Während Wittgenstein gleichsam jeden Augenblick zum

„Hinausspringen" über seine aphorischen Konklusionen nötigt, baut Zinov'ev
die Serie seiner „unsinnigen" Dialoge zu einem über lange Strecken

ganz kohärenten und ausweglosen System aus. Die bei Wittgenstein
stets ad hoc kurierten „Krankheiten" und Problemlagen konsolidieren

sich hier zur umfassenden Fiktion der beschädigten Lebensform
„Ibansk": zu einer (negativen) Utopie, wie mehrere Zinov'ev-Inter-
preten dargetan haben. Diese Gattungsbestimmung trifft einige wichtige

Aspekte in Zinov'evs Texten. Aus den Gesprächsfragmenten fügt
sich in der Tat so etwas wie eine zusammenhängende „unlogische"
Welt20. Und mehr noch, die Problemlagen bündeln und verdichten
sich zu Geschichten und Schicksalen von Figuren, ja sogar — in blas-

19 S. den bereits zitierten Aufsatz „Logik als Literatur? Zur Bedeutung des

Literarischen bei Wittgenstein"; zu K. Kraus vgl. S. 360 f.
20 Vgl. die Aufsätze von Peters und Andreev (Anm. 2) sowie H. Günther,

„Utopie nach der Revolution (Utopie und Utopiekritik in Rußland nach
1917)" in: W. Voßkamp (Hsg.), Utopieforschung. Interdisziplinäre

Forschungen zur neuzeitlichen Utopie, 3 Bde., Ffm., 1985, Bd. 3.

113



sen Umrissen — positiven Helden, deren Verhaltensweisen den Vorgriff

auf eine ethische Kultur erahnen lassen: Anton in Lichte
Zukunft, der Märtyrer in Im Vorzimmer des Paradieses21. Kurz: Zi-
nov'evs Texte können Utopie genannt werden, insofern sie, wie oben
gezeigt, ein „Entwurf der praktischen Vernunft" sind und der Frage
nachgehen, „wie man gemeinsam besser leben kann"22 oder, im
Blick auf die negative Utopie, „wie man gemeinsam besser nicht
leben sollte". Schwierigkeiten bereitet diese Bestimmung aber im
Hinblick auf die hier betrachtete Form- und Gattungsproblematik.
Zinov'evs Texte weichen radikal vom Erzählmodus der Utopie ab;
und zwar insofern, als sie die Fiktion vom utopischen Zustand nicht
durchweg aufrechterhalten, sondern sehr häufig durchbrechen.
Anstatt sich als ein zusammenhängendes Gegenbild (als „andere
Welt") kritisch auf die Welt des Fesers zu beziehen, nähert sich die
Welt von Ibansk immer wieder an diese an und vermischt sich strek-
kenweise mit ihr. In Lichte Zukunft und Aufzeichnungen eines
Nachtwächters geht diese Annäherung so weit, daß zwischen Utopie
und leicht verfremdeter Darstellung der Moskauer Gegenwart kaum
noch zu unterscheiden ist.

Einige Zinov'ev-Interpreten haben auf die Schwierigkeiten der
Utopien-These mit einer neuen Hypothese geantwortet und die Texte

als menippeische Satire (im Sinne der Arbeiten von M. Bachtin)
eingestuft. Im hier abgesteckten Rahmen kann von den Einwänden

gegen diese Auffassung nur der wichtigste genannt werden.
Die menippeische Satire ist, wie die maßgebenden Muster seit Fukian
zeigen, ein Medium der kynischen und sophistischen Kritik und
Verspottung der systematischen Philosophie, eine Gattung zur
Propagierung anti-theoretischer, philosophiefeindlicher Eebensan-

21 Indem Zinov'ev die Vorbildgestalt in Gähnende Höhen paradox einen „gott¬
losen Gläubigen" nennt („Verujuscij bezboznik", ZV/GH 467 /901 f./),
macht er allerdings deutlich, daß er sich des Risikos der dogmatischen Moral
(vgl. oben Abschnitt I, Problemskizze) bewußt ist und den „zeigenden"
Ansatz nicht durch „erbauliche Inhalte" aufs Spiel setzen will.

22 J. Mittelstraß, Neuzeit und Aufklärung. Studien zur Entstehung der neuzeit¬
lichen Wissenschaft und Philosophie, Berlin, 1970 (Teil II, § 10: „Definition
der Utopie", „Utopie und praktische Vernunft").

114



schauungen23. Obwohl Zinov'ev nun zweifellos die Sowjetphilosophie,

die Systemtheorie, den Strukturalismus u.a. verspottet und
obwohl seine Texte über das gesellschafts-, sprach- und moraltheoretische

Philosophieren hinaus auf eine neue Form von Lebensführung

zielen, mithin ein praktisches Motiv verfolgen, so tun sie dies

doch unter ernsthaftem und positivem Bezug auf Konzeptionen der
akademischen Philosophie (neben Wittgenstein und der formalen
Logik wurde hier auf Kant verwiesen). Mit dem Begriff der „menip-
peischen Satire" sind also erneut einige Verfahren in Zinov'evs Texten

treffend charakterisiert, nicht aber sein Gesamtprojekt einer
Literatur als praktisch-moralphilosophischer Unternehmung.

Die im folgenden unterbreitete Gattungsbestimmung scheint
angemessen, gleichermaßen den philosophischen und den literarischen

Aspekt, die argumentative und die unstet fiktionale Natur der
Zinov'evschen Texte zu beschreiben — und damit das eingangs
genannte Nebeneinander von „Gesellschaftstheorie" und „Satire".
Sie bietet sich an, den Bezug auf Wittgenstein und ebenso die genannten

Abweichungen von diesem zu fassen. Zuletzt gibt sie Rechenschaft

von den Entstehungsbedingungen der Texte und auch von
ihrem ursprünglichen „Sitz im Leben".

Keimzelle von Gähnende Höhen und von Zinov'evs weiteren
Texten ist eine Art von „Alltagsliteratur", in der die Geselligkeitsformen

des traditionalistischen, dörflichen Rußland mit der von den
Sowjetbehörden im Interesse sozialer Kontrolle verordneten „Kultur
des Betriebskollektivs" (kul'tura trudovogo kollektiva) zusammen-

23 Alfred Scherbantin, Satura Menippea. Die Geschichte eines Genos, (Diss.
Masch.), Graz, 1951; zum Zusammenhang der menippeischen Satire mit
der anti-philosophischen Diatribe der Kyniker und der Sophisten, s. die

Kapitel „Die Voraussetzungen" und „Von Menipp zu Lukian". Diese
Arbeit erlaubt die Korrektur einiger Gattungs-Bestimmungen, die durch M.
Bachtins Dostoevskij-Studie Verbreitung gefunden haben. Im Licht der
Arbeit von Scherbantin erscheint die für die menippeische Satire bei Do-
stoevskij vermeintlich zentrale „Karnevalisierung der Autoren position"
als ein eher sekundäres, abgeleitetes Moment: Wesentlich ist, daß Dostoevs-
kij mit den Verfahren der Diatribe gegen die Systemphüosophen und deren
(vgl. CernySevskij) totalitäre Geschichtslehren vorgehen will, und zwar,
ähnlich wie sein Zeitgenosse Kierkegaard, im Namen der Existenzerfahrung
bzw. einer personalistischen, theoriefeindlichen Lebens-,.Philosophie".

115



gehen: Es sind die Produktionen für die betriebliche „Kulturecke"
(„krasnyj ugolok") und für die kritische, moralisierende oder rekreative

Wandzeitung als deren wesentlichen Bestandteil (vgl. ZV/GH
159 f. /298 ff-/)- Zinov'ev berichtet in seinen Aufsätzen und Interviews

(BI/OI) wiederholt davon, daß er in seiner Betriebseinheit im
Sinne der obligatorischen innerbetrieblichen Gemeinschaftsaktivität
(„soc.-objazatel'stva") als Gestalter der Wandzeitung verpflichtet
war. Die Anekdoten und Witze, die satirischen Gedichte aus Gähnende

Höhen und vor allem vom Beginn von Lichte Zukunft sowie
zuletzt die Karikaturen des Autors sind deutliche Spuren dieser
Aktivitäten24. Die russische Sprache hat einen speziellen Begriff für die

Veranstaltungen der „Spaßmacher von Dienst" und für die kritisch-
parodistische Darstellung des Lebens im „Betriebskollektiv": das

Wort „kapustnik". Zunächst definiert als „Schauspieler- oder
Studentenabend u.ä. mit witzig-parodistischen Improvisationen und
Sketches aller Art aus dem Leben des Kollektivs (von der alten
Tradition, bei der Kohl(kapusta)-Ernte lustige Abende zu veranstalten)",

bezeichnet es schließlich auch speziell die Darbietungen und
Texte selbst, die den „bunten Abend" oder die „Bierzeitung" bzw.
„Wandzeitung" ausfüllen25; zur Gattung „kapustnik" wäre der in
den französischen Lacultés de Médecine gepflegte (und z.B. im Werk
von Rabelais vielfach präsente) „humour carabin" ein westliches
Gegenstück. Es leuchtet ein, daß die kapustnik-Produktionen für die

Wandzeitung einer logisch-philosophischen Arbeitsstelle — an einem
solchen Institut arbeitete Zinov'ev bis zu seiner Entlassung — in
Wittgensteins „kommentierender" Philosophie reiche Inspiration
finden können: Für die Kurzweil und Geselligkeit unter Fach-Kollegen

wird Wittgensteins Tractatus wieder von der sprachphilosophischen

Abhandlung zur Sammlung von Aphorismen — und nähert
sich wieder der Sprachkritik von Karl Kraus an, der er, wie bereits
erwähnt, einiges verdankt.

24 Vgl. die Titelbilder aller russischen und französischen Ausgaben sowie die
mit zahlreichen Karikaturen illustrierte Sonderausgabe Les Hauteurs béantes,

Lausanne, 1977.
25 „Kapustnik": Slovar' russkogo jazyka v 4-ch tomach, M. 1958, T.2. Zur

abgeleiteten speziellen Bedeutung vgl. Slovar' sovremennogo russkogo jazyka

(AN. SSSR) 17 T., T. 5, S. 794.

116



Es handelt sich also in Zinov'evs literarischen Arbeiten zunächst

um Philosophie in einer „Situation geringerer professioneller
Zügelung". Aus dieser Situation heraus läßt sich Zinov'evs Rückgriff auf
ein vielfältiges Formenrepertoire, von Anekdote, Gassenhauer und
Knüttelvers bis zum philosophischen Dialog, verstehen. Hier liegt
eine untersuchenswerte Parallele zu dem polnischen Philosophen
Leszek Kolakowski und dessen Aktualisierung nicht-akademischer
Formen des Philosophierens wie Dialog und Parabel in Der Himmelsschlüssel

(Klucz niebieski) und Gespräche mit dem Teufel (Rozmowy
z diablem). Zu betonen ist auch bei Kolakowski, daß er Philosophie
treibt und keineswegs die theoretische Spekulation, wie in der menip-
peischen Satire üblich, im Namen des „gesunden Menschenverstandes"

bzw. der Lebenserfahrung abwertet.
Entscheidend ist an Zinov'evs Texten, daß das Formenrepertoire,

ganz wie der Aphorismus bei Wittgenstein, zur Entfaltung von
Paradoxen und Aporien geeignet ist. Zweierlei Konstellationen kommen
in Frage: die Darstellung von ethisch neutralen, d.h. gegenüber
individuellen Motiven indifferenten Sachverhalten der „Soziomechanik"
(Zinov'evs „Traktate"), oder die reductio ad absurdum von Sätzen
der Ideologie über „Wert" und „Sinn" der herrschenden Ordnung.
In beiden Konstellationen begegnet der Lesereiner Herausforderung:
der Notwendigkeit, gegen die im Text entworfene Welt seine Lebensformel

zu gewinnen. Diese Herausforderung begründet die Einheit
der Texte — jenseits des Bruchs zwischen „wissenschaftlicher
Gesellschaftsanalyse" und „Satire". Im Motiv der „Überwindung" dieser
beiden Sichtweisen ist, bei allen Unterschieden der literarischen
Formen, wieder das Modell von Wittgenstein im Spiel: Nach Wittgenstein

ist der Leser am Ziel, der die Sätze des Tractatus „am Ende als

unsinnig erkennt, wenn er durch sie — auf ihnen — über sie hinausgestiegen

ist. [...] Er muß diese Sätze überwinden, dann sieht er die Welt
richtig." (6.54)26.

26 Die Formulierung von der „Überwindung" der Sätze (Wittgenstein spricht
auch vom „Wegwerfen der Leiter", 6.54) setzt die Eigenart dieser Texte in
ein deutliches Licht. Sie sind nicht „Philosophie" im üblichen Sinne, weil sie
die Grundprobleme derselben dadurch „festlegen" wollen, daß sie darüber
schweigen. Zu klären bleibt, ob dieser „Überwindung" auch aller ästhetische

117



Mit der Aufdeckung der alltagsweltlichen und zunächst rein
komisch-rekreativen Ursprungsbedingungen des Zinov'evschen Schreibens

ist der Ernst und der ethische Anspruch seines Projekts keineswegs

negativ präjudiziert; deutlich wird nur, daß am Ursprung
dieses Unternehmens nicht der Wittgenstein der Logiker, sondern
der in kollegialer Konversation zitierte Aphoristiker stand.
Bemerkenswert ist, daß die „popularisierte" Anwendung — der Durchgang
durch Wandzeitung und kapustnik - dem Ansatz Wittgensteins post-
hum zu enormer Sprengkraft in der Sowjetunion und zu ungewöhnlich

intensiver Wirkung im Westen, insbesondere in Frankreich,
verholten hat. Dieses sprachkritische Modell gehörte in eine Literaten-
und Geselligkeits-Atmosphäre (im Wien des Jahrhundert-Beginns)27,
bevor es in der akademischen Philosophie zu wirken begann. Zinov'ev
hat zur Rückkehr dieser Ideen in eine breite Öffentlichkeit beigetragen.

Mit Zinov'evs Werk ist letztlich aber nicht nur eine
öffentlichkeitswirksame Literarisierung der Philosophie erfolgt. Umgekehrt
wurde auch die Sowjetliteratur mit einem neuen Anspruch konfrontiert.

Die Folgen, welche diese Wiederbegegnung von Philosophie
und Literatur zeitigen wird, sind noch nicht abzusehen, auch wenn
man bereits jetzt sagen kann, daß Zinov'evs Werk der Tradition
philosophisch-grotesker Literatur (von Charms bis Mamleev) im
sowjetischen Literaturkanon zu neuer Bedeutung verholfen und verschiedenen

Erzeugnissen der sog. „Soc-Art", darunter etwa V. Sorokins
Roman Ocered' (Die Einkaufsschlange, Paris, 1985), mit einiger
Sicherheit als Vorbild gedient hat28. Eine gesonderte Untersuchung

Wert zum Opfer fällt. Denn auch wenn wir es bei Zinov'ev nicht mit
„Belletristik" oder „Schöner Literatur" zu tun haben, ist zu fragen, ob die
„zeigende Tätigkeit", und damit das Werk (im Unterschied etwa zu einem
Lehrbuch), nicht doch auf einen ästhetischen Wert bezogen bleibt.

27 S. dazu erneut den Aufsatz von Gottfried Gabriel, sowie die Studie von A.
Janik und St. Toulmin, Wittgensteins Wien, München/Zürich, 1987, Kap. IV-
VI.

28 Zur Vorgeschichte der sprachkritischen und „Unsinn"-Literatur in der Sow¬

jetunion (speziell Daniii Charms) vgl. Verf., „Ein wenig beachtetes Publikum
der Avantgarde. Bemerkungen zu einer Randerscheinung der frühen sove-
tischen Kinderliteratur" in: Komparatistische Hefte, Heft 12 (1985), S. 51-
75.

118



könnte im übrigen zeigen, daß mit Zinov'evs Unternehmung ein
interessanter Beitrag zur Überwindung des Sozialistisch-realistischen
Kanons geleistet wurde. Sein Werk hat für die Literatur ein Aufgabenfeld

definiert, das mit der „Darstellung der Wirklichkeit in ihrer
revolutionären Entwicklung" — dem Grundpostulat des Sozialistischen
Realismus — nichts mehr zu tun hat. Die neue Frage, für deren
Austragung Zinov'ev die Leistungen der Literatur beanspruchen will,
weist über den sowjetischen Kontext hinaus; an ihr orientieren sich
auch andere auf Wittgenstein und der sprachanalytischen Philosophie
aufbauende Forschungen der jüngsten Zeit, etwa im Bereich der
„Diskursethik". Bei Jürgen Habermas, einem ihrer Vertreter, heißt
diese Frage „Können komplexe Gesellschaften vernünftige Identitäten

ausbilden?". Damit sind — der Euphemismus „Komplexität" für
die Sowjetverhältnisse einmal in Kauf genommen — auch Problemstellung

und Intention des „Literaten" Aleksandr Zinov'ev treffend
umrissen.

Résumé

L'œuvre littéraire d' A. Zinoviev semble tiraillée entre l'ambition scientifique
du sociologue et le registre comique de la satire. Si cette nature double n'a pas
trouvé justice devant la critique, c'est qu'on négligeait dans l'auteur le logicien
et spécialiste de la philosophie du langage. Or, c'est précisément dans ce domaine
et, en particulier, chez L. Wittgenstein que l'écrivain russe trouve le modèle
d'une démarche qui n'est contradictoire qu'en apparence. Le philosophe viennois

se proposait de circonscrire, par les moyens de la science et du langage

ordinaire, Yêchafaudage du réel et de tracer un horizon de jeux de langage
acceptables. Le comique et l'absurde lui servent de révélateur lorsque cet horizon
est enfreint; Wittgenstein dénonce les pseudo-propositions dans les philosophies
„profondes", les jugements de valeur en matière esthétique et morale et les

discours sur „le sens" du monde ou de l'histoire. Zinoviev, quant à lui, retrace cet
„ensorcellement grammatical de l'esprit" dans les automatismes et mots
magiques de la langue de bois soviétique. Le communisme comme forme de vie
ressort à „une quelconque absurdité comme des bosses que l'entendement s'est
faites en courant à l'assaut des frontières du langage". Se révèle alors l'unité
méthodique des Hauteurs béantes: l'étude scientifique des lois sociales a son
pendant logique dans la réduction à l'absurde de l'idéologie. — Toutefois, la

119



pointe de la „thérapie", chez Zinoviev comme chez Wittgenstein, n'est pas de
décréter l'austérité et de proscrire le discours normatif, mais d'entreprendre une
double tâche topique: a) représenter clairement le „dicible" et, par ricochet,
b) assigner sa place à ce qui ne peut être dit, mais qui définit l'existence intime
de l'individu comme une conscience. „Montrer" cet indicible est une tâche
éminemment littéraire: la littérature est appelée à dégager un plan de réflexion
morale, à préfigurer une philosophie pratique. Si Wittgenstein se servait d'apho-
rismes et de brefs dialogues pour traquer les pseudo-propositions et pour
„illuminer" l'indicible, Zinoviev détermine le contour du domaine moral par un
véritable exercice rhétorique. Il a notamment recours au genre du kapustnik,
une espèce russe de sketch humoristique qui a sa place dans les formes d'animation

préscrites à tout „collectif de travail" soviétique.

120


	Zwei Projekte "moralistischer" Literatur : die Bedeutung des Aphoristikers und Sprachphilosophen Ludwig Wittgenstein für den Schriftsteller Aleksandr Zinov'ev

