
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1988)

Heft: 8

Artikel: Das Märchen im Märchen : zur Rezeption von Gian Battista Basiles
Pentamerone in Clemens Brentanos Italienischen Märchen

Autor: Formica, Maura

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maura Formica

DAS MÄRCHEN IM MÄRCHEN

Zur Rezeption von Gian Battista Basiles Pentamerone
in Clemens Brentanos Italienischen Märchen

Zwei Jahrhunderte trennen den neapolitanischen Dichter Gian
Battista Basile vom Deutschen Clemens Brentano; was sie jedoch,
unabhängig von der Tatsache, daß Brentanos Italienische Märchen auf
Basiles Pentamerone fußen, verbindet, ist die Art ihrer
Märchensammlungen: beide Autoren haben nämlich Kunstmärchen verfaßt,
wobei Basile überhaupt der erste Europäer war, der sich dieser
Gattung bediente.

Nun hat Brentano den Pentamerone (oder Cunto de Ii Cunti)
nicht einfach ins Deutsche übertragen — was übrigens seine ursprüngliche

Absicht war —, sondern aus der tiefgreifenden und langanhaltenden

Beschäftigung entstanden allmählich die Italienischen
Märchen. Wir stehen hier einem äußerst komplexen komparatistischen
Sachverhalt gegenüber: betrachtet man die Cunti sowie die Märchen
als eigenständige Kunstwerke, so lassen sich diese voneinander
unabhängig als jeweils individuelle, selbständige Gebilde vergleichen; der

Vergleich kann jedoch anderseits von einem weiteren zentralen
komparatistischen Aspekt unmöglich absehen, und zwar von jenem der

Intertextualität, deren Skala von der Übersetzung im eigentlichen
Sinne bis (hin) zur einschneidenden Modifikation reicht. Clemens
Brentanos mehrschichtigem Rezeptionsvorgang sei in der Folge am
Beispiel der beiden Rahmenmärchen Ntroduzzione — Liebseelchen,
denen in den jeweiligen Sammlungen paradigmatische Bedeutung
zukommt, nachgegangen.

81



Um Brentanos Arbeitsweise, was die Übersetzung angeht, präzise
beurteilen zu können, ist es von größter Wichtigkeit zu wissen, auf
welche Ausgaben des Pentamerone er sich gestützt hat. Noch die
allerjüngste Forschung beschränkt sich in dieser Hinsicht auf zum
Teil ungenau bleibende Vermutungen, wobei die diesbezügliche
Unklarheit auch zu manchen Fehlern geführt hat1.

Im Kölner Auktionskatalog der Brentanoschen Bibliothek von
1853 werden folgende Ausgaben des Pentamerone angeführt:

2852 G.B. Basile, II Pentamerone overo lo cunto de Ii cunti trat-
teniemento de Ii Peccerille, etc. Roma 679 (einige Bll. wurmst.)
dpb 12

2853 Napole 749. pgb
2591 Tratteniemento de giovani. Mit Holzschn.(ohne Titel) broch2.

Daß die Basile-Ausgabe „Roma 1679" in neapolitanischer Mundart
— was in der Forschung öfters behauptet wurde — aus der väterlichen
Hausbibliothek Brentanos stammen soll, ist wohl zu verneinen, da

Brentano vor seiner Pragreise noch keine Ausgabe des Pentamerone

1 Vgl. Ilse Mahl, Der Prosastil in den Märchen Clemens Brentanos, Berlin,
1931, S. 13: „Brentano benützte [eine Ausgabe] von 1749, die sehr selten

war, und um die ihn später die Brüder Grimm mehrmals baten, da sie nicht
im neapolitanischen Dialekt geschrieben, für ihre Märchen leichter zu benutzen

gewesen wäre." Vgl. Erika Tunner, Clemens Brentano (1778-1842):
Imagination et sentiment religieux, Univ. Lille, 1977 (2 vol.), Thèse Lettres,
Paris 1976: ,,A la fin d'avril 1804, il [Brentano] s'était déjà adressé au
libraire Wurringen pour lui demander l'envoi de la traduction en italien des
Contes de Basile, dont il avait vu l'annonce dans un catalogue. Il s'agit de

l'édition de 1749 que les frères Grimm mentionnent dans le troisième tome
de leurs Contes et dont Wühelm avait espéré faire l'acquisition en 1819, lors
de la vente aux enchères de la bibliothèque de Brentano." Vgl. Clemens
Brentano Werke, hrsg. W. Frühwald/F. Kemp, München, 1978, III. Band,
S. 1069: „Die italienischen Kindermärchen, das ist die Märchensammlung
des neapolitanischen Dichters Giovan Battista Basile (1575-1632): II
Pentamerone overo lo Cunto de Ii Cunti, die Brentano damals in einer italienischen

Übersetzung Roma 1679 (Katalog II, S. 147) besaß, und um deren
Besitz — wohl aus der Bibliothek seines Vaters — ihn die Brüder Grimm
glühend beneideten."

2 Vgl. Katalog der nachgelassenen Bibliothek der Gebrüder Christ, und Cle¬

mens Brentano, Köln, 1853 (Originalexemplar in der U.B. Marburg),
reprint: Die Versteigerungskataloge von 1819 und 1853, hrsg. B. Gajek,
Heidelberg, 1974.

82



im neapolitanischen Dialekt besaß. Diesen Sachverhalt erhellt ein
Brief aus dem Jahre 1815, in welchem Brentano dem Adressaten,
Wilhelm Grimm, den Erwerb der Ausgabe „Napole 749" mitteilt:
,,Ich habe auch den Pentamerone in Prag gekauft, Neapel 1749 oktav
453 Seiten. Die italienische Übersetzung, die ich hatte und Sie kennen,

ist eigentlich kindischer und nicht so acconciosiacosacheisch."3
Bei der italienischen Übersetzung, „die ich hatte und Sie kennen",
handelt es sich um die 1804 beim Buchhändler Wurringen bestellte
Ausgabe „Tratteniemento de giovani" von 17544. Demnach hat
Brentano die genannten Exemplare gerade in der umgekehrten
Reihenfolge der Katalogliste erworben: zuerst die italienische Übersetzung

im Jahre 1804, dann die Ausgabe 1749 (neapolitanisch), die
zwischen 1811 und 1813s gekauft wurde, und zuletzt die Lupardi-
Ausgabe (neapolitanisch) Roma 1679, die Brentano spätestens 1819
besessen hat6. Es ist angesichts dieser Sachlage von entscheidender
Bedeutung, dass die Italienischen Märchen als Hypertext7 auf zwei
verschiedenen Hypotexten gründen, und zwar auf einen Hypotext I:
die italienische Übersetzung von 1754 und einem Hypotext II: das

neapolitanische Original (mit dem Text der Ausgabe von 1749).
Für den eigentlichen Übersetzungsvorgang gilt nun generell

folgendes: Wie Basile, dessen „Ntroduzzione" den einleitenden und die

fünfzig Märchen abschliessenden Rahmen abgibt, führt auch Brentano

seine als Zyklus geplanten Italienischen Märchen mit einer
Rahmenerzählung, nämlich dem „Märchen von den Märchen oder Lieb-
seelchen" ein. Um Brentanos Verfahrensweise besser situieren zu

3 Vgl. Clemens Brentano Briefe, hrsg. F. Seebass, Nürnberg, 1951, Bd. II,
S. 127.

4 Marburg, den 29. April 1804 (Handschriftenabteilung der Stadt- und Lan¬

desbibliothek Dortmund).
5 Vgl. Clemens Brentano Werke, a.a.O., S. 1069.
6 W. Grimm verweist nämlich in einem Brief an Arnim auf eine Ausgabe, die

„zu Roma" erschienen ist (vgl. R. Steig, Clemens Brentano und die Brüder
Grimm, Bern, 1969, S. 226); die Ortsangabe „Roma" läßt es unmöglich
erscheinen, daß es sich dabei um eine andere als die Lupardi-Ausgabe
handelte, ist doch diese die einzige in Rom erschienene Ausgabe überhaupt.

7 Vgl. Gérard Genette, Palimpsestes, Paris, 1982, S. 11.

83



können, sei hier eine kurze Zusammenfassung der beiden Einleitungsmärchen

vorangeschickt:

Die niemals lachende Prinzessin Zoza bekommt einen Lachanfall, indem
sie, bei einem Schimpfwortwechsel zwischen einem alten Weib und einem
Hofpagen, die Alte voll Zorn ihre Röcke heben sieht. Die Alte verflucht sie

deshalb: Zoza werde keinen anderen Mann bekommen als den toten Prinzen

Taddeo von Camporotondo, den sie höchstens mit einem Krug voll Tränen

aufwecken könne. Mit drei Feengaben ausgerüstet (Walnuss, Kastanie,
Haselnuß), wandert Zoza zum Grabe des Prinzen und weint dort den Krug
fast voll, schläft aber ein; eine Mohrensklavin vollendet die Aufgabe,
erweckt den Prinzen und heiratet ihn. Mit Hilfe der Zaubergaben (in den Nüssen

sind ein singendes Zwerglein, eine Glucke mit zwölf goldenen Küchlein
und eine goldspinnende Puppe) erweckt sie in der schwangeren Mohrin das

Gelüst nach Märchen, Taddeo läßt daher zehn Volksfrauen kommen, die an
fünf Tagen je eine Geschichte erzählen müssen. (Zoza schildert zuletzt ihre
eigenen Erlebnisse; Taddeo läßt daraufhin die Mohrin lebendig begraben und
heiratet Zoza.)8

Liebseelchen ist eine Königstochter, deren Traurigkeit ihren Vater veranlaßt,

sie, koste es, was es wolle, zum Lachen zu bringen. Er läßt deshalb den

Schloßplatz mit Öl übergießen, so daß am Neujahrstag alle feingekleideten
Hofleute, die dem König ihre Glückwünsche darbringen, auf dem schlüpfrigen

Boden ausgleiten und sich ineinander verwickeln. Liebseelchen lacht
aber erst, als dort die böse Fee Pimpernelle zu Fall kommt. Darauf lädt
[letztere] einen Fluch auf sie, daß [diese], um wieder fröhlich zu werden,
einen versteinerten Prinzen aus seiner Verzauberung herausweinen müsse.

Auf ihrem Weg, der sie schließlich zum Grab des Prinzen Röhropp führt,
begegnet sie drei alten Weibern, die ihr für die ihnen geleisteten Dienste drei
Wunschnüsse mitgeben. Liebseelchen kann den Tränenkrug beim Grab aber
nicht füllen, und als sie darüber einschläft, kommt die Mohrin Russika und
macht mit ihren künstlichen Tränen den Tränenkrug bis zum Rand voll. So

wird sie zur Erlöserin des Prinzen, und Liebseelchen, die verschlafen hatte,
folgt dem Paar in die Stadt nach. Sie öffnet nun eine Nuß nach der anderen.
Die erste enthält einen Papagei, die zweite eine goldene Henne und die dritte
eine Spinnpuppe. Russika zwingt Röhropp, ihr diese Dinge zu verschaffen,
und droht ihm, im Fall seiner Weigerung, den angeblich von ihr geborenen
kleinen Prinzen zu töten. So weiß sie sich alles anzueignen, doch die Spinnpuppe

droht ihr, sie zu verraten, wenn sie nicht sofort fünfzig Märchen er-

8 Vgl. R. Schenda, in: Enzyklopädie des Märchens, Berlin, 1977, Bd. I,
S. 1297 — umgestellt M. Formica.

84



zähle. Darauf werden im ganzen Land Spinnerinnen zusammengerufen und
die zehn besten ausgewählt, damit sie die Märchen erzählen.9

Bereits im „Liebseelchen" zeigt sich die Oszillation zwischen den
beiden im Hintergrund wirkenden Hypotexten. So ist zum Beispiel
der Name von Liebseeichens Vater aus dem Hypotext I und nicht aus
dem Original übernommen10: „König von Schattenthalien" ist die
wörtliche Übersetzung von „Re della Valle Ombrosa". Der kleine
Papagei, der aus einer Wünschelnuß herausfliegt, ist eine weitere vom
italienischen Ubersetzer manipulierte Stelle, die Brentano wieder
aufnimmt (im Original handelt es sich nämlich um ein anmutiges Zwerglein).

Von dort stammt auch die Passage „nahm den Krug zwischen
die Kniee"11: „e postasela in mezzo alle ginocchia". (im Original:
,,e postasella 'nmiezo à le gamme"(8))12. Hingegen übernimmt Brentano

einige Metaphern aus dem Hypotext II, die in der italienischen
Übertragung nicht mehr vorhanden sind. Prinz Röhropp ist um die

„häßliche, böse, schwarze Mohrin" beschäftigt „gleich einer Fledermaus,

die um die Nacht herumfliegt" (308): „comm' a sportiglione
volava sempre 'ntuorno a chella negra notte de la Schiava."13 Der
Springbrunnen in der Nähe der versammelten Gesellschaft ist
folgenderweise charakterisiert: „[...] Springbrunnen, der wie ein Schulmeister

solcher Gesellschaft ihnen unermüdet vorplauderte, plätscherte
und murmelte" (313); die similitudo ist bei Basile als Metapher
vorzufinden: „scorreva na gran fontana Masto de Scola de le Cortescia-

ne, che le 'mezzava ogne journo de mormorare"14.

9 Clemens Brentano, Ausstellungskatalog, FDH (Frankfurt/Main, 1970),
S. 98.

10 Wie es Richard Benz behauptet: „Aus dem Original ist auch der Name des

Königs von Schattenthalien (re de Valle Pelosa) übernommen", vgl. Clemens

Brentano, Sämtliche Werke, hrsg. C. Schüddekopf, München, 1909-1917,
BD. XI, S. XIX.

11 Vgl. Clemens Brentano Werke, a.a.O., S. 306 — sämtliche Zitate aus „Lieb¬
seelchen" beziehen sich auf diese Ausgabe.

12 Vgl. Felix Liebrecht, Der Pentamerone oder das Märchen aller Märchen,
Breslau, 1846, Bd. I, S. 6 — weitere Seitenangaben beziehen sich auf diese

Ausgabe.
13 Ebd., S. 8.
14 S. 13: ,,[...] ein großer Springbrunnen sprudelte, der als Schulmeister der

85



Freier geht Brentano mit einer anderen Stelle aus dem Hypo-
text II um: „[...] e stanno Zoza a la fenesta, tanto composta ch'era
tutta acito"15. Basiles 'bisticcio' zwischen „composta" und „acito"
(im Neapolitanischen meint „composta" sowohl das ernsthafte
Aufrechtstehen, als auch das in saurer Flüssigkeit eingelegte Gemüse)
erscheint bei Brentano zunächst im ungewöhnlichen Vergleich
„ernsthaft wie ein Arzneiglas" (297) und in der Bemerkung Liebseel-
chen sei „ein recht widerwärtiger Sauertopf" (299). Brentano legt
offensichtlich viel Wert darauf, gerade äußerst ausdrucksstarke
Metaphern aus dem Basileschen Original in sein Märchen hinüberzuret-
ten und er tut dies entweder, indem er wörtlich übersetzt — und zwar
auch dort, wo die wörtliche Übersetzung gewagt erscheint — oder
aber, wo dies nicht der Fall sein kann, dadurch, daß die Perlen aus
dem neapolitanischen Ur-Text an anderer Stelle kreativ verwendet
werden. So ist z.B. im Flypotext II von einem Springbrunnen die
Rede, der „chiagneva lagreme de cristallo"16; Brentano überträgt die

Metapher auf Liebseelchen, deren „Augen wie zwei Kristallquellen
von Tränen" (306) überfließen. Basiles Charakterisierung des Brunnens

weist gerade in ihrer plastisch-lebhaften Art auf das Leblose der
Szene hin: der Brunnen weint Kristalltränen, weil er das steinerne
Grab spiegelt; Liebseeichens „Kristallquellen von Tränen" weisen auf
ihre Fähigkeit hin, das Steinerne seelisch zu spiegeln.

Brentano vermag auf diese Weise das Sprachpotential des Hypo-
textes II zu funktionalisieren. Die Tatsache, sich vom Original in
immer neuen kreativen Schüben herschreiben zu können, bedingt
auch die kategoriale Differenz zwischen den beiden benutzten Hypo-
texten: während der Hypotext I bloß linear übersetzt werden kann,
enthält die neapolitanische Vorlage als mustergültiges Kunstwerk im
Keim bereits die Möglichkeiten zukünftiger Transformation. Rezeption

muß solchermaßen gleichzeitig Entfernung von den Hypotexten
bedeuten. Das sei im folgenden anhand von markanten Änderungen
auf drei verschiedenen Ebenen angedeutet.

Hofdamen" — („cortesciane" heißt aber Hofleute, und nicht Hofdamen wie
Liebrecht meint).

15 S. 2: „[...] und Zoza eines Tages so sauer wie Essig aussehend am Fenster
stand".

16 S. 6: „[...] Springbrunnen, welcher [...] helle Krystallthränen vergoß".

86



Auf der Ebene der Zeitlichkeit fällt auf, daß alltägliche Zeitangaben

und gliedernde Zeitelemente von Brentano fast durchwegs
übernommen werden. So weint z.B. auch Liebseelchen in fast zwei Tagen
den Krug voll und wie Zoza öffnet sie ihre Nüsse im vier-Tage-Rhyth-
mus.

Anders als in der „Ntroduzzione" hat jedoch der Zeitpunkt des

Morgens im „Liebseelchen" mehr als nur punktuelle Bedeutung, wird
er doch dort zum Motiv ausgebaut. Zu Beginn des Märchens heißt
es nämlich: „Als der Morgen herankam" und dieser Morgen beinhaltet

einen gleich dreifachen Anfang: den Anfang der Märchenhandlung,

den Anfang des Jahres bzw. des Tages (Neujahrstag) und den

Anfang einer neuen, befreienden Lebensetappe für Liebseelchen. Die
trübselige Prinzessin gelangt morgens zu Röhropps Grab, und das

Morgendliche dieser Ankunft wird von einem ganzen Wortfeld
verstärkt. So „war der Himmel weiß gegen Morgen, die Hasen gingen
schon [...] nach ihrem Morgenbrot [...] und die Haare Liebseeichens
und die Mähne ihres Schimmels waren naß von Morgentau. [...] auf
dem Grabmale sang eine Schwalbe ihr MorgenWzA. [...] Das weiße
Grabmal schimmerte rötlich von der Morgensoime, [...]."

Der wichtigste zeitliche Unterschied in den beiden Märchen
betrifft indes das Unterwegssein von Zoza bzw. Liebseelchen. In der

„Ntroduzzione" dauert die mühevolle Suche nach Taddeos Grab
sieben Jahre lang. Wenn Liebseelchen ihre Vaterstadt verläßt, wird
es bald darauf Nacht, und sobald sie das Morgengrab in der Nähe der
anderen Stadt erreicht, wird es Tag. Zozas magische sieben Jahre
fallen hier zusammen in die eine einzige Nacht der Bewährung.

Gerade daß es sich hier um eine Nacht handelt, betont die
symbolische Bedeutung der Geschehnisse. Gleichzeitig, da es sich hier
um eine „Nacht der Trauer" handelt, ist dies auch eine Zeitspanne,
in welcher Liebseelchen durch Hilfsbereitschaft, aktives Handeln und
Geschicklichkeit gleichsam eine Prüfung zu bestehen hat. Vor allem
in der Bedeutung, die die Nacht gewinnt (deren Wichtigkeit für die

Romantik keines Beweises bedarf), zeigt sich der romantische Dichter

in Brentano. Die Nacht ist hier nicht angsterregend, vielmehr
kann Liebseelchen in ihr „in der Dunkelheit [...] ihrer Trauer recht
nachhängen" (303). Das Magische an ihr bekommt eine
ästhetischmusikalische Dimension:

87



[...] da schien der Mond so hell wie Silber, und in der Mitte stand ein großer
Nußbaum voll Nüsse, die klinkerten und klankerten vom Winde bewegt wie

goldene Glocken. (303)

Die räumliche Ebene wird im „Liebseelchen" ähnlich komplex gestaltet

wie jene der Zeitlichkeit und auch hier löst sich Brentano allmählich

von seiner Vorlage.
Im Pentamerone stehen sich zwei Paläste gegenüber (jener des

Königs von Valle Pelosa, und jener des Prinzen Taddeo de Campo
retunno) und an beiden Orten gibt es einen Springbrunnen. Basile

genügt die Nennung des Märchenortes „Palazzo" (und des Namens
des Königs), um der Einbildungskraft des Lesers einen Raum
anzuweisen. Das topologische Element kommt in der „Ntroduzzione"
vor allem im Gegensatz von Innen und Außen zur Geltung: Zoza ist
im Palast zu Hause, in dessen Innerem leidet sie aber an seelischer

Obdachlosigkeit. Ihre Auflösung kann nur durch eine Aktivität im
Äußeren geschehen, d.h. dadurch, daß sie einen bestimmten Weg
geht. Der anfängliche Innenbereich (Raum als Behausung) ist
problematischer Art (Raum der Trübsehgkeit). Das Fenster, an der Grenze

von Innen und Außen gelegen, wird zum Vermittlungsort. So blickt
Zoza vom Fenster aus auf den Ölspringbrunnen vor dem Schloß, so

blickt sie von ihrem Palastfenster im Campo retunno zu Taddeo
hinüber. Es wird in der „Ntroduzzione" ferner betont, daß Zoza von
allen Feen bis zum Morgen beherbergt wird. Insofern geht es auch
in der unwirtlichen Außenwelt um die Gewinnung eines Innenraumes;

bleibendes Glück kann sie in diesem Außenbereich jedoch nicht
gewinnen: am Grabstein außerhalb der Stadt versagt sie und fällt
durch ihren Schlaf gleichsam wieder in die anfängliche Immobilität
zurück. Das Glück ist 'innen' und dort, d.h. in Taddeos Stadt, wird
Zoza es zu erobern haben.

Auch im „Liebseelchen" liegt zwischen den beiden Städten ein
Außenbereich. Und auch mit Liebseeichens Aufbruch „durch den

Schloßgarten zur Stadt hinaus" (302) wird ein kontrastives topolo-
gisches System aktiviert, das den ganzen Märchentext durchzieht, ein
System jedoch, das im Vergleich zur Vorlage den Gesichtspunkt der
Symmetrie massiv verstärkt.

88



Zunächst stehen sich die beiden Städte gegenüber, jene im
Königreich Schattenthalien und die andere des Prinzen Röhropp. In
beiden ist für Liebseelchen ein Platz von Bedeutung: in Schattenthalien

ist es jener, den sie von ihrem Balkon aus einsieht und wo der
erste Wendepunkt des Märchens situiert wird. Dort findet Liebseel-
chens vorübergehende Befreiung von Trübseligkeit statt, dort erfährt
sie den für den weiteren Fortgang wegweisenden Spruch der
Marquise: ,,Du lachst über mich, Liebseelchen!/ Du sollst weinen über
mich, Trübseelchen! (301) Auch in der fremden Stadt blickt
sie aus dem soeben gekauften Palast auf Röhropps Schloßgarten,
wo mit der schließlichen Aufdeckung des Betruges Russikas, die

Grundlage für den endgültigen Umschlag in 'Lieb'seligkeit gelegt
wird. An beiden genannten Plätzen gibt es einen Springbrunnen, in
beiden Fällen handelt es sich für Liebseelchen um ein vis-à-vis, und
in beiden Städten finden Feierlichkeiten statt17. Die 'städtische'
Symmetrie wird jedoch von Brentano auch im Außenbereich (Natur)
fortgeführt, so daß es auch auf Liebseeichens Weg zwei entscheidende
Plätze gibt: zum einen die Lichtung in der Mitte des Waldes, in deren
Mitte sich wiederum der magische Nußbaum befindet, zum anderen

Röhropps Springbrunnen in der Mitte zwischen zwei Springbrunnen18.

Auf einer weiteren Ebene, nämlich jener des Farbkontrastes,
amplifiziert und modifiziert Brentano das im Pentamerone Vorgefundene.

Dort wurde nämlich bereits die Opposition Zoza — Mohrin
durch den Farbkontrast markiert (,janca"/,,negra"), doch interessierte

die Farbe auch nur deswegen, weil sie den Kontrast deutlicher
zum Ausdruck zu bringen vermochte. Wo von der Mohrensklavin

17 Die sich hier zeigende Topologie setzt nicht nur räumliche, sondern auch

soziale, bzw. individuelle Unterschiede. In Schattenthalien gibt es eine

präzise Abstufung zwischen Natürlichkeit und Unnatürlichkeit: an einem
Ende stehen die gratulierenden Bauern und Liebseelchen, am anderen „die
lächerliche Gesellschaft" der Marquise de Pimpernelle, und zwischen diesen

beiden Extremen stehen die „geputzten und gezierten Stadtleute" mit dem

schalkhaften König.
18 Die Mitte erscheint bereits am Anfang des Märchens als privilegierter Ort;

vgl. den Springbrunnen „in der Mitte des Platzes" und die „lächerliche
Gesellschaft [...] mitten auf dem Platze".

89



die Rede ist, wird daher immer wieder das gleiche schwarz-weiß(e)
Kontrastpaar bemüht: lo Prencepe comme si se scetasse da no

gran suonno, s'auzaye da chella cascia de prêta janca, e s'afferaje
à chella massa de carne negra f...]."19 Brentano übernimmt die negativen

Bestimmungen von Basiles Mohrin (Russika ist eine „häßliche,
böse, schwarze Mohrin") und überhöht sie noch ironisch: und
da der Schimmel nie Mohren gesehen hatte, erschrak er und trabte
weg in die Ferne." (307) Den übernommenen Farbkontrast (schwarzweiß)

verstärkt Brentano noch, indem gerade nach dem Auftreten
Russikas weitere Farben genannt werden. Die weißen Kleider mit
roten Bändern der Mägde und Liebseeichens schwarze Bekleidung
korrespondieren genau mit den Farbwerten am Grabmal: dort schimmerte

das weiße Grabmal rötlich und die schwarze Russika (deren
Schwarz-sein durch die Partikel „Russ-" schon im Namen festgehalten

wird) war anwesend (und außerdem war auch noch der Tränenkrug

schwarz). Grün, der hinzukommende Farbwert („grüne Schärpe")

steht als „[...] Zeichen, daß sie [Liebseelchen] noch hoffe, glücklich

zu werden." (308)
Noch komplexer erscheint die Farbstruktur der Szene durch die

Symmetrie vom schwarzgekleideten Liebseelchen auf ihrem weißen
Pferd und den spiegelverkehrt erscheinenden Mägden, im weißen
Gewand auf schwarzen Pferden. Dieses ganze farbig-kontrastive Bild
gebraucht Brentano dazu, um seine Figur Röhropp auf Liebseelchen
aufmerksam zu machen. Dementsprechend erblickt sie dieser auch

zum ersten Mal in der künstlichen Geometrie ihres Auftrittes. Die
eigentliche Verbindung zwischen den beiden Märchenhelden stiftet
jedoch, wie so oft, das Pferd: ,,[...] sie erwiderte den Gruß und ließ
ihr Pferdchen so schön springen und tanzen, daß der Prinz vor Freuden

ausrief: 'Ach, welche wunderschöne Prinzessin!'" (308).
Damit gelangen wir nun zu jenem Supplement, dem im

Liebseelchen überhaupt zentrale Bedeutung zukommt. Brentano geht
in seinen Märchen generell so vor, daß er entweder ein Motiv aus der
Vorlage rezipiert und erheblich ausbaut oder aber, wie in diesem Fall,

19 Liebrecht, a.a.O., S. 7: ,,[...] der Prinz, wie aus tiefem Schlaf erwachend,
aus dem Sarg von weißem Marmor emporstieg, jene schwarze Fleischmasse

ergriff.

90



ein ganz neues Motiv einführt und zum Hauptmotiv macht. Letzteres
beinhaltet nicht bloß ein quantitatives Mehr (häufigste Nennung),
sondern ein qualitatives: die Möglichkeit nämlich, daß ein solches
Motiv mehrere (perspektivische) Funktionen erfüllt.

Bereits im Namen des fernen, für sie bestimmten Prinzen, den
Liebseelchen durch den Fluch der Pimpernelle erfährt, klingt im
onomatopeischen ,,opp" jener Moment mit, den wir im Galopp von
Liebseeichens weißem Pferd wiederfinden werden. Es ist bemerkenswert,

daß Brentano die Fluchtszene um dieses Element des „kleinen
weißen Pferdes" erweitert, das weder bei Basile noch beim anonymen
italienischen Übersetzer zu finden ist. Wie wichtig das Pferdmotiv
für die Gesamtstruktur des Märchens ist, wird sofort deutüch, wenn
man auf den ihm gewidmeten Umfang achtet: das ganze Märchen hat
18 Seiten, 6 davon enthalten die Einleitung, den Fluch und den
Beginn der Flucht; wiederum 6 Seiten sind auf das „Pferdchen" (mit
27 Erwähnungen) bezogen und die letzten 6 Seiten handeln von den
in den magischen Nüssen enthaltenen wunderlichen Geschenken,
sowie von der Ankunft der Spinnerinnen.

In der Mitte der Geschichte finden wir also das „kleine weiße
Pferdchen" als Verbindungsglied. Ein solches ist es zunächst in ganz
realem Sinne, indem es das fliehende Liebseelchen zu Röhropps
Grabmal befördert. Zudem erlaubt es Liebseelchen, den drei alten
Mütterchen im Walde zu helfen, womit sie sich die magischen Nüsse

verdient. Während das Pferd bis zum Erhalten dieser Wünschelnüsse

passiv bleibt, hat es unmittelbar darauf eine aktiv-selbständige Rolle.
Es kennt nun selbst den richtigen Weg und führt dementsprechend
Liebseelchen an den gesuchten Ort. Wenn das „Pferdchen" auf diese
Weise als Mittel erscheint, die (weiter oben angeführten) zeitlichen,
räumlichen und kontrastiven Differenzen zu überwinden, so sind
seine 'Aufgaben' damit trotzdem noch nicht erschöpfend umschrieben.

Es trägt nämlich zugleich auch zur erotischen Verbindung der
Helden bei, wobei diese Komponente gleichfalls vom Märchenanfang
mitschwingt (in Röhropp hören wir ja auch die phallische Komponente

„Röhr"; „Rühr auf" weist dabei sowohl auf das Erotische im

engeren Sinne, als auch auf das Lebenserweckende hin, durch
welches Prinz Röhropp schließlich aus der Versteinerung erlöst wird).
Durch die Nüsse, die die Vereinigung möglich erscheinen lassen, wird

91



in Liebseeichens Schürze gleichsam die Libido geweckt, und für diese

ist wiederum das Pferd — nun in erotischer Hinsicht — das Transportmittel.

Mit den Nüssen in der Hand sind potentiell „Lust und Freud
und Überfluß" verbunden. Und die Phantasievorstellung potentieller
Vereinigung mit dem geliebten Prinzen wird auf dem Ritt zum Grabmal

hin übertragen:

Und der Schimmel flog mit Liebseelchen durch die Büsche, daß ihr die
Haare sausten und die Nüsse in die Schürze klingelten.

Das äußere Tempo der Szene liegt auf der Ebene der Phantasie. Auf
das orgiastische Fliegen („flog"), Sausen („sausten"), Klingeln
(„klingelte") folgt die natürliche Beruhigung des Liebesaktes, von der
jeweils sich verändernden Gangart des Pferdes (Galopp/ Traben /
Schritt gehen) und dem Einschlafen Liebseeichens markiert. Daß es

sich hier dennoch nur um die bloße Möglichkeit handelt und die

'wirkliche' Vereinigung noch aussteht, darauf weist die anaphorische
Konstruktion der Sätze hin:

Schon war sie über Berg und Tal gekommen, da hörte der Schimmel auf
zu galoppieren und trabte. Schon war sie durch den jungen Wald und über
die Moosheide gekommen, und der Himmel war voll Sterne, und der Mond
ging unter. Da hörte der Schimmel auf so stark zu traben und ging einen
starken Schritt. Schon war der Himmel weiß gegen Morgen, die Hasen gingen

schon auf die Kohlfelder nach ihrem Morgenbrot; Hähne krähten in der

Ferne, und die Haare Liebseeichens und die Mähne ihres Schimmelchens
waren naß vom Morgentau. Da ging der Schimmel einen sehr langsamen
Schritt [...] (305)

Die vorwärtsdrängenden Adverbien „schon" führen Liebseelchen —

in einem zum Gangartwechsel des Pferdes gegenläufigen Tempo —

weiter und verhindern ein Sich-Begnügen mit dem entworfenen
Wunschbild.

Im Zusammenhang des Pferdemotivs zeigt sich in beispielhafter
Weise der Reichtum der Verweisungszusammenhänge dieses Textes.
Neben dem 'realen' und dem erotischen trägt das Pferd auch noch
einen poetologischen Sinn, denn die Tempi des Pferdes entsprechen
dem Schreibrhythmus und hinterlassen ihre Spur im Geschriebenen.

92



In einem späteren Gedicht Brentanos heißt es deutlicher:

Traum! bist du mein Glück gewesen?
Nein sein Bild nur auf Besuch,
Wo dein Glück ist kannst du lesen
Br. Br. Br. im kleinen Buch.

Wenn das Pferdchen toll will springen,
Das die süße Linder trug,
Muß mit Br. Br. Br. sie's zwingen,
Br. Br. Br. ist nie genug.

Pferde sind die Leidenschaften,
Br. Br. Br. ach halte Fug
Soll die Lieb' im Sattel haften
Br. Br. Br. so werde klug.20

Die Einbildungskraft des Dichters hängt sich an ein solches Motiv
und überläßt es gleichsam dem Pferd, den Text weiterzuschreiben.
In der mittelalterlichen Dichtung — die Brentano bekanntlich sehr
eindringlich studiert hatte — findet man häufig das Bild des Dichters, -
der auf einem Pferde schläft, während der Text im Schlafe entsteht.
In den „chansons de geste" werden Pferd und Held zu einem Körper.
Auch dies findet man in einem Passus wie: ,,[...] und die Haare Lieb-
seelchens und die Mähne ihres Schimmelchens waren naß vom
Morgentau. [...] und Liebseelchen schlief ein und wußte nichts mehr von
sich; aber der Schimmel ging seinen leisen Schritt fort" (305).

Was den erotischen Aspekt angeht, ist leicht einzusehen, weswegen

Basile auf ein solches Motiv verzichten kann: in der „Ntroduz-
zione" ist das Erotische nicht verschlüsselt, sondern tritt in barocker
Ausdrücklichkeit an den Tag.

Die intertextuelle Relation zwischen Clemens Brentanos
Einleitungsmärchen und jenem des Basile ist damit bei weitem noch nicht
erschöpft. Jede weitere Analyse dieses Verhältnisses muß aber stets
der Intertextualität Rechnung tragen; erst das Aufweisen der schrittweisen

Entfernung des Brentanoschen Textes von seinem Vorbild
ermöglicht es überhaupt, das komplexe Endprodukt zu verstehen.

20 Zitat nach Boetius Henning, Der andere Brentano, Frankfurt/Main, 1985,
S. 178.

93



Brentano hat sein Vorbild wiedererdacht. Natürlich tötet die
Umarbeitung, die meisterhafte Wiedererschaffung das Vorbild; aber aus
diesem Tod entsteht das Vorbild wieder aufs Neue. Den Rat, daß

man vor allem seinem Lehrer nicht folgen soll, hat Brentano durchaus

beherzigt.

Riassunto

La relazione che intercorre fra le Fiabe italiane di Clemens Brentano e la prima
raccolta europea di „Kunstmärchen", owero il Cunto de Ii Cunti (o Pentamero-
ne) di Gian Battista Basile, non è stata finora oggetto di studi comparatistici
dettagliati.

Viste le moite incertezze della critica circa gli esemplari del Pentamerone
posseduti da Brentano, si è cercato di Stabilire innanzitutto una base testuale
corretta, partendo da una ricerca filologica approfondita. Si è scelta in seguito
,,1'intertestualità" nell'accezione genettiana come chiave metodologica dell'ana-
lisi di Ntroduzzione e di Liebseelchen, le due fiabe-cornice delle raccolte basilia-
na e brentaniana.

94


	Das Märchen im Märchen : zur Rezeption von Gian Battista Basiles Pentamerone in Clemens Brentanos Italienischen Märchen

