
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1988)

Heft: 7

Artikel: De l'image à l'imaginaire

Autor: Pageaux, Daniel-Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel-Henri Pageaux

DE L'IMAGE À L'IMAGINAIRE

La notion d'image, des plus vagues, appelle une définition ou plutôt
une hypothèse de travail qui pourrait être ainsi formulée: toute
image procède d'une prise de conscience, si minime soit-elle, d'un
Je par rapport à l'Autre, d'un Ici par rapport à un Ailleurs. L'image
est donc l'expression, littéraire ou non, d'un écart significatif entre
deux ordres de réalité culturelle. Ainsi conçue, l'image „littéraire"
est un ensemble d'„idées" et de sentiments sur l'étranger prises dans

un processus de littérarisation mais aussi de socialisation. Aussi
l'imagologie mène le chercheur à des carrefours problématiques où
la littérature côtoie l'histoire, la sociologie, l'anthropologie, entre
autres sciences humaines, et où l'image tend à être un révélateur
particulièrement éclairant des fonctionnements d'une idéologie
(racisme, exotisme par exemple) et plus encore d'un imaginaire
social. En effet l'image est la représentation d'une réalité culturelle
au travers de laquelle l'individu ou le groupe qui l'ont élaborée (ou
qui la partagent ou qui la propagent) révèlent et traduisent l'espace
culturel, social, idéologique dans lequel ils se situent. Cet imaginaire
que nous posons comme horizon d'étude est le théâtre, le lieu où

s'expriment d'une manière imagée (assumons le jeu de mots), c'est-
à-dire à l'aide d'images, de représentations les façons, les modalités
(la littérature entre autres) selon lesquelles une société se voit, mais
aussi se définit, mais encore se rêve. Nul doute en effet que l'image
de l'étranger peut dire aussi sur la culture d'origine (le „pays
regardant" pour reprendre une catégorie chère à la littérature comparée)
ce qui parfois est difficile de concevoir, d'exprimer, d'articuler,
d'avouer. L'image de l'étranger peut donc transposer sur un plan
métaphorique des réalités „nationales" qui ne sont pas explicitement
définies et qui pour cela relèvent de ce que l'on peut nommer „idéo-

9



logie". La conséquence de ces propositions est que l'imagologie, loin
de s'attacher au degré de fausseté de l'image (toute image est forcément

fausse en ce que qu'elle est représentation), loin de se borner
à l'étude des „transpositions littéraires" de ce que d'aucuns nomment
réel, doit déboucher sur l'étude des lignes de force qui régissent une
culture, des rapports avec une culture étrangère, du système ou des

systèmes de valeurs sur lesquels peuvent se fonder les mécanismes de
la réprésentation, autant dire, dans une large mesure, des mécanismes
idéologiques. Etudier comment s'écrivent diverses études de l'étranger,

c'est prioritairement étudier les fondements et les mécanismes
idéologiques sur lesquels se construisent l'axiomatique de l'altérité,
le ou les discours sur l'Autre.

Je „regarde" l'autre, mais l'image de l'Autre véhicule aussi une
certaine image de moi-même. Impossible d'éviter que l'image de

l'Autre, à un niveau individuel (un écrivain), collectif (une société,
un pays, une „nation") ou semi-collectif (une famille de pensée, une
„opinion"), n'apparaisse aussi comme la négation de l'Autre, le

complément, le prolongement de mon propre corps, de mon propre
espace. Je veux dire l'Autre (et pour d'impérieuses et complexes
raisons le plus souvent) et en disant l'Autre je le nie et me dis moi-
même. L'image de l'Autre apparaît comme une langue seconde, parallèle

à la langue que je parle, coexistant avec elle, la doublant en
quelque sorte, pour dire autre chose. De la langue, l'image a

étonnamment toutes les caractéristiques. Il suffirait de rappeler les

éléments de définition de la langue donnés par Emile Benveniste

pour les appliquer, sans schématisme aucun, à l'image: énonciation
(parler c'est parler de); constitution en unités distinctes dont chacune
est signe; référence pour tous les membres d'une même communauté;
seule actualisation de la communication intersubjective. L'image est
bien une langue seconde, un „langage". Parmi tous les langages dont
peut disposer une société pour se dire et se penser, parmi tous les

langages symboliques (pensons à la mode étudiée par Roland Bart-
hes), l'image en est un, original, qui a pour fonction de dire les

relations inter-ethniques, inter-culturelles, les relations moins effectives

que repensées, rêvées entre la société qui parle (et qui
„regarde") et la société „regardéé". Parce qu'elle est image de l'Autre,

l'image est un fait de culture (nous parlons d'ailleurs d'imagerie

10



culturelle). Elle doit être étudiée comme un objet, comme une
pratique anthropologique et elle a sa place dans l'univers symbolique
nommé ici „imaginaire", inséparable de toute organisation sociale
et culturelle. Mais l'image, en tant que représentation, peut être
passible d'une analyse se réclamant largement de la sémiologie dans la

mesure où cette représentation est un vecteur possible de la
communication (le langage second évoqué plus haut). Pour reprendre les

mots de Roland Barthes dans ses Eléments de sémiologie, l'image a

une „fonction-signe". Encore faut-il noter que l'image ne saurait
avoir, même dans un texte littéraire, le caractère théoriquement
polysémique dévolu à toute composition artistique ou esthétique.
En d'autres termes: à un moment historique donné et dans une
culture donnée, il n'est pas possible de dire, d'écrire n'importe quoi
sur l'Autre. Les textes imagotypiques sont de textes en partie
programmés, certains même encodés et décodables plus ou moins
immédiatement par le public lecteur (songeons au stéréotype qui
fonctionne plus comme „signal" que comme „signe"). Les „discours"
sur l'Autre ne sont pas en nombre illimité, mais en quantité repé-
rable, sériable, pour reprendre le vocabulaire de l'historien. Dénombrer,

démonter et expliquer ces types de discours, montrer et démontrer

comment l'image, prise globalement, est un élémént d'un langage

symbolique, tel est l'objet même de l'imagologie.

* * *

Revenons à la définition de l'image comme texte programmé, comme
communication programmée, pour distinguer, de façon théorique,
trois éléments constitutifs de l'image que, pour des besoins de clarté
et d'efficacité, nous exposerons selon un ordre de complexité
croissante: le mot, la relation hiérarchisée, le scénario.

Comme élément premier constitutif de l'image nous identifions
un stock plus ou moins large, plus ou moins stable du point de vue
de la diachronie, de mots qui, à une époque et dans une culture donnés,

permettent la définition et la diffusion plus ou moins immédiate
d'une image de l'Autre. Ces mots, mais aussi dans des textes, ces

constellations verbales, ces champs lexicaux composent l'arsenal

notionnel, affectif, en principe commun à l'écrivain et au public

11



lecteur. Puisque c'est l'écriture de et sur l'altérité qui nous occupe,
il importe d'être attentif à tout ce qui permet la différentiation
(Je vs l'Autre) ou l'assimilation (Je ressemble à l'Autre). Dans ce

second cas, on voit tout le parti qu'une étude, au départ lexicale,
peut tirer de notions opératoires telle que l'isotopie et d'une façon
générale tout ce qui permet de passer d'une série lexicale, d'un axe
sémique à une autre série, à un autre axe. L'analyse lexicale relèvera

toute trace d'itération, répétition; elle pratiquera le comptage de

certaines occurrences concernant le marquage des lieux (espace

étranger), les indicateurs de temps (saisie historique ou anachronique
de l'Autre), la saisie extérieure et intérieure des personnages étrangers,

le choix de l'onomastique (symbolique de prénoms préférentiels),

bref tout ce qui, au niveau du mot, permet un système
d'équivalences entre l'Autre et Je. Il conviendra d'être attentif à l'adjecti-
vation qui permet certains procédés de qualification et à tout processus

de comparaison qui permet de saisir le passage d'une série sémantique

à une autre, de comprendre comment peuvent s'écrire des

processus d'appropriation de l'étranger (réduction de l'inconnu au
connu) ou d'éloignement, d'exotisation, des processus d'intégration
culturelle de l'Autre ou d'exclusion, de marginalisation. A ce stade

l'imaginaire auquel renvoie cette image en mots ou ce lexique est

une sorte de répertoire, un dictionnaire en images, un vocabulaire
fondamental servant à la représentation et à la communication. Mais
les analyses lexicales ou celles dites de contenu se bornent à des

comptages, à des remarques d'ordre sémantique qui, pour intéressantes

qu'elles soient, ont besoin d'être sous-tendues par une lecture
qui rende compte de l'organisation globale du texte, de son
architecture et de ses articulations (par exemple entre thème et structure).
Il faut donc passer d'un inventaire à l'examen de la production du
texte. L'étude du rapport entre Je et l'Autre se transforme en enquêtes

sur la „conscience énonciative" (le Je qui dit l'Autre) pour
reprendre les mots de Michel Foucault dans son Histoire de la folie
à l'âge classique. Suivre les méandres de l'écriture du Je énonciateur,
c'est identifier, au delà des mots, des motifs, des séquences, des

thèmes, des visages et des images qui disent l'Autre, comment
s'articulent au sein d'un texte les principes organisateurs, distributeurs
(série du Je vs série de l'Autre), les logiques et les dérives d'un certain

12



imaginaire. Le texte, projet de définition plus ou moins exhaustive
de l'Autre révèle l'univers fantasmatique du Je qui l'a élaboré,
articulé, énoncé. Mais le passage du mot au champ syntagmatique, aux
séquences narratives suppose l'adoption d'une méthode d'investigation

nouvelle, inspirée largement de l'analyse structurale de Claude
Lévi-Strauss qui veut voir dans les textes des mythes qu'il étudie des

„paquets de relations". La formule peut être appliquée avec profit
à l'image. Mais précisons aussitôt: de relations hiérarchisées.

Il importera donc, dans ce second temps, d'identifier les grandes
oppositions qui structurent le texte (pour simplifier: je-narrateur-
culture d'origine vs personnage-culture représentée-1'Autre), les

principales unités thématiques qui permettront de dégager les
éléments dits décoratifs, les pauses descriptives, les séquences où se

trouvent rassemblés les éléments catalyseurs de l'image. Dans le

même ordre de préoccupations issues de l'anthropologie structurale,
l'étude de l'image accordera un temps à l'analyse du cadre
spatiotemporel. En effet l'espace et le temps ne sont pas seulement
générateurs de pittoresque descriptif: ils peuvent entretenir avec le
système des personnages, avec le narrateur, avec le Je, substitut parfois
de l'écrivain homme public, des rapports explicatifs. La donnée
illustrative, si tant est qu'elle ne soit que cela, cède la place à une
instance structurante du récit. Seront donc étudiés tous les procédés
d'organisation et de réorganisation de l'espace étranger, ce qui fonde
une rêverie sur l'espace (une „mythification", au sens neutre du
terme): l'imagologie aboutit ici à une topologie généralisée et
différentielle. Ce qui est proposé pour l'espace vaut pour le temps: les

stéréotypes de l'étranger plongent celui-ci dans un temps immémorial,

anachronique. D'une façon générale on observera tout ce qui,
dans l'espace comme dans le temps, répond à une construction de

type „euphorique", positif ou dysphorique, péjoratif pour l'Autre.
Dans le repérage des principes organisateurs et hiérarchisants du

texte, on sera attentif à tout ce qui est ligne de partage entre Je et
l'Autre, donc au système relationnel des personnages. Il ne s'agit
plus seulement de la caractérisation (lexicale). Il s'agit, par exemple,
de la distribution entre personnages masculins et féminins. On mettra

donc en évidence le système de qualification différentielle qui
permet la formulation de l'altérité, à travers des couples opposition-

13



nels qui vont faire fusionner nature et culture: sauvage vs civilisé,
barbare vs cultivé, homme vs animal, homme vs femme, adulte vs

enfant (Je est adulte, l'Autre est l'enfant), être supérieur vs être
inférieur. Après le cadre spatio-temporel et le corps de l'Autre, le

système de valeurs de l'Autre, les manifestations de sa culture, au
sens anthropologique (religion, vêtements, musique, cuisine etc.
constituent un troisième et dernier secteur où s'affirment avec force
des relations hiérarchisées. Ce qui signifie essentiellement que l'écrivain

a choisi certains éléments pour l'élaboration de „son" image.
Il n'a bien évidemment pas copié le réel: il a sélectionné un certain
nombre de traits jugés pertinents pour ,,sa" représentation de l'étranger.

Il reste à étudier la signification sociale et culturelle (et non plus
simplement textuelle) de ces éléments et les raisons mêmes du ou
des choix opérés. L'ensemble de ces choix peut en fait s'apparenter
à un véritable scénario, à une „histoire", à une image mise en scène

et fonctionnant non pas seulement dans le texte mais dans la société
d'où elle est issue et à laquelle elle s'adresse.

L'image scénario nous oblige à repenser les rapports de la
littérature et de la société, non pas seulement en termes de texte et
de contexte, mais en termes de texte imagotypique et imaginaire
social. Et encore: dans quelle mesure l'image est-elle tributaire de

scénarii de la culture d'origine („influence" du roman picaresque,
du Don Quichotte sur un texte imagotypique espagnol)? Dans quelle
mesure le texte imagotypique dans le scénario qu'il propose peut-il
agir sur l'opinion et jouer dans le sens large du terme le rôle d'un
mythe explicatif? L'Espagne de Victor Hugo est un mythe explicatif
pour le poète: c'est une des intuitions profondes de Charles
Baudouin dans sa classique Psychanalyse de Victor Hugo. On pourrait
en dire tout autant pour Montherlant à partir du „mythe" ibérique
et/ou romain. Le scénario devient aussi mythe collectif: c'est l'aventure

simple de la Carmen de Mérimée qui, orchestrée par Bizet,
devient un véritable scénario mythique d'une Espagne sensuelle et

tragique. L'imaginaire que nous identifions est le lieu où triomphe
l'intertextualité puisqu'il est le lieu d'archivages et de réactualisations
possibles de pans de textes, de scénarii, venus de l'étranger ou
naturalisés dans le pays regardant. Mais l'intertextualité dont nous
parlons, loin de nous ramener au fonctionnement interne d'un texte,

14



nous invite à comprendre comment et pourquoi tel texte, pour tout
ou partie, a pu devenir un outil de communication symbolique. A
ces deux questions seule l'histoire culturelle est capable de fournir
des éléments de réponse. C'est que le texte imagotypique sert à

quelque chose dans et pour la société dont il est l'expression, même
fugitive et parcellaire. C'est que l'image sert à penser, à penser autrement.

Le scénario est l'expression de ce que nous pourrions nommer
la fonction symbolique du texte littéraire. Ici, dans le cas du texte
imagotypique, elle se confond avec la „rêverie" sur l'Autre. Il faut
prendre le mot „rêverie" dans le sens plein autorisé par la poétique.
La rêverie sur l'Autre repose en partie sur les deux grands principes
de symbolisation que sont la métaphore et la métonymie. Des
procédés de symbolisation qui sont aussi, on l'a vu, des procédures
d'écriture, de caractérisation, de classification, de comparaison; des

procédés qui vont organiser la rêverie sur l'Autre et qui pourraient
renvoyer des phénomènes mentaux repérables dans le rêve (condensation

et déplacement) et recouper des procédés de transposition, de

métaphorisation ou des procédés de substitution qui écrivent, signifient

l'Autre. Mais l'image de l'Autre, parce qu'elle reste une
représentation culturelle ne sera jamais pleinement auto-référentielle
(comme l'est l'image poétique), en raison même du caractère largement

programmé de cette image de culture, en raison des hiérarchies
et des écarts qui l'expriment et la fondent, en raison des attitudes
mentales qui la régissent. Si l'image culturelle tend à être symbole
et l'imagerie culturelle une manière de langage symbolique, précisons
aussitôt que sa signification est toujours plus ou moins conventionnelle,

c'est-à-dire garantie, en dernière analyse; non pas seulement

par l'énoncé qui l'exprime, mais aussi par le code social et culturel,
ultime composante de cet imaginaire social, lequel cautionne la
circulation et la validité de l'image. Ce code social et culturel est

précisément ce qui évite de penser l'imaginaire en dehors de l'histoire
et du cadre social qu'il exprime et auquel il renvoie.

* * *

L'imagologie pourrait donc se constituer en front pionnier pour une
discipline comme la littérature comparée qui, par ses ouvertures sur

15



les cultures étrangères et la diversité de ses questionnements et de

ses méthodes, peut devenir pleinement une „science de l'homme".
„Toutes les sciences de l'homme sont contaminées les unes par
les autres. Elles parlent le même langage ou peuvent le parler". C'est
ce qu'affirmait Fernand Braudel dans Ecrits sur l'Histoire. La question

est posée: la littérature comparée a-t-elle l'ambition d'être, en
raison même de ses secteurs de recherche, une „science humaine",
sans nier pour autant sa/la spécificité de la littérature?

L'étude de l'image, l'histoire de l'imaginaire que nous avons ici
très succinctement esquissée peut servir à relancer certaines études

comparatistes. Le programme d'étude pourrait ainsi se résumer:
dénombrer et analyser, diachroniquement et synchroniquement, tous
les discours sur l'Autre (littéraires ou non); intégrer les données
sociales, historiques, mais aussi les données qui régissent hiérarchiquement

les rapports interculturels qui sont toujours des rapports
de force et non pas de simples „échanges" ou „dialogues" de
cultures; retrouver le chemin de l'enquête historique, c'est-à-dire de la

synthèse, en s'attachant tout autant à des textes qu' à des
„questions", à des „problèmes" culturels et littéraires; confronter les

conclusions aux analyses produites sur les mêmes thèmes par d'autres
chercheurs en sciences sociales et humaines; bref, élaborer une partie
de cette histoire „totale" chère aux historiens et dans laquelle les

littéraires, les comparatistes ont leur place, à proportion de l'attention

qu'ils portent aux dimensions sociales et culturelles du fait
littéraire et tout simplement (si l'on ose dire) à la vie des hommes1.

1 Nous reprenons ici quelques réflexions déjà présentées d'une façon plus
détaillée dans plusieurs études et articles: Images du Portugal dans les lettres
françaises (1700-1755), Paris, Fondation Gulbenkian, 1971; „L'Espagne
devant la conscience française au 18ème siècle", L'Information littéraire,
septembre-octobre 1978 et L'Information historique, septembre-octobre
1979; „Une perspective d'étude en littérature comparée: l'imagerie
culturelle", Synthesis, Bucarest, 1981, VIII; „La réception des oeuvres étrangères:
réception littéraire ou représentation culturelle?", Acta Universitatis Wratis-
laviensis, 1983; XX; „L'imagerie culturelle: de la littérature comparée à

l'anthropologie culturelle", Synthesis, 1983, X; „Le comparatiste homo
viator", Neo-Helicon, Budapest, 1985, XII, 1; „Littérature comparée et
sciences humaines", Sensus communis, Festschrift für Henry Remak, Tübingen,

Gunter Narr, 1986.

16



Zusammenfassung

Im Rahmen der Komparatistik kann die „Imagologie" neue interdisziplinäre
Forschungsperspektiven eröffnen. Das „Image" des Auslandes stellt ein
Forschungsgebiet dar, wo sich Sémiologie, strukturelle Anthropologie und
Geschichte überschneiden. Welche verschiedene Wege bei Untersuchungen über
das „Image" des Auslandes in einem literarischen Text eingeschlagen werden
können, soll hier aufgezeigt werden. Diese Analysen erlauben es eine neue
Dimension der Literatur und des literarischen Textes zu erkennen: die symbolische
Funktion, die wir hier „Träumerei über den Anderen" nennen möchten.

17




	De l'image à l'imaginaire

