
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 6

Artikel: Les relations littéraires entre la Suisse alémanique et la Suisse
romande

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Gsteiger

LES RELATIONS LITTÉRAIRES ENTRE LA SUISSE
ALÉMANIQUE ET LA SUISSE ROMANDE*

La situation des lettres suisses se caractérise d'emblée par une double
contrainte: limites intérieures, de nature linguistique, ethnique,
historique, voire psychologique et économique entre les différentes
régions et les différents "foyers culturels" de la Confédération,
frontières politiques, historiques, psychologiques et économiques
entre la Suisse allemande, française et italienne d'une part,
l'Allemagne (ou les Allemagnes), la France et l'Italie de l'autre. Un écrivain
suisse à la recherche de son public au-delà du petit cercle régional se

voit dans l'obligation de franchir soit la barrière politique (c'est le cas

le plus fréquent), soit les frontières linguistiques, soit les deux à la

fois. Voici d'une part l'étroitesse d'un microcosme qui a souvent
tendance à se fermer sur lui-même (thème permanent, ou du moins
fréquent de nos lettres), voici de l'autre la quête du large, l'opposition,

la révolte et la fuite (autre grand thème de nos écrivains), deux
aspects d'une poursuite de l'identité culturelle qui n'est jamais
"donnée", mais qui ne peut être que difficilement acquise.

Lorsque nous essayons d'aborder le problème des relations
littéraires entre la Suisse alémanique et la Suisse romande, il faut
tenir compte du fait que le terme et le concept même de "relations
littéraires" implique toute une interrogation sur la nature des deux
entités en question, sur les frontières qui les séparent, sur la nécessité

(ou l'inopportunité) de les transgresser, sur la forme et les possibilités
d'un langage commun et d'une conscience commune. On ne saurait
aborder les relations (en l'occurrence littéraires) internes dans un
pays comme la Suisse sans s'intéresser également à l'identité (littéraire)

* Cet article reprend les points essentiels d'une Conférence prononcée en

janvier 1986 à l'Université de Tübingen.

5



réelle ou fictive, possible ou hypothétique, voire illusoire. Il y a, bien
sûr, un côté pour ainsi dire technique des relations littéraires prises
comme une forme de la communication interlinguistique et
interculturelle. Entre l'émetteur et le récepteur, entre le x et le y de la
fameuse formule que la littérature comparée, depuis le XIXe siècle,
a illustrée par d'innombrables recherches et études du type "Goethe
en France" ou "Gottfried Keller et la Suisse romande", se joue un
certain mécanisme (de la traduction, de la critique journalistique et
universitaire, de l'enseignement secondaire, des mass-medias, des

rencontres personnelles etc.) qu'il est possible de décrire d'une
manière plus ou moins complète, plus ou moins précise. Il n'en reste

pas moins que l'inventaire de ces liens ou "relations de fait" (comme
les appelait le comparatiste français Jean-Marie Carré) ne va pas sans

un certain nombre de questions qui dépassent l'approche tradionnel-
lement "positiviste" des relations binaires. Deux de ces questions me
semblent particulièrement dignes de réflexion: premièrement l'étude
de la spécificité des deux éléments entre lesquels s'établit un lien
(ou ne s'établit pas, ou mal, ou difficilement), deuxièmement le

pourquoi, la motivation du contact, ou des contacts. Autrement dit,
et pour rester dans le cadre helvétique: qu'est-ce que la littérature
alémanique (ou allemande de Suisse), qu'est-ce que la littérature
romande (ou française de Suisse)? Mais cette spécificité si importante,
sans laquelle l'idée même de relation n'est pas opératoire, doit
s'accompagner d'un besoin de communication. Ce dernier est, me
semble-t-il, de nature complexe; car, si nous cherchons bien évidemment

dans l'autre ce qui n'est pas nous-mêmes, c'est-à-dire l'altérité,
nous y cherchons aussi, et souvent sans le savoir, quelque chose de

nous-mêmes. L'appel de l'autre, l'ouverture vers lui, est également une
recherche de ce qui nous est commun, qu'il se nomme suisse,
occidental, européen ou humain, socialiste, libéral ou libertaire.

Le besoin d'un rapprochement des littératures suisses par
l'intensification des contacts — rencontres, traductions, bref: échanges de

toute sorte — ne se manifeste que vers la fin du XVIIIe siècle, et il se

situe précisément dans le contexte de la recherche d'une identité
commune, l'Helvétisme. Il faut souligner que cette Suisse de l'Ancien
régime ne connaît pratiquement pas d'antagonisme linguistique, étant
donné que le français occupe une position éminente en tant que

6



langue de civilisation. Les superstructures sociales et culturelles
dépassent tout naturellement les frontières linguistiques et ethniques.
Ce qui intéresse et préoccupe une grande partie des intellectuels de la

génération précédant 1798, c'est bien le problème de l'identité
nationale, mais les échanges littéraires y jouent un rôle plutôt accessoire:

ils sont un résultat, non pas le moteur d'une tentative de

prise de conscience avant tout civique. Dans ce mouvement où
s'affrontent les tendances rationalistes et irrationnelles, le pressentiment

d'une crise socio-politique se double d'une volonté de renouveau

national où la littérature n'est pas absente. La réflexion sur le

sens et l'avenir d'une spécificité suisse s'exprime tout particulièrement

au sein de la Société Helvétique, mais aussi dans une entreprise
journalistique comme le Mercure Suisse.

Cette revue consacre en 1735 déjà un article aux poésies d'Al-
brecht von Haller parues un peu plus de deux ans auparavant, où le

collaborateur du Mercure décèle les caractéristiques d'une littérature
spécifiquement suisse1. Quinze ans plus tard un Bernois francophone,
Vinzenz Bernhard von Tscharner, produira une version française en

prose des Poésies de Mr. Haller qui sera le véhicule de la fortune
européenne de cette nouvelle poésie alpestre. La feuille littéraire
neuchâteloise a fait ici un travail de pionnier, dont elle est d'ailleurs
consciente elle-même, puisqu'il est dit dans l'article en question:
"...nous sommes les premiers journalistes français qui annonçons ces

poésies". L'approche proprement helvétique de la production littéraire

entre le Léman et le Lac de Constance se manifeste clairement
dans la Lettre à un Français, contenant une légère ébauche de la
Suisse littéraire publiée en 1760 par le même Mercure. L'auteur en
est Josef Anton Felix von Balthasar, catholique libéral et futur
directeur des finances de la ville de Lucerne. L'article entend faire la

démonstration des vertus et des mérites littéraires de la Suisse

contemporaine: à l'image des "Républicains belliqueux" et de la "rusticité

des moeurs" se substitue celle d'un peuple cultivé qui s'adonne
également, aussi bien en allemand qu'en français, aux belles-lettres:

1 Fritz Störi, Der Helvetismus des "Mercure Suisse", thèse de Zurich, Berne,
Buri 1953, pp. 47 s.

7



nos voisins, il n'y a pas bien longtemps, refusaient encore l'esprit aux
Suisses, et ne leur laissaient que du savoir: Vaine subtilité pour diminuer la

gloire littéraire d'une nation qu'ils méprisaient par habitude. Comment veut-
on séparer l'esprit du savoir, puisque l'on se sert de l'un comme d'un instrument

pour acquérir l'autre? [...] Mais depuis qu'un de Murait, un Haller, un
Rousseau, un Gessner, un Iselin ont parus, cette vaine subtilité s'évanouit;
et, à l'exception de quelques prétendus beaux esprits, l'on commença à

croire que les Suisses ont et du savoir et de l'esprit. Que ne devons-nous pas
à ces heureux génies, qui ont réussi à nous faire mettre dans la classe des

autres hommes!2

Ont voit à quel point le problème des relations interlinguistiques, y
compris son aspect strictement technique, est effacé, et pour ainsi
dire intégré dans un programme patriotique. Lorsque Johann Caspar
Lavater, qui donne en 1767 avec ses Schweizerlieder le modèle d'une
poésie nationale, se fait le porte-parole d'une littérature civiquement
et moralement engagée, son concept ne manque pas d'être repris en
Suisse romande par le pasteur et homme de lettres vaudois Philippe-
Sirice Bridel, qui publie en 1782 un volume de Poésies helvétiennes
avec un important "Discours préliminaire sur la poésie nationale", où
il prône en quelque sorte la grande communication en vue d'une
"poésie nationale" qui "doit avoir un caractère à soi, que l'on puisse
aisément connaître et distinguer".

Dans ces exemples, l'émetteur est toujours la nouvelle littérature
allemande de Suisse, essentiellement zurichoise (mais aussi bernoise
avec Haller), qui participe aux mouvements de l'"Empfindsamkeit"
et du "Sturm und Drang" et contribue à réorienter l'esthétique
allemande et préparer le classicisme. La communication s'établit par
la lecture directe (les collaborateurs du Mercure pratiquent souvent
la langue allemande, du moins passivement, ou sont même des

Alémaniques bilingues). Les traductions jouent un certain rôle, mais
dans les limites de la Confédération helvétique celui-ci n'est pas
aussi déterminant que dans l'ensemble de l'"Europe française"
qui ignore presque totalement l'allemand. Mais on peut se

demander si ces échanges germano-français à l'intérieur de la Suisse ne
sont pas unilatéraux, si la future Romandie ne se contente pas
d'imiter avec plus ou moins de bonheur ce qu'une littérature alémani-

2 Le Nouvelliste Suisse (JournalHelvétique), Neuchâtel, juillet 1760, p. 289.

8



que en plein essor lui propose (un tel "sens unique" serait le reflet
assez exact des conditions politiques). Or il y a au moins une exception,

Jean-Jacques Rousseau, qui est "reçu" — lu, traduit, commenté
— en Suisse allemande dès les années soixante. Cette réception de
Rousseau se situe dans la même perspective helvétique que la réception

de Lavater ou de Haller en Suisse romande, en d'autres termes,
c'est ici encore l'élément civique qui prédomine et qui crée le
dénominateur commun.

En 1761, trois ans seulement après la publication de la Lettre à

d'Alembert sur les spectacles, la maison Orell, Gessner et Compagnie
à Zurich en donne la première traduction sous le titre Herrn Rousseau,

Bürgers in Genf, Patriotische Vorstellungen, gegen die Einführung

einer Schaubühne für die Comödie, in der Republik Genf Aus
seinem Schreiben an Herrn dAlembert gezogen, nebst dem Schreiben
eines Bürgers von Sanct Gallen: Von den wahren Angelegenheiten
einer kleinen, freyen, kaufmännischen Republik. L'auteur de ce morceau

anonyme conçu sous forme de lettre d'une cinquantaine de

pages, et l'auteur de la traduction, est Jakob Wegelin, pasteur de la

paroisse française de Saint-Gall, homme parfaitement bilingue, connu
comme philosophe de l'histoire et futur membre de l'Académie de

Berlin. La motivation de son travail est bien, comme il ne manque
pas de souligner au début de son texte, "der patriotische Eifer des
Genferischen Bürgers", auquel répond non seulement "eine geheime
Sympathie der Neigungen", mais aussi l'"Enthusiasmus" du lecteur.
Mais il ne s'agit pas simplement d'un témoignage affectif. Wegelin
interprète la Lettre à dAlembert comme un modèle généralement
valable de ce qu'il appelle "die theoretische Politik" dans la perspective

d'une amélioration des structures socio-politiques de toute la
Suisse; la "innere Regelmässigkeit" du raisonnement de Rousseau est

appliquée, à travers le modèle dérivé (Saint-Gall) au "Wolseyn Helve-
tiens". La voix de Rousseau est entendue comme un appel, et la

réponse qui vient de l'autre bout de la Suisse désigne symboliquement

l'espace sinon d'une littérature, du moins d'un civisme helvétique

entre Genève et Saint-Gall.
Dans un récent article Lernand Braudel a mis en cause ce qu'il

appelle

9



l'expression banalisée (T'échanges culturels', réglés par je ne sais quelle
mystérieuse loi d'équilibre. Par chance, la culture n'est pas l'économie, et si,
chez elle, l'échange est, de règle, tout aussi inégal, c'est pour une raison
exactement opposée. [...] Car la domination culturelle ne consiste pas à

s'emparer des richesses d'autrui pour les faire siennes, mais à faire don aux
autres de ses propres richesses et à les distribuer sans compter.3

Appliquée aux échanges littéraires entre la Suisse alémanique et

romande, cette remarque doit nous rendre attentifs au problème de

la "richesse" de chacune des deux littératures. Or il ne faut pas se

leurrer par patriotisme: au deux grands moments de richesse placés
sous la double constellation du cosmopolitisme philosophique du
XVIIIe siècle et du préromantisme européen, c'est à dire l'"école
zurichoise", Haller et le mouvement helvétique d'une part, Rousseau,
le Groupe de Coppet et les "répondants" helvétiques romands de

l'autre, succède une période de pauvreté relative, plus longue et plus
marquée sans doute en Suisse française qu'en Suisse allemande, où la

deuxième partie du XIXe siècle est caractérisée par un "retour en
force" avec Gottfried Keller, Jeremias Gotthelf et Conrad Ferdinand
Meyer. Et il faut constater une espèce de loi qui régit si ce n'est la

fréquence, du moins l'intensité et la valeur de ces relations internes,
à savoir le parallélisme du poids international des productions littéraires

respectives et de l'attrait qu'elles exercent sur l'autre partie
linguistique du pays.

La nuance est d'importance déjà au XVIIIe siècle: Rousseau

"donne" à la Suisse allemande, comme Lavater ou Haller "donnent"
à la Suisse romande (tandis que Bridel reste une figure dont la portée
dépasse à peine le Pays de Vaud). Elle est encore plus importante au

XIXe siècle où la Romandie cherche chez Keller et Gotthelf (un peu
moins chez Meyer) des modèles de littérature suisse, tandis que sa

propre production, jusqu' à Ramuz et la "Renaissance des lettres
romandes", reste une affaire essentiellement cantonale ou régionale.
Il y a bien sûr des exceptions. Certains auteurs romands sont traduits,
et on leur consacre des articles. Dans l'importante anthologie Fünf
Bücher französischer Lyrik vom Zeitalter der Revolution bis auf
unsere Tage in Uebersetzungen par Emanuel Geibel et Heinrich Leut-

3 Le Monde des livres, Paris, 13 décembre 1985, p. 18.

10



hold parue chez Cotta à Stuttgart en 1862 — le Suisse Leuthold est

lié au "Münchner Dichterkreis" —, un supplément d'une trentaine de

pages est consacré aux "Dichter der französischen Schweiz", avec
des noms aujourd'hui en partie bien oubliés (Albert Richard, Charles
Louis de Bons, Petit-Senn, Marc-Monnier, Juste Olivier, Frédéric
Monneron). Un Allemand devenu Suisse, le libéral Heinrich Zschok-
ke, qui joue un grand rôle comme promoteur d'une littérature populaire

et progressiste préparant la nouvelle Confédération de 1848,
donne en 1845 une version allemande des Nouvelles genevoises de

Rodolphe Töpffer (Genfer Novellen, Aarau, Sauerländer), dont il
chante dans sa préface les vertus simples et sincères opposées ou goût
parisien ("In Frankreich selbst sind die Erzählungen des Herrn Töpffer

fast unbekannt [...] Und doch hat die neuere französische Literatur

nichts Aehnliches dieser Gattung aufzuweisen.") Et le quotidien
bernois Der Bund, dont le supplément littéraire est dirigé entre 1880
et 1911 par Josef Victor Widmann (dont la famille est d'origine
autrichienne), consacre parfois des articles à l'actualité littéraire
romande. Mais tout cela reste plutôt fragmentaire et, somme toute,
assez étranger à l'idée d'une littérature nationale suisse, en dépit du
nationalisme qui anime une bonne partie de l'intelligentsia alémanique.

On préfère se référer à Gottfried Keller qui, tout en manifestant
son patriotisme politique, affirmait l'appartenance de la Suisse alémanique

au grand domaine germanique pour tout ce qui touche aux
lettres. Cette conscience d'une solidarité germanophone ne sera que
passagèrement affaiblie par les circonstances politiques. Jakob Baech-
told appelle son grand panorama historique en 1892 tout naturellement

Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. Il faudra
1933 pour changer fondamentalement cette attitude.

La Suisse romande, elle, est à la recherche de son identité culturelle

(et en particulier littéraire) pendant tout le XIXe siècle. Peu

considérée par la France centralisatrice, elle se tourne volontiers vers
la Suisse alémanique, tout en proclamant hautement son droit à la

spécificité non seulement cantonale, mais helvétique et francophone.
Deux grands ouvrages critiques, l'Histoire littéraire de la Suisse

française de Philippe Godet (1890/1895) et l'Histoire littéraire de la
Suisse romande des origines à nos jours (1889-91/1903) de Virgile
Rossel, marquent cette volonté. Mais les grands créateurs se font
attendre ou sont déjà accaparés par la France.

11



Donc, l'exemple alémanique, consacré par la fortune internationale
(notamment allemande), reste attrayant. Les périodiques destinés à

une bourgeoisie cultivée sont attentifs à la production littéraire
d'Outre-Sarine {La Semaine littéraire, La Bibliothèque UniverselleJ4.
En 1897, à l'occasion du centième anniversaire de l'écrivain, un
journaliste romand écrit sans ambages: "...pour nous Suisses, Gott-
helf reste un écrivain national cher entre tous, et qui, jusqu'à ce jour,
n'a pas été surpassé." Et Louis Dumur invite en 1899 dans la
Bibliothèque Universelle ses compatriotes francophones à lire "le grand
écrivain suisse Gottfried Keller" en langue originale, car "c'est par
(son helvétisme) qu'il mériterait de nous être sympathique". La
barrière linguistique reste tout de même importante, et de
nombreuses traductions voient ainsi le jour, par exemple cette "édition
nationale" des Oeuvres choisies de Gotthelf publiée de 1893 à 1902

par l'éditeur Zahn de La Chaux-de-Fonds en 9 grands volumes
illustrés, véritable "trésor littéraire" destiné à la famille romande.

Plusieurs auteurs alémaniques du XIXe siècle trouvent un accueil favorable
en France (le paradigme d'une telle fortune française reste évidemment

Salomon Gessner, dont les éditions et adaptations, pendant
l'Ancien Régime, se comptent par dizaines). Gotthelf lui-même, qui
ne reste pas sans influence sur le "roman rustique" français, est

publié à Paris, parfois simultanément à Paris et en Suisse romande, de

même, avant et parallèlement avec lui, Heinrich Pestalozzi et Heinrich

Zschokke. Un succès tout particulier est réservé à deux auteurs
de livres pour la jeunesse, Johann Rudolf Wyss avec Der schweizerische

Robinson et Johanna Spyri notamment avec Heidi. Le Robinson
suisse compte, entre le début et la fin du XIXe siècle, une cinquantaine

d'éditions et de traductions différentes (dont une, très répandue,

due à la femme de lettres vaudoise Isabelle de Montolieu) en
grande majorité par des éditeurs parisiens, tandis que les versions
françaises des romans et contes de Johanna Spyri sont d'abord
publiées en Suisse avant d'être reprises par des maisons parisiennes. Ces

oeuvres ont beaucoup contribué à répandre en France l'image d'une
littérature suisse allemande essentiellement pédagogique et rustique5.

4 Trudi Greiner, Der literarische Verkehr zwischen der deutschen und wel¬
schen Schweiz seit 1848, thèse de Berne, Berne, Haupt, 1940, passim.

5 Cf. Jane Suzanne Mauerhofer, Oeuvres d'écrivains suisses en traductions
allemandes et françaises. Essai bibliographique, Berne, Bibl. Nationale, 1968.

12



Les circonstances politiques apparemment tranquilles à l'intérieur
de la Suisse, garantie d'échanges paisibles et quelque peu médiocres,
changent avec la Première Guerre Mondiale. Le pays se trouve divisé

par le trop fameux "fossé" entre Alémaniques et Latins. Le 14

décembre 1914 Carl Spitteler prononce à la Nouvelle Société Helvétique

de Zurich son discours Unser Schweizer Standpunkt, où il invite
les Alémaniques à ce qu'il appelle "die nötige Zurückhaltung gegenüber

dem deutschen Nachbar". Mais Spitteier ne se limite pas à ce

programme politique, il en déduit des exigences aux niveau des

relations culturelles entre les ethnies helvétiques — c'est même là,
selon lui, "l'affaire principale":

Und jetzt die Hauptsache: unser Verhältnis zur französischen Schweiz. [...]
Eins ist sicher. Wir müssen uns enger zusammenschliessen. Dafür müssen wir
uns besser verstehen. Um uns aber besser verstehen zu können, müssen wir
einander vor allem näher kennen lernen. Wie steht es mit unserer Kenntnis
der französischen Schweiz? und ihrer Literatur und Presse? Die Antwort
darauf möge sich jeder selbst geben. Man hat immer von neuem das Heü in
dreisprachigen Zeitschriften gesucht. Einverstanden. Nur kommt es nicht
bloss darauf an, was geschrieben, sondern auch was gelesen wird. Ich möchte
etwas anderes befürworten: Unsere deutschschweizerischen Zeitungen sollten,

meine ich, ab und zu ihren Lesern ausgewählte Aufsätze aus
französischschweizerischen Zeitungen in der Uebersetzung mitteilen. Sie wären es wohl
wert. Der andersartige Gedankeninhalt kann uns etwa zur Ergänzung und
Erfrischung dienen. [...]6

Ce projet — il faut bien le dire: curieusement modeste — d'échanges
littéraires n'est pas nouveau, et il gardera son actualité bien par-delà
des vicissitudes de la Première Guerre Mondiale. Une fois de plus la

motivation en est avant tout civique. La chose sera bien plus évidente
encore une génération plus tard, au moment de la "Défense spirituelle

du pays". Mais il ne va pas sans danger de prôner une politique
culturelle sous le signe du patriotisme, car les oeuvres ouvertement
apolitiques, qui sont peut-être littérairement les plus importantes, n'y
ont que peu de place. Ainsi on notera que Robert Walser n'est
pratiquement pas traduit en Suisse romande jusqu'à la fin des années

soixante, que Charles-Albert Cingria reste encore aujourd'hui un

6 CH. Ein Lesebuch/ choix de textes/ raccolta di test/ Collecziun da texts,
Berne, Chancellerie fédérale suisse, 1975, pp. 98 s.

13



grand inconnu en Suisse allemande. Même l'oeuvre narrative la plus
originale et littérairement la plus accomplie de la "Défense spirituelle
du pays," le Schweizerspiegel de Meinrad Inglin, dont la première
version date de 1938, n'a été traduite et publiée en Suisse romande
qu'en 1985!

Il serait sans doute injuste, voire faux de tirer un bilan exclusivement

négatif des échanges littéraires organisés et "dirigés" depuis les

années précédant la Première Guerre Mondiale et plus particulièrement

pendant les années 1933-1945. Mais le décalage entre
littérature et civisme est parfois flagrant. Si l'Helvétisme moderne a nourri

des oeuvres importantes d'essayistes et d'historiens comme Denis
de Rougemont, Karl Schmid ou Fritz Ernst — avec quelques restrictions,

on peut aussi citer Gonzague de Reynold —, la poésie, l'art
narratif et dramatique se constituent souvent à un niveau ou la patrie
confédérale n'entre pas beaucoup enjeu. Et dans le cas de la nouvelle
littérature romande, qui prend son essor avec la génération de
Charles-Ferdinand Ramuz, l'identité suisse s'efface — on est tenté de dire:
nécessairement — au profit d'une identité romande et francophone.

On peut être frappé par le fait que la "Renaissance des lettres
romandes" du début du XXe siècle, adopte un modèle comparable à

1 antagonisme culture — politique (ou littérature — civisme) exprimé
par un Gottfried Keller. En d'autres termes: on ne met pas en cause
la nation politique à laquelle on appartient, mais on souligne que les

problèmes littéraires se situent ailleurs. Gilliard, Ramuz, Cingria, bien
d'autres avec et après eux, essaient non plus de définir une spécificité
suisse, mais de cerner, et ensuite de résoudre à leur manière le
problème d'une écriture suisse française. L'oeuvre de Ramuz constitue
évidemment l'aboutissement le plus convaincant de cette démarche
jusqu'au milieu du XXe siècle. L'écrivain lui-même n'a pas hésité à

choquer ses compatriotes alémaniques, pour les besoins de la cause,
ainsi dans sa fameuse lettre à la revue Esprit du 1er octobre 1937 où
il met en cause l'idée même d'une unité spirituelle de la Suisse. Or à

ce "refus" correspond un accueil extrêmement positif en Suisse

alémanique. L'histoire de la réception de Ramuz est dominée par un
besoin d'intégration: on lui consacre des articles, on lui décerne des

prix, on le traduit. En 1921 déjà il y a des Gesammelte Werke en
trois volumes (plusieurs fois réédités). Werner Johannes Guggenheim,

14



pendant les années trente et quarante, traduit la plupart des grands

romans de Ramuz. Et le mouvement ne s'arrête pas avec la mort de

l'écrivain. De 1972 à 1975 paraît à Frauenfeld une nouvelle traduction

des oeuvres principales (Gesammelte Werke in sechs Bänden)
sous la direction de Werner Günther, qui est présentée comme "le
Ramuz (allemand) de notre génération". Ce besoin d'intégration,
voire de récupération, peut prendre des formes assez particulières: La
Grande Guerre du Sondrebond est traduite en dialecte alémanique
(De Sonderbunds-Chrieg, par Fritz Enderlin), et une version
allemande du grand essai Besoin de grandeur se présente en 1938 comme
une oeuvre fondamentale de la Défense spirituelle du pays (ce qui
n'était sûrement pas dans les intentions de l'auteur). Sans aucun
doute la Suisse allemande reconnaît en lui non seulement un grand
créateur, mais aussi, dans son particularisme, son fédéralisme acharné
même quelque chose d'éminemment helvétique.

Après 1945 l'intérêt, en Romandie, pour les lettres alémaniques
reste grand, et il est puissamment stimulé par la fortune internationale

de Max Frisch et Friedrich Dürrenmatt. Dans les deux cas,

quelques jeunes écrivains romands d'avant-garde, groupés autour de la

revue Rencontre, ont été attentifs aux premières oeuvres déjà, qu'ils
signalaient comme indice d'un renouveau des lettres alémaniques;
mais c'est finalement l'étranger, l'Allemagne et la France (dans le cas

de Dürrenmatt p. ex. la représentation parisienne de La Visite de la
vieille Dame en 1957) qui ont révélé ces auteurs à un large public
romand.

D'autre part il est indéniable que la production littéraire de la
Suisse francophone après 1945 (la période qu'on peut qualifier
d'"Après-Ramuz") ne suscite qu'un intérêt médiocre parmi les
écrivains alémaniques, préoccupés par les nouveaux modes d'expression
des lettres allemandes et anglo-saxonnes et engagés dans un débat,
parfois violent, pour sortir des ornières de la "Défense spirituelle
du pays". Pour beaucoup d'entre eux la Romandie fait figure de

retardataire, on parle ouvertement du "romantisme d'une époque
révolue" qui, dit-on, détermine encore sa démarche littéraire. Par
contre de nombreux auteurs romands, dès les années cinquante et
soixante, reconnaissent en Frisch, en dépit de la différence linguistique,

leur chef de file. Le nouveau roman alémanique, à commencer

15



par Walter Matthias Diggelmann et jusqu'à Adolf Muschg, trouvent
des lecteurs, des critiques et des traducteurs en Suisse romande7. A
la différence de 1914 il n'y a pas de "fossé" culturel entre les deux
communautés ethniques et culturelles. Mais il n'y a pas non plus de

besoin pressant d'établir des relations, de jeter des ponts. Si l'intérêt
romand, qui s'étend maintenant également à des auteurs disparus
comme Robert Walser et Ludwig Hohl, se porte d'abord sur la
démarche littéraire, les préoccupations proprement "helvétiques"
n'en sont nullement absentes: souvent on salue chez les Alémaniques
la prise de position critique face à une démocratie en crise.

Les relations actuelles jouent donc avant tout à sens unique, en

dépit des efforts d'information considérables entrepris par exemple
par certains quotidiens zurichois et par un traducteur comme Marcel
Schwander. La qualité des textes d'un Maurice Chappaz, d'un
Jacques Mercanton, d'une Corinna Bille et de bien d'autres, le succès

"français" d'un Jacques Chessex n'ont pas beaucoup changé ces

proportions. La littérature alémanique, qui a su s'imposer dans
l'ensemble du domaine germanophone et même plus loin (il n'est pas
exceptionnel qu'un roman suisse, publié d'abord par un éditeur
ouest-allemand, soit traduit par un Français et publié par une maison
parisienne), suscite une attention toute naturelle chez les Romands,
tandis qu'il faut un effort conscient pour que l'Alémanique s'intéresse

sérieusement à l'actualité littéraire romande. Cette constatation
reste valable même si l'on rend justice au travail de quelques médiateurs

et à une entreprise telle que la Collection CH. Les raisons
profondes non pas d'un véritable antagonisme — qui, en tant que tel,
pourrait être fécond —, mais d'une sorte d'indifférence de la majorité
face aux minorités subsistent. Ainsi, la situation actuelle n'est pas
sans analogies avec la fin de l'Ancien Régime ou la fin du XIXe siècle:
ce n'est pas tant l'altérité romande qui intéresse l'Alémanique, mais
bien plutôt une voix d'accompagnement dans un concert où il joue
de toute manière le premier violon, "...begnüge mich eben mit Blan-
ko-Sympathie" für "unsere Suisse romande" (Max Frisch dixit).

7 Cf. Marie-Claude Liengme, Ecrivains suisses alémaniques d'aujourd'hui
traduits en français, La Chaux-de-Fonds, Bibliothèque de la Ville, 1984.

16



Bien des observateurs du microcosme helvétique, dans le passé

comme dans le présent, ont été frappés par la complexité de son
fonctionnement. "Rien n'est simple dans ce pays" a dit l'historien
Herbert Lüthy. Ce qui s'applique ici à la politique, à la société, à

l'économie, est également valable dans le domaine culturel. Pour ce

qui est de la production littéraire comme des échanges, le critique
peut dénoter des liens multiples entre l'engagement civique (dans le

sens le plus vaste du terme) et la nature esthétique de l'écriture, liens
qu'on hésite de qualifier unilatéralement de positifs ou négatifs, de
stimulants ou d'entraves. D'autre part les littératures de la Suisse ne
vivent pas en vase clos, et les relations "internes" entre ces littératures

sont, du moins partiellement, synchronisées avec la réception
étrangère, en l'occurrence française ou allemande. Ces constatations
peuvent nous amener à proposer un schéma basé sur une double
dimension. Il y a d'abord le concept de littérature qui s'échelonne,

pour ainsi dire, du primaire, c'est-à-dire de la création individuelle
("l'oeuvre", "le texte") en passant par les ensembles de textes
toujours plus grands que nous appelons "des" littératures (littérature
alémanique, romande, allemande, française, européenne) jusqu'à la

littérature en tant que totalité (universelle). Cette dimension quasiment

linéaire est traversée à différents points par une autre ligne que
j'appellerais la dimension socio-politique. Un de ces croisements

marque la place du problème de l'hypothétique "littérature nationale
suisse", et tout près se trouve le phénomène des relations "internes".
Or il est évident que face à la "littératur-création" individuelle, face
également aux entités plus grandes et à "la chose littéraire" tout
court, mais finalement aussi face à la réalité politique de la Suisse,

ce phénomène n'a qu'une fonction subsidiaire. Ce qui ne veut pas
dire qu'il n'ait pas son importance, bien au contraire. Simplement:
cette fonction subsidiaire des relations littéraires ne doit pas être et
ne peut pas être décrite en termes absolus. Il faut donc éviter de la
surestimer. Mais elle ne doit pas non plus être méconnue ou ignorée,
car elle fait partie intégrante de nos structures humaines.

17



Zusammenfassung

Das Problem der „innerschweizerischen" Literaturbeziehungen läßt sich weder
aus dem gesamtgesellschaftlichen (historischen und kulturellen) Rahmen lösen,
noch ohne ständigen Rückgriff auf die beteiligten „Einzelliteraturen" betrachten.

Ebensowenig ist es möglich, die internationale Rezeption zu vernachlässigen,

da diese vielfach als eine Art Relais funktioniert. In der Geschichte der
Beziehungen zwischen Deutsch- und Welschschweiz liegt der Akzent deutlich auf
dem alemannischen „Sender" (Helvetismus des 18. Jahrhunderts, „realistische
Nationalliteratur" — Gotthelf, Keller — des späteren 19. und die „neue Literatur"

des 20. seit Frisch und Dürrenmatt); Rousseau und Ramuz bezeichnen die
zwei wichtigsten Stationen der Wirkungsgeschichte in umgekehrter Richtung.
Allgemein scheinen die Wechselbeziehungen oft durch eine gewisse freundliche
Indifferenz von Seiten der Deutschschweiz bestimmt. Die gegenwärtige Situation
ist nicht unähnlich derjenigen am Ende des Ancien régime.

NB.
Der vorliegende Text ist die gekürzte Fassung eines im Januar 1986 an der
Universität Tübingen gehaltenen Vortrags. Er beschränkt sich auf einige Grundlinien
und ausgewählte Beispiele. Eine (dokumentatorisch und interpretatorisch)
umfassende Darstellung der helvetischen Literaturbeziehungen (vor allem seit 1945)
gehört seit langem zu den komparatistischen Desiderata.

18



Appendice

Les écrivains contemporains et la Suisse plurilingue
A propos d'une enquête récente

Dans le cadre de l'introduction générale ("Die zeitgenössische Schweiz
und ihre Literaturen") à l'ouvrage collectif DIE ZEITGENÖSSISCHEN

LITERATUREN DER SCHWEIZ (Kindlers Literaturgeschichte
der Gegenwart, Zurich et Munich, 1974; rééd. augmentée, Fischer

Taschenbuchverlag, 1981) j'ai consacré plusieurs chapitres au pluri-
culturalisme helvétique. L'un de ces chapitres, "Schriftsteller im
viersprachigen Staat", est basé sur une petite enquête qui portait plus
particulièrement sur les échanges littéraires interlinguistiques entre
écrivains vivants. J'en retiendrai ici simplement la conclusion: "Wird
die Schweiz von ihren Schriftstellern in Frage gestellt? Sie wird es

jedenfalls von den Romands, und zwar sowohl vom Regionalen als

auch vom Europäisch-Universalen her. Demgegenüber scheint ein
gewisses selbstverständliches Nationalbewusstsein trotz aller Kritik an
den bestehenden Strukturen auch heute noch zu den Schriftstellern
der anderen Sprachgebiete, und vor allem zu den Deutschschweizern,
zu gehören. Einig ist man sich, diesseits und jenseits der Sprachgrenzen,

in aller bewussten Verwurzelung im eigenen Idiom, über die

Notwendigkeit vermehrter literarischer Kontakte zwischen Deutsch
und Welsch. In diesem einen Punkt ist die Uebereinstimmung
nahezu vollständig." (I.e., éd. 1981, t.7, p. 73). Au cours d'un séminaire

sur les relations littéraires entre la Suisse romande et la Suisse

alémanique à l'Université de Lausanne (semestre d'hiver 1986/87),
un groupe d'étudiantes (Rose-Marie Lo Russo, Christiane Pasche,
Carla Häusler, Patricia Mansuy, Marianne De Coulon, Christine
Hänggi) a refait cette même enquête, avec un questionnaire quelque
peu modifié, auprès de 64 écrivains de toutes les parties linguistiques
du pays, dont 38 (env. 60 %) ont bien voulu répondre, souvent de
manière très personnelle et détaillée. A quinze ans environ de distance
(la première enquête avait été effectuée en 1972) nous pouvons donc
mesurer quelques-uns des éléments d'une évolution.

Mais peut-on vraiment parler d'évolution? La nouvelle enquête

19



apporte-t-elle davantage que des nuances? Une chose apparaît clairement:

Comme en 1972, la très grande majorité (pour ne pas dire la

totalité) des écrivains de tout bord souhaitent des échanges littéraires
plus fréquents et plus systématiques entre les différents groupes
linguistiques (et à l'occasion on ne manque pas de souligner l'insuffisance

de ce qui est fait, actuellement). Ainsi Jiirg Läderach à la

question "Halten Sie vermehrte und systematische Kontakte für
wichtig?": "JA! Unbedingt! Dass die Frage überhaupt gestellt werden

muss, beweist wohl, dass es sie nicht gibt. Politisches Versäumnis!

Ich bin daran nicht schuld." Mais il apparaît également que dans
cette volonté d'ouverture le "sentiment national" n'a que très peu à

faire. Les contacts en Suisse sont-ils importants? "Certainement, mais
ils le sont également plus largement avec les pays qui nous entourent
..." (Anne-Lise Grobéty), "Corne tutti gli altri contatti" (Alberto
Nessi). Autrement dit: on s'intéresse à l'autre parce qu'il est autre,
non pas parce qu'il est Suisse. Il est vrai que le "modèle helvétique"
n'est pas totalement absent dans nos réponses (Pierre-Alain Tâche:
"Nos diverses cultures doivent avoir la possibilité de rayonner ailleurs
qu'au-delà de nos frontières, soit dans les autres régions linguistiques."),

mais indéniablement pour la plupart de nos interlocuteurs
ce n'est précisément pas (ou plus) un modèle. "Wir sind — gottsei-
dank — keine Nation. Versuche, eine nationale 'Identität' herzustellen,

scheitern. Wir sind ein Land der vier Kulturen." (Otto F. Walter),
"Elargir la vision est essentiel, à l'heure du voyage trop facile, rapide
donc superficiel, bon marché. Mais au nom d'un nationalisme étroit,
non, franchement je ne crois pas." (Michel Goeldlin). Rien d'étonnant

donc à ce que une question concernant d'éventuels traits
communs des littératures de la Suisse suscite peu d'enthousiasme et, en
règle générale, des réponses plutôt embarrassées ("incapable de

répondre", "les thèmes sont très divergents", "vielleicht schon", "es
gibt einige Züge gemeinsam, etwa Thema Provinz,.."); on insiste
davantage sur les différences (dans un sens nettement positif, ainsi
Nicolas Bouvier, qui parle d'"une énorme diversité qui s'explique par
celle du pays", Janine Massard qui demande à ce propos: "Les
différences ne sont-elles pas enrichissantes?"). Les quelques caractéristiques

communes qui sont parfois évoquées dépassent par ailleurs
rarement les concepts habituels (régionalisme, intériorité, réalisme...).

20



Mais Gilbert Musy remarque avec raison que sociologiquement toutes
les littératures suisses dépendent dans une large mesure de l'étranger:
"la valeur (=l'existence) des oeuvres tend à être authentifiée par une
instance tierce, extérieure (Paris, Suhrkamp)".

J'ai pu constater en 1972 déjà que le type en quelque sorte
"moyen" de l'écrivain contemporain n'attache que peu d'importance

à une spécificité suisse et semble se confondre largement avec
le type de l'intellectuel occidental tout court (ce qui est également
valable pour les langues étrangères qu'il pratique - le rôle de l'anglais

—, et les auteurs dont il reconnaît avoir subi l'influence). Cette
constatation s'affirme encore davantage en 1987 (que plusieurs
Germanophones indiquent comme langue maternelle non pas
l'allemand, mais leur dialecte, n'y change rien). Parmi les Suisses, Max
Frisch reste l'auteur le plus connu par ses collègues de toutes les

langues, véritable "Vaterfigur" de nos littératures modernes. Ramuz
apparaît moins souvent qu'il y a quinze ans; parmi les vivants on cite
assez fréquemment de part et d'autre des frontières linguistiques:
Yves Velan, Anne Cunéo, Monique Laederach, Jacques Chessex,
Giorgio et Giovanni Orelli; curieusement les Romands citent plus
fréquemment des auteurs alémaniques de la génération précédente
(Robert Walser, Ludwig Hohl, même Inglin) que les vivants (Paul
Nizon, Walter Vogt, quelques autres sont tout de même nommés).
L'existence (ou l'absence) de traductions semble importante, non
seulement pour les Romands; on peut retenir la remarque de Gerold
Späth: "Kontakte sind immer gut; besonders dann können sie fruchtbar

sein, wenn man sich — via Uebersetzungen, die endlich massiv
erarbeitet werden sollten — besser gegenseitig orientieren kann; ich
kenne kaum einen Französisch schreibenden CH-Autor, der
Deutschschweizer Autoren im Original liest. Und da es mit den Uebersetzungen

ziemlich im argen liegt, kennt man einander ganz einfach zu
wenig."

Les constatations de ce type sont fréquentes; on regrette généralement

l'absence ou le caractère par trop fragmentaire des relations
littéraires et, comme je l'ai déjà souligné, on souhaite que celles-ci
soient améliorées (parmi les rares exceptions il y a Jacques Chessex).
Quelques réponses à la question "Pensez-vous que de tels contacts
sont importants?": "Ils le seraient..." (Madeleine Santschi), "oui et

21



insuffisants" (Nicolas Bouvier), "Natürlich" (Manfred Züfle), "In
Form von guten Uebersetzungen" (Margrit Schriber), "Für mich als

Vertreter einer Minderheitssprache und -kultur ist dies selbstverständ
lieh" (Theo Candinas). On est plus réticent quant aux influences
(positives) que de tels contacts pourraient exercer sur le propre
travail; Clo Duri Bezzola répond tout de même "Unbedingt!", et

Monique Laederach précise: "Pour moi personnellement, ces
contacts ont été très importants, mais parce que je sais la langue, et que
j'ai pu parler avec mes collègues de Suisse allemande et du Tessin."
Pour ce qui concerne les formes et véhicules possibles des "contacts
plus suivis et plus systématiques" qu'on souhaite presque unanimement,

la préférence est donnée aux traductions (on reconnaît les

efforts de la COLLECTION CH, mais on les juge insuffisants), on
envisage également des rencontres (le Groupe d'Olten est parfois cité
en exemple, mais on fait également état des difficultés linguistiques
qui s'opposent à un véritable dialogue), les Journées littéraires de

Soleure, d'autres manifestations et associations trouvent des

sympathisants, certains souhaitent une revue plurilingue... En principe
toutes les formes semblent bonnes, et toutes les initiatives (qu'elles
viennent des cantons, de la Confédération, des groupements) sont les

bienvenues. Yves Velan par exemple envisage "un peu tout" et
ajoute: "Il n'y a pas de 'forme' judicieuse ou alors n'importe laquelle."

Il subsiste cependant une certaine méfiance face à des échanges
"étatisés": la spontanéité est souvent considérée comme indispensable.

Jörg Steiner (et il n'est pas le seul) ajoute toute une gamme
d'autres possibilités: "alles ist möglich: auch Radio (mit Lausanne

gibt es Zusammenarbeit), Fernsehen, Bibliotheken, Ausstellungen,
Lesungen, Theater..."

Ces questions touchent évidemment au problème de la centralisation

et aux rapports entre majorité et minorités linguistiques. Tous
les auteurs n'en semblent pas conscients, mais quelques-uns sont
explicites. Il faut citer ici Remo Fasani: "Contatti sistematici tra le
diverse parti linguistiche délia Svizzera mi sembrano molto necessari.
Viviamo troppo gli uni accanto agli altri, piuttosto che gli uni insieme
agli altri. Ma il primo passo dovrebbero farlo gli svizzeri tedeschi,
dimostrandosi pronti a parlare, con gli altri confederati, il tedesco
letterario anziché il loro eterno dialetto oppure il francese o, più

22



raramente, l'italiano. Questo vuol dire emarginare gli altri (e volerli
anche assimilare totalmente). Insomma, per la Svizzera di domani si

tratta di trovare un equilibrio che ancora non esiste." Que cet équilibre

culturel est loin d'être réalisé en Suisse, on peut s'en rendre

compte non seulement en "province", mais à Zurich même, car Manfred

Züfle estime lui aussi que de meilleurs contacts interlinguistiques

sont indispensables pour l'avenir de notre pays, "wenn die
Zürich-Lästigkeit von CH (mit allen 'grausligen' Implikationen) uns
nicht umbringen soll".

J'ai cru pouvoir constater en 1974 qu'à la différence de leurs
collègues romands, les Alémaniques réagissent souvent "en Suisses",
c'est-à-dire dans un sentiment "national" consciemment ou
inconsciemment intact, tandis que les Francophones semblent plus inclins à

refuser toute forme (même moderne) d'"idéologie helvétique". Le
dernier point du questionnaire (que j'avais qualifié de "kulturpolitische

Gretchenfrage") avait implicitement provoqué l'interlocuteur
en lui suggérant que "la Suisse de demain" n'est pas sujette à

caution: "Pensez-vous que des contacts plus suivis entres les différentes
parties linguistiques de la Suisse pourraient contribuer essentiellement

à la constitution d'une Suisse de demain et à la réalisation d'un
'Suisse de demain?' " En 1987 nous avons maintenu cette question
(en souhaitant que la réponse soit quelque peu "développée"). Le
résultat est des plus intéressants et marque une nette différence par
rapport à l'enquête précédente. D'abord la distanciation face à

l'Helvétisme s'est généralisée: les réponses négatives, évasives ou franchement

ironiques sont fréquentes. "Il est évident qu'une cohabitation
sereine passe aussi par l'évacuation des préjugés et que la langue en
véhicule un grand nombre. Mieux se connaître, c'est presque toujours
mieux se comprendre. Mais la constitution d'une Suisse de demain?..."
(Anne-Lise Grobéty), "Je ne comprends pas la question ..." (Alexandre

Voisard), "A mon avis la 'Suisse de demain' passe par la perte
d'une certaine idée de l'identité helvétique (auto-suffisante et
ronronnante)..." (Hughes Wulser), "Quant au 'Suisse de demain', je ne vous
souhaite pas de savoir déjà la tête qu'il aura." (Jean-Marc Lovay),
"Elle m'indiffère..." (Yves Velan), "Doit-on se soucier de la Suisse?"

(François Bonnet), "Ja, ja... nicht so sehr einen Beitrag zur Schweiz
von morgen, die mich nicht mehr so sehr interessiert..." (Christoph

23



Geiser), "Das bezweifle ich." (Werner Schmidli), "Nach allem glaube
ich an keine Schweiz von morgen..." (Herbert Meier), "Ich bin da

sehr skeptisch." (Beat Brechbühl), "...i contatti culturali non hanno
influenza sulla realtà sociale delle svizzera, che è determinata da fatti
economici." (Alberto Nessi), "No; il ruolo esercitato dalle lettere è

minimo..." (Giovani Orelli), "Ja! Aber ich verabscheue die
Klischeevorstellungen: CH von morgen und Schweizer von morgen." (Jacques
Guidon).

A ce refus d'une certaine idée de la Suisse (qu'on a tout loisir
d'appeler un cliché ou un mythe) correspond non pas un refus des

échanges, mais bien au contraire (et souvent dans le contexte des

mêmes réponses négatives) un désir d'ouverture. D'autre part le

décalage entre Alémaniques (plus "nationaux") et Romands (plus
régionalistes et plus européens) a presque totalement disparu. La
minorité (toujours importante) de ceux qui réagissent positivement
à la "suggestion helvétique" est aussi bien latine qu'alémanique.
"La Suisse est à refaire chaque jour" écrit Nicolas Bouvier, et le

Bernois Kurt Hutterli estime que "diese Kontakte öffnen die Ohren,
die Augen, den Geist und hoffentlich auch das Herz für andere, für
das Andere, und diese Form von Oeffnung haben wir in der Schweiz
nötiger denn je." Générosité, esprit de liberté intellectuelle, créativité,

ce n'est pas notre état qui les favorise: c'est lui, dans sa situation
actuelle, qui en aurait besoin. Il y a donc un autre décalage qui
apparaît, non pas entre les langues ou les "ethnies", mais entre les

écrivains et la société suisse. Tout en affirmant les différences
culturelles et le conditionnement spécifique de chaque littérature (Jürg
Läderach dit que nous vivons "in einem etablierten und unauflöslichen

Spannungsverhältnis"), tout en prônant les rencontres et les

échanges de toute sorte (Hughes Wulser souhaite que les contacts
"jouent non sur les singularités de chacun, mais sur une notion
d'ouverture et de complémentarité"), les écrivains d'aujourd'hui
ressentent la Suisse de 1987 sans doute comme un potentiel culturel,
mais comme un potentiel négligé qui risque de devenir stérile et qui
va se perdre dans le matérialisme d'une "modernité" mal comprise. Il
faut citer encore une fois Herbert Meier, particulièrement lucide (et
particulièrement desillusionné) à cet égard: "Die Schweizer Gesellschaft

heute hat kein kreatives Bewusstsein ihrer selbst. Sie weiss

24



nichts von ihrer eigenen Geschichte und nichts über das politische
Potential einer 'Nation der vier Sprachen'. Sie kennt keine
Selbstverwirklichung in diesem Sinn. Was sie betreibt mit sich selbst, ist
ein permanenter Regress ins REDUIT, in die PROVINZ. Nur der
FINANZFLUSS kennt keine Grenzen. Da spricht sie alle Sprachen."

Le résultat de la petite enquête dont j'ai essayé de rendre compte
sommairement ne saurait être qu'ambigu. Le pluriculturalisme suisse

comme potentiel à réactiver, la déclaration de faillite d'un Helvétisme
moderne: tels pourraient être les deux faces de l'image du pays
quadrilingue que les écrivains de 1987 nous livrent. Faut-il se résigner
à un tel aveu d'impuissance? Ou faut-il tenter d'en analyser le
contexte, les circonstances, les raisons — et tâcher de voir plus loin? En
1975 le "Rapport Clottu" (ELEMENTS POUR UNE POLITIQUE
CULTURELLE EN SUISSE) n'avait pas su répondre aux probèmes
du plurilinguisme littéraire ni évoquer les possibilités de celui-ci. En
1987 le "Programme national de recherche 21: Pluralisme culturel et
identité nationale" (dont les projets de recherche s'etendent de la

pluralité confessionnelle aux races de bétail) ne va guère plus loin
dans ce sens. Le pluralisme littéraire est-il vraiment quantité négligeable

dans notre pays? Caveant Consules...

25




	Les relations littéraires entre la Suisse alémanique et la Suisse romande

