Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 6

Artikel: Les relations littéraires entre la Suisse alémanique et la Suisse
romande

Autor: Gsteiger, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Gsteiger

LES RELATIONS LITTERAIRES ENTRE LA SUISSE
ALEMANIQUE ET LA SUISSE ROMANDE*

La situation des lettres suisses se caractérise d’emblée par une double
contrainte: limites intérieures, de nature linguistique, ethnique,
historique, voire psychologique et économique entre les différentes
régions et les différents “foyers culturels” de la Confédération,
frontiéres politiques, historiques, psychologiques et €conomiques
entre la Suisse allemande, francaise et italienne d’une part, I’Alle-
magne (ou les Allemagnes), la France et I’Italie de 'autre. Un écrivain
suisse a la recherche de son public au-dela du petit cercle régional se
voit dans I’obligation de franchir soit la barriére politique (c’est le cas
le plus fréquent), soit les frontiéres linguistiques, soit les deux a la
fois. Voici d’une part I'étroitesse d’un microcosme qui a souvent
tendance a se fermer sur lui-méme (théme permanent, ou du moins
fréquent de nos lettres), voici de 'autre la quéte du large, I'opposi-
tion, la révolte et la fuite (autre grand théme de nos écrivains), deux
aspects d’une poursuite de l'identité culturelle qui n’est jamais
“donnée”’, mais qui ne peut étre que difficilement acquise.

Lorsque nous essayons d’aborder le probleme des relations
littéraires entre la Suisse alémanique et la Suisse romande, il faut
tenir compte du fait que le terme et le concept méme de “relations
littéraires” implique toute une interrogation sur la nature des deux
entités en question, sur les frontiéres qui les séparent, sur la nécessite
(ou I'inopportunité) de les transgresser, sur la forme et les possibilités
d’un langage commun et d’une conscience commune. On ne saurait
aborder les relations (en l'occurrence littéraires) internes dans un
pays comme la Suisse sans s’intéresser également a I’identité (littéraire)

*  Cet article reprend les points essentiels d’une Conférence prononcée en
janvier 1986 a I’Université de Tiibingen.



réelle ou fictive, possible ou hypothétique, voire illusoire. Il y a, bien
siir, un co6té pour ainsi dire technique des relations littéraires prises
comme une forme de la communication interlinguistique et inter-
culturelle. Entre I’émetteur et le récepteur, entre le x et le y de la
fameuse formule que la littérature comparée, depuis le XIXe siécle,
a illustrée par d’innombrables recherches et études du type “Goethe
en France” ou “Gottfried Keller et la Suisse romande”, se joue un
certain mécanisme (de la traduction, de la critique journalistique et
universitaire, de I’enseignement secondaire, des mass-medias, des
rencontres personnelles etc.) qu’il est possible de décrire d’une
maniére plus ou moins compléte, plus ou moins précise. Il n’en reste
pas moins que l'inventaire de ces liens ou “‘relations de fait” (comme
les appelait le comparatiste francais Jean-Marie Carré) ne va pas sans
un certain nombre de questions qui dépassent I’approche tradionnel-
lement “positiviste” des relations binaires. Deux de ces questions me
semblent particuliérement dignes de réflexion: premierement I’étude
de la spécificité des deux éléments entre lesquels s’établit un lien
(ou ne s’établit pas, ou mal, ou difficilement), deuxiémement le
pourquoi, la motivation du contact, ou des contacts. Autrement dit,
et pour rester dans le cadre helvétique: qu’est-ce que la littérature
alémanique (ou allemande de Suisse), qu’est-ce que la littérature
romande (ou francaise de Suisse)? Mais cette spécificité siimportante,
sans laquelle I'idée méme de relation n’est pas opératoire, doit s’ac-
compagner d’un besoin de communication. Ce dernier est, me
semble-t-il, de nature complexe; car, si nous cherchons bien évidem-
ment dans 'autre ce qui n’est pas nous-mémes, c’est-a-dire I’altérité,
nous y cherchons aussi, et souvent sans le savoir, quelque chose de
nous-mémes. L’appel de I’autre, I’ouverture vers lui, est également une
recherche de ce qui nous est commun, qu’il se nomme suisse, occi-
dental, européen ou humain, socialiste, libéral ou libertaire.

Le besoin d’un rapprochement des littératures suisses par I'inten-
sification des contacts — rencontres, traductions, bref: échanges de
toute sorte — ne se manifeste que vers la fin du XVIlle siécle, et il se
situe précisément dans le contexte de la recherche d’une identité
commune, ’Helvétisme. Il faut souligner que cette Suisse de ’Ancien
régime ne connait pratiquement pas d’antagonisme linguistique, étant
donné que le frangais occupe une position éminente en tant que



langue de civilisation. Les superstructures sociales et culturelles
dépassent tout naturellement les frontiéres linguistiques et ethniques.
Ce qui intéresse et préoccupe une grande partie des intellectuels de la
génération précédant 1798, c’est bien le probléme de lidentité
nationale, mais les échanges littéraires y jouent un role plutdt acces-
soire: ils sont un résultat, non pas le moteur d’une tentative de
prise de conscience avant tout civique. Dans ce mouvement ou
s’affrontent les tendances rationalistes et irrationnelles, le pressenti-
ment d’une crise socio-politique se double d’une volonté de renouve-
au national ou la littérature n’est pas absente. La réflexion sur le
sens et l’avenir d’une spécificité suisse s’exprime tout particuliére-
ment au sein de la Société Helvétique, mais aussi dans une entreprise
journalistique comme le Mercure Suisse.

Cette revue consacre en 1735 déja un article aux poésies d’Al-
brecht von Haller parues un peu plus de deux ans auparavant, ou le
collaborateur du Mercure décele les caractéristiques d’une littérature
spécifiqguement suisse! . Quinze ans plus tard un Bernois francophone,
Vinzenz Bernhard von Tscharner, produira une version francaise en
prose des Poésies de Mr. Haller qui sera le véhicule de la fortune
européenne de cette nouvelle poésie alpestre. La feuille littéraire
neuchdteloise a fait ici un travail de pionnier, dont elle est d’ailleurs
consciente elle-méme, puisqu’il est dit dans l’article en question:
“...nous sommes les premiers journalistes frangais qui annongons ces
poésies”. L’approche proprement helvétique de la production litté-
raire entre le Léman et le Lac de Constance se manifeste clairement
dans la Lettre a un Frangais, contenant une légére ébauche de la
Suisse littéraire publiée en 1760 par le méme Mercure. L’auteur en
est Josef Anton Felix von Balthasar, catholique libéral et futur
directeur des finances de la ville de Lucerne. L’article entend faire la
démonstration des vertus et des mérites littéraires de la Suisse con-
temporaine: a 'image des ‘“Républicains belliqueux’ et de la “‘rusti-
cité des moeurs” se substitue celle d’un peuple cultivé qui s’adonne
¢galement, aussi bien en allemand qu’en francais, aux belles-lettres:

1  Fritz Stori, Der Helvetismus des ‘“Mercure Suisse’’, thése de Zurich, Berne,
Buri 1953, pp. 47 s.



. nos voisins, il n’y a pas bien longtemps, refusaient encore l’esprit aux
Suisses, et ne leur laissaient que du savoir: Vaine subtilité pour diminuer la
gloire littéraire d’une nation qu’ils méprisaient par habitude. Comment veut-
on séparer I’esprit du savoir, puisque 1’on se sert de I'un comme d’un instru-
ment pour acquérir I’autre? [...] Mais depuis qu’un de Muralt, un Haller, un
Rousseau, un Gessner, un Iselin ont parus, cette vaine subtilité s’évanouit;
et, a I’exception de quelques prétendus beaux esprits, ’'on commencga a
croire que les Suisses ont et du savoir et de I’esprit. Que ne devons-nous pas
a ces heureux génies, qui ont réussi a nous faire mettre dans la classe des
autres hommes!?2

Ont voit a quel point le probléme des relations interlinguistiques, y
compris son aspect strictement technique, est effacé, et pour ainsi
dire intégré dans un programme patriotique. Lorsque Johann Caspar
Lavater, qui donne en 1767 avec ses Schweizerlieder le modele d’une
poésie nationale, se fait le porte-parole d’une littérature civiquement
et moralement engagée, son concept ne manque pas d’étre repris en
Suisse romande par le pasteur et homme de lettres vaudois Philippe-
Sirice Bridel, qui publie en 1782 un volume de Poésies helvétiennes
avec un important “Discours préliminaire sur la poésie nationale”, ou
il prone en quelque sorte la grande communication en vue d’une
“poésie nationale” qui ‘““doit avoir un caractére a soi, que ’on puisse
aisément connaitre et distinguer”.

Dans ces exemples, ’émetteur est toujours la nouvelle littérature
allemande de Suisse, essentiellement zurichoise (mais aussi bernoise
avec Haller), qui participe aux mouvements de ’*Empfindsamkeit”
et du “Sturm und Drang” et contribue a réorienter I'esthétique
allemande et préparer le classicisme. La communication s’établit par
la lecture directe (les collaborateurs du Mercure pratiquent souvent
la langue allemande, du moins passivement, ou sont méme des
Alémaniques bilingues). Les traductions jouent un certain role, mais
dans les limites de la Confédération helvétique celui-ci n’est pas
aussi déterminant que dans I’ensemble de I’“Europe francaise”
qui ignore presque totalement I’allemand. Mais on peut se de-
mander si ces échanges germano-francais a l'intérieur de la Suisse ne
sont pas unilatéraux, si la future Romandie ne se contente pas
d’imiter avec plus ou moins de bonheur ce qu’une littérature alémani-

2 Le Nouvelliste Suisse (Journal Helvetique ), Neuchatel, juillet 1760, p. 289.



que en plein essor lui propose (un tel “sens unique’ serait le reflet
assez exact des conditions politiques). Or il y a au moins une excep-
tion, Jean-Jacques Rousseau, qui est “re¢u” — lu, traduit, commenté
— en Suisse allemande dés les années soixante. Cette réception de
Rousseau se situe dans la méme perspective helvétique que la récep-
tion de Lavater ou de Haller en Suisse romande, en d’autres termes,
c’est ici encore I’élément civique qui prédomine et qui crée le déno-
minateur commun.

En 1761, trois ans seulement aprés la publication de la Lettre a
d’Alembert sur les spectacles, la maison Orell, Gessner et Compagnie
a Zurich en donne la premiére traduction sous le titre Herrn Rous-
seau, Btirgers in Genf, Patriotische Vorstellungen, gegen die Einfiih-
rung einer Schaubiihne fiir die Comddie, in der Republik Genf. Aus
seinem Schreiben an Herrn d’Alembert gezogen, nebst dem Schreiben
eines Biirgers von Sanct Gallen: Von den wahren Angelegenheiten ei-
ner kleinen, freyen, kaufmdnnischen Republik. L’auteur de ce mor-
ceau anonyme congu sous forme de lettre d’une cinquantaine de
pages, et I'auteur de la traduction, est Jakob Wegelin, pasteur de la
paroisse francaise de Saint-Gall, homme parfaitement bilingue, connu
comme philosophe de T'histoire et futur membre de I’Académie de
Berlin. La motivation de son travail est bien, comme il ne manque
pas de souligner au début de son texte, “der patriotische Eifer des
Genferischen Biirgers”, auquel répond non seulement “‘eine geheime
Sympathie der Neigungen”, mais aussi I’“Enthusiasmus” du lecteur.
Mais il ne s’agit pas simplement d’un témoignage affectif. Wegelin
interprete la Lettre a d’Alembert comme un modéle généralement
valable de ce qu’il appelle ““die theoretische Politik” dans la perspec-
tive d’une amélioration des structures socio-politiques de toute la
Suisse; la “‘innere Regelmaéssigkeit” du raisonnement de Rousseau est
appliquée, a travers le modéle dérivé (Saint-Gall) au “Wolseyn Helve-
tiens”. La voix de Rousseau est entendue comme un appel, et la
réponse qui vient de l'autre bout de la Suisse désigne symbolique-
ment ’espace sinon d’une littérature, du moins d’un civisme helvéti-
que entre Genéve et Saint-Gall.

Dans un récent article Fernand Braudel a mis en cause ce qu’il
appelle



I’expression banalisée d’*échanges culturels’, réglés par je ne sais quelle
mystérieuse loi d’équilibre. Par chance, la culture n’est pas I’économie, et si,
chez elle, I’échange est, de régle, tout aussi inégal, c’est pour une raison
exactement opposée. [...] Car la domination culturelle ne consiste pas a
s’emparer des richesses d’autrui pour les faire siennes, mais a faire don aux
autres de ses propres richesses et a les distribuer sans compter.3

Appliquée aux échanges littéraires entre la Suisse alémanique et
romande, cette remarque doit nous rendre attentifs au probléme de
la “richesse” de chacune des deux littératures. Or il ne faut pas se
leurrer par patriotisme: au deux grands moments de richesse placés
sous la double constellation du cosmopolitisme philosophique du
XVIlle siécle et du préromantisme européen, c’est a dire 1’*‘école
zurichoise’, Haller et le mouvement helvétique d’une part, Rousseau,
le Groupe de Coppet et les “répondants” helvétiques romands de
I’autre, succéde une période de pauvreté relative, plus longue et plus
marquée sans doute en Suisse francaise qu’en Suisse allemande, ou la
deuxiéme partie du XIXe siecle est caractéris€ée par un “retour en
force” avec Gottfried Keller, Jeremias Gotthelf et Conrad Ferdinand
Meyer. Et il faut constater une espéce de loi qui régit si ce n’est la
fréquence, du moins l'intensité et la valeur de ces relations internes,
a savoir le parallélisme du poids international des productions littérai-
res respectives et de Iattrait qu’elles exercent sur lautre partie
linguistique du pays.

La nuance est d’importance déja au XVIlle siécle: Rousseau
“donne’ a la Suisse allemande, comme Lavater ou Haller “donnent”
a la Suisse romande (tandis que Bridel reste une figure dont la portée
dépasse a peine le Pays de Vaud). Elle est encore plus importante au
XIXe siécle ou la Romandie cherche chez Keller et Gotthelf (un peu
moins chez Meyer) des modéles de littérature suisse, tandis que sa
propre production, jusqu’ a Ramuz et la “Renaissance des lettres
romandes’’, reste une affaire essentiellement cantonale ou régionale.
Il y a bien stir des exceptions. Certains auteurs romands sont traduits,
et on leur consacre des articles. Dans I'importante anthologie Fiinf
Biicher franzdésischer Lyrik vom Zeitalter der Revolution bis auf un-
sere Tage in Uebersetzungen par Emanuel Geibel et Heinrich Leut-

3 Le Monde des livres, Paris, 13 décembre 1985, p. 18.

10



hold parue chez Cotta a Stuttgart en 1862 — le Suisse Leuthold est
lié au “Miinchner Dichterkreis” —, un supplément d’une trentaine de
pages est consacré aux “Dichter der franzosischen Schweiz”, avec
des noms aujourd’hui en partie bien oubliés (Albert Richard, Charles
Louis de Bons, Petit-Senn, Marc-Monnier, Juste Olivier, Frédéric
Monneron). Un Allemand devenu Suisse, le libéral Heinrich Zschok-
ke, qui joue un grand rdle comme promoteur d’une littérature popu-
laire et progressiste préparant la nouvelle Confédération de 1848,
donne en 1845 une version allemande des Nouvelles genevoises de
Rodolphe Topffer (Genfer Novellen, Aarau, Sauerlinder), dont il
chante dans sa préface les vertus simples et sinceres opposées ou gout
parisien (“In Frankreich selbst sind die Erzdhlungen des Herrn Topf-
fer fast unbekannt [...] Und doch hat die neuere franzosische Litera-
tur nichts Aehnliches dieser Gattung aufzuweisen.”) Et le quotidien
bernois Der Bund, dont le supplément littéraire est dirigé entre 1880
et 1911 par Josef Victor Widmann (dont la famille est d’origine
autrichienne), consacre parfois des articles a l’actualité littéraire
romande. Mais tout cela reste plutot fragmentaire et, somme toute,
assez étranger a 1'idée d’une littérature nationale suisse, en dépit du
nationalisme qui anime une bonne partie de 'intelligentsia alémani-
que. On préfére se référer a Gottfried Keller qui, tout en manifestant
son patriotisme politique, affirmait ’appartenance de la Suisse aléma-
nique au grand domaine germanique pour tout ce qui touche aux
lettres. Cette conscience d’une solidarité germanophone ne sera que
passagerement affaiblie par les circonstances politiques. Jakob Baech-
told appelle son grand panorama historique en 1892 tout naturelle-
ment Geschichte der Deutschen Literatur in der Schweiz. 1l faudra
1933 pour changer fondamentalement cette attitude.

La Suisse romande, elle, est 4 la recherche de son identité cultu-
relle (et en particulier littéraire) pendant tout le XIXe siécle. Peu
considérée par la France centralisatrice, elle se tourne volontiers vers
la Suisse alémanique, tout en proclamant hautement son droit a la
spécificité non seulement cantonale, mais helvétique et francophone.
Deux grands ouvrages critiques, ’Histoire littéraire de la Suisse
frangaise de Philippe Godet (1890/1895) et ’Histoire littéraire de la
Suisse romande des origines d nos jours (1889-91/1903) de Virgile
Rossel, marquent cette volonté. Mais les grands créateurs se font
attendre ou sont déja accaparés par la France.

11



Donc, I’exemple alémanique, consacré par la fortune internationale
(notamment allemande), reste attrayant. Les périodiques destinés a
une bourgeoisie cultivée sont attentifs a la production littéraire
d’Outre-Sarine (La Semaine littéraire, La Bibliothéque Universelle)* .
En 1897, a l'occasion du centiéme anniversaire de I’écrivain, un
journaliste romand écrit sans ambages: ““...pour nous Suisses, Gott-
helf reste un écrivain national cher entre tous, et qui, jusqu’a ce jour,
n’a pas été surpassé.” Et Louis Dumur invite en 1899 dans la Biblio-
theque Universelle ses compatriotes francophones a lire “le grand
écrivain suisse Gottfried Keller” en langue originale, car ‘“‘c’est par
(son helvétisme) qu’il mériterait de nous étre sympathique”. La
barriere linguistique reste tout de méme importante, et de nom-
breuses traductions voient ainsi le jour, par exemple cette “édition
nationale” des Qeuvres choisies de Gotthelf publiée de 1893 4 1902
par I’éditeur Zahn de La Chaux-de-Fonds en 9 grands volumes illu-
strés, véritable ““trésor littéraire” destiné a la famille romande. Plus-
ieurs auteurs alémaniques du XIXe si¢cle trouvent un accueil favorable
en France (le paradigme d’une telle fortune francaise reste évidem-
ment Salomon Gessner, dont les éditions et adaptations, pendant
I’Ancien Régime, se comptent par dizaines). Gotthelf lui-méme, qui
ne reste pas sans influence sur le “‘roman rustique” francais, est
publié a Paris, parfois simultanément a Paris et en Suisse romande, de
méme, avant et paralléelement avec lui, Heinrich Pestalozzi et Hein-
rich Zschokke. Un succes tout particulier est réservé a deux auteurs
de livres pour la jeunesse, Johann Rudolf Wyss avec Der schweizeri-
sche Robinson et Johanna Spyri notamment avec Heidi. Le Robinson
suisse compte, entre le début et la fin du XIXe siecle, une cinquan-
taine d’é¢ditions et de traductions différentes (dont une, trés répan-
due, due a la femme de lettres vaudoise Isabelle de Montolieu) en
grande majorité par des éditeurs parisiens, tandis que les versions
francaises des romans et contes de Johanna Spyri sont d’abord
publiées en Suisse avant d’étre reprises par des maisons parisiennes. Ces
oeuvres ont beaucoup contribué a répandre en France I'image d’une
littérature suisse allemande essentiellement pédagogique et rustiques .

4 Trudi Greiner, Der literarische Verkehr zwischen der deutschen und wel-
schen Schweiz seit 1848, thése de Berne, Berne, Haupt, 1940, passim.

5 Cf. Jane Suzanne Mauerhofer, Oeuvres d’écrivains suisses en traductions
allemandes et frangaises. Essai bibliographique, Berne, Bibl. Nationale, 1968.

12



Les circonstances politiques apparemment tranquilles a ’'intérieur
de la Suisse, garantie d’échanges paisibles et quelque peu médiocres,
changent avec la Premiere Guerre Mondiale. Le pays se trouve divisé
par le trop fameux ‘“‘fossé” entre Alémaniques et Latins. Le 14
décembre 1914 Carl Spitteler prononce a la Nouvelle Société Helvéti-
que de Zurich son discours Unser Schweizer Standpunkt, ou il invite
les Alémaniques a ce qu’il appelle “die notige Zuriickhaltung gegen-
Uber dem deutschen Nachbar”. Mais Spitteler ne se limite pas a ce
programme politique, il en déduit des exigences aux niveau des
relations culturelles entre les ethnies helvétiques — c’est méme 1a,
selon lui, “I’affaire principale”:

Und jetzt die Hauptsache: unser Verhiltnis zur franzésischen Schweiz. o]
Eins ist sicher. Wir miissen uns enger zusammenschliessen. Dafiir miissen wir
uns besser verstehen. Um uns aber besser verstehen zu konnen, miissen wir
einander vor allem ndher kennen lernen. Wie steht es mit unserer Kenntnis
der franzoGsischen Schweiz? und ihrer Literatur und Presse? Die Antwort
darauf moge sich jeder selbst geben. Man hat immer von neuem das Heil in
dreisprachigen Zeitschriften gesucht. Einverstanden. Nur kommt es nicht
bloss darauf an, was geschrieben, sondern auch was gelesen wird. Ich moéchte
etwas anderes befiirworten: Unsere deutschschweizerischen Zeitungen soll-
ten, meine ich,ab und zu ihren Lesern ausgewdihlte Aufsdtze aus franzdsisch-
schweizerischen Zeitungen in der Uebersetzung mitteilen. Sie wiren es wohl
wert. Der andersartige Gedankeninhalt kann uns etwa zur Ergdnzung und
Erfrischung dienen. [...]6

Ce projet — il faut bien le dire: curieusement modeste — d’échanges
littéraires n’est pas nouveau, et il gardera son actualité bien par-dela
des vicissitudes de la Premiére Guerre Mondiale. Une fois de plus la
motivation en est avant tout civique. La chose sera bien plus évidente
encore une génération plus tard, au moment de la “Défense spirituel-
le du pays”. Mais il ne va pas sans danger de proner une politique
culturelle sous le signe du patriotisme, car les oeuvres ouvertement
apolitiques, qui sont peut-€tre littérairement les plus importantes, n’y
ont que peu de place. Ainsi on notera que Robert Walser n’est prati-
quement pas traduit en Suisse romande jusqu’a la fin des années
soixante, que Charles-Albert Cingria reste encore aujourd’hui un

6 CH. Ein Lesebuch/ choix de textes/ raccolta di test/ Collecziun da texts,
Berne, Chancellerie fédérale suisse, 1975, pp. 98 s.

13



grand inconnu en Suisse allemande. Méme I’oeuvre narrative la plus
originale et littérairement la plus accomplie de la “Défense spirituelle
du pays,” le Schweizerspiegel de Meinrad Inglin, dont la premiére
version date de 1938, n’a été traduite et publiée en Suisse romande
qu’en 1985!

Il serait sans doute injuste, voire faux de tirer un bilan exclusive-
ment négatif des échanges littéraires organisés et ““dirigés” depuis les
années précédant la Premiere Guerre Mondiale et plus particuliére-
ment pendant les années 1933-1945. Mais le décalage entre litté-
rature et civisme est parfois flagrant. Si I’Helvétisme moderne a nour-
ri des oeuvres importantes d’essayistes et d’historiens comme Denis
de Rougemont, Karl Schmid ou Fritz Ernst — avec quelques restric-
tions, on peut aussi citer Gonzague de Reynold —, la poésie, I'art
narratif et dramatique se constituent souvent a un niveau ou la patrie
confédérale n’entre pas beaucoup en jeu. Et dans le cas de la nouvelle
littérature romande, qui prend son essor avec la génération de Char-
les-Ferdinand Ramuz, I’identité suisse s’efface — on est tenté de dire:
nécessairement — au profit d’une identité romande et francophone.

On peut étre frappé par le fait que la “Renaissance des lettres
romandes” du début du XXe siécle, adopte un modéle comparable a
I’antagonisme culture — politique (ou littérature — civisme) exprimé
par un Gottfried Keller. En d’autres termes: on ne met pas en cause
la nation politique a laquelle on appartient, mais on souligne que les
problémes littéraires se situent ailleurs. Gilliard, Ramuz, Cingria, bien
d’autres avec et aprés eux, essaient non plus de définir une spécificité
suisse, mais de cerner, et ensuite de résoudre a leur maniére le pro-
bléme d’une écriture suisse francaise. L’oeuvre de Ramuz constitue
évidemment I’aboutissement le plus convaincant de cette démarche
jusqu’au milieu du XXe siécle. L’écrivain lui-méme n’a pas hésité a
choquer ses compatriotes alémaniques, pour les besoins de la cause,
ainsi dans sa fameuse lettre 4 la revue Esprit du ler octobre 1937 ol
il met en cause 1’idée méme d’une unité spirituelle de la Suisse. Or a
ce “refus” correspond un accueil extrémement positif en Suisse
alémanique. L’histoire de la réception de Ramuz est dominée par un
besoin d’intégration: on lui consacre des articles, on lui décerne des
prix, on le traduit. En 1921 déja il y a des Gesammelte Werke en
trois volumes (plusieurs fois réédités). Werner Johannes Guggenheim,

14



pendant les années trente et quarante, traduit la plupart des grands
romans de Ramuz. Et le mouvement ne s’arréte pas avec la mort de
I’écrivain. De 1972 a 1975 parait 4 Frauenfeld une nouvelle traduc-
tion des oeuvres principales (Gesammelte Werke in sechs Binden)
sous la direction de Werner Giinther, qui est présentée comme “le
Ramuz (allemand) de notre génération”. Ce besoin d’intégration,
voire de récupération, peut prendre des formes assez particulieres: La
Grande Guerre du Sondrebond est traduite en dialecte alémanique
(De Sonderbunds-Chrieg, par Fritz Enderlin), et une version alle-
mande du grand essai Besoin de grandeur se présente en 1938 comme
une oeuvre fondamentale de la Défense spirituelle du pays (ce qui
n’était sirement pas dans les intentions de l'auteur). Sans aucun
doute la Suisse allemande reconnait en lui non seulement un grand
créateur, mais aussi, dans son particularisme, son fédéralisme acharné
méme quelque chose d’éminemment helvétique.

Aprés 1945 l'intérét, en Romandie, pour les lettres alémaniques
reste grand, et il est puissamment stimulé par la fortune internatio-
nale de Max Frisch et Friedrich Diirrenmatt. Dans les deux cas,
quelques jeunes écrivains romands d’avant-garde, groupés autour de la
revue Rencontre, ont été attentifs aux premiéres oeuvres déja, qu’ils
signalaient comme indice d’un renouveau des lettres alémaniques;
mais c’est finalement ’étranger, 1’ Allemagne et la France (dans le cas
de Diirrenmatt p. ex. la représentation parisienne de La Visite de la
vieille Dame en 1957) qui ont révélé ces auteurs a un large public
romand.

D’autre part il est indéniable que la production littéraire de la
Suisse francophone aprés 1945 (la période qu’on peut qualifier
d’*‘Apreés-Ramuz’) ne suscite qu’un intérét médiocre parmi les écri-
vains alémaniques, préoccupés par les nouveaux modes d’expression
des lettres allemandes et anglo-saxonnes et engagés dans un débat,
parfois violent, pour sortir des orniéres de la “Défense spirituelle
du pays”. Pour beaucoup d’entre eux la Romandie fait figure de
retardataire, on parle ouvertement du “romantisme d’une époque
révolue” qui, dit-on, détermine encore sa démarche littéraire. Par
contre de nombreux auteurs romands, dés les années cinquante et
soixante, reconnaissent en Frisch, en dépit de la différence linguisti-
que, leur chef de file. Le nouveau roman alémanique, & commencer

15



par Walter Matthias Diggelmann et jusqu’a Adolf Muschg, trouvent
des lecteurs, des critiques et des traducteurs en Suisse romande’. A
la différence de 1914 il n’y a pas de “fossé” culturel entre les deux
communautés ethniques et culturelles. Mais il n’y a pas non plus de
besoin pressant d’établir des relations, de jeter des ponts. Si I'intérét
romand, qui s’étend maintenant également 4 des auteurs disparus
comme Robert Walser et Ludwig Hohl, se porte d’abord sur la
démarche littéraire, les préoccupations proprement “helvétiques”
n’en sont nullement absentes: souvent on salue chez les Alémaniques
la prise de position critique face a une démocratie en crise.

Les relations actuelles jouent donc avant tout a sens unique, en
dépit des efforts d’information considérables entrepris par exemple
par certains quotidiens zurichois et par un traducteur comme Marcel
Schwander. La qualité des textes d’un Maurice Chappaz, d’un Jac-
ques Mercanton, d’une Corinna Bille et de bien d’autres, le succés
“francais” d’un Jacques Chessex n’ont pas beaucoup changé ces
proportions. La littérature alémanique, qui a su s’imposer dans
I’ensemble du domaine germanophone et méme plus loin (il n’est pas
exceptionnel qu’un roman suisse, publié d’abord par un éditeur
ouest-allemand, soit traduit par un Francais et publié¢ par une maison
parisienne), suscite une attention toute naturelle chez les Romands,
tandis qu’il faut un effort conscient pour que I’Alémanique s’intéres-
se sérieusement a l’actualité littéraire romande. Cette constatation
reste valable méme si ’on rend justice au travail de quelques média-
teurs et a une entreprise telle que la Collection CH. Les raisons
profondes non pas d’un véritable antagonisme — qui, en tant que tel,
pourrait étre fécond —, mais d’une sorte d’indifférence de la majorité
face aux minorités subsistent. Ainsi, la situation actuelle n’est pas
sans analogies avec la fin de I’Ancien Régime ou la fin du XIXe siécle:
ce n’est pas tant I’altérité romande qui intéresse I’Alémanique, mais
bien plutdt une voix d’accompagnement dans un concert ou il joue
de toute maniére le premier violon. *“...begniige mich eben mit Blan-
ko-Sympathie” fiir “‘unsere Suisse romande” (Max Frisch dixit).

7 Cf. Marie-Claude Liengme, Ecrivains suisses alémaniques d'aujourd’hui
traduits en frangais, La Chaux-de-Fonds, Bibliothéque de la Ville, 1984.

16



Bien des observateurs du microcosme helvétique, dans le passé
comme dans le présent, ont été frappés par la complexité de son
fonctionnement. “Rien n’est simple dans ce pays” a dit I’historien
Herbert Liithy. Ce qui s’applique ici 4 la politique, a la société, a
I’économie, est également valable dans le domaine culturel. Pour ce
qui est de la production littéraire comme des échanges, le critique
peut dénoter des liens multiples entre I’engagement civique (dans le
sens le plus vaste du terme) et la nature esthétique de I’écriture, liens
qu’on hésite de qualifier unilatéralement de positifs ou négatifs, de
stimulants ou d’entraves. D’autre part les littératures de la Suisse ne
vivent pas en vase clos, et les relations “internes” entre ces littéra-
tures sont, du moins partiellement, synchronisées avec la réception
étrangére, en I'occurrence frangaise ou allemande. Ces constatations
peuvent nous amener a proposer un schéma basé sur une double
dimension. Il y a d’abord le concept de littérature qui s’échelonne,
pour ainsi dire, du primaire, c’est-d-dire de la création individuelle
(“loeuvre™, “le texte) en passant par les ensembles de textes
toujours plus grands que nous appelons ‘des” littératures (littérature
alémanique, romande, allemande, frangaise, européenne) jusqu’a la
littérature en tant que totalité (universelle). Cette dimension quasi-
ment linéaire est traversée a différents points par une autre ligne que
j’appellerais la dimension socio-politique. Un de ces croisements
marque la place du probléme de ’hypothétique “littérature nationale
suisse”, et tout prés se trouve le phénomeéne des relations “internes”.
Or il est évident que face a la ““littératur-création” individuelle, face
également aux entités plus grandes et 4 ‘“la chose littéraire” tout
court, mais finalement aussi face a la réalité politique de la Suisse,
ce phénoméne n’a qu’une fonction subsidiaire. Ce qui ne veut pas
dire qu’il n’ait pas son importance, bien au contraire. Simplement:
cette fonction subsidiaire des relations littéraires ne doit pas étre et
ne peut pas étre décrite en termes absolus. Il faut donc éviter de la
surestimer. Mais elle ne doit pas non plus étre méconnue ou ignorée,
car elle fait partie intégrante de nos structures humaines.

17



Zusammenfassung

Das Problem der ,,innerschweizerischen Literaturbeziehungen lif3t sich weder
aus dem gesamtgesellschaftlichen (historischen und kulturellen) Rahmen l6sen,
noch ohne stindigen Riickgriff auf die beteiligten ,,Einzelliteraturen* betrach-
ten. Ebensowenig ist es moglich, die internationale Rezeption zu vernachlissi-
gen, da diese vielfach als eine Art Relais funktioniert. In der Geschichte der Be-
ziehungen zwischen Deutsch- und Welschschweiz liegt der Akzent deutlich auf
dem alemannischen ,,Sender* (Helvetismus des 18. Jahrhunderts, , realistische
Nationalliteratur — Gotthelf, Keller — des spiteren 19. und die ,,neue Litera-
tur* des 20. seit Frisch und Diirrenmatt); Rousseau und Ramuz bezeichnen die
zwel wichtigsten Stationen der Wirkungsgeschichte in umgekehrter Richtung.
Allgemein scheinen die Wechselbeziehungen oft durch eine gewisse freundliche
Indifferenz von Seiten der Deutschschweiz bestimmt. Die gegenwirtige Situation
ist nicht unihnlich derjenigen am Ende des Ancien régime.

NB.

Der vorliegende Text ist die gekiirzte Fassung eines im Januar 1986 an der Uni-
versitdt Tiibingen gehaltenen Vortrags. Er beschrinkt sich auf einige Grundlinien
und ausgewihlte Beispiele. Eine (dokumentatorisch und interpretatorisch) um-
fassende Darstellung der helvetischen Literaturbeziehungen (vor allem seit 1945)
gehort seit langem zu den komparatistischen Desiderata.

18



Appendice

Les écrivains contemporains et la Suisse plurilingue
A propos d’une enquéte récente

Dans le cadre de 'introduction générale (““Die zeitgenossische Schweiz
und ihre Literaturen’) 4 1’ouvrage collectif DIE ZEITGENOSSI-
SCHEN LITERATUREN DER SCHWEIZ (Kindlers Literaturgeschich-
te der Gegenwart, Zurich et Munich, 1974; rééd. augmentée, Fischer
Taschenbuchverlag, 1981) j’ai consacré plusieurs chapitres au pluri-
culturalisme helvétique. L’un de ces chapitres, ‘“Schriftsteller im vier-
sprachigen Staat”, est basé sur une petite enquéte qui portait plus
particuliérement sur les échanges littéraires interlinguistiques entre
écrivains vivants. J’en retiendrai ici simplement la conclusion: “Wird
die Schweiz von ihren Schriftstellern in Frage gestellt? Sie wird es
jedenfalls von den Romands, und zwar sowohl vom Regionalen als
auch vom Europdisch-Universalen her. Demgegeniiber scheint ein ge-
wisses selbstverstindliches Nationalbewusstsein trotz aller Kritik an
den bestehenden Strukturen auch heute noch zu den Schriftstellern
der anderen Sprachgebiete, und vor allem zu den Deutschschweizern,
zu gehoren. Einig ist man sich, diesseits und jenseits der Sprachgren-
zen, in aller bewussten Verwurzelung im eigenen Idiom, iiber die
Notwendigkeit vermehrter literarischer Kontakte zwischen Deutsch
und Welsch. (...) In diesem einen Punkt ist die Uebereinstimmung
nahezu vollstindig.” (l.c., éd. 1981, t.7, p. 73). Au cours d’un sémi-
naire sur les relations littéraires entre la Suisse romande et la Suisse
alémanique a I’Université de Lausanne (semestre d’hiver 1986/87),
un groupe d’étudiantes (Rose-Marie Lo Russo, Christiane Pasche,
Carla Hausler, Patricia Mansuy, Marianne De Coulon, Christine
Hinggi) a refait cette méme enquéte, avec un questionnaire quelque
peu modifié, auprés de 64 écrivains de toutes les parties linguistiques
du pays, dont 38 (env. 60 %) ont bien voulu répondre, souvent de
maniére trés personnelle et détaillée. A quinze ans environ de distance
(la premiére enquéte avait été effectuée en 1972) nous pouvons donc
mesurer quelques-uns des éléments d’une évolution.

Mais peut-on vraiment parler d’évolution? La nouvelle enquéte

19



apporte-t-elle davantage que des nuances? Une chose apparait claire-
ment: Comme en 1972, la trés grande majorité (pour ne pas dire la
totalité) des écrivains de tout bord souhaitent des échanges littéraires
plus fréquents et plus systématiques entre les différents groupes
linguistiques (et a I’occasion on ne manque pas de souligner I’insuf-
fisance de ce qui est fait, actuellement). Ainsi Jurg Liderach a la
question “Halten Sie vermehrte und systematische Kontakte fiir
wichtig?”’: “JA! Unbedingt! Dass die Frage iberhaupt gestellt wer-
den muss, beweist wohl, dass es sie nicht gibt. Politisches Versium-
nis! Ich bin daran nicht schuld.” Mais il apparait également que dans
cette volonté d’ouverture le “sentiment national” n’a que trés peu a
faire. Les contacts en Suisse sont-ils importants? “Certainement, mais
ils le sont également plus largement avec les pays qui nous entourent
....J (Anne-Lise Grobéty), “Come tutti gli altri contatti” (Alberto
Nessi). Autrement dit: on s’intéresse a 1’autre parce qu’il est autre,
non pas parce qu’il est Suisse. Il est vrai que le “modéle helvétique”
n’est pas totalement absent dans nos réponses (Pierre-Alain Tache:
“Nos diverses cultures doivent avoir la possibilité de rayonner ailleurs
qu’au-dela de nos frontiéres, soit dans les autres régions linguisti-
ques.”’), mais indéniablement pour la plupart de nos interlocuteurs
ce n’est précisément pas (ou plus) un modéle. “Wir sind — gottsei-
dank — keine Nation. Versuche, eine nationale ‘Identitdt’ herzustel-
len, scheitern. Wir sind ein Land der vier Kulturen.” (Otto F. Walter),
“Elargir la vision est essentiel, a I’heure du voyage trop facile, rapide
donc superficiel, bon marché. Mais au nom d’un nationalisme étroit,
non, franchement je ne crois pas.” (Michel Goeldlin). Rien d’éton-
nant donc a ce que une question concernant d’éventuels traits com-
muns des littératures de la Suisse suscite peu d’enthousiasme et, en
régle générale, des réponses plutdot embarrassées (‘“‘incapable de
répondre”, “‘les themes sont trés divergents”, “vielleicht schon™, “‘es
gibt einige Ziige gemeinsam, etwa Thema Provinz...”’); on insiste
davantage sur les différences (dans un sens nettement positif, ainsi
Nicolas Bouvier, qui parle d’*‘une énorme diversité qui s’explique par
celle du pays’, Janine Massard qui demande a ce propos: “Les dif-
férences ne sont-elles pas enrichissantes?”’). Les quelques caractéristi-
ques communes qui sont parfois évoquées dépassent par ailleurs
rarement les concepts habituels (régionalisme, intériorité, réalisme...).

20



Mais Gilbert Musy remarque avec raison que sociologiquement toutes
les littératures suisses dépendent dans une large mesure de ’étranger:
“la valeur (=I'existence) des oeuvres tend a étre authentifiée par une
instance tierce, extérieure (Paris, Suhrkamp)”.

J’ai pu constater en 1972 déja que le type en quelque sorte
“moyen” de I’écrivain contemporain n’attache que peu d’import-
ance a une spécificité suisse et semble se confondre largement avec
le type de l'intellectuel occidental tout court (ce qui est également
valable pour les langues étrangéres qu’il pratique — le role de I’ang-
lais —, et les auteurs dont il reconnait avoir subi I’influence). Cette
constatation s’affirme encore davantage en 1987 (que plusieurs
Germanophones indiquent comme langue maternelle non pas I’alle-
mand, mais leur dialecte, n’y change rien). Parmi les Suisses, Max
Frisch reste l'auteur le plus connu par ses collégues de toutes les
langues, véritable “Vaterfigur” de nos littératures modernes. Ramuz
apparait moins souvent qu’il y a quinze ans; parmi les vivants on cite
assez fréquemment de part et d’autre des frontiéres linguistiques:
Yves Velan, Anne Cunéo, Monique Laederach, Jacques Chessex,
Giorgio et Giovanni Orelli; curieusement les Romands citent plus
fréquemment des auteurs alémaniques de la génération précédente
(Robert Walser, Ludwig Hohl, méme Inglin) que les vivants (Paul
Nizon, Walter Vogt, quelques autres sont tout de méme nommés).
L’existence (ou I’absence) de traductions semble importante, non
seulement pour les Romands; on peut retenir la remarque de Gerold
Spith: “Kontakte sind immer gut; besonders dann konnen sie frucht-
bar sein, wenn man sich — via Uebersetzungen, die endlich massiv er-
arbeitet werden sollten — besser gegenseitig orientieren kann; ich
kenne kaum einen Franzdsisch schreibenden CH-Autor, der Deutsch-
schweizer Autoren im Original liest. Und da es mit den Uebersetzun-
gen ziemlich im argen liegt, kennt man einander ganz einfach zu we-
nig.”

Les constatations de ce type sont fréquentes; on regrette générale-
ment ’absence ou le caractére par trop fragmentaire des relations
littéraires et, comme je I’ai déja souligné, on souhaite que celles-ci
soient améliorées (parmi les rares exceptions il y a Jacques Chessex).
Quelques réponses a la question “Pensez-vous que de tels contacts
sont importants?”’: “Ils le seraient...” (Madeleine Santschi), “oui et

21



insuffisants” (Nicolas Bouvier), “Natiirlich” (Manfred Ziifle), “In
Form von guten Uebersetzungen” (Margrit Schriber), “Fir mich als
Vertreter einer Minderheitssprache und -kultur ist dies selbstverstind
lich” (Theo Candinas). On est plus réticent quant aux influences
(positives) que de tels contacts pourraient exercer sur le propre
travail; Clo Duri Bezzola répond tout de méme “Unbedingt!”, et
Monique Laederach précise: “Pour moi personnellement, ces con-
tacts ont été trés importants, mais parce que je sais la langue, et que
j’ai pu parler avec mes collégues de Suisse allemande et du Tessin.”
Pour ce qui concerne les formes et véhicules possibles des “contacts
plus suivis et plus systématiques” qu’on souhaite presque unanime-
ment, la préférence est donnée aux traductions (on reconnait les
efforts de la COLLECTION CH, mais on les juge insuffisants), on
envisage également des rencontres (le Groupe d’Olten est parfois cité
en exemple, mais on fait également état des difficultés linguistiques
qui s’opposent a un véritable dialogue), les Journées littéraires de
Soleure, d’autres manifestations et associations trouvent des sympa-
thisants, certains souhaitent une revue plurilingue... En principe
toutes les formes semblent bonnes, et toutes les initiatives (qu’elles
viennent des cantons, de la Confédération, des groupements) sont les
bienvenues. Yves Velan par exemple envisage ‘“‘un peu tout” et
ajoute: “Il n’y a pas de ‘forme’ judicieuse ou alors n’importe laquel-
le.” 11 subsiste cependant une certaine méfiance face a des échanges
“étatisés”: la spontanéité est souvent considérée comme indispen-
sable. Jorg Steiner (et il n’est pas le seul) ajoute toute une gamme
d’autres possibilités: “alles ist moglich: auch Radio (mit Lausanne
gibt es Zusammenarbeit), Fernsehen, Bibliotheken, Ausstellungen,
Lesungen, Theater...”

Ces questions touchent évidemment au probléme de la centralisa-
tion et aux rapports entre majorité et minorités linguistiques. Tous
les auteurs n’en semblent pas conscients, mais quelques-uns sont
explicites. 11 faut citer ici Remo Fasani: ““Contatti sistematici tra le
diverse parti linguistiche della Svizzera mi sembrano molto necessari.
Viviamo troppo gli uni accanto agli altri, piuttosto che gli uni insieme
agli altri. Ma il primo passo dovrebbero farlo gli svizzeri tedeschi,
dimostrandosi pronti a parlare, con gli altri confederati, il tedesco
letterario anziché il loro eterno dialetto oppure il francese o, piu

22



raramente, ’italiano. Questo vuol dire emarginare gli altri (e volerli
anche assimilare totalmente). Insomma, per la Svizzera di domani si
tratta di trovare un equilibrio che ancora non esiste.” Que cet équi-
libre culturel est loin d’étre réalisé en Suisse, on peut s’en rendre
compte non seulement en “province”, mais a Zurich méme, car Man-
fred Zufle estime lui aussi que de meilleurs contacts interlinguisti-
ques sont indispensables pour ’avenir de notre pays, “wenn die Zii-
rich-Lastigkeit von CH (mit allen ‘grausligen’ Implikationen) uns
nicht umbringen soll”.

J’ai cru pouvoir constater en 1974 qu’a la différence de leurs
collégues romands, les Alémaniques réagissent souvent “en Suisses”,
c’est-a-dire dans un sentiment ‘“national” consciemment ou incons-
ciemment intact, tandis que les Francophones semblent plus inclins a
refuser toute forme (méme moderne) d’*‘idéologie helvétique™. Le
dernier point du questionnaire (que j’avais qualifié de “kulturpoliti-
sche Gretchenfrage”) avait implicitement provoqué I’interlocuteur
en lui suggérant que “la Suisse de demain” n’est pas sujette a cau-
tion: “Pensez-vous que des contacts plus suivis entres les différentes
parties linguistiques de la Suisse pourraient contribuer essentielle-
ment a la constitution d’une Suisse de demain et a la réalisation d’un
‘Suisse de demain?’ ” En 1987 nous avons maintenu cette question
(en souhaitant que la réponse soit quelque peu *“‘développée”). Le
résultat est des plus intéressants et marque une nette différence par
rapport a I’enquéte précédente. D’abord la distanciation face a ’Hel-
vétisme s’est généralisée: les réponses négatives, évasives ou franche-
ment ironiques sont fréquentes. “Il est évident qu’une cohabitation
sereine passe aussi par I’évacuation des préjugés et que la langue en
véhicule un grand nombre. Mieux se connaitre, c’est presque toujours
mieux se comprendre. Mais la constitution d’une Suisse de demain?...”
(Anne-Lise Grobéty), “Je ne comprends pas la question ...” (Alexan-
dre Voisard), “A mon avis la ‘Suisse de demain’ passe par la perte
d’une certaine idée de I’identité helvétique (auto-suffisante et ronron-
nante)...” (Hughes Wulser), “Quant au ‘Suisse de demain’, je ne vous
souhaite pas de savoir déja la téte qu’il aura.” (Jean-Marc Lovay),
“Elle m’indiffére...” (Yves Velan), “Doit-on se soucier de la Suisse?”
(Frangois Bonnet), “Ja, ja... nicht so sehr einen Beitrag zur Schweiz
von morgen, die mich nicht mehr so sehr interessiert...” (Christoph

23



Geiser), “Das bezweifle ich.” (Werner Schmidli), “Nach allem glaube
ich an keine Schweiz von morgen...”” (Herbert Meier), “Ich bin da
sehr skeptisch.” (Beat Brechbiihl), “...i contatti culturali non hanno
influenza sulla realta sociale delle svizzera, che é determinata da fatti
economici.”” (Alberto Nessi), “No; il ruolo esercitato dalle lettere €
minimo...” (Giovani Orelli), “Ja! Aber ich verabscheue die Klischee-
vorstellungen: CH von morgen und Schweizer von morgen.” (Jacques
Guidon).

A ce refus d’une certaine idée de la Suisse (qu’on a tout loisir
d’appeler un cliché ou un mythe) correspond non pas un refus des
échanges, mais bien au contraire (et souvent dans le contexte des
mémes réponses négatives) un désir d’ouverture. D’autre part le
décalage entre Alémaniques (plus ‘“‘nationaux’’) et Romands (plus
régionalistes et plus européens) a presque totalement disparu. La
minorité (toujours importante) de ceux qui réagissent positivement
a la ‘“‘suggestion helvétique” est aussi bien latine qu’alémanique.
“La Suisse est a refaire chaque jour” écrit Nicolas Bouvier, et le
Bernois Kurt Hutterli estime que “diese Kontakte 6ffnen die Ohren,
die Augen, den Geist und hoffentlich auch das Herz fiir andere, fiir
das Andere, und diese Form von Oeffnung haben wir in der Schweiz
noétiger denn je.” Générosité, esprit de liberté intellectuelle, créativi-
té, ce n’est pas notre état qui les favorise: c’est lui, dans sa situation
actuelle, qui en aurait besoin. Il y a donc un autre décalage qui
apparait, non pas entre les langues ou les “ethnies”, mais entre les
écrivains et la société suisse. Tout en affirmant les différences cul-
turelles et le conditionnement spécifique de chaque littérature (Jirg
Lédderach dit que nous vivons “in einem etablierten und unauflosli-
chen Spannungsverhiltnis™), tout en pronant les rencontres et les
échanges de toute sorte (Hughes Wulser souhaite que les contacts
“jouent non sur les singularités de chacun, mais sur une notion
d’ouverture et de complémentarité”), les écrivains d’aujourd’hui
ressentent la Suisse de 1987 sans doute comme un potentiel culturel,
mais comme un potentiel négligé qui risque de devenir stérile et qui
va se perdre dans le matérialisme d’une “modernité” mal comprise. 11
faut citer encore une fois Herbert Meier, particuliérement lucide (et
particulierement desillusionné) a cet égard: “Die Schweizer Gesell-
schaft heute hat kein kreatives Bewusstsein ihrer selbst. Sie weiss

24



nichts von ihrer eigenen Geschichte und nichts iiber das politische
Potential einer ‘Nation der vier Sprachen’. Sie kennt keine Selbst-
verwirklichung in diesem Sinn. Was sie betreibt mit sich selbst, ist
ein permanenter Regress ins REDUIT, in die PROVINZ. Nur der
FINANZFLUSS kennt keine Grenzen. Da spricht sie alle Sprachen.”

Le résultat de la petite enquéte dont j’ai essayé de rendre compte
sommairement ne saurait étre qu’ambigu. Le pluriculturalisme suisse
comme potentiel a réactiver, la déclaration de faillite d’un Helvétisme
moderne: tels pourraient étre les deux faces de I'image du pays
quadrilingue que les écrivains de 1987 nous livrent. Faut-il se résigner
a un tel aveu d’impuissance? Ou faut-il tenter d’en analyser le con-
texte, les circonstances, les raisons — et tacher de voir plus loin? En
1975 le “Rapport Clottu” (ELEMENTS POUR UNE POLITIQUE
CULTURELLE EN SUISSE) n’avait pas su répondre aux probémes
du plurilinguisme littéraire ni évoquer les possibilités de celui-ci. En
1987 le “Programme national de recherche 21: Pluralisme culturel et
identité nationale” (dont les projets de recherche s’etendent de la
pluralité confessionnelle aux races de bétail) ne va guére plus loin
dans ce sens. Le pluralisme littéraire est-il vraiment quantité néglige-
able dans notre pays? Caveant Consules...

25






	Les relations littéraires entre la Suisse alémanique et la Suisse romande

