
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 5

Artikel: "The words are wild" : das Paradox der Wortwildnis bei Hopkins

Autor: Gutbrodt, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fritz Gutbrodt

„THE WORDS ARE WILD":
DAS PARADOX DER WORTWILDNIS BEI HOPKINS

I

Im Postskriptum eines Briefes an Robert Bridges, Freund, Dichter
und späterer Herausgeber seiner Gedichte, teilt Hopkins mit, er habe
zwei Sonette in Arbeit und würde sie ihm schicken — „if they shd.

come to anything". Von einem weiteren angekündigten Text heißt es

vage, er sei

something, if I cd. only seize it, on the decline of wild nature, beginning
somehow like this —

O where is it, the wilderness
the wildness of the wilderness?
Where is it, the wilderness?

and ending —

And wander in the wilderness:
In the weedy wilderness,
Wander in the wilderness. (LI, 73-74)1

Direkter könnte kein Anfang eines Texts zu seinem Ende fuhren, und
das im doppelten Sinn des Wortes. Die Ironie des hier sich zeigenden

1 Zitiert wird nach der Ausgabe der Schriften von Hopkins in der Oxford
University Press. Dabei werden folgende Abkürzungen verwendet, gefolgt von
der Seitenzahl:
P The Poems of Gerard Manley Hopkins, London, 1967 J The Journals

and Papers of Gerard Manley Hopkins, London, 1959; S The Sermons
and Devotional Writings of Gerard Manley Hopkins, London, 1959; LI
The Letters of Gerard Manley Hopkins to Robert Bridges, London, 1955;
LIII Further Letters of Gerard Manley Hopkins, London, 1956.

95



Verfahrens gründet darin, daß gerade die kompositorische Gewißheit,
mit der der Text der Unbestimmtheit seines eigenen Entstehens —

seinem something und somehow — einen scheinbar doch festen
Beginn und Schluß entgegensetzt, verantwortlich ist für sein vorzeitiges
Ende. Das Gedicht ist nicht fragmentarisch, weil es abbricht, sondern
weil es sich zwischen Anfang und Schluß ausspart, sich gleichsam
selber aussperrt von dem, wovon zu reden es vorhat: der Wildnis. In
einer traditionellen Rhetorik sind beginning und ending die Agenten
einer Organisation des Texts als Ordnung. Sie sichern dem Text eine
Abgeschlossenheit, in der sich die Totalität seines Sinns und sein Sinn
als eben diese Totalität erschließen sollen. Sie orientieren ihn über den

Ablauf, den er buchstäblich zu beschreiben hat: von einem Anfang
auf das Ziel hin, das im Ende und am Ende zu erreichen ihm
versprochen scheint. So ist man versucht, das „wander in the wilderness"

als eine gerichtete Bewegung zu lesen, als ein Ankommen dort,
wohin der Fragende in der Frage „Where is it, the wilderness?"
aufgebrochen ist, die Beantwortung oder Erfüllung der Frage an seinem

Ziel, dem Ende des Gedichts. Das alles ist die Wildnis aber gerade
nicht, und sie wird hier angesprochen. Es geht dem geplanten
Gedicht nicht um eine Wildnis, der als unberührter Natur neben einer
Kultur noch ein Reservat eingeräumt werden könnte, sondern
vielmehr um die „wildness of the wilderness" schlechthin. In dieser gibt
es aber weder Orientierung noch Begrenzung durch Anfang und
Schluß. Sie ist die Unordnung, die der hier gewählten rhetorischen
Strategie des Ordnens widerspricht und ihr ihrerseits ein Ende setzt.
Damit ist angedeutet, wie in der Lektüre des Fragments als ein Scheitern

lesbar wird, was der Text in seinem eigentlichen Versagen als

prekären Gewinn noch zu sagen vermag. Der Platz der diskursiven
Ordnung wird in Hopkins' Wortwildnis von einer ständigen Wiederholung

von Ähnlichkeiten eingenommen. In der Tat sind die zweiten
drei Zeilen nichts als die Repetition der Fragen des Anfangs. Was

beide kennzeichnet und verbindet, ist ein und derselbe Mangel. Wie
der Frage nach der Wildnis durch das Fehlen des Gedichts die
Antwort entzogen ist, verliert der Wanderer in der Wildnis als dem
Ziellosen das Ziel aus dem Blick. So werden Anfang und Ende letztlich
gleich. Im wander klingt das wonder noch mit. Das Wandern wird zur
Metapher für das Fragen, und die zwischen den Ausgangs- und Ziel-

96



punkt des Gedichts gesetzte Distanz schwindet in diese metaphorische

Differenz, die die Wildnis wenigstens noch lesbar macht als ein
in der Wiederholung geschehendes Zurückholen von Anfang und
Ende in das Durcheinander, das sich in Spelt from Sibyl's Leaves als
das ,,all throughther, in throngs" sagt und hier sich in der verschieden
intonierten Repetition der immer gleichen Sätze, Wörter, Alliterationen

und Assonanzen manifestiert. Die Bewegung des Fragments ist
die eines ständigen Stehenbleibens im Kreisen und Zurückkehren. In
diesem Sinne kommt der Text in der ,,wildness of the wilderness" als

dem Ort, an dem Anfang und Ende gleichgültig und hinfällig werden,
gerade an. Er gelingt in seinem Unvermögen, so gut wie er sein eigenes

Entstehen verunmöglicht.

II

Was sich hier wie eine Parodierung eines möglichen, besseren und
fertigeren Gedichts ,,on the decline of wild nature" liest, ist paradigmatisch

für Hopkins' gesamte Dichtung. Alle seine Texte sind Ausdruck
jenes ,,if I cd. only seize it", unter dessen Signatur jenes Fragment in
jenem Postskriptum erscheint und in dem sich ein Anruf der Widlnis
als des Unverfügbaren ereignet. Das Zerbrechen des formalen
Ordnungsgefüges liest sich wie eine Allegorie dessen, das in jenen Gedichten

geschieht, wo das „if I cd. only seize it" seiner „wild words" (P,
151) sich dem Zwang des Sagens und des Texts, dem seizing, unterzieht,

wo Möglichkeit und Unmöglichkeit in der paradoxalen Struktur

ihrer Rede aufeinandertreffen: „How to keep — is there any, any
is there none such, nowhere known some, bow or brooch or braid or
brace, lace, latch or catch or key to keep/ Back beauty, keep it,
beauty, beauty, beauty, from vanishing away?" (P, 91) Bleibender
als hier im Leaden Echo könnte die Schönheit nicht verschwinden.
Von all den angerufenen Vorrichtungen des Festmachens, Zurückbindens

und Einschließens wird gesagt, es gebe sie nicht — „No there's

none, O no there's none" —, und doch sind sie ganz da im Erklingen
ihrer Musik, die, wie es im Sonett über die Musik von Henry Purcell

97



heißt, „so throngs the ear" (P, 80). Das Entschwinden der Schönheit
wird in einer wiederholten Wiederholung ihres Namens gesagt, in der
der Wunsch des Zurückhaltens oder Wieder-Holens von der Sukzession

der Wörter an das Weggleiten verraten wird. Die manchmal harten,

manchmal weichen Verschlußlaute in bow, brooch, catch, key,
beauty, und so fort, schließen nicht ein, sondern entlassen die Wörter
in eine Reihe fast aller möglichen Vokale und Diphtonge der
englischen Sprache, in deren enteilendem Durchlaufen die Schönheit aber

gerade erklingt. Die Bewegung dieser Zeilen ist verwandt mit den
Gedichten, in denen jene Vögel Hopkins' aufsteigen, die das keeping
verstehen: windhover und skylark, Falke und Lerche. Ihnen ist die
Bewegung des Verbleibens eigen, und ihr hovering kommt zustande
durch ein Ubermaß an Bewegung oder ruhendes Kreisen auf den
tosenden Wirbeln des Winds. „Beschrieben" wird ihre Bewegung dort
wie im Echogedicht: im Klang, Anklang und Zurückklang der Wörter.
Was dabei geschieht, sowohl in den Bildern als auch den Tönen der
Texte, wird in The Windhover ecstasy genannt. Dieses Wort markiert
dort den Punkt, an dem der im, gegen und auf dem Wind reitende
Falke rüttelnd für einen Moment zum Stillstand kommt, der
Nullpunkt der Bewegung, bevor er hinabsticht: „In his riding/Of the
rolling level underneath him steady air, and striding/High there, how
he rung upon the rein of a wimpling wing/In his ecstasy! then off, off
forth on swing" (P, 69). Ecstasy ist sowohl das Kreisen der Flügel, als

auch der Zustand, in den der Vogel dabei gerät. Es ist „his ecstasy",
eine stetig nach innen gerichtete Bewegung, in der er ganz sich selber

ist, wo sich erfüllt, was ihm und nur ihm eignet: das Stillstehen in der
Bewegung. Dieser Punkt des Sichselberseins ist aber zugleich der
seines Außersichseins: die Ekstase. Der Zustand der Ekstase kann —

davon hat Hopkins aus seiner Lektüre von Therese von Avila und anderen

Mystikern gewußt — ebensogut als Raserei wie auch als eine Art
der völligen Erstarrung erfahren werden. Bei Hopkins ist es das eine
im andern zugleich. Wie aber kann er hier gesagt werden? Das Wort
ecstasy sagt eigentlich eine Wegbewegung: die Entrückung als Depla-
zierung. In Hopkins' Vogelflug wird es neu, wörtlich, zu lesen
versucht. In der Ekstase des Falken fällt die Ruhe seiner Bewegung mit
dem Akt seiner Entrückung zusammen, und dies so, daß sich der dort
beschworene Nullpunkt der Bewegung im Wort ecstasy als die einan-

98



der widerstehenden und sich gegenseitig aufhebenden Bedeutungen
der beiden Wortteile ek — „weg!" — und stasis — „steh!" — als ein
Nullpunkt des Bedeutens schlechthin sagt.

Was sich in ecstasy als diesen Nullpunkt ablesen läßt, ist die
Darstellung eines zentralen Anliegens von Hopkins' dichterischem
Unterfangen. Seine Sprache ist immer auf diesen Punkt hin unterwegs, an
dem das Sagen der Rede aufgehoben wird. Hier ist man vielleicht sehr
nahe bei dem, das Frau Frey bei Trakl das Paradox des Unsäglichen
nennt. Bei Hopkins geschieht dieses Unsagen in der Ekstase der Wörter,

in der Wildheit, in die sie in seinen Texten durch ihr Tönen und
Klingen geraten. Was heißt es aber, zu sagen, das Sagen der Wörter
werde bei Hopkins in ihrem Klang aufzuheben versucht? Ihr Sagen
heißt hier nichts anderes als ihre Eigenschaft, immer etwas zu sagen,
das sie selber nicht sind, sondern bedeuten. Dieser Zustand der Sprache

als ein System der referentiellen Verweisung ist der eigentliche
Sündenfall der Sprache2. Der Fall aus einem adamitischen Sprechen
setzt den Menschen in Distanz zur göttüchen Sprache, die zu reden
oder verstehen er vergessen hat. Als Jesuit ist es Hopkins' Aufgabe
und Bestreben gewesen, „Gott Unseren Herrn zu loben", wie es im
Prinzip und Fundament gleich am Anfang des Exertitienbuchs heißt.
Dies ist nur möglich, wenn eine Sprache wiedergefunden wird, in der
man sowohl „Christ's call" vernimmt, als auch zugleich selber eine
Sprache redet, „which shall be acceptable to God" (S, 209) — eine
Sprache des Hörens und Erhörtwerdens. Diese Sprache hat Hopkins
in einer radikalen Hinwendung zum Klang gesucht. In ihm hat das

sagenhafte selige und wortlose Sprechen der Engel innerhalb des

streng durchorganisierten Systems der menschlichen Sprache sein
letztes Residuum3. In ihm überlebt so etwas wie eine Erinnerung an
die verlorene paradiesische Sprache. Der Klang an sich nämlich teilt
nichts mit außer sich selbst, klingt seinen Klang. Ihm müßte es gegeben

sein, sich dem Zwang der Signifikation, in dem die Wörter unserer

Sprache operieren, zu entziehen. Gerade für diese Operation wird

2 Davon handelt am eindrücklichsten Walter Benjamin in seinem Aufsatz Über
die Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen.

3 Zur Sprache der Engel als Musik s.S. 352-55 („Fall of the Angels according
to Babylonian and Welsh Texts") und S. 200-01 („Song of Lucifer's" als

„countermusic").

99



der Laut aber von den Zeichen vereinnahmt. „This intimate relation
between sounds and meaning is perfectly manifest and clear [...]
They call for each other", heißt es bei Jakobson in seiner New
Yorker Vorlesung über Laut und Bedeutung4. Was hier gesagt wird,
ist die strukturale Notwendigkeit der Wörter, den Klang der
Herrschaft des Sinns zu unterwerfen. Diese Herrschaft ist das Wissen über
die Dinge im Nennen ihres Namens, in dessen Nennung sich deren
Sinn in einem Akt des Verweisens erschließt. Dieses Anrufen ist aber
nicht mehr das göttliche fiat. Die Dinge sind schon da, und es wird
auf sie nurmehr gezeigt. Die Kenntnis von den Wörtern als Zeichen
ist ein Fall aus dem heiligen Wissen des göttlichen Namens, in dessen

Verlautbarung („vocalising") die Dinge ins Leben gerufen werden:
„And with the Word, all worlds and animations sprang co-instantan-
eously to being and life from their non-existence: shouting in extacy
of joy" (S, 354). Was Hopkins vorgeschwebt hat, ist ein Reden, in
dessen eigener Verlautbarung Ton und Klang sich aus der Verbannung

in die Zeichenhaftigkeit lossagen und über diese emporheben
würden, wie sein Falke „in his ecstasy!" Im linguistischen Zeichen
droht der Klang in seinem Dienst an der Bedeutung gerade zu
verstummen. Dichtung aber ist für Hopkins ein Zu-Gehör-Gelangen von
Texten, der Ort, wo sich der Ton im Wort zurückmeldet, nicht als

Diener am Anderen (der Bedeutung), sondern um seiner selbst willen:

Poetry is speech framed for contemplation of the mind by the way of hearing

or speech framed to be heard for its own sake and interest even over and
above its interest of meaning. Some matter and meaning is essential to it but
only as an element necessary to support and employ the shape which is

contemplated for its own sake. (Poetry is in fact speech only employed to carry
the inscape of speech for the inscape's sake — and therefore the inscape
must be dwelt on). (J, 289)

In dieser Definition zeigt sich, welche Bedeutung bei Hopkins dem
Sinn zukommt. Was den Zusammenhang seiner Dichtung stiftet, ist
nicht die Totalität eines Sinns, in deren Ordnung dieser zugänglich
und abrufbar wird, sondern so etwas wie ein tragender Ton („carry")

4 Roman Jakobson, Six Lectures on Sound and Meaning, Hassocks, 1978, pp.
23-24.

100



über die Wörter hinweg. Die Reduzierung des Sinns auf eine
unterstützende Funktion soll nicht heißen, daß die Bedeutungen einzelner
Wörter in einem Lesen, das die Wörter dem Hören zuführt,
verschwinden. Damit sie auf das Hören ihres Klangs hin verlassen werden

können, müssen sie gerade da sein. Daß die Lossagung vom
Primat des Sinns Hopkins' Gedichte einem Ausmünden in die Unver-
ständlichkeit ausgesetzt hat, ist dabei notwendigerweise so. „Many,
most, things should be at once intelligible", schreibt er an Bridges,
„but everything need not and cannot be [...] In the end, something
must be sacrificed, with so trying a task, in the process" (LI, 265).
Was geopfert wird, ist meaning-. „I was not over-desirous that the
meaning of all should be quite clear, at least unmistakeable" (LI, 50),
verteidigt er sich gegen den Vorwurf der Obskurität seines Wreck of
the Deutschland'5. Die Wildheit, in welche die sich in ihren
Bedeutungen verwirrenden Wörter geraten, ist Hopkins Grundbedingung für
das, was in seinen Hör-Texten das ,dwelling on the inscape for the
inscape's sake" ermöglicht. Was inscape heißt, ist nirgendwo in seinen
Schriften erklärt. Einmal heißt es pattern, design, ein andermal ist es

species, das, was die „individually-distinctive beauty of style" (LIII,
373) ausmacht, das „selving" in allen Dingen (S, 147). In seiner
Definition der Dichtung als „frame to be heard" ist es der Klang der
Dinge bzw. ihrer Wörter, in dem sich ihre Selbstheit, ihre „Inschaft",
ausdrückt. Was in dem dabei implizierten Übergang des Texts vom
Phänomen zum Klang geschieht, soll in Pied Beauty sieht- bzw. hörbar

werden. Dort wird inscape aufdringlich augenfällig als das Prinzip
der Differenzierung in den „dappled things", den gesprenkelten Dingen,

ihrem Spiel von „fickle, freckled (who knows how?)". Im
dapple werden die Dinge als „counter, original, spare, strange" (P,
70) zugleich gelesen und in der Wildheit dieser gegensätzlichen
Beschreibungen gepriesen. In ihrer Lobpreisung im Gesang als Klang
geschieht mit ihnen das, was „dwelling on the inscape" heißt. Das von
Hopkins angestrebte dwelling ist ein Versuch des Verbleibens im
gerade Flüchtigsten des Redens, dem Klingen. Realisiert wird es in
seinen Gedichten in der Häufung von gleichklingenden Wörtern, die

5 Hopkins plante „prose arguments", durch deren Voranstellung der Text des

Gedichts frei würde von der Aufgabe der Sinnvermittlung (LI, 265).

101



zugleich je andere Wörter, Bilder und Bedeutungen in den Text bringen,

in deren Gleichklang aber so etwas wie ein Zurückbuchstabieren
zum Ton geschieht (die späten Gedichte sind voll davon: „right,
wrong; reckon but, reck but, mind"; „skeined stained veined variety"
[P, 98])6. In diesem Vorgehen, dem „repetition, oftening, over-and-
overing, aftering of the inscape", versucht Hopkins die Differenz der
Zeichen auf das hin zu lesen, in dem sie aufgehoben sind. Sie sollen
in der Verlautbarung ihrer Verschiedenheit das verkünden, das sie
gemeinsam haben. „Landscape plotted and pieced — fold, fallow, and

plough" lautet eine Zeile in Pied Beauty. Die schreibende Hand, die
diese Zeile gleichsam als Pflug in die Landschaft dieses Texts gezogen
hat, hinterläßt in ihren Bildern eine Spur aufgeworfener distinkter
Erdbrocken: plotted und pieced sind die Bilder so gut wie die

Schriftzeichen, die sie aufmalen. In der Verschiedenheit dieser Wörter

geht aber, wie aus der Saat in der Furche, ein Ton auf, der ihre
Verschiedenheit in seinem Gleichklang auflöst. Das Wandern in und
Lesen dieser „/anrfscape" ist das „dwelling on the inscape" ihrer
Verlautbarung. Daß die dunklen Vokale genau in der Mitte der Zeile von
einem hellen Vokal spitzig durchstochen werden, ist dabei
bedeutungsvoll: „Landscape plotted and pieced, fold, fallow, and plough."
Pieced tönt wie peaced. Der Klang befriedet die Unruhe der wirren
Bilder und ihrer Schrift und weist bzw. tönt auf das hin, was ihre
Gemeinsamkeit ist und bei Hopkins für einen letzten Frieden schlechthin

steht. Ihr Gemeinsames ist das, was sie als differenzierte hervorgebracht

hat und in dem als ihrem Ursprung die Dinge in ihrer Vielfalt
zugleich aufgehoben sind. Bei Hopkins ist dies Gott und Christus als

Inkarnation des logos. Er steht am Schluß von Pied Beauty, auf ihn
zielen das Gedicht und all die Dinge, die es vor Augen führt: „All
things [...] He fathers forth whose beauty is past change:/Praise
him." Loben heißt hier die Wildheit der wirr wechselnden Phänomene,

die Schrift der Dinge, auf ihren Anklang an das sie begründende
Gleiche hin zu lesen. In der Wildnis der sich ständig desorientieren-

6 Dies ist Hopkins' Konzeption des „rhyme": „There are two elements in the
beauty rhyme has to the mind, the likeness or sameness of sound and the
unlikeness or difference of meaning, and the last is lessened by any likeness
the words may have beyond that of sound" (J, 286).

102



den Zeichen soll sich so ein Wegweiser, der zugleich Ziel ist, im Klingen

sagen.
Das Lesen dieses Wegweisers geschieht bei Hopkins in Gedichten,

in denen im Text, bestimmten sich dazu andienenden Wörtern, der
Übergang zum Klingen thematisiert wird. Die vielleicht wichtigsten
Wörter kommen in einem kurzen Text zur Sprache, der eine Exposition

von Hopkins' Sprachprogramm ist:

„All things [...] are charged with love, are charged with God and if we know
how to touch them give off sparks and take fire, yield drops and flow, ring
and tell of him." (S, 195)

In dieser Glosse zu den Exerzitien sind Gott und Liebe das in den

Dingen, das sie in ihrem Erscheinen und Erklingen freilassen. In den
sparks und drops wird an die Bilder eines Feuerschlagens und das

Schlagen des Wassers aus dem biblischen Stein angespielt, das ring
and teil erinnert an das Anschlagen einer Glocke. Diesem ring and
teil, in das die Aufzählung dieses Texts mündet, kommt eine besondere

Stellung zu. Sparks und fire stehen hier für die Inspiration einer
Stimme, die in ihrem Fließen von Gott erzählt, indem sie dessen
Anwesenheit in allen Dingen aufzählt. Diese Aufzählung soll so geschehen,

daß Gott in deren Erklingen (ring) gehört und zugleich verkündet

wird. Es ist ein telling als tolling. In dem schon zitierten Vers aus
dem Windhover erscheinen diese beiden Wörter und spielen mit
diesem Anklang. „How he rung upon the rein of a wimpling wing, in his
ecstasy!", der Augenblick, in dem der Flug des Vogels höchste Augenschau

ist, sagt sich in einem Wort, das gleichermaßen Auge und Ohr
anspricht. Rung meint hier sowohl das Kreisen der Flügel als auch das

Läuten und Klingen, das aus diesem Bild geschlagen wird. In dieser

Homonymie ist der rüttelnd stehende Vogel am schnellsten unterwegs

„To Christ our Lord", dem dieses Gedicht gewidmet ist. The
Windhover „rings of him" wie auch „to him". Am Schluß des
Gedichts wird diese Entdeckung des Tönens nochmals gesagt. Nach dem

„Buckle!", das sowohl das Zurückfalten seiner Flügel zum Sturzflug
als auch, wie immer betont wird, das Annageln Christi am Kreuz sagt,
heißt es vom herabstürzenden Vogel: „AND the fire that breaks from
thee then, a billion times told lovelier". Was in diesem Feuer
aufscheint, ist so etwas wie eine ekstatische Vision des Klingens von

103



Bildern. Told ist hier sowohl das Erzählen des Falkenflugs, das Zählen

all seiner einzelnen Flügelschläge, als auch Anklang an das tolled.
Billionenmal schlägt der Flügel die Glocke, die die Ankunft Christi
verkünden soll. Auf ihrem Schall reitet der Falke7.

Jedes Sprachprogramm hat zur Aufgabe, anzuzeigen, wie seine

Sprache zu lesen sei. In diesen Versen aus dem Windhover scheint
sich zu realisieren, was Hopkins in mehreren Briefen als das seiner
Sprache adäquate Lesen bezeichnet: „Take breath and read it with
the ears", schreibt er, und nicht, „as one commonly reads whether
prose or verse, with the eyes, so to say" (L I, 79). Was sich hier
anmeldet, ist so etwas wie ein Exorzieren der Schriftlichkeit eines Texts
im Akt des Lesens seiner Zeichen. Das Ohr soll den Blick des Auges
auf den Ton lenken, in dem der Text aus der Stille seiner Schrift in
einen Gesang bricht, ganz so wie in jener Zeile aus Pied Beauty. Zweifellos

ist dieses Lesen für Hopkins das einzig wirkliche Lesen gewesen,

und das obwohl sein Tagebuch voll ist von einem „All my eyes
see", einem Lesen der Natur als Buch. Die Wörter gehören, in ihren
Bildern und Tönen, immer sowohl dem „kingdom of the eye" als

auch dem „kingdom of the ear" an, wie John Hollander die „two
senses of poetic form", ihre doppelte Verfaßtheit, nennt8. Natürlich
ist das rung auch in Hopkins' Gedicht beides, und der Falke rüttelt in

7 Die Aufzählung ist das charakteristische Merkmal von Hopkins' Stil. Es ist
auch das typisch Jesuitische seiner Texte. Der beste Aufsatz über Hopkins
ist Roland Barthes' „Loyola" in Sade, Fourier, Loyola, Paris, 1971. Barthes
zeigt, wie die ignatianische „comptabilité" den Text der Exerzitien streng
organisiert und die Bilder als Gravuren nebeneinander anordnet: „L'image
ignatienne n'est pas une vision, elle est une vue, au sens que ce mot a dans

l'art de la gravure" (p. 60). Damit grenzt sich die Sprache der Exerzitien von
einer mystischen Erfahrung ab, deren Tendenz zur Auflösung der
Sprachlichkeit Ignatius suspekt war: „Le langage est son horizon définitif, et
l'articulation une opération qu'il ne peut jamais abandonner au profit d'états
indistincts — ineffables" (p. 59). Dies gilt auch für Hopkins. Seiner in der
beschleunigten Aufzählung der Bilder versuchten Überführung der Gravuren in
den Klang (nicht in eine mystische Vision) eignet aber gerade eine Tendenz
zur Aufgabe einer referentiellen Sprache. Die Aufhebung des Bedeutens, der
Entzug seiner Texte aus dem jesuitischen Ordnungszwang in die Wildnis,
haben Hopkins als Theologe und Dichter einem ständigen Zweifel ausgesetzt.

8 Vision and Resonance: Two Senses ofPoetic Form, New York, 1975.

104



beiden Reichen. Seine Bestimmung ist es aber gerade, diese Reiche
durcheinanderzurütteln. Hopkins' Insistieren auf dem Ohr hat
unverkennbar den Charakter einer Befreiung von der stummen Schrift9.
Man muß sich allerdings fragen, ob das „read it with the ears" nicht
gerade die Schrift, das Bild und das Zeichen wieder zurückrufen, wenn
es ganz gelingt, klingt. Die Zeile in Pied Beauty mit dem hellen /i/ in
ihrer Mitte organisiert ihre Verlautbarung zu einem perfekten Lautbild
mit der jesuitischen Friedensfigur in ihrem Zentrum. „Lautbild" heißt
hier aber nicht, daß das eine zugunsten des anderen aufgegeben wird.
Gerade das kann es eben nicht. Es ist „Laut/Bild", Anprall in letzter
Opposition. Schrift und Zeichen melden sich dabei immer wieder in
Hopkins's Texten zurück. Im Windhover findet sich an der Stelle, wo
das Bild ganz den Klang des rung sein bzw. sagen soll, ein Zeichen,
das stummer nicht sein könnte: Das Ausrufezeichen in „In his
ecstasy!" fixiert graphisch den Punkt, über dem der Falke für einen
Augenblick hängt, in stummer Emphase seiner „Vogelschrift", wie
das Fliegen einmal bei Günter Eich genannt wird10. Dem fire und
ringing in dem zitierten Text über das Verkünden Gottes geht ein ,,if
we know how to touch them" voraus, eine magische Berührung. Sie

erinnert an die Idee des Zauberworts, der Musik des Orpheus, das die
Dinge aus ihrem Träumen weckt, an ein „The whole landscape
flushes on a sudden at a sound" (P, 183). Für den Dichter sind die
Dinge aber seine Wörter, und sein touch ist ihre Berührung mit seiner
Feder beim Schreiben. Dieser Text ist eine Glosse zu Ignatius'
Betrachtung der Himmelfahrt Christi, „der von euren Blicken weg in
den Himmel gehoben worden ist." Dieser Moment ist Anlaß zur
Ankündigung seiner Rückkehr. Er ist aber vor allem ein letztes Zeichen,
das in seiner Stummheit auf das Verschwinden des Logos zeigt und
den Dichter als Schreibenden und Lesenden zurückläßt bei der stummen

Zeichenhaftigkeit seiner Texte.

9 „The so-called rhyme to the eye is a fiction, there is no rhyme but to the
ear" (J, 286), heißt es in seinen Ausführungen zur Metrik.

10 Von einer solchen Schrift heißt es einmal bei Hopkins: „They [die Vögel]
are purer, but alas! not solely/The unquestioned readings of a blotless
book." Das Lesen der Schrift evoziert bei ihm immer ein Wissen, das ein
Wissen um den Fall ist, hier im doppelten Sinn: „Knowing them well I can
but see the fall" (P, 26).

105



III

The Wreck of the ,Deutschland' handelt von der Zurückrufung des

Logos. Es ist die Exposition der beiden Arten des Redens und
Lesens, des „reading with the ear" und des „reading with the eyes",
deren gegenseitige Ausschließung und Pro-Vozierung Hopkins geplagt
hat. Im Zentrum dieses langen Gedichts, des ersten, das Hopkins seit
seinem Eintritt in die Gesellschaft Jesu nach mehrjährigem Nicht-
schreiben sich zu schreiben wieder erlaubte, steht eine Franziskanernonne.

Sie ist eine von fünf Ordensschwestern, die 1875 im Gefolge
der Schüeßung der Klöster in Preußen auf der Deutschland unterwegs
waren zu ihrem Exil in Amerika und bei deren Schiffbruch in der
Themsemündung umkamen. Das Gedicht dreht sich um den Ruf der
Nonne auf dem Deck des untergehenden Schiffs, wie Hopkins ihn
einem Bericht der Times entnommen hat. In seiner Lektüre wird er
zu einer Taufe in der Wüste der „wild waters": „She to the black-
about air, to the breaker, the thickly/Falling flakes, to the throng
that catches and quails/Was calling ,0 Christ, Christ, come quickly':
/The cross to her she calls Christ to her, christens her wild-worst
Best" (Strophe [St.] 24). Im Nennen des Namens Jesu offenbart sich
ihr die Gottheit unmittelbar. Im Eigennamen geschieht nicht ein
Benennen, sondern das Nennen selbst, und der Aufgerufene ist im
Anruf immer schon da. Der Name ist das Ankommen der Leere der
Absenz in der Fülle der Präsenz, die der Name sagt. Hier ist die Nähe
größtmöglich. Die Taufe geschieht immer im Namen Christi. Im
Zusammenfallen von Taufe und Tod der Nonne wird ihr Opfer dem

Opfertod Christi gleich, und ihr Wild-Ärgstes bekommt den Namen
Bestes, Christus. Diese Textstelle wird aber von einer eigenartigen
Unsicherheit heimgesucht. Wie ist das „come quickly" zu lesen? — (Es
ist wichtig, festzuhalten, daß diese Frage sich erst im Lesen stellt. Sie

ist das Lesen. Das Lesen vom Ruf der Nonne in der Times ist nicht
dieses Rufen selbst. Das „O Christ, Christ, come quickly" ist eine
Übersetzung des deutschen Rufs der Nonne. Der Ruf als Hopkins'
Modell eines unmittelbaren Anredens Christi und eines Sprechens als

Nennen überhaupt verweist so von Beginn weg auf ein nachbabylonisches

Zerbrechen des Redens in eine Vielfalt der Sprachen. Die

106



Distanz des Texts zu seinem Gegenstand präsentiert sich auch geographisch.

Das Gedicht ist eine Lektüre des Rufs am „Kentish Knock"
(St. 14) vom „pastoral forehead of Wales" (St. 24) aus, wo sich das

Ich des Gedichts befindet. Es ist in dessen Sprechen aber zugleich
auch der Versuch, aus dieser Distanz dennoch in einen Vollzug des

Rufs zu gelangen. Dies wird im Gedicht diskutiert.) — Wie also ist das

„come quickly" zu lesen? Wenn im Rufen des Eigennamens der
Gerufene immer schon da ist, ist die Präsenz Christi gerettet, war da
ein „Word, that heard and kept thee and uttered thee outright" (St.
30), unmittelbar und richtig. Wenn das „come quickly" aber auf
einen Zweifel an der Präsenz des Angerufenen deutet, kommt mit
ihm eine Absenz gerade dort zu Wort, wo das göttliche Wort als

Präsenz schlechthin gesagt wird. Die Möglichkeit dieser Uneindeutig-
keit schickt das Gedicht in eine Reihe von Deutungsversuchen. Dem
„The majesty!", das sich unmittelbar an den Taufakt anschließt,
folgt die Frage des „what did she mean?" Überhöhung und Auslegung

treffen in dieser Taufe aufeinander. Die Struktur des Nonnenrufs

erinnert, und hier beginnt die Auslegung, an das Wandeln von
Christus und Simon Peter auf dem Wasser in Mat. 14. Peters
ausgestreckte Hand und sein „Rette mich!" nach anfänglich sicherem
Gehen ist dort, wie Christus ihm vorwirft, Ausdruck seiner Kleingläubigkeit.

Peters Ausruf am sicheren Ufer, „Du bist in Wahrheit Gottes
Sohn", faßt das Gelernte dieser Lektion zusammen, dessen Lehrer
Christus ist. Christus wird im Gedicht „The Simon Peter of a soul"
genannt, Lehrer, der in seinen Schülern sich zeigt. In dieser Taufe
geschieht nicht nur „heart-throe", Herzgeburt, sondern auch „birth of
brain" (St. 30), ein Glaube in der Schulung. Man muß sich überlegen,
was das für diesen Text bedeutet, in dem es um die „divine utterance"
(S. 354) im Nennen des Namens Christi geht. Dies führt direkt zum
Problem des Lesens, das sich hier präsentiert.

Die Frage Sinns steht am Anfang jeder Schriftauslegung. In ihr
legitimiert der Mönch oder Priester seine Arbeit am Wort Gottes, die
nichts anderes ist als ein Zugang zu und Wissen von diesem Wort im
henneneutischen Akt des Lesens der heiligen Schrift. In der Tat
beginnt die Reihe der Deutungen, die auf das „The Majesty!" folgt, mit
einer Hinzuziehung einer im Kontext des Schiffbruchs relevanten
Bibelpassage: Die Stillung des Seesturms in Mat. 8 — we are perish-

107



ing" (St. 25). Diese Reihe der zunehmend vermitteiteren Lesungen
des ursprünglichen Hörens Christi, des Logos, im Ruf der Nonne
mündet schließlich in ein Schwinden der im Namensruf gehörten
Nähe in das Lesen von Zeichen wie Leuchttürme:

Ah! there was a heart right!
There was single eye!
Read the unshapeable shock night
And knew the who and the why;
Wording it how but by him that present and past,
Heaven and earth are word of, worded by? -
The Simon Peter of a soul! to the blast
Tarpeian-fast, but a blown beacon of light. (St. 29)

Der Versuch, Christus in zwei konventionellen Emblemen zu fassen
— dem Felsenfesten („Tarpeian-fast", eine typische Form des im
Text angewandten Emblems) und dem Leuchtturm („blown beacon
of light"), Mal des erhellenden Wissens, Zeichen — führt den Text an
ein sicheres Ufer, weit weg von der stürmischen See dieses Gedichts.
Diese Strophe wird gewöhnlich als ein Text gelesen, in dem gesagt
wird, was in jener Nacht faßbar wurde. Das Gelingen des Zugriffs ist
allerdings ein gründliches Mißlingen, „mis-reading". Das „Read the
unshapeable shock night" ist hier zu lesen als ein Fall aus dem
Schock, dem „The Majesty!", das die Erfahrung der unmittelbaren
Nähe Christi im Nennen seines Namens war. Das Lesen ist nicht ein
Lesen der Nacht als unshapeable, sondern gibt ganz im Gegenteil der
„unshapeable night" jenes Rufens gerade eine Form — die diskreten
Zeichen der Leuchttürme. Das Wissen („knew the who and the
why"), von dem hier die Rede ist, wird mit einem Verlust des

Namen Christi erkauft. Diese Strophe steht unter dem Patronat von
Simon Peter. Er steht hier für ein Reden, das zwar weiß, aber auch
erinnert, daß diesem Wissen die Kleingläubigkeit vorausging. Christus
wird mit Peters Namen, dem Anderen, gerufen: „The Simon Peter of
a soul". Weiter könnte man in diesem Namenstausch nicht vom
Nonnenruf, dem „O Christ, Christ", entfernt sein. Was in diesem
Lesen und Wissen lesbar wird, ist, was das Lesen nämlich ist: Schaffung

der Distanz, in dem es operiert, Absenz, Zeichen, Bilder. In der
vorausgehenden Strophe versucht das /, das Ich des Gedichts, Christus
bei seinem Namen zu nennen. Es ist ein Versuch, den Ruf der Nonne
nachzuahmen:

108



„But how shall I make me room there:
Reach me Fancy, come faster —

Strike you the sight of it? look at it loom there,
Thing that she there then! the Master,
Ipse, the only one, Christ, King, Head (St. 28)

Der Appell an die Einbildung, die Bilder jener nächtlichen Szene zu
spenden, führt in seinem Insistieren auf dem „look at it" in ein
ständiges Abbrechen der Rede, die eigentlich nennen will, und wenn sie

endüch nennt, das „Ipse, the only one" in die verschiedenen Gesichter

der Gottheit zerlegt11. Das Mißlingen hat hier mit dem Zuviel des

Sehens zu tun. „How shall I" heißt hier eigentlich „How shall eye".
Das traditionelle Spiel mit eye und / wiederholt sich nochmals:
„There was single eye!/Read the unshapeable shock night" wird
immer auf die Einsicht der Nonne bezogen. Es tönt hier aber auch als

„There was single /". „Make words break from me here all alone"
(St. 18), sagt das Ich in Wales. Es ist ein verlassenes Ich, weil es fern
vom Reden der Nonne ist, und fern ist es, weil sein Reden ein „single
eye", zuviel Augenrede und zuwenig Namenrufen ist. Es scheint, daß
der Nonne das „heart-throe" zufällt, dem Ich „on a pastoral forehead
in Wales" aber das „birth of brain", das Lesen. Die Taufe kann nicht
ersetzt werden durch das Reden davon. Man muß dazu untergehen.

Allerdings: das Gedicht, in seinem Anschlagen all der Töne jener
Nacht ist doch auch ganz dort. Ihm kommt die Nähe jenes Geschehens

vielleicht doch zu. Davon handeln die Strophen 16 und 17. In
Strophe 16 läßt sich ein mutiger Seemann angeseilt von der Takelung
herab, um „the wild womankind" zu retten. Er stürzt tot in die Fluten

und: „They could tell him for hours, dandled the to and fro".
Dieser mißglückten Rettung wird in der nächsten Strophe die Nonne
entgegengestellt. „A lioness arose breasting the babble,/A prophetess
towered in the tumult, a virginal tongue told." Das babble, das
Geschrei von Frauen und Kindern, hat Hillis Miller als Anklang an Babel
gelesen12. Dem Babel des Geschreis setzt die Nonne das „tongue

11 Diese Gesichter sind dort Thema, wo die Auslegung der Schrift und des

Worts zur Aufgabe wird: In Hopkins' Predigten. „God is our king. The Lord
is a great king, says the Scripture a king, an emperor, any kind of prince,
ruler, governor" (s. S, 53-8).

12 The Linguistic Moment, Princeton, N.J., 1985, p. 258. Dort weist er auch

109



told" entgegen. Tongue bedeutet im Englischen sowohl Zunge als

auch Klöppel einer Glocke, told klingt an tolled an. Wir finden hier
wieder die beiden Arten des teil bei Hopkins. Während der tote
Seemann in seinem dandling und dangling13 scheinbar nur die Zeit zählt
und erzählt, läutet die Nonne den Namen Christi. Eigenartigerweise
hat Hillis Miller Babel entdeckt, nicht aber den Turm, der dort immer
steht, sehen wollen. Er steht auch hier auf dem Schiff: „A prophetess
towered the tumult". Wie ist das zu lesen? Die Nonne redet doch
gerade nicht in vielen Zungen, sondern nur in der einen. Das hier
erzählende, zählende Ich macht sie in seinem Bild von ihr zu dieser
Erscheinung. In der Übersetzung und Lektüre ihres Rufs geschieht das

Fallen aus dem Nennen des Namens in die Zeichnung von Bildern.
Wo das „tongue told" den Text in eine Ankündigung des bloßen
Klingens überführen will, meldet sich der Ort zurück, wo die Zunge
zu Zungen wurden, das Bild vom Scheitern der Sprache. Dieses letzte
Mißlingen klingt aber gerade an das Gehngen an. Dies macht die
Schwester zur Schwester des Dichters, „a sister calling/A master, her
master and mine" (St. 19). Diese Verwandtschaft wird im Seemann
ersichtlich. Sein „dandled the to and fro" am Seil, das ihn mit dem
Deck des Schiffs verbindet, wo die Nonne steht, ist in perfektem
Gleichschwung mit der Zunge, die die Glocke Christi in ihrem Nennen

seines Namens anschlägt. Und auch er wird getauft. Und der
Klang ist auch da, wird gehört: „They could tell him for hours,
dandled the to and fro/Through the cobbled foam-fleece, what could
he do/With the burl of the fountains of the air, buck and the flood of
the wave?" Er erzählt sich dem, der hier hört, was es heißt, mit dem
Ohr zu lesen14. Das „foam-fleece" ist Anspielung an das Vlies des

Lamms und ein mythischer Geburtsschaum, aus dem Hopkins seine

auf den Anklang von tolled in told hin. Für die Wichtigkeit dieser Anspielung

bin ich ihm verpflichtet.
13 Dandle, (ein Kind) wiegen, und dangle, baumeln, sind verschiedene Wörter.

Der Gebrauch von dandle im Sinn von dangle ist allerdings bis ins 16. Jh.
bezeugt. Diesen Hinweis verdanke ich Peter Hughes.

14 „ ,Burl' of being/uncloven" als „the possible world" im Gegensatz zu den
vereinzelten „cleaves of being" der „actual world" ist ein zentraler Begriff
in Hopkins' Ausführungen zur Gnade. S. S, 154-5. Vgl. das „in wind's
burly" in St. 27.

110



neue Sprache mit diesem Gedicht nach langer Stille hat geboren werden

hören wollen. Das dandling des Seemanns wiegt hier den Text als

dieses Kind.
Zwischen einem Reden, das immer nur „cries countless, cries like

dead letters sent/To dearest him that lives alas! away" (P, 101) ist,
das immer nur „the cipher of suffering Christ" (St. 22) entziffert,
und einem Reden, das nur noch calling ist, bewegt sich dieser Text in
unauflöslichem Selbstwidersprechen hin und her, „dandles the to
and fro".

IV

„No doubt my poetry errs on the side of oddness" (LI, 66). Hier sagt
sich Hopkins' Dichtung nochmals als die Wildnis, von der am Anfang
ausgegangen wurde. Das Wandern in der Wildnis seiner Wörter und
Töne ist ein Irren. Es ist ein Irren zwischen zwei sich anbietenden Be-

wegungs- und Redearten, die in seinen Texten miteinander streiten,
zwischen der Wildnis als der Szene der Versuchung und dem Ort der
Taufe. „All Christ's words, it seems to me, are either words of cure,

or correction of some error or fault; their function is always
ramener à la route" (S, 158). Was den Redenden vom rechten Weg

abzubringen droht, ist Luzifer, der „thrower of things off the track"
(S, 199), wie er einmal beschrieben wird. Davon hat Luzifer ja eine

Ahnung. Seinen Fall hat Hopkins als eine Verliebtheit in seinen eigenen

Gesang beschrieben, „a dwelling on his own beauty, an instressing
of his own inscape", der zu einem „counterpoint of dissonance", „a
concerting of selfpraise" (S, 201), dem Fall, geführt hat. Die gefährliche

Nähe zu Luzifer ist immer die Ferne zu Gott, und Hopkins hat
in einem Hin und Her zwischen ihnen operiert. Gefährlich ist die

Sprache für ihn dort, wo seine Texte im Versuch, ihre Rede loszusagen

von der „éternelle malédiction" Luzifers15, an der sie in ihrer

15 Aus La vie et les oeuvres de Marie Lataste. Von Hopkins zitiert im Anschluß
an den babylonischen Text vom Fall der Engel: S. 354.

111



Sprachlichkeit teilhaben, gerade in sie hineingeraten. Wenn der Klang
das Ungefallene der Sprache ist, kann sich in ihm der Fall noch
ereignen. Im Windhover heißt es nicht nur „the fire that breaks from
thee then, a billion/Times told lovelier", sondern auch billionenmal
„moie dangerous". Die Anwesenheit beider (Gottes und Luzifers) in
der Spache, zeigt sich als der Widerstreit, der in seinen Texten
ausgetragen wird, ihrer paradoxalen Struktur. Vom Paradox als rhetorische
Figur hat Hopkins wenig gehalten: „I cannot follow you in your
passion for paradox: more than little of it tortures" (LUI, 388). In
seinen Gedichten zeigt es sich aber, und es ist dort ein Platz der Sprachfolter,

ein „rack/Where, selfwrung, selfstrung, sheathe — and shelterless,

thoughts against thoughts in groans grind." Groans ist hier ebensogut

Stöhnen unter Schmerz wie Seufzen als Gebet: Nach der
Heilung des Taubstummen in Mark. 7 schaut Christus zum Himmel: „He
looked up to heaven and groaned — Hopkins' Kommentar lautet:
„It was an appeal, a prayer to his heavenly Father" (S, 18). Die
Unartikuliertheit dieses groaning reflektiert die Unentwirrbarkeit seiner
Aussage, das Verbleiben im Qual-Heil des Paradoxen. In ihm wird der
Taubstumme hörend und sprechend — ist Heilung — und/oder wird
der Sprechende und Hörende seiner Sprache beraubt — ist Folter.

Abstract

Hopkins's poetry is an attempt to translate the phenomenal of things and

images into their sound, in which he heard them „ring and tell" of God and
Christ as the incarnation of the Word. This shift from the image as a mute sign
to the sound as the immediate ,,re-vocalizing" of the divine utterance leads,
as becomes apparent in his famous definition of poetry, to a radical lessening of
the importance of meaning. The aim of his poems is to free language from the

referentiality of its well ordered system of signification. This is where his words

grow wild. The paradoxical structure of his texts can best be seen in his claim
that his poetry ought to be read „with the ear" rather than „with the eyes." This
reading, however, still remains a form of reading and is constantly threatening to
fall back into the signs from which it struggles to disentangle itself. This problem
is sketched out in a reading of relevant verses from The Windhover and Pied

Beauty. They lead the paper on to a more detailed discussion of The Wreck of
the Deutschland', where the attempt to name Christ is marred by the necessity
of translation and exegesis.

112


	"The words are wild" : das Paradox der Wortwildnis bei Hopkins

