
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 5

Artikel: Das Paradox des Unsäglichen bei Georg Trakl

Autor: Frey, Eleonore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eleonore Frey

DAS PARADOX DES UNSÄGLICHEN BEI GEORG TRAKL

Diesseitig bin ich gar nicht faßbar,
denn ich wohne grad so gut bei den Toten
wie bei den Ungeborenen.

Paul Klee1

I.

„Unsäglich ist der Vögel Flug"2 wird einmal in lapidarer Behandlung
eines bei Trakl häufigen Motivs gesagt, und an anderer Stelle ist von
,,unsägliche[m] Vogelflug"3 die Rede. „Unsäglich" ist der Flug nur
schon als eine völlig ungebundene Bewegung. In den Aspekten des

Flatterns, Kreisens, Wanderns, Ziehens oder vom Himmel Stürzens,
in denen sie sich in Trakls Gedichten ereignet, kommt sie zwar in der
einen oder anderen Momentaufnahme, nicht aber in der Möglichkeit
beliebig freier Übergänge zur Sprache. Der ins Bild gefaßte Flug hat
das Fliegen verlernt. Er ist gebunden in diese oder jene Figur.
„Unsäglich" ist der Vogelflug aber auch als das, was Bewegung hervorruft:

Bewegung jetzt nicht mehr im wörtlichen, sondern im übertragenen

Sinn. „Doch immer rührt der schwarze Flug der Vögel / Den
Schauenden"4, steht im Gedicht Ruh und Schweigen zu lesen. Der
Schauende ist wahrnehmbar als Gestalt. Die Rührung tritt in der

1 Paul Klee, Tagebücher, hrsg. von Felix Klee, Köln, 1957, S. 427.
2 Afra, Georg Trakl, Dichtungen und Briefe, hrsg. von Walther Killy und Hans

Szklenar, Salzburg, 1969,1, S. 108.
3 Stundenlied, Georg Trakl, op.cit. I, S. 80.
4 Ruh und Schweigen, Georg Trakl, op.cit. I, S. 113.

73



bloßen Feststellung, daß Rührendes sich ereigne, nicht zutage. Sobald
die Rede feststellt, was zur Sprache zu bringen wäre, hat sie es auch
schon verfehlt. Als eine begrenzende schließt sie aus, was nur im
Unbegrenzten wirksam ist. Das Wort „unsäglich" nennt in dem
Gebrauch, den Trakl von ihm macht, das Anderswo, in dem es sich als

ein nicht zu Sagendes abspielt, und es bringt — indem es dieses

Anderswo nennt — sich selber ins Hier des Gesagten ein als den
Abgrund, den das Gesagte in seiner unfundierten Ausschließüchkeit
verdeckt.

Wenn „die nahe Stille Vergessenes" denkt, wie es im Gedicht
Ruh und Schweigen weiter heißt, ist in dieser Stille als dem Ort des

Unsäglichen gegenwärtig gerade das, was als ein Tonloses, nicht ins
Licht der Erinnerung Emporgehobenes oder Emporgeredetes Gegenwart

nicht hat. „Unsägliches" läßt sich nur sagen im Verzicht darauf,
es sagen zu wollen. Dieser Verzicht muß aber freilich gesagt werden,
und zwar so, daß mit dem in Unsäglichkeit sich vollziehenden Entzug
einer Erscheinung immer auch deren wirksame, „rührende" Präsenz

zur Sprache kommt. Der Vogelflug ist „unsäglich". Als solcher ist
er gesagt. Aber nur dann ist er es, wenn in jedem bestimmenden Zug
das Sagen seiner Tendenz zur Bestimmung auch wieder entsagt und
somit das Gesagte entlassen hat in die freie Ungebundenheit des

„Flugs": in die Rührung, die in Stille als eine nicht zu bestimmende
aufkommt und wieder sich verliert.

Trakl redet vom Vogelflug als einem Unsäglichen in einem
vielsagenden Kontext. „ Die runden Augen / Spiegeln / Vielleicht
unsäglichen Vogelflug, des Ungeborenen / Pfad an finsteren Dörfern,
einsamen Sommern hin / Und aus verfallener Bläue tritt bisweilen ein
Abgelebtes" heißt es im Stundenlied5. „Unsäglich ist der Vögel Flug,
Begegnung / Mit Sterbenden; dem folgen dunkle Jahre" wird im
Gedicht Afra6 gesagt. Als ein nur „vielleicht" in „runden Augen"
gespiegelter tritt der „unsägliche Vogelflug" in direkte Nachbarschaft
zum Pfad des „Ungeborenen", der als solcher überhaupt nicht in —

oder mit — Augen wahrzunehmen, sondern nur allenfalls aus einer
nur als vergessene zu denkenden Spur zu rekonstruieren ist — zu re-

5 a.a.O.
6 a.a.O.

74



konstruieren aus einem Wissen, das weiß, daß es nicht weiß7. An
einen derart gewußten und dennoch unbekannten Bereich grenzt das

„Unsägliche" auch in der Nachbarschaft zu den „Sterbenden" oder
zum „Abgelebten" an. Es grenzt an, wenn man so sagen kann, in der
Gemeinsamkeit der Entgrenzung, als die sich der Übergang in den
Bereich der „Ungeborenen" oder „Toten" als ein nicht faßbarer fassen
läßt. In solchen Übergängen fallen die Unterschiede zwischen innerer
und äußerer Wahrnehmung, zwischen Wirklichkeit und Halluzination
dahin. Der Vogelflug, der als ein „unsäglicher" auf dem Pfad des

„Ungebomnen" oder in der „Begegnung mit Sterbenden" seinen Verlauf

nimmt, ist nicht mehr dem einen oder dem anderen Bereich
zuzuordnen. In der Rührung, die er im Schauenden hervorruft, ist er in
einem scharfe Kontur und deren Verdämmern. Ein solches Verdämmern

der Konturen kann man je nach Perspektive in „Verfall" oder
in „Seele" ausmünden sehen, während ihre ungebrochene Schärfe je
nachdem als Zeichnung oder Verzeichnung eines Gemeinten
erscheint. „Unsägliches" ist — wie der Tod im Leben — im Gesagten
wirksam sowohl als eine zerstörende wie auch als eine zu neuem
Leben erst wieder befreiende Kraft. Als ein in Sprache nicht zu Fassendes

ist es gestaltlos. Gestalt hat es aber — wenn auch nicht sichtbar
oder greifbar — in dem Eindruck, den es im „Schauenden" als einen
Auftrag zu artikulierter Gestaltung hinterläßt.

Von ,,dunkle[r] Deutung des Vogelflugs" ist im Gedicht An den
Knaben Elis& die Rede. In ,,dunkle[r] Deutung", kann man sagen,
deutet in der Verbindung mit dem Ungeborenen und dem Toten der
Vogelflug in das unbetretbare und doch in der Erfahrung mindestens
als ein nicht zu vergegenwärtigendes gegenwärtige Vorher und Nachher

des Lebens hinüber: in das, was jenseits des überblickbaren Raumes

Hegt, über den vom einen Rand des Himmels zum andern die Vögel

hinwegziehen, wenn sie in „wundervollen Flügen" sich zeigen und
schließlich „entschwinden"9. Als Bereich der Ungeborenen und der
Toten ist das Vorher und Nachher zugleich dasselbe und nicht das-

7 Zum Problem „Ort des Gedichts" und auch zum Thema „der Ungeborene"
vgl. Martin Heidegger, Die Sprache im Gedicht. Eine Erörterung von Georg
Trakls Gedicht, in Unterwegs zur Sprache, Pfullingen, 1959, S. 37-82.

8 An den Knaben Elis, Georg Trakl, op.cit. I, S. 26 und 84.
9 Verfall, Georg Trakl, op.cit. I, S. 59.

75



selbe; je nachdem, ob dem beleuchteten Dazwischen das Dunkel als

Anfang, als Ende oder eben schlicht als Dunkel erscheint. Im „Unsäglichen"

sind diese Möglichkeiten gleichzeitig gegeben oder entzogen.
Das Sagen hebt immer je eine auf Kosten der andern hervor. Wer

„Unsägliches" sagt, sagt — und das ist das Paradox der poetischen
Rede schlechthin —10 Präsenz und Abwesenheit zugleich. Er redet
doppelzüngig, janusköpfig für und gegen das, was er sagt und nicht
sagt.

Anfang und Ende sind ebensowenig zu unterscheiden im
vollkommenen Dunkel wie im ungebrochenen Licht. Aus dem
Ungeschiedenen tritt die Rede als eine verlautende in der Folge von Ton
und Stille, als eine geschriebene im Wechselspiel von Licht und Schatten

unterscheidend, gestaltend und zerstörend in den Raum. Wie der
Vogelflug schwarz in den hellen Himmel, kann man sagen, und hat
man im Vergleich von Vogelflug und Schrift auch oft gesagt. Auch
der „unsägliche Vogelflug" bei Trakl zeigt sich gelegentlich als ein
Lesbares. Allerdings ist er — wie anders— zugleich lesbar und nicht.
„Des Vogelfluges wirre Zeichen" lesen im Gedicht Traum des
Bösen11 die Aussätzigen, während anderswo die „Schwalben irre
Zeichen ziehn"12. Als eine Schrift, die sich nicht effizient entziffern
läßt, steht der Vogelflug in seiner flüchtigen Erscheinung zwischen
dem noch nicht und dem nicht mehr Artikulierten, so wie der Lebende

in ständiger Veränderung zwischen dem Ungeborenen und dem
Toten steht. Die Zeichen, die er schreibt, bestimmen nicht, und sie

deuten nicht auf ein Bestimmtes hin. Wenn sie als „irre" oder „wirre"
dennoch lesbar sind, sind sie es in ihrer Aufhebung in der Bewegung
des „Unsäglichen": in der Schrift des Vogelflugs, die „Sinn" hat im
Sinn von Richtung — Ausrichtung eines Redens, das den ihm gesetzten

Horizont ständig von neuem ins noch Unbesprochene hinaus
verschiebt.

10 Ich verwende den Begriff „Paradox" hier als Chiffre für einen Vorgang, der
sich nicht im Begriff fixieren, sondern nur als Prozeß verfolgen läßt. Das

„poetische Reden" als Prozeß wird in den Abschnitten III-V dieses
Aufsatzes untersucht.

11 Georg Trakl, op.cit. I, S. 29.
12 In einem verlassenen Zimmer, Georg Trakl, op.cit. I, S. 25.

76



Die Frage, die im Bild des Vogelflugs das „Paradox des Unsäglichen"

aufgibt, kann sich nicht auf ein im Gedicht Festgehaltenes,
sondern lediglich auf das Gedicht als eine vorläufige Schrift ausrichten:

auf eine Schrift, die in ihrem prekären Verlauf zwischen dem
Ungesagten und dem zu Tode Geredeten das Unsäghche zur Erscheinung

bringt. Diese Schrift ist freilich in den Zeichen, die unverrückbar

schwarz sich vom weißen Papier abheben, nicht gegeben, sondern
man muß sie im Lesen sozusagen wie Vögel zum Flug in den hellen
Himmel erst aufscheuchen. In einem Lesen, das immer wieder aus der
Fessel des referentiellen Bezugs sich befreit und die Wörter auch als

Klang und Rhythmus wahrnimmt.

II.

Die in sich widersprüchliche Redesituation, in der Unsäghches
zugleich gesagt und im Sagen als ein Unsäghches zerstört wird, läßt sich
darstellen als eine Auseinandersetzung zwischen zwei Figuren. Im
modellartigen Aufbau einer Szene, die den Prozeß eines solchen
Redens sichtbar machen soll, setze ich zwei Instanzen ein: eine, die sagt
und im Gesagten sich definiert, und eine andere, die unsagt und
somit in der Auflösung von Gesagtem sich zur Wirkung bringt. Die, die

sagt, nenne ich den „Geborenen"; die, die unsagt, den „Ungeborenen"13.

Beide Figuren treten in Trakls Gedichten auf, und zwar
durchaus auf der gleichen Ebene. Geburt ist demnach nicht nur der
Übergang von einer Phase zur andern, sondern auch die Eröffnung
einer doppelten „Existenz", wenn man so sagen kann: einer Möglichkeit,

als „geboren" zugleich „ungeboren" oder als „ungeboren" zu-

13 Ansätze, die von der Feststellung widersprüchlicher Tendenzen ausgehen,
finden sich z.B. bei Wolfgang Preisendanz, Auflösung und Verdinglichung in
den Gedichten Georg Trakls, in Immanente Ästhetik — Ästhetische
Reflexion, hrsg. von Wolfgang Iser, München, 1966, S. 227-261 oder bei Peter
von Matt, Die Dynamik von Trakls Gedicht, in Expressionismus - sozialer
Wandel und künstlerische Erfahrung, hrsg. von Horst Meixner und Silvio
Vietta, München, 1982, S. 58-72.

77



gleich „geboren" zu sein. So kann es am Schluß des Kaspar Hauser
Lieds14 heißen: „Silbern sank des Ungebornen Haupt hin." Kaspar
Hauser ist hier einer, der als ein Ungeborener durchs Leben geht und
stirbt. „Ungeboren" ist er einmal darin, daß er — wie das Kind im
Mutterschoß, sagt das gängige Cliché — eins ist mit der Welt, die ihn
umgibt. „Er wahrlich liebte die Sonne", heißt es am Anfang des

Kaspar Hauser Lieds in einer Beschreibung solchen Einverständnisses,
während der Geborene nur schon durch seine Geburt aus solchem
glücklichen Wohnen verstoßen ist. „Groß ist die Schuld des Geborenen.

Weh, ihr goldenen Schauer / Des Todes, / Da die Seele kühlere
Blüten träumt", sagt das Gedicht Anif15 von ihm.

Wenn mit der „Schuld" des Geborenen nichts als die Erbsünde
gemeint wäre, in die in der christlichen Tradition das Kind mit seiner
Geburt eintritt, wäre einer, der auch als ein „Geborener" noch
„Ungeborener" ist, nicht denkbar. Wenn man aber „Schuld" versteht
auch als das, was der „Geborene" denen, die vor ihm da waren, schuldet

- den „Toten", die wie die „Ungeborenen" jenseits des Bereiches

wohnen, der als „Leben" sich überblicken läßt —, eröffnet sich die

Möglichkeit, die „Schuld", die mit der Geburt angetreten wird, auch

zu sehen im Zusammenhang mit dem Eintritt in die Tradition. In die
Tradition des Abendlandes zum Beispiel, von der das Abendländische
Lied16 singt. Als Schuldner solcher Überlieferung kann sich der
„Geborene" erkennen, wenn er in die durch sie bestimmte Welt eintritt
und sein Erbe antritt17.

„O Mensch", spricht, „eine sanfte Flamme", Gott den „Ungeborenen"

Kaspar Hauser an. Nichts als „Mensch" ist Kaspar Hauser,
weil er noch nicht sich eingelassen hat auf die Welt, sondern sozusagen

noch auf der Schwelle steht. „Ich will ein Reiter werden" verlau-

14 Kaspar Hauser Lied, Georg Trakl, op.cit. I, S. 95.
15 Anif, Georg Trakl, op.cit. I, S. 114.
16 Abendländisches Lied, Georg Trakl, op.cit. I, S. 119.

17 Von der Problematik des „Erben" her könnte man eine Beziehung zu Hof¬
mannsthal herstellen. Während aber Hofmannsthal in vorgegebene Rollen
scheinbar problemlos sich einfügt, übernimmt Trakl sein „Erbe" in Form
von Fragmenten — Zitaten von Hölderlin oder Rimbaud zum Beispiel —, die

sich seinem eigenen Reden völlig anverwandeln. „Erbe" ist ihm in jeder
Hinsicht nicht nur Möglichkeit, sondern auch „Fluch".

78



tet von ihm in ,,dunkle[r] Klage". Ein „Geborener" — anders gefaßt
jetzt einer, der die Schwelle zur Welt und zu seiner Rolle in ihr
bereits überschritten hat — ist nie nur einfach Mensch, sondern immer
auch Bruder oder Schwester, Wanderer oder Fremdling, Mörder oder
Mönch. Im Vergleich verschiedener Fassungen18 der Gedichte zeigt
es sich, daß bei Trakl die einzelnen Gestalten ihre Rolle fast behebig
zugewiesen bekommen. Was jeweils den Ausschlag zu diesem oder
jenem zu geben scheint, ist weniger die Vorstellung einer bestimmten
außersprachlichen Realität als die Gesetzmäßigkeit des dichterischen
Texts schlechthin. Durch die im übrigen meistens elementaren Rollen
schimmert denn auch immer hindurch, was der Mensch als solcher
wäre: „Schön ist der Mensch und erscheinend im Dunkel, / Wenn er
staunend Arme und Beine bewegt, / Und in purpurnen Flöhlen stille
die Augen rollen", heißt es im Helian19 in einem erinnernd-prophe
tischen Bild. Zwischen der gestaltlosen Unbestimmtheit des „Ungeborenen"

und der tödlichen Bestimmtheit des „Geborenen" könnte
man diese frei bewegliche, den Raum erst erprobende Gestalt als

einen gleichsam ständig Neugeborenen sich in der Schwebe halten
sehen. Ins Feben gerufen wie im Paradies in ,,sanfte[r] Flamme" durch
das Wort „O Mensch" sei dieser Neugeborene, kann man sagen. Ins
Feben gerufen und im Ruf bereits auch wieder aus dem Paradies
verstoßen. Auch das Wort „Mensch" bezeichnet eine Rolle. Das sanfte
Brennen der Flamme erstarrt in ihm zum Begriff.

Ein Reden, das sagend-unsagend Unsägliches sagt, üeße sich im
Rahmen des als Auseinandersetzung zwischen „Ungeborenem" und
„Geborenem" entworfenen Modells denken als das Reden dieses stets

von neuem Neugeborenen: als eines, das stets von neuem geboren
wird demnach. Wie kann es aber sich ereignen, wenn jede Benennung

18 Im Gedichtkomplex Lange lauscht der Mönch dem sterbenden Vogel am
Waldsaum, Georg Trakl, op.cit. II, S. 454, werden zum Beispiel die
Möglichkeiten „Mörder/Verfluch te/niemand(?)/Sterbende/Verstorbene/Einsame/
Tanzende/Böse" erwogen. Zur Bedeutung solcher Entwürfe vgl. Walther
Killy, Entwurf des Gedichts. Über den Helian Komplex, in Walther Killy,
Über Georg Trakl, Göttingen, 1960, S. 52-83.

19 Helian, Georg Trakl, op.cit. I, S. 69ff. Die Darstellung dieses Menschen kann
illustrieren, was in einer psychoanalytischen Studie als „ozeanisches Dasein"
beschrieben wird. Vgl. Gunther Kleefeld, Das Gedicht als Sühne. Georg
Trakls Dichtung und Krankheit, Tübingen, 1985, S. 104.

79



bereits wieder verfestigt, was nur als ein frei bewegliches „schön"
und „erscheinend" zwischen dem noch nicht und dem nicht mehr
Lebendigen sich in der Schwebe halten kann? Wenn man die Rede, in
der sich Trakls Gedichte konstituieren, im traditionellen Sinn beim
Wort nimmt, bleibt man gefangen in der Ausweglosigkeit einer
paradoxen Situation, die in solchem Beharren auf dem Begriff überhaupt
erst herbeigeredet worden ist20. Entrinnen kann man ihr nur dann,
wenn man das Gesagte auch als ein nur Gesagtes auffaßt: Wenn man
das Wort beim Wort nimmt als Wort.

In der Konzentration auf die Sprachlichkeit dessen, was in Trakls
Gedichten zur Sprache gebracht wird, zeigt sich die Schuld des
„Geborenen" noch in einem anderen Aspekt. Schuldner ist er jetzt im
Hinblick auf die Sprache, die ihm als eine überlieferte zufällt. Mit
seiner Geburt tritt er als Fundus und als Last ein Erbe an, das ihm das

Reden zugleich ermöglicht und als ein eigenes, „ursprüngliches"
verwehrt. So kann er zum Beispiel „Reinheit"21 als den in jedem Sinn
schuldlosen Zustand redend anrufen. Im Gebrauch des überlieferten
Wortes „Reinheit" setzt er sich aber von „Reinheit" als der völligen
Schuldlosigkeit auch schon wieder ab. Wenn der „Geborene" zu
reden anfängt, küngt immer schon mit, was bereits gesagt ist: „Erinnerung

an erzählte Legenden"22, heißt es einmal — Erinnerung an alles,
was im Umgang mit Sprache je zu lesen und zu hören war. Der
„Geborene" kann demnach überhaupt nicht anders reden als zitierend.
Sobald er redet — redend „geboren" wird —, ist er auch schon nicht
mehr er selber, sondern er wird von einem ihm Fremden — dem
angetretenen Erbe — entfremdend bestimmt.

Der „Ungeborene" als der Schuldlose dagegen hat keine Sprache.
Er ist im Unsäglichen. Er ist das Unsägliche: reine Möglichkeit ist er,
oder, anders gesagt, er ist nicht. Wenn er in der Redesituation des

Gedichts zu Wort kommen soll, muß er — und wie wäre solches mög-

20 Man kann von einem „Paradox" auf inhaltlicher Ebene nur reden, wenn
man die widersprüchlichen Setzungen als eindeutig bestimmte nimmt. Wenn
im Text die Mehrdeutigkeit zum Zug kommt, wird die ausweglose Situation
in einem Spiel von Spruch und Widerspruch in eine offene umgesetzt.

21 In Frühling der Seele beginnt eine Strophe mit dem doppelten Anruf „Rein¬
heit! Reinheit!" Georg Trakl, op.cit. I, S. 141.

22 Kindheit, Georg Trakl, op.cit. I, S. 79.

80



lieh — sich die Worte des „Geborenen" ausleihen: der „Geborene"
wäre sozusagen sein Vormund und somit die Instanz, die den
„Ungeborenen" im Reden unterweist und bestimmt. Wenn nun aber derart
der „Ungeborene" nur im „Geborenen" zu Wort kommen oder in
Erscheinung treten kann, ist der „Geborene" nicht nur der Geburtshelfer,

sondern auch der Mörder des „Ungeborenen". Seine Sprache
erstickt das Unsägliche, das in ihr zur Sprache kommen soll23. Im
Versuch, das Unsägliche zu fassen, setzt sich die Rede als eine
bestimmende, richtungsweisende von ihm ab. Nun ist es aber so, daß in dem
Maß, in dem der Sagende auf das Unsägliche einwirkt und es redend
zerstört, in der im strengen Sinn widersprüchlichen Redesituation
auch das Unsägliche in einer Zersetzung des Gesagten zum Zug
kommt. Was sich vom einen Gesichtspunkt aus als Zerstörung zeigt,
läßt sich im Wechsel der Perspektive auch als Möglichkeit sehen. Um
die Möglichkeit eines Redens würde es sich handeln, das „sagend"
und „un-sagend" in einem unterwegs ist dort, wo im „Paradox des

Unsäglichen" es zu einer Krise kommt: einer Krise, in der bewährte
Redemuster auf ihr Ungenügen hin durchleuchtet und in Entwürfen
neuer Muster überwunden werden24. Dieses Reden wäre nicht mehr
eines, das — von welchem Subjekt auch immer — gesprochen wird,
sondern eines, das sich spricht25.

23 Das „Unsägliche" als Anliegen eines Redens müßte von der mystischen Tra¬

dition abgehoben werden. Etwa so vielleicht, daß in der Mystik das Ziel der
Rede als ein Geglaubtes feststeht, während es in einer rein poetischen Rede
auch diese Bestimmung nicht gibt.

24 In William V. Quine, The Ways of Paradox and Other Essays, Cambridge
Mass., 1966, S. 17, steht der Satz „It is decidedly paradoxical, in the sense
that it upsets crucial preconceptions". In diesem Sinn könnte auch die
poetische Rede als eine paradoxe bezeichnet werden, wenn sie vorgegebene
Redemuster durchbricht und neue Muster gegen die etablierten durchsetzt.

25 Man zitiert im Zusammenhang mit der Problematik des lyrischen Ichs in
Trakls Dichtung immer wieder den Brief an Erhard Buschbeck, Georg Trakl,
op.cit. I, S. 485, wo es heißt: „Es [das umgearbeitete Gedicht] ist umso viel
besser als das ursprüngliche als es nun unpersönlich ist, ..." Auch läßt sich
feststellen, daß in Trakls Gedichten nur relativ selten ein redendes Subjekt
deutlich hervortritt. Mit solchen Hinweisen soll nicht gesagt werden, daß der
Autor als Instanz ausfalle, sondern es geht um eine Form von Selbsttätigkeit
der Sprache, in der in lautlichen und rhythmischen Entsprechungen Inhalte
produziert werden, die nicht als Mitteilung im konventionellen Sinn betrachtet

werden können.

81



III.

Man kann einem Gedicht als einer sprachlichen Abfolge nachgehen,
oder man kann es im Überblick als einen Text betrachten — als ein
Gewebe, in dem in gewisser Regelmäßigkeit Muster sich wiederholen
und das sich in einem kunstvollen Einsatz von Vokabeln präsentiert
als Bild. Das Gedicht Unterwegs26 legt nur schon durch seinen Titel
eine von einer Betrachtungsweise zur andern wechselnde Lektüre
nahe. „Unterwegs" kann einer sein in Ausrichtung auf ein bestimmtes

Ziel. „Unterwegs sein" ist aber auch eine als solche beständige
Befindlichkeit, die geradezu als das Fehlen jeder bestimmten Orientierung

sich beschreiben ließe: als die ständige Bereitschaft nämlich,
aufzubrechen, abzubrechen und aus Bestimmung und Verbindlichkeit

sich zu lösen. In dieser doppelten Bedeutung eröffnet sich im
Titel ein Widerspruch. Das Gedicht ist in sich selber ruhend und
zielgerichtet in einem Unterwegs wie folgt:

UNTERWEGS

Am Abend trugen sie den Fremden in die Totenkammer;
Ein Duft von Teer; das leise Rauschen roter Platanen;
Der dunkle Flug der Dohlen; am Platz zog eine Wache auf.
Die Sonne ist in schwarze Linnen gesunken; immer wieder kehrt dieser

vergangene Abend.
Im Nebenzimmer spielt die Schwester eine Sonate von Schubert.
Sehr leise sinkt ihr Lächeln in den verfallenen Brunnen,
Der bläulich in der Dämmerung rauscht. O, wie alt ist unser Geschlecht.
Jemand flüstert drunten im Garten; jemand hat diesen schwarzen Himmel

verlassen.
Auf der Kommode duften Äpfel. Großmutter zündet goldene Kerzen an.

O, wie mild ist der Herbst. Leise klingen unsere Schritte im alten Park
Unter hohen Bäumen. O, wie ernst ist das hyazinthene Antlitz der

Dämmerung.
Der blaue Quell zu deinen Füßen, geheimnisvoll die rote Stille deines Munds,
Umdüstert vom Schlummer des Laubs, dem dunklen Gold verfallener

Sonnenblumen.
Deine Lider sind schwer von Mohn und träumen leise auf meiner Stirne.
Sanfte Glocken durchzittern die Brust. Eine blaue Wolke
Ist dein Antütz auf mich gesunken in der Dämmerung.

26 Unterwegs, Georg Trakl, op.cit. I, S. 81 f.

82



Ein Lied zur Guitarre, das in einer fremden Schenke erklingt,
Die wilden Hollunderbüsche dort, ein lang vergangener Novembertag,
Vertraute Schritte auf der dämmernden Stiege, der Anblick gebräunter

Balken,
Ein offenes Fenster, an dem ein süßes Hoffen zurückblieb —

Unsäglich ist das alles, o Gott, daß man erschüttert ins Knie bricht.

O, wie dunkel ist diese Nacht. Eine purpurne Flamme
Erlosch an meinem Mund. In der Stille
Erstirbt der bangen Seele einsames Saitenspiel.
Laß, wenn trunken von Wein das Haupt in die Gosse sinkt.

Die vier verschieden langen Strophen lassen sich lesen als die
Beschreibung einzelner Phasen eines Weges, der vom Abend in die
Nacht oder auch vom Toten zum Tod, zum Sterben führt. Wenn aber
in der Bewegung des Gedichts mindestens zeitlich ein Fortschritt
erkennbar ist, läßt sie sich auch als Bemühung verstehen, dem Vergehen
der Zeit entgegenzuwirken: eine redend dem eingangs gesetzten Toten

abgewonnene Lebensmöglichkeit offenzuhalten, solange eben

der Atem des Redens, der Atem des Redners reicht. Auf der
chronologischen Achse des Gedichts schreibt sich zwischen Abend und
Nacht dieser Aufschub dreimal ein als „Dämmerung" und ein viertes
Mal — bereits abgeschwächt — als „dämmernd". „Bläulich", „hya-
zinthen" und „blau" sind die Farben, die der Dämmerung zugeordnet

werden. Ob in ihnen das Dunkel stetig zunehme, ist wegen der
Unbestimmbarkeit der Farbe „hyazinthen" (falls überhaupt das

Adjektiv für eine Farbe steht) nicht auszumachen. Das Adjektiv „dunkel"

jedoch taucht — als ob nicht ein allmähliches Einnachten
beschrieben würde — gleichmäßig über das ganze Gedicht verteilt dreimal

auf. Die Darstellung eines Ablaufs ist in der Beschreibung der
Tageszeit mit der eines Stillstands in solcher Weise verwoben, daß

man das „Unterwegs" des Gedichts zugleich als ein Fortschreiten
und als ein Verharren im Zustand des Unterwegsseins verstehen
kann. Es wird Nacht. Es ist dunkel. Die Szene steht im Zwielicht der
Dämmerung. Dämmerung hält sich zwischen Licht und Dunkel in der
Schwebe. Ist einer unterwegs, solange noch nicht die Entscheidung
gefallen ist? Solange noch ein Zwielicht Möglichkeit zum einen und
zum andern gibt? Unterwegs ist, wer an keinem Ziel ankommt. Das

„Sterben", in dem das Gedicht aufhört, ist zugleich Ziel und nicht
Ziel.

83



Noch deutlicher läßt sich eine die Kontinuität des Ablaufs
unterbrechende Zwischenzone auf der grammatikalischen Ebene
wahrnehmen. Das Gedicht setzt ein als eine Erzählung, die Vergangenes
der Reihe nach anführt. Im Wechsel vom Imperfekt zum Präsens

bricht in die Darstellung eines Vergangenen ein erinnernd oder ima-
ginierend Vergegenwärtigtes oder eher Erschlossenes ein, das in
wiederholtem Anruf — ,,0, wie alt ...", „O, wie mild ...", „0, wie ernst
...", ,,0, wie dunkel..." immer wieder neu zur Sprache gebracht wird
so, daß weite Räume des Gedenkens, des Gefühls, des Bedenkens und
der Angst sich eröffnen. Die Zwischenzone sprengt beinahe den Rahmen

des Gedichts. Der Rückfall ins Imperfekt in der zweitletzten
Strophe bezeichnet das Ende dieses beschwörenden Redens. Das

Ende oder besser das Verenden: Im Wechsel von Imperfekt und
Präsens flackert die Rede wie die Flamme, von deren Erlöschen die
letzte Strophe spricht. Im letzten Satz ist auch die Orientierung im
Rückblick nicht mehr möglich. Der Redende, der eben noch redend
dem Vergehen der Zeit zugleich entsprochen und widersprochen hat,
fällt in der Beschränkung auf den einen Augenblick des Erlöschens
aus der Zeit heraus. Er kommt nicht an. Sein Ziel war schon immer
da.

Den verschiedenen Phasen dieses Unterwegs kann man Namen
geben: der ersten Strophe den Titel Kindheit, der zweiten Die Liebenden,

der dritten Enttäuschung, der vierten Tod. Die Abfolge dieser
Phasen läßt sich als eine Darstellung verschiedener Lebensalter und
damit als eine chronologische Ordnung betrachten. Aber auch diesem
Ablauf steht ein immer Gleiches gegenüber: das Reden des Gedichts,
das sich selber reflektiert. Während die beiden ersten Strophen
„Leben" erzählen, erzählen die beiden letzten vom Erzählen: die
Unsäglichkeit von dem „allem", was eben redend evoziert wurde, wird
besprochen. Das Ende des Erzählens wird erzählt. „Unterwegs" ist
somit nicht nur ein Redender, sondern auch das Erzählen selber. In ihm
als einer Bewegung bildet sich nicht eine vorgegebene Ordnung ab —

die des menschlichen Lebens zum Beispiel —, sondern es bewegt sich

von einem Rückblick in die Vergangenheit zu einer ekstatischen
Beschwörung und von dort zu einer Brechung in der Reflexion des

Versagens, in der es schließlich versiegt.

84



Erzählt werden in dieser zugleich als Abfolge sich konstituierenden

und als Reflexion ihres Gangs in sich selber ruhenden Rede
verschiedene Dinge und Vorfälle. Auf wechselnden Schauplätzen zeigen
sich immer wieder anders andere Gestalten. Das Leben nimmt seinen
Lauf. In einem aber ist sich auch alles, was gesagt wird, gleich: darin,
daß es uns nur als Gesagtes gegeben ist. Als ein nur Gesagtes ist es

„unsäglich". Dieses „Unsägliche" ist als das, was eigentlich gemeint
wäre, vom Reden ausgeklammert, in der Rede selber nicht präsent.
Darum ist es auch in bestimmter Hinsicht gleichgültig, was überhaupt
erzählt oder auch, wie in der dritten Strophe, in einer anscheinend
beliebigen Lolge nur aufgezählt wird. Ob von „Hollunderbüschen"
die Rede ist oder von des „Nußbaums Traumgestalt", die im Gedicht
Ein Frühlingsabend27 als eine „unsägliche" auftaucht, macht im
Hinblick auf die „Unsäglichkeit" des Gesagten keinen Unterschied. Der
Traumbaum liefert keine Nüsse und keine Beeren. Das „Unterwegs"
des Gedichts führt als ein Gesagtes über das Leben hinweg, das als ein
„Unsägliches" nur dort statt hat, wo das Sagen versagt.

Ein Gesagtes ist immer ein Vergangenes und als solches vollendet.
Es liegt als Produkt eines abgeschlossenen Prozesses vor — dem des

Redens, das ein zu Sagendes eingegrenzt und damit von der
unbestimmt beweglichen Vielfalt des Unsäglichen abgeschnitten hat. Im
Rückblick auf das Gesagte sieht sich der Redende zugleich als einen,
der sein Ziel erreicht hat und als einen, der es — insofern eben
Ziellosigkeit sein Ziel war — verfehlt hat. Der Satz „Unsäglich ist das

alles, o Gott, daß man erschüttert ins Knie bricht" läßt sich verstehen
als das Eingeständnis geradezu eines Verrats, der im Sagen am zu
Sagenden verübt worden ist. Der Satz läßt sich aber auch anders lesen.

„Unsäglich ist das alles ..." kann auch heißen, daß rückblickend dem
Gesagten das „Unsägliche" als eine Qualität zugeordnet werde:
zugeordnet so, daß in der Durchdringung von „Unsäglichem" und
Gesagtem der Unterschied zwischen dem Gesagten und dem Gemeinten
hinfällig wird. Von ihrer Wirkung her läßt sich die Qualität „unsäglich"

als „erschütternd" bezeichnen. In der Erschütterung löst sich
— wo immer — Verfestigtes, Erstarrtes in solcher Weise, daß das

Unbestimmbare, Unnennbare — „o Gott" — als ein nicht zu Bewältigen-

27 Ein Frühlingsabend, Georg Trakl, op.cit. I, S. 180.

85



des wieder zur Wirkung kommt. Es fragt sich nun, ob der Umschlag
vom Gesagten ins „Unsägliche", der im Ablauf des Gedichts als eine
bestimmte Phase der Erzählung faßbar wird, auch im Gedicht als ganzem

Wort für Wort sozusagen sich ereigne. Ob also in ihm die dichterische

Rede „unterwegs" sei nicht nur auf das Ziel einer bestimmten
Einsicht hin — der ins unbestimmbar Offene nämlich —, sondern auch
darin, daß sie in einer unablässigen Durchleuchtung des in ihr zur
Sprache Gebrachten an jedem Punkt solche Einsicht möglich macht28.

IV.

Überwältigt von der Übermacht des Unsäglichen bricht in Unterwegs
der Redende „erschüttert ins Knie". „Ein Rot, das traumhaft dich
erschüttert — / Durch deine Hände scheint die Sonne", ist der Anfang
des Gedichts Kleines Konzert29. In der Erschütterung wird Feststehendes

in Bewegung versetzt. Verstrebungen brechen auseinander.
Verbundenes löst sich und ist wieder frei im Spiel. Die Wirkung
solcher Erschütterung kann man am Gedicht Unterwegs als einer Artikulation

von Unsäglichem ablesen, bevor noch von ihr die Rede ist.
Bilder, Erinnerungsfetzen, Vokabeln stehen in mehr oder weniger
loser Folge nebeneinander, übereinander, bis dann in der dritten
Strophe das Fehlen einer bestimmten Ordnung geradezu zum
Ordnungsprinzip erhoben wird. In einer freien Komposition von zeitlich
oder räumlich Nahem oder Fernem wird das konventionelle Muster
einer folgerichtigen räumüchen und zeitlichen Gliederung durchbrochen.

Ein einziger Satz nennt die verschiedensten Dinge und
Eindrücke — „das alles" — als dem Redenden gleicherweise zugänglich
oder auch nicht. Der Zusammenhang der genannten Dinge liegt darin,
daß sie als „unsägliche" genannt sind. In ihm fließen sie ineinander

28 Zu Georg Trakls Dichtung als einem „sprachkritischen Prozeß" vgl. Eckhard
Philipp, Die Funktion des Wortes in den Gedichten Georg Trakls, Tübingen,
1971.

29 Kleines Konzert, Georg Trakl, op.cit. I, S. 42.

86



als „erschütternde" oder aber sich entziehende. Wenn die Frage nach
einer diesem Reden vorgegebenen Welt sich meldet, steht wieder
jedes für sich.

Wäre es verfehlt, solche zersetzende und befreiende Erschütterung

überhaupt als Bedingung oder Anlaß eines um Unsägliches sich
mühenden Redens zu betrachten? Der Anfang des Gedichts Kleines
Konzert beschreibt eine Erfahrung, die faktisch jeder machen kann.
Nicht jeder wird aber von sich sagen können oder wollen, daß der
Anblick der eigenen, von der Sonne durchleuchteten, in Rot aufgelösten

Hände ihn „traumhaft" erschüttere: „traumhaft" in der
Aufhebung der Differenz von Innen und Außen, Eigenem und Fremdem
ebenso wie im Verlust der Konturen, der identifizierbaren Gestalt.
Wer sich solchem Eindruck überläßt, gibt sich selber als bestimmende
Instanz auf, so wie in abruptem Abbruch der Satz sich aufgibt, der
den Eindruck beschreibt. „Ein Rot" — nicht ein bestimmtes — zeigt
sich einem Redenden, der nur in dem den Eindruck registrierenden
„dich" eben noch präsent ist, bevor die Erfahrung als eine „unsägliche"

den Gang der Rede unterbricht. An Stelle des Rot könnte
gleicherweise unvermittelt ein anderes sich zeigen. Die Lücke — markiert
durch den Gedankenstrich —, die im Versiegen der Rede aufbricht,
gibt nicht nur einer nicht zu definierenden Erregung Raum, sondern
sie steht auch für den Riß, den zerstörend und eröffnend die Erschütterung

ins sprachliche Gebäude hineingetrieben hat.
Lücken im sprachlichen Gebäude, lose aneinandergefügte

Erinnerungsfetzen und Bilder, Gleichwertigkeit des Gesagten als Gesagtes
und als „unsäglich" Erschütterndes: das alles tritt im Gedicht Unterwegs

zum Beispiel in einem Reden auf, das erinnernd vergegenwärtigt
und nicht irgendeine, sondern die ganz spezifische Erinnerung des

Redenden aufbaut. Wir sind gewohnt, daß uns Erinnerung als lückenlose

Folge simuliert wird; als eine Folge, die chronologisch sowohl als

auch kausal bestimmt ist, und die als solide Konstruktion auch einem
gewissen Grad von Erschütterung widersteht. In Trakls Gedichten
wird nun aber nicht Absicherung gegen — sondern im Gegenteil
Erschütterung selber geredet. Erinnertes taucht in ihnen auf nicht in
einem ein für allemal zurechtgemachten Zusammenhang — in der
Ordnung eines im Rückblick „sinnvoll" gedeuteten Lebens —, sondern
in isolierten Bildern oder Wörtern, die aus dem Nirgendwo des Ver-

87



gesseris immer wieder von neuem überraschend aufsteigen. Vokabeln
aus dem Lebensbuch könnte man diese stets wiederkehrenden Motive
nennen. „Der Fremde", „die Schwester", die „Sonnenblumen", die

„Glocken" oder der „Hollunder", die in eigenartiger Kombination im
Gedicht Unterwegs auftreten, bilden vermehrt oder vermindert um
diese oder jene Vokabel immer wieder neue Muster. Man kann sie alle

unter den Titel Kindheit30 stellen, ohne daß je ein bestimmtes Bild
von Kindheit entstünde. Lücken sind somit wahrnehmbar auch in den
Versuchen, die Lücke zu überbrücken, die den Redenden von seiner
eigenen Herkunft trennt.

In solchen Mustern wird nun gleichzeitig anscheinend völlig beliebig

geredet und wie in strengem Gesetz. Die zwei Sätze, die im
Gedicht Unterwegs mit Jemand" anfangen, könnten ebenso beliebig
vermehrt werden um noch einen anderen Jemand" oder noch eine
andere Handlung eines „jemand", wie die mit „O, wie ..." eingeleiteten

Sätze beliebig sich ausbauen oder reduzieren ließen. Ein Gesetz,
das Zahl oder Gehalt solcher Nennungen regelt, ist mindestens auf
inhaltlicher Ebene im Kontext nicht gegeben, wohl aber ist, wie ein
Überblick über Trakls Gesamtwerk zeigt, die Art und Weise, in der
diese Nennungen erfolgen, Gesetz. Wenn im Helian31 an einen Satz,
der beginnt mit den Worten „Ein erhabenes Schicksal sinnt den

Kidron hinab ..." der nächste sich wie folgt anschließt: „Oder es sind
Schreie im Schlaf", ist kaum etwas denkbar, was man mit einem derart

zweckentfremdeten „oder" nicht auch noch anfügen könnte.
„Hinter ihm steht sein toter Bruder, oder er geht die alte Wendeltreppe

herab" heißt es in ähnlich absurder Alternative in Psalm32.
Ebenfalls in Psalm finden sich beliebig zu erweiternde oder zu
reduzierende Reihen von „Es ist/Es sind". Die Konjunktion „und"
verbindet sehr oft, was nicht zusammengehört: „Ihre gelben Haare flattern

/ Und im Hofe schrein die Ratten" heißt es in Die junge Magd33.
Und dieses oder jenes könnte noch geschehen oder gesagt werden

30 Ausgesprochen kein Bild von Kindheit gibt das Gedicht Kindheit. Man
könnte vielleicht sagen, daß in ihm eine Sicht realisiert wird, in der der
Abstand zur Kindheit vorübergehend überwunden werden kann.

31 Helian, a.a.O.
32 Psalm, Georg Trakl, op.cit. I, S. 55.
33 Die junge Magd, Georg Trakl, op.cit. I, S. 12.

88



oder auch nicht. In willkürlicher Aufzählung konstituiert sich wie
zufällig eine Welt, die sich weder in einer bestimmten Perspektive zeigt,
noch sich auch nur zur Illusion eines Ganzen verbindet34. Schwimmende

Inseln von Gesagtem, kann man sagen, nähern sich vorübergehend

einander an im Archipel des Gedichts. Wenn man im Zug der
aufgebotenen Metaphorik dem Meer das Unsägliche gleichsetzt,
erscheinen die Lücken nicht mehr nur als das leere Dazwischen,
sondern auch als das unendlich Bewegte, das die Inseln des Gesagten
zugleich unterspült und trägt.

Der Gebrauch der Konjunktion „auch" im Gedicht Winkel am
Wald35 ist in diesem Zusammenhang nicht nur typisch, sondern auch
in einem gewissen Sinn erhellend. „Den langen Abend hören Kinder
Märchen gerne; / Auch zeigt sich sanftem Wahnsinn oft das Goldne,
Wahre" heißt es dort. Mehr oder weniger ,.sanfte[r] Wahnsinn" zeigt
sich im Reden der von ihm Befallenen oft als das Durchbrechen einer
Ordnung, die, wenn nicht „wahr", so doch grammatikalisch korrekt
und damit für das Denken im Rahmen der herrschenden Konvention
verbindlich ist. Oft hat man im Zusammenhang mit Trakls Dichtung
in Ablehnung des in ihr Zugemuteten von psychotischem Sprachzerfall36

und ähnlichem gesprochen, wie wenn im Rahmen sinnvoller
Rede nichts anderes denkbar wäre als die Platitüde einer platten
Kongruenz von Denken und grammatikalischer Konvention. Wenn gesagt
wird, daß sich „sanftem Wahnsinn oft das Goldne, Wahre" zeige,
wird eine Verfassung, die konventionell Krankheit heißt, umgedeutet
in eine Erkenntnismöglichkeit, die „Goldenes, Wahres" findet im
Verrückten, wie man in direktem Bezug auf die Fügung der mit
„auch" aneinandergereihten disparaten Sätze sagen kann. Das Ver-

34 Die hier beschriebenen Darstellungsmittel entsprechen weitgehend denen,
die Freud als „Darstellungsmittel des Traums" beschreibt. Die Tendenz der
Deutung ist aber entgegengesetzt: während es in der Traumdeutung darum
geht, die Traumsprache in Alltagssprache zu übersetzen, ist dem Trakl-Leser
aufgegeben, die „traumhafte" sprachliche Gestalt als solche zu verstehen.
Vgl. Sigmund Freud, Die Traumdeutung/Über den Traum, Gesammelte Werke,

Band II/III, London, 1942.
35 Winkel am Wald, Georg Trakl, op.cit. I, S. 38.
36 Vgl. zu diesem Problem Gunther Kleefeld, op.cit. und Martin Stern, Georg

Trakls Redendes Schweigen, in Freiburger literaturpsychologische Gespräche,

Freiburg, 1985, Band 4, S. 83-100.

89



rückte allerdings ist hier nicht verstanden als Verwirrung, sondern als

eine Ordnung, die in der Verschiebung des Gebräuchlichen
Ungebräuchliches sichtbar macht. Nichts anderes als solche Verschiebungen

des Gebräuchlichen sind die Fügungen, die im oft geradezu
widersinnigen Gebrauch der Konjunktionen in Trakls Gedichten sich
schließlich nicht mehr als Fügungen, sondern als deren Negation — als

Lücke eben — zu erkennen geben. Es stellt sich nun die Frage: Was

wird in der gesetzmäßigen Beliebigkeit des Redens, in seiner geradezu

zur Schau gestellten Lückenhaftigkeit gesagt?37

V.

Trakls Reden ist nicht darauf aus, einen nach außersprachlichen
Kriterien geregelten Zusammenhang zu konstruieren, sondern es macht
im Gegenteil in seiner scheinbaren Beliebigkeit die Willkür solcher
Konstruktionen sichtbar. In Fügungen, die als absurde sich selber
aufheben, bringt es in dem, was es sagt, auch ins Gespräch, was sonst das

Sagen in seiner zwingenden Kohärenz aussperrt: das, was als ein
Unsägliches hinter dem Gesagten steht38. Hinter oder auch über, unter,
neben oder in ihm: die Figur des „Ungeborenen" kann hier noch
einmal dienen zur Darstellung der Absenz, die im Gedicht als solche zur
Wirkung gebracht und in einer Zersetzung des Gesagten gesagt wird.
Man kann sagen, daß bei Trakl in einer Zurschaustellung der als
willkürlich begriffenen Zusammenhänge der etablierten sprachlichen

37 Zur „Lücke" in Trakls Dichtung vgl. Wolfgang Binder, Trakls späte Lyrik,
in Aufschlüsse, Zürich, 1976, S. 347-367, wo die Reflexion als „Lücke" im
Gedicht verstanden wird. So kann es zum Beispiel heißen: „D.h. die
Reflexion tötet das Sein, der Selbstbezug versperrt das Erscheinen der Wahrheit."

38 Rilkes Gedicht (Für Witold Hulewicz), in Sämtliche Werke, hrsg. von Ernst
Zinn, Frankfurt a.M., 1954, Band II, S. 259, fängt an mit den Versen
„Glücklich, die wissen, daß hinter allen/Sprachen das Unsägliche steht;...".
Rilkes Begriff des „Unsäglichen" müßte von Trakls Sprachgebrauch
allerdings deutlich abgehoben werden.

90



Ordnung in diese Ordnung sozusagen Lücken hineingeredet würden:
Lücken, die die fragmentarischen Setzungen in einem Gedicht als solche

kenntlich machen und voneinander abheben. Im durchgehend
sprachlich realisierten Wechsel von Lücke und Präsenz bildet sich nun
sowohl im einzelnen Gedicht wie im Übergang vom einen Gedicht
zum andern eine Folge, die unabhängig von Metrik und Rhythmus
dennoch in einem gewissen Sinn als eine metrische abläuft. Eine
„Metrik" in einem übertragenen Sinn des Wortes würde somit das

faktisch Metrische überlagern. Das Ein- und Aussetzen eines sich
selber in seiner Beliebigkeit reflektierenden Redens würde getragen vom
Kontinuum der metrisch-rhythmischen Bewegung. Als eines, das stets

von neuem aus allen Bindungen wieder sich befreit, wäre dieses
Reden dennoch im Widerspruch mit sich selber als ein gebundenes39 stetig

unterwegs.
Der Anfang des Gedichts Abendländisches Lied thematisiert das

metrische Prinzip, das als ein Leitmotiv das Gedicht sowohl formal
wie inhaltlich strukturiert, in der folgenden, in jedem Sinn des Wortes

maßgebenden Zeile: „O der Seele nächtlicher Flügelschlag". Solche

Ausrufe — mit „O" eingeleitet, in fünf Hebungen — erklingen als

„Flügelschlag der Seele" im Gedicht noch sechsmal, rhythmisch
variiert je nachdem, ob im ,,uralte[n] Ton des Heimchens" ein Sanftes

oder in den ,,Kreuzzüge[n] und glühenden Martern / Des
Fleisches" ein qualvoll Bedrängendes aufgerufen wird. Der „nächtliche
Flügelschlag der Seele" spricht das Gedicht, das von ihm spricht. In
ihm ist mit dem Grundtakt seelischer Bewegung unbeschränkte
Möglichkeit des rhythmischen Ausdrucks von Erschütterung gegeben. In
der Aufmerksamkeit auf solchen ,,nächtliche[n] Flügelschlag"
erschließt sich nicht nur, was man im Zug eines zur Gewohnheit gewordenen

besitzergreifenden Redens die „eigene" Seele nennt, sondern
in Aufhebung solcher Grenzen im Puls des Lebens Leben schlechthin40

Die metrische Ordnung, die der erste Vers angibt, wird in ihrer
Thematisierung sowohl als die traditionelle der freien Rhythmen wie

39 „Gebundene" Rede meint hier eine Rede in Versen.
40 Vgl. Nicolas Abraham, Le temps, le rythme et l'inconscient, in L'écorce et

le noyau, Paris, 1978, S. 88-119.

91



auch als die unübersetzbar eigene dieses Redens eingeführt. Unübersetzbar

oder auch — was dasselbe ist — in jeden beliebigen Wortlaut
umzusetzen, solange diese Umsetzung dem pulsierenden Rhythmus
der noch unartikulierten Stimme — die Stimme des „Ungeborenen"
wäre das im früher eingeführten Modell — entspricht. „Der Seele

banges Saitenspiel" heißt es in der Reflexion einer Instrumentalität,
die zugleich Substanz und Autor des Gesagten ist, im Gedicht Unterwegs.

In einer musikalischen Metaphorik41 wird ein Bereich erschlossen,

den man nur aus Verlegenheit als einen vorsprachlichen von
artikulierter Rede abhebt. Wer kann in Aufmerksamkeit auf solches
Verlauten den Finger auf den Punkt legen, in dem eine metrisch-rhyth-
misch-tönende Folge umschlägt in etwas, das sich zu verstehen

gibt und das man — wie immer — versteht? Der Übergang ist hier
fließend. Die Musik, auf die der Redende in seinem hörenden Reden
aufmerkt, ist als Widerspruch und Entsprechung im Gesagten wirksam.

In ihr gibt sich oder entzieht sich Sinn, je nachdem, ob man
„Sinn" im Bestimmten oder aber in der Befreiung aus einer scheinbar
ein für allemal erfolgten Bestimmtheit sucht.

Alternierend tönend und tonlos liest sich ein Gedicht Trakls in
der metrisch-rhythmischen Folge von Schlag und Pause; im Hinblick
auf die Thematisierung im „Flügelschlag" der Seele auch im besprochenen

übertragenen Sinn. Alternierend tönend und tonlos üest man
aber auch, wenn man die Worte eines Gedichts einmal als bedeutende
nimmt und einmal im Vergessen der Bedeutung als reinen Klang. Im
Gleichklang verbinden sich Wörter, die in ihrer Bedeutung divergent
sind. Je nach Einstellung wird man in die Übereinstimmung
aufgenommen, oder man ist konfrontiert mit der Diskrepanz. Das Gedicht
Unterwegs zum Beispiel steht, wie man in der Konzentration auf den

Klang wahrnimmt, in einem hohen Grad im Bann des Lautes „o". In
reiner Form kommt er im Ausruf „o", den man als Ausdruck der
Klage, des Staunens oder des Rühmens verstehen kann, fünfmal vor.
Zwischen dem ersten und dem letzten Vorkommen des Lautes „o" in

41 Auf die Möglichkeiten einer musikalischen Metaphorik bin ich aufmerksam
geworden bei der Lektüre einer unveröffentüchten Lizentiatsarbeit von
Dominique Capaul, Angst in Sein und Zeit. An dieser Stelle sei auch den
Teilnehmern an einem Trakl-Seminar im SS 1986 an der Universität Zürich
für Anregung und Kritik gedankt.

92



den Wörtern Totenkammer" und „Gosse" — als Orte des Todes in
ihrer Bedeutung auf der gleichen Ebene — entfaltet sich nun aber ein
Spektrum von Wörtern, das in den einen, alle Kontraste in sich
aufhebenden Ruf „o" eine extreme Spannweite von Erfahrung
einbringt. Sogar das Wort „Kommode" findet, gestützt von tot- rot-
Sonne- Sonate- Gold- Hoffen- erlosch und so fort, in der verbalen
Möblierung des Gedichts Raum. Die Herrschaft eines Lauts kann im
Aufbau eines Gedichts derart bestimmend sein, daß er die Auswahl
der „Vokabeln aus dem Lebensbuch" regelt. Oder auch die Szene
eines Gedichts bestimmt, wenn zum Beispiel aus dem „Mond" ein
„Mohn" oder aus dem „Blut" ein „Blühen" herauswächst42.

Je nachdem also, ob man das Gesagte auf seine Bedeutung hin
betrachtet, oder aber als Klang erfährt, stellt sich die Welt des
Gedichts dar als eine, die in Musik harmonisch sich auflöst oder aber in
der willkürlichen Determinierung durch Gesagtes zerbricht. Die beiden

Betrachtungsweisen lassen sich nicht voneinander trennen. Auch
wenn sie sich in der Lektüre ablösen, sind sie dennoch in eins zu denken.

Das Reden kann in einem Zug sowohl Diskontinuität wie Einheit

stiften: Einheit — oder „Reinheit" — stiftet es allerdings nur
dann, wenn es nichts mehr sagt; wenn nicht in ihm ein bestimmtes
Gesagtes in Differenz tritt zu dem, was in der Bemühung um das
Unsägliche an Unbestimmtem, Unbestimmbarem gegen solche Bestimmung

sich durchsetzen will. Das „ruhige" oder „ernste" Wohnen43,
als das solches Einssein gelegentlich sich darstellt, ist nie ein gesicherter

Zustand. Im Fortgang der Rede wird er verlassen, so wie man sein
Haus verläßt.

Ein Wort, das als reiner Klang genommen wird, ist für die Dauer
einer Illusion oder eines Vergessens nichts anderes als eben dieser
Klang: eine Kombination von Lauten, die als solche gewogen und

42 Vgl. die Gedichte Siebengesang des Todes und Abendländisches Lied, Georg
Trakl, op.cit. I, S. 126 und 119. Die realitäts- oder mindestens neurosenstiftende

Kraft der Worte wird aufs eindrücklichste demonstriert in Nicolas
Abraham, Maria Torok, Le verbier de l'homme aux loups, Paris, 1976, wo
die Träume des „Wolfsmanns" als mehrsprachiges Wortspiel gedeutet
werden.

43 Zum Thema „Wohnen" vgl. z.B. die Gedichte Kindheit und Kaspar Hauser
Lied. Georg Trakl, op.cit., a.a.O.

93



nach rein lautlich-rhythmischen Kriterien andern Wörtern zugeordnet
wird. Es eröffnet weder den Abstand zwischen einem Gesagten und
einem Gemeinten, noch überbrückt es ihn. Im Spiel von nichts als

Klang löst sich Widerspruch auf in Musik: in eine Musik, die als Klang
und Rhythmus im Gesprochenen verlautet und den Wortlaut untermalt,

überspielt oder auch untergräbt. Kann man sagen, daß dann in
Trakls Gedichten das Unsägliche gesagt werde, wenn „Wortlaut" im
einen und im andern Sinn des Wortes sich deckt; wenn also Klang
und Bedeutung für einmal sich entsprechen? Der Vers „Und in heiliger

Bläue läuten leuchtende Schritte fort"44 aus dem Gedicht Kindheit,

wo ein Läuten zugleich besprochen wird und in der Wiederholung

eines Lautes erklingt, kann für ein solches Gehngen Beispiel sein.
Im Fortgang der Rede und der Schritte bricht in der Differenz der
Vokale die Diskrepanz als eine sprachlich voll reaüsierte wieder auf.
„Leise klirrt ein offenes Fenster" ist in einer neuen Setzung der
Anfang der nächsten Strophe: Nachhall eines Zerbrechens und Ausblick
auf eine neue Möglichkeit zugleich45.

Abstract

Poetry can be understood as an attempt at saying what, in a given linguistic
system, cannot be said. In a paradoxical movement, it takes shape by destroying
set patterns. It becomes real by reflecting that it is nothing but words. This

process is illustrated in a study of Trakl's poetic language. A mode of expression
which is similar to that of our dreams is developed into a means to unsay what
has been said; to dissolve fixed norms by opening up new prospects.

44 Mein Verständnis dieser Schritte - und auch des Unterwegs — ist entschei¬
dend beeinflußt durch Maurice Blanchot, Le pas au delà, Paris, 1973.

45 Hier drängt es sich auf, solchen Abbruch und Neubeginn auch in den Lücken
zwischen den verschiedenen Gedichten Trakls zu sehen. Zu Trakls Gedichten

als „einem einzigen Gedicht" vgl. Martin Heidegger, op.cit.

94


	Das Paradox des Unsäglichen bei Georg Trakl

