Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata
Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée
Band: - (1987)
Heft: 5
Artikel: Un paradoxe littéraire : le lai du Lecheor
Autor: Méla, Charles
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006666

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Charles Méla
UN PARADOXE LITTERAIRE: LE LAI DU LECHEOR

Le paradoxe est déja d’attirer votre attention sur une plaisanterie de
trés mauvais golit, plutdt inattendue, voire inadmissible. Le sujet en
vaut-il la peine? Il en allait sans doute de méme au temps jadis: un
lai obscéne, un lai qui tourne au fabliau contre toute attente a da
non pas, certes, choquer ses premiers auditeurs, mais en tout cas les
surprendre. Affirmer de lui que c’est un lai et aussi un fabliau n’en
reste pas moins, en second lieu, contradictoire. Parler enfin d’obscéni-
té courtoise fait alliance de mots, mais I’oxymore prendrait vite une
valeur ironique, en donnant a un vilain mot la dignité littéraire d’une
haute parole. Aussi bien, peut-on lire, plus tard, dans un fabliau de
Gautier le Leu, intitulé du C.:

El monde n’a tant douce rien
Con de feme, ce savez bien.

Ele porte le grand vaissel

Qui valt trestot /'or d’un chastel.
(v. 105-108)

L’équivoque est portée a son comble: d’un vilain mot, ou d’un
vil plomb, on fait surgir I’or du Graal!

L’indignation que je vous suppose aura du moins permis d’intro-
duire les différentes définitions du paradoxe, mais aussi de mettre
au jour leur commun caractere, de s’appliquer a ce qui survient
contre toute attente.

Telle est d’ailleurs la définition rhétorique du paradoxe, appelé
encore hypomoné ou sustentatio: mais I'inattendu en serait un sens
faible, comme le précise Quintilien:

mapadokov alii nominarunt, id est inopinatum. Illis non accedo qui schema
esse existimant etiam si quid nobis ipsis dicamus inexpectatum accidisse.
(Inst. 9, 2, 23)

59



Inexpectatum, en effet, est de 'ordre de la simple surprise ou de
Iimprévu. Inopinatum présente la nuance supplémentaire de ce qui
va contra opinionem hominum, c’est-a-dire a ’encontre de cette
opinion, comme ce qui la heurte: c’est irrecevable, parce que contraire
au bon sens ou a la justice. De fait, I’exemple choisi par Isidore, dans
ses Etymologies, 11, 21, 29, pour I'illustrer, est significatif:

Paradoxon est cum dicimus inopinatum aliquid accidisse, ut [pro] Flacco
Cicero: Cujus laudis praedicator esse debuerit, ejus periculi deprecatorem
esse factum.

Notons au passage que le texte de Cicéron (Flacc. 1) est quelque peu
différent:

Sperabam, judices, honoris potius L. Flacci me adjutorem futurum quam
miseriarum deprecatorem.

Il y apparait clairement que le ressort de ce paradoxe est 'indigna-
tion devant une attitude qui met en cause la justice humaine. Isidore
en renforce I’effet par une autre figure de rhétorique, ’annominatio
qui joue sur les mots praedicator/deprecator.

La seconde définition du paradoxe est d’ordre logique: dans ce
cas, I'inopiné est ce qui va contre la raison, des lors qu’une méme
chose donne lieu 4 une affirmation contradictoire: “Sic et non™,
c’est la méthode qu’adopte Abélard a I’endroit des Ecritures! Affir-
mer d’une chose I’'un et I’autre qui ne peuvent étre vrais ensemble est
d’ordre antinomique. La chose ne peut relever que de 1'une ou de
I’autre de ces juridictions. Ainsi: “Pere et Fils sont co-éternels” est
contradictoire, car la filiation exclut la co-présence. Dans ’exemple
du Lai du Lecheor, le titre méme fait probléme. Il sonne comme le
Lai de Guingamor, mais il implique une contradiction, comme le
prouve ce passage de Marie de France dans le Lai de Guigemar:

Amur est plaie dedenz cors
Et si ne pert nient defors...
Plusur le tienent a gabeis

Si cum vil vilain curteis

Ki jolivent par tut le mund,

60



Puis s’avantent de ceo que funt.
N’est pas amur, einz est folie,
Et mauvestié e lecherie!

(v. 483-92)

Le paradoxe des “vilains courtois” peut &tre levé, si on change de
point de vue: un homme de cour peut €tre moralement aussi indigne
qu’un vilain. Mais si le /ai breton revendique ’amour courtois, com-
ment méme concevoir un lai de “lecherie” ou de débauche? On
répondra que le conte du Lecheor n’est pas un lai, c’est pourtant
ainsi que I’entend son auteur qui en appuie méme la mise en scéne
courtoise, caractéristique du genre! Si les deux peuvent également se
soutenir, ce sera selon le point de vue adopté.

L’extrait de Guigemar fournit encore un autre exemple de para-
doxe, non plus dans la déclaration antinomique mais dans I’assomp-
tion d’une antithése, comme de dire a propos d’amour que la fléche
blesse sans laisser de trace ou, comme Yvain, qu’on aime son enne-
mie, que sa vie est sa mort ou qu’en I’espéce le mal est son remede,
voire, comme Lancelot, que I’amour se fait titre de gloire et s’honore
au plus haut point de sa honte. Pareillement la tradition des sermons
répéte que ’humilité éléve et que ’orgueil abaisse. Pour résoudre le
paradoxe, religieux ou amoureux, il ne suffit plus de changer de
point de vue mais plutdot de monde, et de logique aussi bien. Au
lieu d’affirmer contradictoirement d’une chose I'un et I'autre, on
pose plus radicalement que I'un est ’autre, ce qui implique non plus
un simple déplacement de perspective, mais un retournement ou une
autre échelle de valeurs. Le Lai du Lecheor dit en substance que la
source de toute excellence c’est le ¢. des dames ou que le haut c’est
le bas! mais pourquoi s’en indigner quand dans le grand cycle en
prose du Graal, Lancelot puise la perfection de sa bonté a la source
maudite d’un adultére qui est trahison? Faut-il entendre, dans I'ironie
d’un pareil renversement, qu’une certaine indignité est essentielle a
la vérité en cause dans ces récits?

Mais la question du paradoxe ne s’arréte pas la. L’alliance des
contraires, en nous provoquant a une autre vérité, nous reconduit a
la forme originelle du paradoxe, stoicien ou chrétien, qui n’est plus
d’ordre rhétorique ou logique, comme I'inattendu ou l’irrecevable,

61



mais qui reléve, comme I’incroyable, de la réalité des phénomenes. Le
mot apparait ainsi chez s. Luc, 5,26, & propos de la guérison du
paralytique. La Vulgate en donne la traduction suivante:

et repleti sunt timore, dicentes: quia vidimus mirabilia hodie.
En grec:
kat énAnoldnaar pofov Néyovres Ot €lbouer mapadoka onuepov.

L’équivalent de “mapadoéa’, ce sont donc les merveilles survenues,
“mirabilia”. Il vaut la peine de regarder ici de plus prés la version des
Septante, dont le texte latin, en I’occasion, n’a pu transposer la pointe:

annidev €is Tov oikov abrob dofdfwy Tov Oedv. Kai ékoTaots éENafev dmavrag
kai é8otagov Tov Bedv.

Le latin rend éxoraots par “stupor” et le verbe dofafw par “magni-
ficare”: on célebre la grandeur de Dieu dont le miracle a frappé les
esprits. Mais il y a dans I’emploi en grec de dofafw a propos de ce
mapadofov une alliance elle-méme paradoxale. Certes on tire aisément
de 6ofa, I'opinion, puis la réputation, le sens du verbe Soéalew,
célébrer, glorifier, mais la commune racine des deux mots souligne
d’autant mieux le paradoxe d’une doxa exaltant un événement dont
la nature contredit tout bon sens. En quoi le texte grec redouble d’un
paradoxe logique la merveille paradoxale qui a fait irruption dans la
réalité pour révéler soudain une tout autre transcendance. D’ou cette
“extase” des témoins qui les met hors d’eux-mémes, plutét qu’une
stupeur qui les atteint en eux-mémes. Mais le latin a cependant le
mérite de nous introduire avec ses “mirabilia’ a I’ordre de la merveil-
le qui hante la narration médiévale. Au coeur de toute merveille git le
paradoxe, c’est méme sur quoi se fonde le Lai du Lecheor: les récits
de Bretagne font état de choses bien étranges, mais la merveille de
ces merveilles s’identifie au “comment a nom” des dames, sans
lequel elles n’auraient de sens ni méme d’existence!

C’était, rhétoriquement, assez inattendu. C’est en effet contraire
a toute logique du lai breton, cela va méme jusqu’a le retourner en

62



son contraire, mais pour nous révéler du méme coup ce qui fait

vraiment merveille dans les merveilles de Bretagne!
%k gk

Telle est la force du Lai du Lecheor. Mais que serait-il d’autre
qu’un lai ? un fabliau? Reste & définir les termes. On s’y est souvent
employé mais sans toujours trouver le critére décisif de la différence.
Heureusement le Lai du Lecheor en livre de fagon délibérée la clef.

Un fabliau, d’aprés les textes eux-mémes, est affaire de “trufes”
et de “risée”. Mais on peut aussi tirer parti de la chronique de Lam-
bert d’Ardres, I’Histoire des comtes de Guines, qui célébre de la sorte
la culture exceptionnelle de Baudoin II (mort en 1205):

Tot et tantorum ditatus est copia librorum ut Augustinum in theologia,
Areopagitam Dionisium in philosophia, Millesium Talem (Aristidem) fabu-
larium in neniis gentilium, in cantilenis gestoriis sive in eventuris nobilium
sive etiam in fabellis ignobilium joculatores quosque nominatissimos equi-
parare putaretur.

Texte précieux entre tous puisqu’il témoigne d’une part d’un classe-
ment introduit dans la tradition: Augustin, le Pseudo-Denys et les
fables milésiennes, selon qu’on distingue la théologie, la philosophie
ou l’activité fabulatrice des paiens et, d’autre part, d’une conscience
des genres dans l’activité littéraire des contemporains: chansons de
geste, aventures courtoises, histoires de vilains, autrement dit romans
et fabliaux opposés selon le statut social de leurs personnages, bien
nés ou communs. Mais le mot que nous avons un peu vite traduit par
fabliau mérite attention, car fablel est le diminutif roman de fable
qui vient du latin fabula; en revanche le diminutif latin de fabula (au
sens des “‘res fictae” que donne Isidore, Etym. I, XL, 1), c’est fabella,
le mot choisi ici par le chroniqueur, qui donne en ancien frangais la
favele, c’est-a-dire ’art de tromper par la parole, par excellence celui
de Renart, I’art de donner le change par son langage. Cette terminolo-
gie nous invite dés lors & définir le fabliau comme une fable riche en
favele, une hablerie, ou, si vous me le permettez, en I’honneur de
Renart, une “dihdblerie” de fiction, qui inverse le vrai et le faux, le
bien et le mal, le beau et le laid.

L’indice en est donné par une certaine maniére de rompre avec le
langage et le code de la courtoisie. Si le fabliau est affaire de vilains,

63



c’est surtout au sens qu’il contient de vilains mots. C’est aussi pour-
quoi Henri d’Andeli, en refusant dans son lai d’Aristote d’y mettre
“de vilains mots” (cf.v. 40-55), écrit bien un lai, si dégradante que
soit pour le philosophe la situation décrite. Ou encore, si on compare
les deux histoires semblables de Guillaume au faucon et du Lai de
I’Epervier, c’est bien le mot, plus que la chose qui fait ici la diffé-
rence entre le fabliau et le lai: la double entente du mot “faucon”
suffit seule a verser au compte du fabliau un récit d’ailleurs tout a
fait courtois, tandis qu’avec I’épervier, le lai se préserve “por son
oisel que je perdi”!

Cette remarque éclaire le cas du Lai du Lecheor qui fait de
maniére inopinée par deux fois retentir le mot fatidique ou plutdt
catastrophique, en évoquant les prouesses des hommes

Qui ne vaussisent un bouton
Si par ’entente du con non (v.89-90),

ou la beauté, autrement vaine, des femmes,

nule feme n’a si bel vis (!)
par qu’elle eiist le con perdu,
ja mes n’eiist ami ne dru. (v.92-94),

sans pour autant se déclarer un fabliau, mais en s’affichant bien au
contraire et dans un dessein de paradoxe comme un lai:

Faison du con le lai nouvel
si I’orront tel cui ert molt bel. (v.97-98)

quitte a lui substituer in extremis un titre moins provocateur, sinon
moins pernicieux

D’icest lai dient li plusor
que c’est le lai du Lecheor (v.117-118),

mais non sans céder au plaisir d’une derniére pointe, décidément peu
convenable:

64



ne voil pas dire le droit non
¢’on nu me tort a mesprison (!) (v.119-120).

Sur quoi ’auteur conclut:

Selonc le conte que j’oi
vos ai le lai einsint feni, (v.121-122).

Ce simple rapprochement suffit en retour a jeter le trouble dans I’ac-
tivité méme de ‘““‘conter”, dont on dénombre aussitdt six occurrences
dans le lai. Le c. serait-il alors non seulement ce qui pousse aux ex-
ploits et a la courtoisie les chevaliers, mais encore ce qui fait écrire
clercs et trouvéres?

Il est clair en tout cas que ce seul mot détonne assez dans le lai
pour y rappeler ce qui fait le propre de tout fabliau, dont I’embleéme
serait 4 la fin du Xlle siécle le fabliau de Garin, “Du chevalier qui fit
parler le C. et le C.”, ce que j’appelle, pour en souligner le coté ordu-
rier, “la littérature du double C.” Se jouant a plaisir des frontiéres du
lai et de fabliau, I’auteur reporte donc I’'intérét de son récit sur ce que
conter veut dire. Si “I’entente du con”, dans la double entente du
conte, définit bien la “fable en favele” autrement dit le fabliau, le
mot “d’entente” qui traduit, dans Cliges, la détermination amoureuse
d’Alexandre:

Ja d’Amors ne quier estre quites
Que toz jors n’i aie m’antante (v. 2279),

appartient aussi a la terminologie poétique comme “I’antancion” ou
la peine que met I'auteur & commencer son livre (Le Chevalier de la
charrette, v.29 et 6245) ou “I’antante” avec laquelle Nature s’employa
a fagonner la beauté d’Enide (Erec et Enide, v.412). Aussi I'auteur
du Lecheor nous propose-t-il moins un nouveau lai qu’un art nouveau
de faire des lais! A preuve, notamment, le soin tout spécial avec
lequel il met en scéne dans son récit les conditions qui d’ordinaire
président a la fiction d’un lai. Les quatre traits définitoires qu’il en
donne résument tout ce qui en constitue le genre dans la conscience
de ses contemporains:

65



v.2: la marque d’origine; cela vient des Bretons qui nous le racon-
tent.

v.14-16: le sujet, d’amour, d’armes, et v.19, d’aventures, “les faits
des amours et des nobles chevaliers™.

v.27-28: le titre: un lai a un nom, celui du héros qui a fait le récit
de sa propre aventure (cf. Tristan dans Le Chevrefeuille ou Calogre-
nant dans Le Chevalier au lion).

v.31: la “note”: tout lai breton a été mis en musique avant sa dif-
fusion (cp. chez Thomas d’Angleterre, Yseut harpant le lai de Gurun).

Un lai, selon sa fiction, est donc pour I’époque un conte d’aven-
tures, Armes et Amors, du temps passé des Bretons, nommé d’aprés
son héros qui I’a lui-méme rapporté et qu’on a mis en musique pour le
répandre au dehors dans les autres royaumes. Mais il y a un cinquiéme
trait, décisif, que nous rappele la conclusion, aux v.120-121: encore
faut-il un second temps, de répétition, ol I’auteur contemporain qui
dit avoir entendu ce lai musical en fait sa fiction qu’il met en rime
dans la forme du lai effectivement récité devant nous. Un lai devient
ainsi le conte qui se répéte de sa propre histoire, la musique en moins
et la rime en plus.

C’est aussi pourquoi ’auteur du Lecheor retrace de fagon exem-
plaire I’histoire fictive de sa propre invention, mais encore de I’inven-
tion de tout lai véritable. Aussi bien met-il cette derniére en abime,
en évoquant I'une des dames qui s’étonne d’entendre les chevaliers
conter sans plus leurs aventures (v.63). Du méme coup il la met a
distance et comme en regard de ce qu’il s’appréte, lui, & trouver. A
part des chevaliers, donc, le concile des dames, on précise méme
qu’elles étaient ‘“‘de Bretagne la fleur” (v.57), ce qui fera d’autant
plus ressortir le trés vilain mot placé en leurs bouches. Elles sont sept
plus une, huit au total, les deux nombres élus entre tous depuis le
Songe de Scipion commenté par Macrobe, et hautement symboliques,
I’'un, des sept arts et des jours de la Création, ’autre, du baptéme et
de I’octave de la vie nouvelle. Les huit dames seraient-elles comme
les fées penchées sur le berceau du nouveau-né, ce lai d’un genre tout
nouveau, jamais vu, dont on célébrerait ici la naissance?

Ce n’est plus d’ailleurs de la Pentecdte qu’on se réclame comme
dans Le Chevalier au lion, ni de la Saint-Jean, comme dans le Lai de

66



I’Espine, non plus que de la cour, mais “d’un grand mont” ol on
s’assemble le jour de la “Saint Pantelion”. Pentecdte ou “Pentelion”?
C’est aussi le patron de la médecine, ce qui guigne du coté des corps
et de leur vrai reméde; sa féte tombe le 17 juillet, en ces temps
proches du lever héliaque de la Canicule et de la féte des saints pas-
seurs, s. Jacques et s. Christophe (voir C. Gaignebet). Change-t-on
de référence calendaire en changeant de genre? La saint-Pantaleon
anticiperait-elle ainsi tous ces Vénitiens qui vénéraient le saint, les
“Pantaloni”, de la Commedia dell’arte, d’ou nous vint le mot de
pantalon? Le fait est que la “saint-Pantelion” rimant avec les “lions”
apparait aussi, au Xllle siécle, dans la Mule sans frein d’un certain
“Paiens de Meisiéres” qui rivalise avec ‘““Chrétien de Troyes”, en ne se
faisant pas faute, lui, de parler de Gauvain. Du coté du fabuleux, la
“Pantelion’ pourrait bien alors réunir au célébre lion la “pante” ou
vouivre crachant le feu. Autant d’indices peut-€tre qu’on entend se
placer a coté ou en regard de la grande veine romanesque courtoise.

Reste enfin la substitution du “Lecheor” au vocable malsonant.
Fort a propos, relevons qu’ainsi justement se qualifie un auteur de
fabliau nommé Boivin de Provins:

mout bons lechierres fu Boivins (v.1),

épithéte qui convient tout & fait au surnom d’un buveur, porté sur
les plaisirs de la bouche.

Le premier sens du mot renvoie en effet au péché de Gula; au
second sens, il s’agit d’un débauché et de sa Luxuria (cf. Des Tresses,
v.146, 291); en un troisiéme sens, il désigne le tricheur ou le trompeur,
tel Judas dans ’ABC par equivoque qui fait 4 la rime la paire de
“trecerie” et le “lecerie” (v.325-326), ou encore Tristan lépreux qui
pour tromper son monde agite cliquette (“flavel’’!) et hanap (Béroul,
v.3693), et Yseut “la tricheresse”, qui se conduit en vraie coquine:
“lecheresse” (Béroul, v.520). C’est du “fol amour” qu’il s’agit et de
son cortége de mensonges; c’est aussi le mot qui résume la fourbe,
le “barat” de Renart,

Li lecheres, qui trestoz art
et se defrit de lecerie, (II, 946-47)

67



lequel Soppose lui-méme au saint homme dans la branche de sa Con-
fession:

Il est costome de seint ome,
Quant il ot parler lecheor
pecheresse ne pecheor,

de ce a poiir... (VII, 734-37)

L’auteur du Lai du Lecheor signe donc de cet autre nom moins in-
convenant la ruse de son lai en guise de fabliau.
% kok

Mais dans quel but? S’agit-il seulement de parodie? L’ironie a
plutdt valeur critique ou révélatrice. On chercherait ainsi 4 mesurer
la littérature courtoise a 1’aune de ce qu’elle ne cesse pas de ne pas
écrire: ce rapport sexuel dont I’introuvable signifiant signe justement
le manque d’homme a femme. A l'instar de ces chevaliers qui tour-
noient et guerroient, errent en autre terre, se parent et parlent avec
élégance, la littérature courtoise se rive & ce manque ou a ce désir en
quéte de ce qui ferait signe d’amour. Son “signifiant maitre”, elle le
cherche en effet du c6te du “pére”, a qui va ’'amour, divin notam-
ment.

L’autre versant littéraire du Moyen Age se place au contraire du
coté du “pire”. L’obscéne est une fagon d’exhiber la chose quand
tout vient & manquer parce qu’au dernier terme le seul maitre c’est la
mort. Aussi bien rapporte-t-on tous les mots de la littérature a ce
terme ou ils s’abiment, véritable gouffre signifiant. Il suffit, pour s’en
apercevoir, de relire certains fabliaux de Gautier Le Leu qu’inspire
notre Lecheor, comme Du C. ou La Veuve, ou encore la branche VII
des Romans de Renart, ol Renart mange son confesseur. Il y est
question en effet du “pertuis” d’Hersent la louve, dont la ““fornica-
tion” fit le sujet de ces poémes, ce qui éclaire d’autre fagon ce siége
de Malpertuis dont se nomme la taniére du goupil! mais I’auteur se
reprend: pertuis? non pas! c’est une “grande chose” que nommer I’on
n’ose (VII v.429ss.),

Car ce est li plus nobles nons
qui soit en cest siecle que cons
C’est merveille, quant om le nome. (v.437-39)

68



La merveille ne se lit-elle pas plutdt dans le Nom de la Rose qui lui
sert de voile? Le nom fait négation, pour éviter le pire en 1’occasion.
Mais de la tradition des Goliards lui vient un nom mythique, le roi
Golias, comme dans le fabliau de Trubert, véritable “gouffre de Sa-
tanie” comme dans la branche VII de Renart (v.629) et personnifica-
tion de la nature de la femme, comme chez Gautier le Leu (La Veuve,
v.382,436: “Golias bee trop sovent™). Cette divinité que rien ne peut
rassasier au point qu’elle engloutit toute la chaine signifiante, ce
Goliath qui vaut son Graal, n’est cependant pas ce qu’on croit, le
simple “‘pertuis” qui attise le désir de Renart, mais I’autre pertuis, la
fosse obscure, le sans-fond de la mort, le Mal-pertuis, auquel il faut
a tout prix parer par I'invention du “roi Connin, i tout prendre
plus désirable:

Fait avez le conmencement

del con, mes mout i a a faire

encore, eingois que cist con pere: (!)

la fouse est grande et parfonde,

n’a si hideuse en tot le monde. (Renart, branche XXII, éd. Roques,
v.13884-88)

L’équivoque est éloquente, qui en appelle au “compére”! Le premier
des troubadours en jouait déja d’autre fagon dans sa chanson:

Companho, tant ai agutz d’avols conres.
Il y évoque
de con cals es sa leis (v.10),

mais pour y susciter I’étrange comparaison des arbres qu’on taille
pour les multiplier.

Réponse symptomatique! On peut encore préférer faire du nom
de la dame un signe d’amour. La poésie de Guillaume IX propose la
méme partition que le Lai du Lecheor: d’opposer au senhal d’amour
une figure d’obscénité qui préserve le désir d’une plus profonde hor-
reur, tout comme jouaient aux dés en de mauvais lieux les “Déciens”,
adeptes du “prélat Golias”. Tel serait en effet I’envers goliardique ou

69



renardien de la littérature courtoise, le “Truber” infime de ce “Tro-
bar” au nom des femmes (cf. “estruber’: jouir d’une femme), tout
comme Jean de Meun se joue de Guillaume de Lorris et Guillaume
IX, de lui-méme, comte de Poitiers.

J. Lacan inventa naguére le signifiant propre a atterrer la lit-
térature, celui de “Lituraterre”, d’aprés le couple joycien “a letter/a
litter””, que nous pourrions épingler d’un jeu de mots de Rutebeuf
lorsqu’il entend dans I’ordure ol il se vautre la rime ou s’évoque ““Cil
qui or dure” (Miracle de Theophile v.416-417), moyennant quoi
resplendit encore quelque or plus pur! Au partage de la rime comme
de la littérature médiévale, entre Goliards et Trouvéres, entre Golias
et Graal, se divise aussi bien le sujet entre I’un qui I’intime et ’autre
qui ’absente, entre la chose qui fait symptdme dans la langue et son

voile qui fait “le beau parler” (Lecheor, v.82)1.

Note bibliographique

Pour I’édition du Lai du Lecheor, nous renvoyons a:

P.M. O’Hara Tobin, Les lais anonymes des XIle et XIIle s., Genéve
Droz, 1976, p.347-358

b

et pour sa traduction a:

D. Régnier-Bohler, Le Coeur mange, récits eérotiques et courtois des
Xlle et XIlle s., Paris, Stock Plus Moyen Age, 1979, p.169-174.

1 Nous souhaitons encore faire état d’une observation de M.-R. Jung au cours
de la discussion qui suivit notre communication: la composition du Lai du
Lecheor est aussi affaire de nombres. Le prologue consacré au “‘lai” com-
porte 36 v.; curieusement au v.108, soit 2 x 36 v. plus loin, les hommes
délaissent leur “lai” coutumier pour se tourner vers les dames et leur nou-
veau sujet. Le décompte des syllabes malsonnantes serait-il également signifi-
catif?

70



Voir pour les fabliaux de Gautier Le Leu:

C.H. Livingstone, Le Jongleur Gautier Le Leu, Etude sur les fabliaux,
Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1951, p.159-183
(La Veuve), 233-249 (Du C.).

Sur le paradoxe au Moyen Age, se reporter a.:

R.T. Pickens, The Welsh Knight. Paradoxality in Chretien’s Conte
del Graal, Lexington, Kentucky, French Forum, Publishers, 6,
1977.

Deux articles, enfin, sur ’obscénité et la littérature médiévale, méri-
tent ’attention:

A. Leupin, “Le Sexe dans la langue: la dévoration. Sur Du C., fabliau
du XlIIle s. de Gautier Le Leu”, dans Poetique, 45, 1981, p.
91-110.

J.C. Huchet, “Les Noms de la Dame”, dans Dires, 3, Montpellier,
1985, p.67-85.

Abstract

A good example of paradoxality can be found in the mediaeval French Lai du
Lecheor. A single, obscene word shows what is at stake in this surprisingly
refined piece of art.

Reviewing at first what is meant in the Middle Ages by the inherited concept
of paradox, from a rhetorical, a logical and a scriptural point of view (inopina-
tum, antinomia, coincidentia oppositorum, mirabilia), we then propose to define
the fabliau as a genre through the occurence of what we call the “double C.”,
which is fitting quite well to the so-called ‘“‘Lai du Lecheor”.

Its author, indeed, cunningly intended a double-play on lai and fabliau as
far as the narrative stages the fiction of every “lai breton’ and is, therefore,
ultimately denied the offending word to which the name of “Lecheor” is sub-
stituted. So is reversed the process of all courtesy in mediaeval literature, which
cannot be dissociated from its contradictory and ‘““goliardic’’ truth: the main
signifier of mediaeval fiction could be, then, either the Grail or “Golias”!

71



sk



	Un paradoxe littéraire : le lai du Lecheor

