
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 5

Artikel: Un paradoxe littéraire : le lai du Lecheor

Autor: Méla, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charles Mêla

UN PARADOXE LITTÉRAIRE: LE LAI DU LECHEOR

Le paradoxe est déjà d'attirer votre attention sur une plaisanterie de

très mauvais goût, plutôt inattendue, voire inadmissible. Le sujet en
vaut-il la peine? Il en allait sans doute de même au temps jadis: un
lai obscène, un lai qui tourne au fabliau contre toute attente a dû
non pas, certes, choquer ses premiers auditeurs, mais en tout cas les

surprendre. Affirmer de lui que c'est un lai et aussi un fabliau n'en
reste pas moins, en second lieu, contradictoire. Parler enfin d'obscénité

courtoise fait alliance de mots, mais l'oxymore prendrait vite une
valeur ironique, en donnant à un vilain mot la dignité littéraire d'une
haute parole. Aussi bien, peut-on lire, plus tard, dans un fabliau de
Gautier le Leu, intitulé du C. :

El monde n'a tant douce rien
Con de feme, ce savez bien.
Ele porte le grand vaissel

Qui valt trestot l'or d'un chastel.
(v. 105-108)

L'équivoque est portée à son comble: d'un vilain mot, ou d'un
vil plomb, on fait surgir l'or du Graal!

L'indignation que je vous suppose aura du moins permis d'introduire

les différentes définitions du paradoxe, mais aussi de mettre
au jour leur commun caractère, de s'appliquer à ce qui survient
contre toute attente.

Telle est d'ailleurs la définition rhétorique du paradoxe, appelé
encore hypomoné ou sustentatio: mais l'inattendu en serait un sens

faible, comme le précise Quintilien:

napabo^ov alii nominarunt, id est inopinatum. Illis non accedo qui schema
esse existimant etiam si quid nobis ipsis dicamus inexpectatum accidisse.
(Inst. 9, 2, 23)

59



Inexpectatum, en effet, est de l'ordre de la simple surprise ou de

l'imprévu. Inopinatum présente la nuance supplémentaire de ce qui
va contra opinionem hominum, c'est-à-dire à l'encontre de cette
opinion, comme ce qui la heurte: c'est irrecevable, parce que contraire
au bon sens ou à la justice. De fait, l'exemple choisi par Isidore, dans

ses Etymologies, II, 21, 29, pour l'illustrer, est significatif:

Paradoxon est cum dicimus inopinatum aliquid accidisse, ut [pro] Flacco
Cicero: Cujus laudis praedicator esse debuerit, ejus periculi deprecatorem
esse factum.

Notons au passage que le texte de Cicéron (Flacc. 1 est quelque peu
différent:

Sperabam, judices, honoris potius L. Flacci me adjutorem futurum quam
miseriarum deprecatorem.

Il y apparaît clairement que le ressort de ce paradoxe est l'indignation

devant une attitude qui met en cause la justice humaine. Isidore
en renforce l'effet par une autre figure de rhétorique, Yannominatio
qui joue sur les mots praedicator/deprecator.

La seconde définition du paradoxe est d'ordre logique: dans ce

cas, l'inopiné est ce qui va contre la raison, dès lors qu'une même
chose donne lieu à une affirmation contradictoire: "Sic et non",
c'est la méthode qu'adopte Abélard à l'endroit des Ecritures! Affirmer

d'une chose l'un et l'autre qui ne peuvent être vrais ensemble est
d'ordre antinomique. La chose ne peut relever que de l'une ou de
l'autre de ces juridictions. Ainsi: "Père et Fils sont co-éternels" est
contradictoire, car la filiation exclut la co-présence. Dans l'exemple
du Lai du Lecheor, le titre même fait problème. Il sonne comme le
Lai de Guingamor, mais il implique une contradiction, comme le

prouve ce passage de Marie de France dans le Lai de Guigemar:

Amur est plaie dedenz cors
Et si ne pert nient defors...
Plusur le tienent a gabeis
Si cum vil vilain curteis
Ki jolivent par tut le mund,

60



Puis s'avantent de ceo que funt.
N'est pas amur, einz est folie,
Et mauvestié e lecherie
(v. 483-92)

Le paradoxe des "vilains courtois" peut être levé, si on change de

point de vue: un homme de cour peut être moralement aussi indigne
qu'un vilain. Mais si le lai breton revendique l'amour courtois,
comment même concevoir un lai de "lecherie" ou de débauche? On
répondra que le conte du Lecheor n'est pas un lai, c'est pourtant
ainsi que l'entend son auteur qui en appuie même la mise en scène

courtoise, caractéristique du genre! Si les deux peuvent également se

soutenir, ce sera selon le point de vue adopté.
L'extrait de Guigemar fournit encore un autre exemple de

paradoxe, non plus dans la déclaration antinomique mais dans l'assomp-
tion d'une antithèse, comme de dire à propos d'amour que la flèche
blesse sans laisser de trace ou, comme Yvain, qu'on aime son ennemie,

que sa vie est sa mort ou qu'en l'espèce le mal est son remède,
voire, comme Lancelot, que l'amour se fait titre de gloire et s'honore
au plus haut point de sa honte. Pareillement la tradition des sermons
répète que l'humilité élève et que l'orgueil abaisse. Pour résoudre le

paradoxe, religieux ou amoureux, il ne suffît plus de changer de

point de vue mais plutôt de monde, et de logique aussi bien. Au
lieu d'affirmer contradictoirement d'une chose l'un et l'autre, on
pose plus radicalement que l'un est l'autre, ce qui implique non plus
un simple déplacement de perspective, mais un retournement ou une
autre échelle de valeurs. Le Lai du Lecheor dit en substance que la
source de toute excellence c'est le c. des dames ou que le haut c'est
le bas! mais pourquoi s'en indigner quand dans le grand cycle en

prose du Graal, Lancelot puise la perfection de sa bonté à la source
maudite d'un adultère qui est trahison? Faut-il entendre, dans l'ironie
d'un pareil renversement, qu'une certaine indignité est essentielle à
la vérité en cause dans ces récits?

Mais la question du paradoxe ne s'arrête pas là. L'alliance des

contraires, en nous provoquant à une autre vérité, nous reconduit à
la forme originelle du paradoxe, stoïcien ou chrétien, qui n'est plus
d'ordre rhétorique ou logique, comme l'inattendu ou l'irrecevable,

61



mais qui relève, comme l'incroyable, de la réalité des phénomènes. Le
mot apparaît ainsi chez s. Luc, 5,26, à propos de la guérison du

paralytique. La Vulgate en donne la traduction suivante:

et repleti sunt timoré, dicentes: quia vidimus mirabilia hodie.

En grec:

Kai èirXrioOrioav ipoßov Xéyovreq ôrt e'idopev napàSoÇa oppepov.

L'équivalent de "7rapà5o£a", ce sont donc les merveilles survenues,
"mirabilia". Il vaut la peine de regarder ici de plus près la version des

Septante, dont le texte latin, en l'occasion, n'a pu transposer la pointe:

àtrrjXûev eiç tov oïkov avrov ôo£àfcot> töv ®eôv. Katë/taraaiç eXaßeva-navraç
Kai èôôÇaÇov tov Qeov.

Le latin rend eKoraoLS par "stupor" et le verbe 5o£àfco par "magni-
ficare": on célèbre la grandeur de Dieu dont le miracle a frappé les

esprits. Mais il y a dans l'emploi en grec de 5o£àfco à propos de ce

napàbo^ov une alliance elle-même paradoxale. Certes on tire aisément
de 5o£a, l'opinion, puis la réputation, le sens du verbe 5o£âfeu',
célébrer, glorifier, mais la commune racine des deux mots souligne
d'autant mieux le paradoxe d'une doxa exaltant un événement dont
la nature contredit tout bon sens. En quoi le texte grec redouble d'un
paradoxe logique la merveille paradoxale qui a fait irruption dans la
réalité pour révéler soudain une tout autre transcendance. D'où cette
"extase" des témoins qui les met hors d'eux-mêmes, plutôt qu'une
stupeur qui les atteint en eux-mêmes. Mais le latin a cependant le
mérite de nous introduire avec ses "mirabilia" à l'ordre de la merveille

qui hante la narration médiévale. Au coeur de toute merveille gît le
paradoxe, c'est même sur quoi se fonde le Lai du Lecheor: les récits
de Bretagne font état de choses bien étranges, mais la merveille de

ces merveilles s'identifie au "comment a nom" des dames, sans

lequel elles n'auraient de sens ni même d'existence!
C'était, rhétoriquement, assez inattendu. C'est en effet contraire

à toute logique du lai breton, cela va même jusqu'à le retourner en

62



son contraire, mais pour nous révéler du même coup ce qui fait
vraiment merveille dans les merveilles de Bretagne!

***
Telle est la force du Lai du Lecheor. Mais que serait-il d'autre

qu'un lai un fabliau? Reste à définir les termes. On s'y est souvent
employé mais sans toujours trouver le critère décisif de la différence.
Heureusement le Lai du Lecheor en livre de façon délibérée la clef.

Un fabliau, d'après les textes eux-mêmes, est affaire de "trufes"
et de "risée". Mais on peut aussi tirer parti de la chronique de Lambert

d'Ardres, YHistoire des comtes de Guines, qui célèbre de la sorte
la culture exceptionnelle de Baudoin II (mort en 1205):

Tot et tantorum ditatus est copia librorum ut Augustinum in theologia,
Areopagitam Dionisium in philosophia, Millesium Talem (Aristidem) fabu-
larium in neniis gentilium, in cantilenis gestoriis sive in eventuris nobilium
sive etiam in fabellis ignobilium joculatores quosque nominatissimos equi-
parare putaretur.

Texte précieux entre tous puisqu'il témoigne d'une part d'un classement

introduit dans la tradition: Augustin, le Pseudo-Denys et les

fables milésiennes, selon qu'on distingue la théologie, la philosophie
ou l'activité fabulatrice des paiens et, d'autre part, d'une conscience
des genres dans l'activité littéraire des contemporains: chansons de

geste, aventures courtoises, histoires de vilains, autrement dit romans
et fabliaux opposés selon le statut social de leurs personnages, bien
nés ou communs. Mais le mot que nous avons un peu vite traduit par
fabliau mérite attention, car fablel est le diminutif roman de fable
qui vient du latin fabula-, en revanche le diminutif latin de fabula (au
sens des "res fictae" que donne Isidore, Etym. I, XL, 1), c'est fabella,
le mot choisi ici par le chroniqueur, qui donne en ancien français la
favele, c'est-à-dire l'art de tromper par la parole, par excellence celui
de Renart, l'art de donner le change par son langage. Cette terminologie

nous invite dès lors à définir le fabliau comme une fable riche en
favele, une hâblerie, ou, si vous me le permettez, en l'honneur de

Renart, une "dihâblerie" de fiction, qui inverse le vrai et le faux, le
bien et le mal, le beau et le laid.

L'indice en est donné par une certaine manière de rompre avec le
langage et le code de la courtoisie. Si le fabliau est affaire de vilains,

63



c'est surtout au sens qu'il contient de vilains mots. C'est aussi pourquoi

Henri d'Andeli, en refusant dans son lai d'Aristote d'y mettre
"de vilains mots" (cf.v. 40-55), écrit bien un lai, si dégradante que
soit pour le philosophe la situation décrite. Ou encore, si on compare
les deux histoires semblables de Guillaume au faucon et du Lai de

l'Epervier, c'est bien le mot, plus que la chose qui fait ici la
différence entre le fabliau et le lai: la double entente du mot "faucon"
suffit seule à verser au compte du fabliau un récit d'ailleurs tout à

fait courtois, tandis qu'avec l'épervier, le lai se préserve "por son
oisel que je perdi"!

Cette remarque éclaire le cas du Lai du Lecheor qui fait de
manière inopinée par deux fois retentir le mot fatidique ou plutôt
catastrophique, en évoquant les prouesses des hommes

Qui ne vaussisent un bouton
Si par l'entente du con non (v.89-90),

ou la beauté, autrement vaine, des femmes,

nule feme n'a si bel vis

par qu'elle eiist le con perdu,
ja mes n'eiist ami ne dru. (v.92-94),

sans pour autant se déclarer un fabliau, mais en s'affîchant bien au
contraire et dans un dessein de paradoxe comme un lai:

Faison du con le lai nouvel
si l'orront tel cui ert molt bel. (v.97-98)

quitte à lui substituer in extremis un titre moins provocateur, sinon
moins pernicieux

D'icest lai dient Ii plusor
que c'est le lai du Lecheor (v. 117-118),

mais non sans céder au plaisir d'une dernière pointe, décidément peu
convenable:

64



ne voil pas dire le droit non
c'on nu me tort a mesprison (v. 119-120).

Sur quoi l'auteur conclut:

Selonc le conte que j'oi
vos ai le lai einsint feni. (v. 121-122).

Ce simple rapprochement suffit en retour à jeter le trouble dans
l'activité même de "conter", dont on dénombre aussitôt six occurrences
dans le lai. Le c. serait-il alors non seulement ce qui pousse aux
exploits et à la courtoisie les chevaliers, mais encore ce qui fait écrire
clercs et trouvères?

Il est clair en tout cas que ce seul mot détonne assez dans le lai

pour y rappeler ce qui fait le propre de tout fabliau, dont l'emblème
serait à la fin du Xlle siècle le fabliau de Garin, "Du chevalier qui fit
parler le C. et le C.", ce que j'appelle, pour en souligner le côté ordu-
rier, "la littérature du double C." Se jouant à plaisir des frontières du
lai et de fabliau, l'auteur reporte donc l'intérêt de son récit sur ce que
conter veut dire. Si "l'entente du con", dans la double entente du

conte, définit bien la "fable en favele" autrement dit le fabliau, le

mot "d'entente" qui traduit, dans Cligès, la détermination amoureuse
d'Alexandre:

Ja d'Amors ne quier estre quites
Que toz jors n'i aie m'antante (v. 2279),

appartient aussi à la terminologie poétique comme "l'antancion" ou
la peine que met l'auteur à commencer son livre (Le Chevalier de la

charrette, v.29 et 6245) ou "l'antante" avec laquelle Nature s'employa
à façonner la beauté d'Enide (Erec et Enide, v.412). Aussi l'auteur
du Lecheor nous propose-t-il moins un nouveau lai qu'un art nouveau
de faire des lais! A preuve, notamment, le soin tout spécial avec
lequel il met en scène dans son récit les conditions qui d'ordinaire
président à la fiction d'un lai. Les quatre traits déflnitoires qu'il en
donne résument tout ce qui en constitue le genre dans la conscience
de ses contemporains:

65



v.2: la marque d'origine; cela vient des Bretons qui nous le racontent.

v.14-16: le sujet, d'amour, d'armes, et v.19, d'aventures, "les faits
des amours et des nobles chevaliers".

v.27-28: le titre: un lai a un nom, celui du héros qui a fait le récit
de sa propre aventure (cf. Tristan dans Le Chevrefeuille ou Calogre-
nant dans Le Chevalier au lion).

v.31 : la "note": tout lai breton a été mis en musique avant sa

diffusion (cp. chez Thomas d'Angleterre, Yseut harpant le lai de Gurun).

Un lai, selon sa fiction, est donc pour l'époque un conte d'aventures,

Armes et Amors, du temps passé des Bretons, nommé d'après
son héros qui l'a lui-même rapporté et qu'on a mis en musique pour le

répandre au dehors dans les autres royaumes. Mais il y a un cinquième
trait, décisif, que nous rappele la conclusion, aux v. 120-121: encore
faut-il un second temps, de répétition, où l'auteur contemporain qui
dit avoir entendu ce lai musical en fait sa fiction qu'il met en rime
dans la forme du lai effectivement récité devant nous. Un lai devient
ainsi le conte qui se répète de sa propre histoire, la musique en moins
et la rime en plus.

C'est aussi pourquoi l'auteur du Lecheor retrace de façon exemplaire

l'histoire fictive de sa propre invention, mais encore de l'invention

de tout lai véritable. Aussi bien met-il cette dernière en abîme,
en évoquant l'une des dames qui s'étonne d'entendre les chevaliers
conter sans plus leurs aventures (v.63). Du même coup il la met à

distance et comme en regard de ce qu'il s'apprête, lui, à trouver. A
part des chevaliers, donc, le concile des dames, on précise même
qu'elles étaient "de Bretagne la fleur" (v.57), ce qui fera d'autant
plus ressortir le très vilain mot placé en leurs bouches. Elles sont sept
plus une, huit au total, les deux nombres élus entre tous depuis le

Songe de Scipion commenté par Macrobe, et hautement symboliques,
l'un, des sept arts et des jours de la Création, l'autre, du baptême et
de l'octave de la vie nouvelle. Les huit dames seraient-elles comme
les fées penchées sur le berceau du nouveau-né, ce lai d'un genre tout
nouveau, jamais vu, dont on célébrerait ici la naissance?

Ce n'est plus d'ailleurs de la Pentecôte qu'on se réclame comme
dans Le Chevalier au lion, ni de la Saint-Jean, comme dans le Lai de

66



l'Espine, non plus que de la cour, mais "d'un grand mont" où on
s'assemble le jour de la "Saint Pantelïon". Pentecôte ou "Pentelion"?
C'est aussi le patron de la médecine, ce qui guigne du côté des corps
et de leur vrai remède; sa fête tombe le 17 juillet, en ces temps
proches du lever héliaque de la Canicule et de la fête des saints
passeurs, s. Jacques et s. Christophe (voir C. Gaignebet). Change-t-on
de référence calendaire en changeant de genre? La saint-Pantaleon
anticiperait-elle ainsi tous ces Vénitiens qui vénéraient le saint, les

"Pantaloni", de la Commedia dell'arte, d'où nous vint le mot de

pantalon? Le fait est que la "saint-Pantelïon" rimant avec les "lions"
apparaît aussi, au XlIIe siècle, dans la Mule sans frein d'un certain
"Païens de Meisières" qui rivalise avec "Chrétien de Troyes", en ne se

faisant pas faute, lui, de parler de Gauvain. Du côté du fabuleux, la
"Pantelïon" pourrait bien alors réunir au célèbre lion la "pante" ou
vouivre crachant le feu. Autant d'indices peut-être qu'on entend se

placer à côté ou en regard de la grande veine romanesque courtoise.
Reste enfin la substitution du "Lecheor" au vocable malsonant.

Fort à propos, relevons qu'ainsi justement se qualifie un auteur de

fabliau nommé Boivin de Provins:

mout bons lechierres fu Boivins (v.l),

épithète qui convient tout à fait au surnom d'un buveur, porté sur
les plaisirs de la bouche.

Le premier sens du mot renvoie en effet au péché de Gula; au
second sens, il s'agit d'un débauché et de sa Luxuria (cf. Des Tresses,

v. 146, 291 ; en un troisième sens, il désigne le tricheur ou le trompeur,
tel Judas dans YABC par équivoque qui fait à la rime la paire de
"trecerie" et le "lecerie" (v.325-326), ou encore Tristan lépreux qui
pour tromper son monde agite cliquette ("flavel"!) et hanap (Béroul,
v.3693), et Yseut "la tricheresse", qui se conduit en vraie coquine:
"lecheresse" (Béroul, v.520). C'est du "fol amour" qu'il s'agit et de

son cortège de mensonges; c'est aussi le mot qui résume la fourbe,
le "barat" de Renart,

Li lecheres, qui trestoz art
et se defrit de lecerie, (II, 946-47)

67



lequel s'oppose lui-même au saint homme dans la branche de sa
Confession:

Il est costome de seint orne,
Quant il ot parler lecheor
pecheresse ne pecheor,
de ce a poür... (VII, 734-37)

L'auteur du Lai du Lecheor signe donc de cet autre nom moins
inconvenant la ruse de son lai en guise de fabliau.

***
Mais dans quel but? S'agit-il seulement de parodie? L'ironie a

plutôt valeur critique ou révélatrice. On chercherait ainsi à mesurer
la littérature courtoise à l'aune de ce qu'elle ne cesse pas de ne pas
écrire: ce rapport sexuel dont l'introuvable signifiant signe justement
le manque d'homme à femme. A l'instar de ces chevaliers qui
tournoient et guerroient, errent en autre terre, se parent et parlent avec
élégance, la littérature courtoise se rive à ce manque ou à ce désir en
quête de ce qui ferait signe d'amour. Son "signifiant maître", elle le
cherche en effet du côte du "père", à qui va l'amour, divin notamment.

L'autre versant littéraire du Moyen Age se place au contraire du
côté du "pire". L'obscène est une façon d'exhiber la chose quand
tout vient à manquer parce qu'au dernier terme le seul maître c'est la
mort. Aussi bien rapporte-t-on tous les mots de la littérature à ce
terme où ils s'abîment, véritable gouffre signifiant. Il suffit, pour s'en
apercevoir, de relire certains fabliaux de Gautier Le Leu qu'inspire
notre Lecheor, comme Du C. ou La Veuve, ou encore la branche VII
des Romans de Renart, où Renart mange son confesseur. Il y est

question en effet du "pertuis" d'Hersent la louve, dont la "fornication"

fit le sujet de ces poèmes, ce qui éclaire d'autre façon ce siège
de Malpertuis dont se nomme la tanière du goupil! mais l'auteur se

reprend: pertuis? non pas! c'est une "grande chose" que nommer l'on
n'ose (VII v.429ss.),

Car ce est li plus nobles nons
qui soit en cest siecle que cons
C'est merveille, quant om le nome, (v.437-39)

68



La merveille ne se lit-elle pas plutôt dans le Nom de la Rose qui lui
sert de voile? Le nom fait négation, pour éviter le pire en l'occasion.
Mais de la tradition des Goliards lui vient un nom mythique, le roi
Golias, comme dans le fabliau de Trubert, véritable "gouffre de Sa-

tanie" comme dans la branche VII de Renart (v.629) et personnification
de la nature de la femme, comme chez Gautier le Leu (La Veuve,

v.382,436: "Golias bee trop sovent"). Cette divinité que rien ne peut
rassasier au point qu'elle engloutit toute la chaîne signifiante, ce
Goliath qui vaut son Graal, n'est cependant pas ce qu'on croit, le

simple "pertuis" qui attise le désir de Renart, mais l'autre pertuis, la
fosse obscure, le sans-fond de la mort, le Mal-pertuis, auquel il faut
à tout prix parer par l'invention du "roi Connin", à tout prendre
plus désirable:

Fait avez le conmencement
del con, mes mout i a a faire
encore, einçois que cist con pere:
la fouse est grande et parfonde,
n'a si hideuse en tot le monde. (Renart, branche XXII, éd. Roques,

v. 13884-88)

L'équivoque est éloquente, qui en appelle au "compère"! Le premier
des troubadours en jouait déjà d'autre façon dans sa chanson:

Companho, tant ai agutz d'avols conres.

Il y évoque

de con cals es sa leis (v.10),

mais pour y susciter l'étrange comparaison des arbres qu'on taille
pour les multiplier.

Réponse symptomatique! On peut encore préférer faire du nom
de la dame un signe d'amour. La poésie de Guillaume IX propose la
même partition que le Lai du Lecheov. d'opposer au senhal d'amour
une figure d'obscénité qui préserve le désir d'une plus profonde
horreur, tout comme jouaient aux dés en de mauvais lieux les "Déciens",
adeptes du "prélat Golias". Tel serait en effet l'envers goliardique ou

69



renardien de la littérature courtoise, le "Truber" infâme de ce "Tro-
bar" au nom des femmes (cf. "estruber": jouir d'une femme), tout
comme Jean de Meun se joue de Guillaume de Lorris et Guillaume
IX, de lui-même, comte de Poitiers.

J. Lacan inventa naguère le signifiant propre à atterrer la

littérature, celui de "Lituraterre", d'après le couple joycien "a letter/a
litter", que nous pourrions épingler d'un jeu de mots de Rutebeuf
lorsqu'il entend dans Vordure où il se vautre la rime où s'évoque "Cil
qui or dure" (Miracle de Théophile v.416-417), moyennant quoi
resplendit encore quelque or plus pur! Au partage de la rime comme
de la littérature médiévale, entre Goliards et Trouvères, entre Golias
et Graal, se divise aussi bien le sujet entre l'un qui l'intime et l'autre
qui l'absente, entre la chose qui fait symptôme dans la langue et son
voile qui fait "le beau parler" (Lecheor, v.82)1.

Note bibliographique

Pour l'édition du Lai du Lecheor, nous renvoyons à:

P.M. O'Hara Tobin, Les lais anonymes des XIIe et XlIIe s., Genève,
Droz, 1976, p.347-358

et pour sa traduction à:

D. Régnier-Bohler, Le Coeur mangé, récits érotiques et courtois des

Xlle et XlIIe s., Paris, Stock Plus Moyen Age, 1979, p. 169-174.

1 Nous souhaitons encore faire état d'une observation de M.-R. Jung au cours
de la discussion qui suivit notre communication: la composition du Lai du
Lecheor est aussi affaire de nombres. Le prologue consacré au "lai"
comporte 36 v.; curieusement au v.108, soit 2 x 36 v. plus loin, les hommes
délaissent leur "lai" coutumier pour se tourner vers les dames et leur
nouveau sujet. Le décompte des syllabes malsonnantes serait-il également significatif?

70



Voir pour les fabliaux de Gautier Le Leu:

C.H. Livingstone, Le Jongleur Gautier Le Leu, Etude sur les fabliaux,
Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1951, p. 159-183

(La Veuve), 233-249 (Du C).

Sur le paradoxe au Moyen Age, se reporter à:

R.T. Pickens, The Welsh Knight. Paradoxality in Chretien's Conte
del Graal, Lexington, Kentucky, French Forum, Publishers, 6,
1977.

Deux articles, enfin, sur l'obscénité et la littérature médiévale, méritent

l'attention:

A. Leupin, "Le Sexe dans la langue: la dévoration. Sur Du C., fabliau
du XHIe s. de Gautier Le Leu", dans Poétique, 45, 1981, p.
91-110.

J.C. Huchet, "Les Noms de la Dame", dans Dires, 3, Montpellier,
1985, p.67-85.

Abstract

A good example of paradoxality can be found in the mediaeval French Lai du
Lecheor. A single, obscene word shows what is at stake in this surprisingly
refined piece of art.

Reviewing at first what is meant in the Middle Ages by the inherited concept
of paradox, from a rhetorical, a logical and a scriptural point of view (inopina-
tum, antinomia, coincidentia oppositorum, mirabilia), we then propose to define
the fabliau as a genre through the occurence of what we call the "double C.",
which is fitting quite well to the so-called "Lai du Lecheor".

Its author, indeed, cunningly intended a double-play on lai and fabliau as
far as the narrative stages the fiction of every "lai breton" and is, therefore,
ultimately denied the offending word to which the name of "Lecheor" is
substituted. So is reversed the process of all courtesy in mediaeval literature, which
cannot be dissociated from its contradictory and "goliardic" truth: the main
signifier of mediaeval fiction could be, then, either the Grail or "Golias"!

71




	Un paradoxe littéraire : le lai du Lecheor

