
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 5

Artikel: G. Leopardi, L'infinito, v. 15 e dintorni o : del paradosso come figura e
come principio

Autor: Conti, Pier-Giorgio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pier-Giorgio Conti

G. LEOPARDI, L'INFINITO, v. 15 E DINTORNI O:
DEL PARADOSSO COME FIGURA E COME PRINCIPIO.

Sono tentato di cominciare il discorso prendendo lo spunto da un'af-
fermazione che trovo nel recente libro di Alberto Asor Rosa, non a

caso intitolato L'ultimo paradosso (Torino, Einaudi, 1986, p. 139).
Ma se non come spunto, prendo questa frase almeno corne epigrafe
di questa nostra lettura, riferita beninteso al testo delYInfinito. Essa

dice: „Ciè che penso, lo so; ma non tutto ciö che so, lo penso."
Appena una pagina prima, in un capitoletto intitolato „Dire e

pensare", lo stesso Asor Rosa si chiede: „Non esiste più l'ineffabile?"
La sua risposta è che „la poesia — qualunque forma prenda — si

potrebbe definire un tentativo di dare un'idea, un'immagine, una
sfumatura deH'ineffabile" perché „la poesia è mettere in parole
quello che, a rigore, non puô essere messo in parole, quello che non
ha nemmeno ,forma di parole'."

Ritengo che non si possa sfuggire al fascino specifico che il testo
delYInfinito esercita in quanto tentativo di pensare l'indicibile e/o
dire l'impensabile. Per il tema stesso e più, certo, per il cumulo di
segni e segnali pertinenti profusi ad ogni livello costitutivo; non spie
soltanto ma elementi fondati su, e fondanti il nucleo semantico
cardinale di questo paradosso, attorno al quale ruota il vortice dei
segni testuali a produrne il senso, il senso del testo.

La lettura che qui proponiamo vuole essere piuttosto una lettura
indiziale, non sistematica, ed a livelli privilegiati di elementi testuali
che isotopicamente siano messi in relazione come segni délia presenza
e del funzionamento di un principio che quasi archetipicamente
informa di sé il testo: il principio del paradosso.

Riformulato in altri termini il procedimento è quello di vedere se,
e tramite quali segni e strutture, L'infinito si possa considerare come
l'attuazione testuale di una „Auseinandersetzung" sul paradosso in sé

attraverso il tema dell'infinito.

43



Il verso quindicesimo

Su questa pista veniamo spinti dalla seguente, banale constatazione:
qualunque tipo di lettura di questo componimento, anche se lineare
ed ingenua, si scontra con la barriera del verso quindicesimo. Senza

per ora entrare in sottigliezze, è evidente la „paradossalità" iscritta
nell'unione di naufragar (denotato correntemente in chiave negativa)
e dolce (denotato positivamente). E' la paradossalità data da quella
particolare forma di metafora che si configura in una specie di
sinestesia. Ciô che importa notare tuttavia è che questo suggello
finale impone, retroattivamente, un riassestamento del senso fin lî
esplicitato ed acquisito. Non solo. Se questo verso conclusivo, che

pare cosî strategicamente eccentrico rispetto agli altri, présenta il suo
nucleo strutturale semantico tramite questa figura, è da chiedersi se

essa non informi iconicamente tutto il componimento assumendovi,
a livello di sostanza e di espressione, funzione di matrice. A questo
punto è necessario abbozzare un profilo dei caratteri costitutivi di
fondo di detta figura, da cui trarremo il modello applicativo.

Innanzitutto possiamo considerarla come una forma debole
delFossimoro, da Lausberg aggiudicato all' „actum dicendi genus"
che „considéra i fenomeni paradossali della elaborazione" (Lausberg,
1969, p. 28-29; sottolineatura nostra). Essa è costituita dalla associa-
zione di termini appartenenti a sfere semanticamente differenti e che
si approssimano all'antitesi, per cui sul piano logico tenderebbero ad
escludersi a vicenda. Più appropriatamente, secondo la terminologia
del Gruppo Mycron, abbiamo „una figura in cui uno dei termini
possiede un sema nucleare che è la negazione di un classema dell'altro
termine" (vedi: Retorica generale, Milano, Bompiani, 1976, p. 83) in
cui „... l'antitesi è negata e la contraddizione pienamente assunta"
nella „coincidentia oppositorum" (definizione stretta dell'ossimoro).

L'accostamento istituisce un confine, determinato dall'antite-
ticità, il quale porta a considerare distinti i due campi o nuclei se-

mantici. Fondamentale è che la figura, nel suo insieme, fa contempo-
raneamente percepire i campi corne distinti ed uniti in uno solo in cui
le unità semantiche di ambedue siano fuse in una unità semantica
nuova. Il confine è dunque percepito nella sua doppia funzione,

44



distintiva ed unificante, contemporaneamente; stabilisée il principio
di contraddizione nello stesso momento in cui lo supera tramite il
principio di generalizzazione. Nel caso specifico del verso quindicesi-
mo, pur tenendo conto che la situazione in cui appare è quella di un
contesto già metaforizzato e di cui riparleremo, il naufragar (disfo-
rico), rafforzato da s'annega del v. 14, e dolce (euforico), si combi-
nano in un terzo „segno" dato dalla loro unione che, in mancanza
d'una terminologia più appropriata connoteremo come „parados-
sale".

La siepe

Constatazione preliminare che facciamo in questa prospettiva è che
fino a metà del v. 13 l'idillio, applicando il principio distintivo, viene
costituendo i campi semantici in contraddizione (finito/infinito)
proiettandoli sui due assi ortogonali dello spazio e del tempo. Li
costituisce e Ii descrive partendo da un elemento (la siepe) che si

rivela fortemente orientante in questo processo. Leggiamo la fun-
zione di questa siepe, assieme all'ermo colle (e più avanti il vento e

queste piante) prima di tutto come segno con il quale si istituisce il
campo dello spazio finito e determinato, quello in cui hanno luogo
gli eventi „storici" (in questo senso sempre e fu introducono proprio
la dimensione dell'esperito e dell'esperibile nel tempo in rapporto a

questo luogo. Si veda Agamben, 1982, p. 99).
Ma la siepe non solo è questo luogo. Ripresa nel v. 5 in di là da

quella, raddoppia il suo significato nel concetto e nella funzione di
confine, che sépara il campo dove lo spazio è fondato da quello dove
è negato (interminati spazi, sovrumani silenzi, profondissima quiete)
e li pone in contraddizione necessaria fra di loro. Se si riconosce
questa doppia funzione della siepe, tornerà più agevole tra l'altro
chiarire il significato del Ma all'inizio del v. 4: esso si semantizza più
precisamente perché funge da cerniera tra i due significati ricordati
per siepe. Ed ancora si potrebbe in parte almeno chiarire il cambia-
mento da questa del v. 2 a quella del v. 5, tenendo conto che il Ma

45



sposta la funzione sintattica di soggetto di questa siepe a quella di
complemento di luogo in di là da quella (soggetto è qui io): l'idea di
confine superato verrebbe cosî ripresa, per ridondanza, dalla variante
quella che indica la distanza del superamento.

I due campi su cui si gioca l'opposizione finito vs infinito si op-
pongono inoltre per se stessi nel rapporto concreto vs astratto (per
altre opposizioni, non tutte riconosciute come pertinenti, si veda
Marchese, 1985, p. 79); ove il campo del concreto è esterno all'io,
quello astratto gli è invece interno (nel pensier). Ciö vuol dire che la

funzione di limite della siepe, chiuso-aperto, è ribadita e reduplicata
dall'altro segno ben più importante che è Vio. Importante per la

posizione centrale nella struttura della poesia (al v. 7 e poi al v. 9) in
funzione di cerniera fra i due assi ortogonali di spazio e tempo,
proprio come loro punto d'origine ;e più importante ancora perché è

in questo segno che propriamente awiene il superamento del confine
che distingue fra un campo e l'altro: solo l'io è e puô essere attivofmz
fïngo, vo comparando: e mi sovvien). La siepe ed il suo superamento
è nell'essere pensante. Il luogo dove per ora si trova propriamente il
finito e l'in-finito è l'io-limite che Ii sépara e, separandoli, li definisce.
Che sia anche poi il luogo dove il paradosso si compie?

Alcuni verbi per pensare l'infinito

A livello sintattico il componimento si concretizza in quattro nuclei
(quattro periodi) separati dal punto fermo. E' questa una suddivi-
sione evidente, fra le altre possibili e più sottili (cfr. Marchese, 1985,
p. 78) ma sufficientemente funzionale riteniamo perché risponde alla
realtà linguistica patente del testo.

Lasciando per il momento da parte il primo e quarto nucleo, il
vero e proprio discorso esplicito sul tema deU'infinito si effettua nelle
due sezioni centrali (II e III). In esse vengono definiti i modi della
„pensabilità" di tale concetto, nella doppia dimensione dello spazio
e del tempo. In una struttura specularmente raddoppiata questo pro-
cesso ruota attorno a nuclei verbali che si corrispondono e sono: (II)

46



sedendo mirando, nel pensier mi fingo; (III) come ...odo uden-
do) vo comparando, mi sovvien.

Lo sguardo oltre la siepe e l'orizzonte (barriera/porta) trascende
la contingenza e la finitezza del luogo per eccellenza {Vermo colle)
per fondare attivamente (mi fingo) un luogo altro, come abbiamo
visto, dove l'in-finito (gl'interminati spazi ed i silenzi e la quiete come
suoi altri modi) puô „aver luogo". Quel luogo sarà dunque la pura
astrazione del pensiero, dove l'io plasma, foggia, rappresenta e forse
anche, in una prima accezione del termine, simula e finge l'infinito,
come negazione dello spazio finito e delle sue finite manifestazioni
(suono e moto): qui awiene la messa a confronto.

II procedimento per giungere a tanto è quello classico della logica
bivalente (Matte Blanco, 1984) fondato sul modo „eterogenico o
dividente o distinguente o asimmetrico" per cui gli opposti si distin-
guono in quanto si contraddicono e non possono coesistere coerente-
mente. Ora, se lo sguardo ha messo in moto attivamente l'immagina-
zione e viene quindi pensata l'asimmetria tra finito e in-finito come
confronto, l'udito mette in funzione lo stesso procedimento comparative

(vo comparando). I termini del confronto sono qui espliciti
(quello inflnito silenzio / questa voce) e l'effetto non è dissimile,
anche se il soggetto non è più attivo ma passivo: il ricordo (mi
sovvien) è infatti soltanto un modo diverso dell'immaginare. Il ricono-
scimento deU'asimmetria awiene ora sul piano del tempo. E qui par-
rebbe che i termini non siano soltanto ascrivibili ad una struttura
binaria oppositiva di infinito (eterno) e finito (présente): le morte
stagioni (intendiamole corne epoche) non appartengono all'essere del

présente né al non-essere dell'eterno non essere présente), ma in
quaiche modo, se possiamo esprimerci in maniera cosî approssima-
tiva, partecipano dell'essere in quanto „sono state" il présente, e

partecipano del non-essere in quanto „non possono più essere" il
présente. I termini dunque si ridurrebbero anche qui sostanzialmente
ai due opposti: finito-presente come sola possibilità umana di avere
esperienza del tempo, ed infinito-eterno corne finito-presente „in
absentia". Comunque sia, rileviamo che il luogo del „comparare" è

ancora la pura astrazione del pensiero. E' qui che Fimmaginazione
rende possibile il confronto.

47



Nelle sezioni II e III viene dunque descritta l'azione del pensiero
che effettua il riconoscimento distintivo tra finito ed infinito (nello
spazio e nel tempo) riconoscendone l'asimmetria. Cid è possibile
perché l'io pensante, pensandoli come separati, prende possesso degli
opposti: in II tramite lo sguardo fisico che misura il di qua della
siepe (il guardo esclude) e quello mentale che misura il di là (mi
fingo), aggrumati in quel mirando che ambedue assimila e contiene;
in III tramite l'udito fisico (odo stormir) e quello mentale (mi
sovvien), ambedue compresenti nel comparando. II rigore strutturale
di questo processo è leggibile anche su un livedo ulteriore, su quello
cioè delle scelte morfologico-sintattiche la cui specularità rispetto
aile strutture sopraddette risulta netta e significativa. Infatti il
fondamentale atto distintivo del pensiero è espresso in ambedue i casi da

un gerundio (mirando/comparando), per cui è marcato l'aspetto
durativo-ripetitivo dell'azione; ma quest'aspetto viene in più ribadito
dai verbi che formano coppia con i succitati (sedendo e vo) la cui
primaria funzione si rivela nel rafforzamento dell'aspetto durativo-
ripetitivo dei verbi cui s'accompagnano (mirando e comparando,
rispettivamente). In questi gerundi è anche présente una prospettiva
condizionale introdotta dal Ma iniziale al v. 4 e dal come al v. 8, che
si potrebbe parafrasare: se ed ogni volta che miro, ecc., se ed ogni
volta che comparo, ecc. Marginalmente osserviamo che la combina-
zione sedendo e mirando, oltre ad ipotesti vari della tradizione classi-

ca, si riferisce ad un vero e proprio canone comportamentale della
più antica ed eterogenea tradizione ascetica, ed équivale ad un ridut-
tivo „meditando".

Ricapitoliamo: nelle sezioni I, II e III si trova la précisa applica-
zione di uno schema logico basato su una struttura inderogabile e

necessaria al riconoscimento del principio di contraddizione e com-
plementarietà di due „oggetti" (il finito e Finfinito) che, per essere
riconosciuti e compresi non possono che essere riconosciuti come
distinti. La struttura binaria oppositiva sottesa a tutto il componi-
mento e ad ogni suo livello strutturante è stata più e più volte riba-
dita dalla critica, magari anche con qualche eccesso (cfr. Bibliografia).

Non ci si puö tuttavia fermare qui perché a questo punto ab-
biamo soltanto considerato un primo aspetto della struttura del
paradosso, riconoscibile nei primi tredici versi. In essi infatti viene

48



tracciato il confine tra i termini definiti nei loro tratti caratterizzanti.
Vi troviamo cioè la fondazione della ,,doxa", la „communis opinio"
ancorata nelle strutture logiche della nostra tradizione. Ma ciö non
basta. O non è bastato a Leopardi. Vediamo come.

Strategie della ragione vs Strategie dell'emozione

La lettura fin qui condotta nell'intento di evidenziare il fondamento
logico-razionale sotteso aWInfinito non sarebbe compléta se non ci
occupassimo anche della sezione IV (secondo la partizione proposta
all'inizio); e se non tenessimo conto di alcuni elementi testuali che
richiedono una spiegazione in prospettiva diversa.

Cominciamo coll'occuparci dei vv. 13-14. Essi sono costituiti sul
piano linguistico, da una proposizione conclusiva, al punto che qui,
in un certo senso, potrebbe anche terminare il componimento stesso,
e conclusiva rispetto a quanto espresso nei versi precedenti. Essa si

apre con un cost con significato conclusivo, sia che lo si legga équivalente

a „in questo modo", „ ecco che", oppure corne „quindi". In
ogni caso sta a dire che, considerate le premesse esposte, ora se ne
trae una conclusione: ,,è cosî che". Una conclusione generale che
include quelle parziali tratte dalle situazioni descritte: l'immagina-
zione-appropriazione dello spazio, come spazio infinito per esclu-
sione dello spazio finito; immaginazione-appropriazione del tempo,
come tempo infinito per comparazione con il tempo determinato (vv.
4-7, rispettivamente w. 9-13). E' perô indispensabile considerare
quest'awerbio nella sua doppia relazione con quanto immediata-
mente lo precede (le considerazioni ai w. 9-13) ed in rapporto a

tutto quanto lo precede (vv. 1-13). In termini espliciti: l'awerbio
cost è il nesso che porta alla conclusione delle azioni aperte con
mirando / nel pensier mi fingo e comparando / mi sovvien (mentre
nel pensier mi fingo e mi sovvien sono le conclusioni parziali).

La considerazione conclusiva riguardo alia doppia applicazione
delle strutture logiche distintive è espressa nella metafora dell'anne-
garsi del pensiero, cioè nella cancellazione delle distinzioni pensate,
nell'abolizione dei confini riconosciuti.

49



Ciö awiene in un luogo che perö non è più il pensiero ove hanno
avuto luogo le due fasi precedenti. Non è più il pensiero a compren-
dere l'immensità ma, paradossalmente sembra, l'immensità com-
prende il pensiero. Le parti si sono invertite, specularmente, anche se

in una specularità non del tutto perfetta (o eccessivamente perfetta)
perché constatiamo che il pensier mio resta pur sempre soggetto in
qualche modo attivo di questo „venir compreso" tra l'immensità
(,s'annega ha connotazione ambigua, in taie prospettiva) ed ambigua-
mente è l'oggetto che svanisce tra l'immensità.

Quai è dunque questo luogo in cui, sperdendosi il pensiero, si

perde anche la sua attività nella cancellazione totale di tutte le diffe-
renze possibili e nella riduzione all'unità indistinta? Non crediamo sia

da condividere l'opinione délia maggior parte dei critici che scioglie
il problema identificando immensità con „infinito", spiegando che il
deittico questa è rapportato all'infinito in cui l'io si sarebbe ideal-
mente già (ormai) identificato e trasposto, fors'anche indotti a ciö
dalla presenza di una variante Infinità, poi lasciata cadere. Ma nel
testo il sintagma completo è tra questa/immensità (con il deittico
questa in posizione marcata di enjambement, caso unico al quale
corrisponde l'enjambement coll'altro deittico quello ai w. 9-10. Per

l'importanza di questi „shifters" nei modelli spaziali delVInfinito si

veda Lotman, 1975). Generalmente anche la preposizione tra viene
assorbita nella „lettura facile" di questa immensità, riducendone lo
spessore semantico ad un corrispettivo di „in": „in questa immensità".

Per noi la sola parafrasi possibile è: il mio pensiero, quello che
ha pensato e quello che ho pensato, le mie strutture logiche insomma,

pensando questo oggetto, non bastano per comprenderlo, si

„annegano" nello stesso oggetto del loro pensare, in tutta la globalità
dell'oggetto tra (cioè che si estende da/a, e comprende) finito ed
infinito. Nello spazio che va da qui all'immenso, nel tempo che è

dall'ora all'eterno; nella comprensione di questa globalità al mio
pensiero occorre un altro pensare.

Il tra dunque riprende la spazialità divisa in finita ed infinita e la

temporalità specificata nei suoi estremi, indica il luogo (immensità)
nel quale è awenuto, tramite il pensiero, il riconoscimento délia
simmetria finito/in-finito dato dalla comparazione, riconoscimento
che necessariamente non puô che basarsi su una operazione di nega-

50



zione. Ora, la simmetria esplicitata lascia il posto al riconoscimento
dell'unità, ma le catégorie distintive non sono più applicabili al
riconoscimento délia indivisibilità del tutto: la variante Infînità, nel
limite massimo d'astrazione délia sua sostanza semantica, è ben
eloquente al proposito e diversamente connotata da „infinito".
Infînità/immensité sono, qui, „finito" ed „infinito" considerati in
unità e nella loro indivisibilità, nel loro modo di essere indivisibili.
Modo non più pensabile se non tramite una logica diversa, di un
„pensiero" diverso, „irrazionale", che possa pensare anche la seconda
faccia del paradosso, il paradosso stesso.

Forse è la percezione di questa limitatezza intrinseca al comune
pensare che fa scrivere al Leopardi, in una lettera al Giordani dell'8
agosto [1817] (L'infinito è di nemmeno due anni posteriore. Vedi:
G. Leopardi, Lettere, a cura di F. Flora, Milano, Mondadori, 1949^,

p. 86): „L'altra cosa che mi fa infelice è il pensiero. [...] A me il
pensiero ha dato per lunghissimo tempo e dà tali martirii, per questo
solo che m'ha avuto intieramente in balia (e vi ripeto, senza alcun
desiderio) che m'ha pregiudicato evidentemente, e m'ucciderà se io
prima non muterô condizione."

Abbiamo dunque visto che le strutture délia logica bivalente o del
pensiero normale (cosî definite da Matte Blanco, 1984), operanti
nella costruzione del significato, ad un certo punto vengono dichia-
rate e riconosciute come inadeguate per un altro modo di pensare la
realtà che si intuisce pensabile anche altrimenti. Viene dunque alme-

no riconosciuto che il mondo è anche pensabile con altri strumenti e

modi, paradossali rispetto a quelli messi in opera fin qui. Di ciö
abbiamo nel testo certi indizi, di lettura forse più difficile, e che ora
tenteremo di collegare isotopicamente in un tessuto che speriamo
riesca a mostrarci quelle che qui abbiamo indicate come Strategie
dell'emozione.

Si riconoscono nel testo alcuni momenti precisi per i quali,
dall'ambito strettamente razionale in cui è condotto il discorso, af-
fiorano i segni di un discorso altro, che si costruisce in una dimen-
sione diversa, che per semplicità e prudenza abbiamo chiamato emo-
zionale (di proposito non: inconscio). Ad essi corrispondono, sul

piano dell'espressione, due differenti „modi". Uno è quello dell'uso
nel discorso non figurato di segni semanticamente riferentesi all'emo-

51



zionalità; cosî appare nei due aggettivi del primo e dell'ultimo verso,
caro e dolce. Il secondo è quello délia trasposizione del discorso sul
livello figurale-simbolico, per oui il suo significato risulta ambiguato
ed immediatamente polisemico data la possibilità di decodificarne il
doppio significato, referenziale rispetto ai due piani discorsivi: ai w.
7-8: ove per poco / il cor non si spaura; ai vv. 14-15: s'annega il pen-
sier mio / e il naufragar m'è dolce in questo mare. (E' problematico
invece il caso al v. 10 in cui questa voce è riferito per figura al vento
del v. 8; a meno che non lo si possa leggere anche come questa (mia)
voce, umana in contrapposizione ai sovrumani silenzi, per estensione
diasemica).

Vediamo in ogni modo che la conclusione délia prima definizione
del rapporto finito/infinito spaziale è anche registrata sul piano emo-
tivo ai versi ricordati, in registro disforico (si spaura). Parimenti la

conclusione délia definizione temporale implica l'ambito emotivo in
quanto registra disforicamente la sconfitta del pensiero, équivalente
alla doppia metafora dell'annegarsi e del naufragare (w. 14-15). Le
due figure riunite darebbero: il cor si spaura e il pensiero s'annega;
ma cor e pensiero non sono che metonimie, parti opposte di un
tutto, che si réintégra nel mi del verso finale, cioè nella ritrovata
integrità dell'/o. Per il quale non rimane altro (ma questo è un
ribaltamento capitale) che l'annegarsi e il naufragare, il perdersi in-
tegrandovisi, nella grande metafora del mare.

E'owiamente in questa metafora finale (si noti la rilevantissima
posizione strutturale) che si convogliano tutti i percorsi possibili del

cuore e délia ragione. In essa si riprendono a brevissima distanza,
enfatizzandoli, i significati iscritti in questa immensità. Il mare, finito
ed infinito, divisibile ed unico, rapporta a sé tutti i confini e la loro
trasgressione, la paradossalità con cui si concepisce il reale finito e la

sua negazione infinita nella immensità-infinità dell'essere, dell'esser-
ci. La paura del cuore quando l'io pensa il proprio essere al mondo, si

transcodifica (uso deliberatamente questo termine) in dolcezza
allorché l'io percepisce la propria unione con il mondo attraverso un
altro mondo, un'altra dimensione del conoscere. Il paradossale dolce
naufragio, modo d'essere di una conoscenza totalizzante, è lo sbocco
di un percorso iniziato con uno sguardo lanciato dal mondo delle
certezze del sapere, e quindi caro, verso dimensioni ignote a quel

52



sapere, verso un sapere altro. La dolcezza è forse segno di questa
scoperta gratificante, almeno per ora; poi cambierà segno quando
Leopardi scoprirà che anch'essa è vana: ,,1'infinita vanità del tutto".

Siccome finora abbiamo operato quasi esclusivamente sul piano
dei contenuti, mi permetto un breve „excursus" in ambito più speci-
ficamente formale. Il paradosso, corne principio che fonda un nuovo
e più complesso sapere violando le leggi comuni del sapere nello
stesso istante nel quale le afferma, in questa poesia leopardiana è un
segno di taie forza che produce un suo effetto semiotico anche sul

piano prosodico-metrico. Ciè che verremo osservando sfiora la speri-
colatezza, ma ci sarà perdonata almeno per la coscienza del rischio
che ci assumiamo.

Fra gli Scritti inediti vari del Leopardi, pubblicati da Giovanni
Mestica (Firenze, Le Monnier, 1906, vol. I, p. 17) troviamo un sonet-
to del giovanissimo poeta sulla vita dell'Alfieri accompagnato da

questa nota: „Primo sonetto composto tutto la notte avanti il 27
Novembre 1817 stando in letto, prima di addormentarmi, avendo
poche ore avanti finito di leggere la Vita dell'Alfieri, e pochi minuti
prima, stando pure in letto, biasimata la mia facilità di rimare, e

detto fra me che dalla mia penna non uscirebbe mai sonetto...'"
(sottolineatura nostra).

La nostra azzardata ipotesi è che una situazione paradossale
simile si ripeterà nelYInfinito, senza che l'autore ne abbia avuto
coscienza. Ci spieghiamo. In questa poesia ci sono elementi per cui
la struttura metrico-prosodica lascia apparire in filigrana gli schemi
del sonetto, mentre altri elementi compositivi eccedono questi
schemi, altri ancora li richiamano per similarità o „in absentia".
Elencando senza un ordine preciso osserviamo: l'uso costante dell'en-
decasillabo, la quadripartizione sintattica che puö richiamare quella
strofica del sonetto, la clausola finale del componimento ed il numéro

dei versi, uno eccedente la misura del sonetto. Su questi due ultimi
rilievi osserviamo che la clausola finale è qui in certo senso doppia:
una ai w. 13-14, che compie con una sua enfasi dichiarativa assoluta

il percorso logico (cosî tra questa / immensità s'annega il pensier
mio); l'altra, eccedente, al v. 15, ed ancora più marcata per il suo

doppio registro, simbolico-figurale ed emotivo; e perché riprende,
conchiudendone i significati, tutti i percorsi prodotti: il naufragio

53



délia ragione, il dolce che détermina la compresa infinità rispetto al

caro délia finitezza iniziale, il mare del sapere che è diventato „questo
sapere" più che umano perché l'io è cosciente ormai di essere nell'im-
mensità, l'immensità. Questa specifica natura del v. 15 fa si che si

possa considerare la sua presenza anche come una trasgressione dei
limiti metrici, quindi come un eccesso che questi limiti contempora-
neamente sottolinea e marca. D'altra parte, se teniamo conto della
disseminazione dei segni connotati sul piano emotivo, constatiamo

pure che ai w. 7-8, la centrale posizione del rilievo emozionale
determinate da ove per poco / il cor non si spaura, è della misura esatta
d'un endecasillabo tolto il quale il componimento verrebbe ad avere
14 versi. La sua presenza (ed è questo soltanto che conta) cosî mar-
cata come scarto fra i due piani razionale/emotivo, e cosî solitaria
nel contesto da assumere una forte funzione connettivo/disgiuntiva,
segna paradossalmente con la propria necessarietà la sua possibile
assenza.

La constatazione generale da trarne è che questi elementi testuali
che abbiamo definito eccedenti sul livello metrico, o trasgressivi, se si

preferisce, appartengono semanticamente all'ambito delle emozioni,
quasi a dire che solo in quest'ambito è possibile segnare il confine e

trasgredirlo: è fuori dall'ambito razionale la possibilité di un altro
conoscere. Soltanto in questa prospettiva è possibile scrivere un
sonetto (struttura metrica chiusa e canonica della perfezione di
svolgimento logico d'un tema, se altra mai ve ne fosse migliore nella
tradizione letteraria italiana), un sonetto che è tale proprio perché
la struttura metrica attivata nel testo, e diversa, ne è una afferma-
zione-negazione. Altri casi paralleli sui quali torneremo, ma in altra
sede, sono: Alla luna, la vita solitaria (strofa II), A se stesso. Per
inciso notiamo ancora che l'assenza di rime (biasimata la mia facilità
di rimare!) è qui in certo senso rilevata dalla frequenza assai alta degli
enjambements e da richiami d'altra natura che ora non possiamo
approfondire.

In conclusione, se quanto siamo andati osservando non è del
tutto assurdo, il modello delle strutture del paradosso sembra possa
essere semioticamente attivo anche sul piano metrico e contribuisca
cosî ulteriormente alla polisemia del testo.

54



Un altro azzardato rilievo ci sia ancora concesso per finire, anche

se in quest 'occasione non possiamo che far cenno agli estremi del

problema rinviando ad altro momento più propizio un lavoro appro-
fondito di chiarimento. L'infinito è giustamente ritenuto un momento

eccezionale e perfetto di una costante riflessione leopardiana sull'
argomento, ripercorribile nelle pagine dello Zibaldone, soprattutto
degli anni tra il '18 ed il '24. Riflessione che ha uno dei suoi sbocchi
originali ed alti da una parte nella concezione leopardiana delle

„parole poetiche", dall'altra in quella che passa per essere la sua

„teoria del piacere". Qui non possiamo far altro che rinviare ad una
larghissima e nota bibliografia critica. Ma sulla base di quanto siamo
andati esponendo, desideriamo formulare la seguente ipotesi: che le

parole poetiche da una parte, considerate da Leopardi taü per la loro
connotazione indefinita e vaga, ed il piacere che da esse ne dériva
dall'altra, assieme e per contrasto con le parole che, in quanto
definite, poetiche non sono per loro natura, non rappresentino altro che

il diverso modo di leggere la realtà e il mondo, in contrasto con i
modi del luogo comune, e perciö paradossale. Paradossale, cioè

poetico.
In una riflessione del 3 giugno 1824, a carta 4099 dello Zibaldone

Leopardi scrive: „Per esempio quel principio, estirpato il quale cade

ogni nostro discorso e ragionamento ed ogni nostra proposizione, e la

facoltà istessa di poterne fare e concepire dei veri, dico quel principio
Non pud una cosa insieme essere e non essere, pare assolutamente
falso quando si considerino le contraddizioni palpabili che sono in
natura. [...] Del resto e in generale è certissimo che nella natura delle
cose si scuoprono mille contraddizioni in mille generi e di mille
qualità [...] Non puô una cosa a un tempo essere e non essere. Onde
ci bisogna rinunziare alla credenza o di questa o di quelle. E in ambo
i modi rinunzieremo alla nostra ragione."

Il fatto che questo „Ur-paradosso" affiori continuamente in ogni
problema su cui Leopardi abbia riflettuto, fa sî che in qualche modo
abbia segnato di sé la sua scrittura lasciando tracce ad ogni livello.
Questa lettura àeWInfinito nella sua (mia) ingenuità, vuole essere un
tentativo di riconoscere alcune di queste tracce.

„Ciô che penso, lo so; non tutto ciö che so, lo penso." Ora

potremmo forse aggiungere un corollario a questa nostra epigrafe.

55



Nella metafora del mare che conclude L 'infinito è certamente adom-
brato il testo stesso, il „logos" come solo luogo délia totalità del

conoscere. Forse nella lingua è la siepe, il muro che ci protegge come
una casa, caro\ forse nella lingua stessa è la porta aperta che ci
immerge nell'oltre-casa. Nella lingua è ciö che sappiamo del mondo e

ciö che non sappiamo. Per tutte queste ragioni L'infinito forse non è

altro che il testo del paradosso.

Bibliografia essenziale

AGAMBEN, 1982
G. Agamben, Il linguaggio e la morte, Torino, Einaudi, 1982, pp. 93-

103.

GRUPPO MYCRON, 1976

Gruppo Mycron, Retorica generale, Milano, Bompiani, 1976, p. 83.

LAUSBERG, 1969
H. Lausberg, Elementi di retorica, Bologna, II Mulino, 1969.

LOTMAN, 1975
J. M. Lotman e B. A. Uspenskij, Tipologia della cultura, Milano,

Bompiani, 1975, „Modelli spaziali de\YInfinito", pp. 18-21.

MARCHESE, 1985
A. Marchese, L'officina della poesia, Milano, Mondadori, 1985, pp.

75-83.

MATTE BLANCO, 1984
I. Matte Blanco, ,,I1 sogno: struttura bi-logica e multidimensionale",

in I lingnaggi del sogno, a cura di V. Branca, Firenze, Sansoni,
1984, pp. 267-291.

56



Zusammenfassung

Ausgehend vom letzten Vers, in dem wir eine der rhetorischen Figuren des
Paradoxon vorfinden (,,il naufragar m'è dolce"), versuchen wir durch eine Lektüre
des Infinito hervorzuheben, wie dieser paradoxe Kern ein Strukturmodell für das

ganze Gedicht bildet: die Form des Paradoxon ist, ikonisch betrachtet, die Form
des Textes. Dies wird durch die Analyse bestimmter Textebenen sichtbar. Die
Ebene der logischen Struktur des Gedankens, die durch die Betrachtung von Ort
und Zeit die Symmetrie zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit definiert, und
damit die Grenze (la siepe) zwischen beiden „Objekten" bildet. Die Ebene der
Emotionsstrukturen, die sich vor allem auf rhetorisch-symbolischem Niveau
entwickelt, hat eine synthetische Wirkung, indem sie die Grenze überschreitet
und die Einheit von Endlichkeit und Unendlichkeit erkennen läßt. Die Ebene
der metrischen Struktur, die durchblicken läßt wie Leopardi, dank der erneuten
Interaktion von Emotionalität und Rationalität, paradoxerweise im Idyll die
Form des Sonetts unbewußt und heimlich verbirgt. Das Prinzip des Paradoxon
wirkt im Infinito auch in der Tiefe, sodaß dieses Idyll als das Gesagte des Unsagbaren

zu betrachten ist, ja sogar als der Text des Paradoxon.

57




	G. Leopardi, L'infinito, v. 15 e dintorni o : del paradosso come figura e come principio

