Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 5

Artikel: Le discours paradoxal dans le Prince de Machiavel : caracteristiques et
fonctions

Autor: Marchand, Jean-Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jean-Jacques Marchand

LE DISCOURS PARADOXAL DANS
LE PRINCE DE MACHIAVEL.
CARACTERISTIQUES ET FONCTIONS

Il peut paraitre étrange que, m’occupant actuellement de poésie de
cour de la Renaissance italienne!, ou les paradoxes fusent comme des
feux d’artifice, j’aie voulu étudier cette figure chez Machiavel, un
auteur apparemment si rationnel et si peu enclin aux jeux de la rhéto-
rique. Disons d’abord que le paradoxe est bien plus fréquent qu’on
ne I'imagine dans l'oeuvre de Machiavel. Dans la Mandragore, par
exemple, tous les personnages, ou presque, sont paradoxaux, méme si
ce renversement des roles fait partie de la tradition de la comédie
latine, plautine en particulier: Nicia, le docteur, est le plus grand des
sots, Lucrezia, I’épouse victime, qui n’a pratiquement jamais quitté la
maison, est la seule qui sache retourner la situation a son profit, le
frére Timoteo est le pire des coquins, Callimaco, qui devrait avoir une
certaine expérience de la vie, est incapable de prendre une décision,
alors que Ligurio, simple parasite, se révele €tre un metteur en scéne
de génie. L’action méme, par son renversement final, a aussi quelque
chose de paradoxal; pour ne pas parler du prologue, construit, lui
aussi, sur cette figure de rhétorique. Et celui qui douterait encore du
gout de Machiavel pour le paradoxe pourrait lire son Réglement pour
une compagnie de plaisir? , véritable variation paradoxale sur les
régles de vie en société. Mais alors pourquoi s’intéresser au paradoxe
dans le Prince, cette oeuvre ou le raisonnement logique laisse si peu
de place a la fantaisie, d’oul, & en croire I’auteur, toute forme d’orne-
mentation rhétorique ou stylistique serait bannie, ou la plupart des
chapitres suivent le rigoureux schéma tripartite de I’affirmation de la

1 Plus particuliérement de I’édition critique des Rime d’A. Tebaldeo (1463-
1537), en collaboration avec T. Basile.

2 Capitoli per una compagnia di piacere in N. Machiavelli, Tutte le opere, a
cura di M. Martelli, Milano, Mursia, 1969, pp. 930-32.

29



thése, de sa démonstration logico-historique et de sa confirmation
finale? C’est qu’étudier le discours paradoxal chez Machiavel repré-
sente probablement une des meilleures maniéres d’accéder a une
compréhension globale de l’oeuvre: non seulement comme traité
jetant les bases de la science politique, mais aussi comme texte d’une
haute élaboration littéraire (un aspect qui, malgré quelques études
sectorielles fort pénétrantes3, doit étre encore largement exploré).
Le paradoxe a en effet cette particularité de toucher a la fois 4 la
rhétorique et a la philosophie: c’est-a-dire a la fois aux niveaux du
formel et aux niveaux du message (si tant est qu’on puisse les distin-
guer). De la rhétorique, il posséde, poussée a I’extréme, la caracté-
ristique de surprendre le lecteur par une dérogation & la norme, alors
qu’avec la philosophie, il a en commun celle de révéler une vérité
contraire aux apparences et a ’opinion commune (selon sa propre
étymologie: para doxa)*. Dans le Prince, 4 un discours apparemment
logique, correspond — a ces deux niveaux — un discours paradoxal
ou métalogique: nous retrouvons donc, sur ces deux plans, la cons-
tante dialectique des contraires qui constitue, sans doute, une des
clefs de l'interprétation de cette oeuvre. Plus généralement encore,
cette tentative de continuelle remise en question des acquis du rai-
sonnement et de la tradition représente probablement une des princi-
pales caractéristiques de la pensée machiavélienne, qui, dés qu’elle se
fige en une maxime, en congoit déja les exceptions et s’efforce d’y
apporter de nouvelles nuances. On entrevoit donc déja comment le
paradoxe est le signe, a la fois formel et logique, de cette continuelle

3 Entre autres: F. Chiappelli, Studi sul linguaggio del Machiavelli, Firenze, Le
Monnier, 1952; G. Barberi Squarotti, ,,La struttura del ,Principe’ ”, in La
forma tragica del ,,Principe” e altri saggi sul Machiavelli, Firenze, Le Mon-
nier, 1966, pp. 103-280; id., ,,Il Machiavelli fra il ,sublime’ della contempla-
zione intellettuale e il ,comico’ della prassi”, in Lettere italiane, XXI, 1969,
pp. 129-54.

4 Cf. Pauly-Wissowa, art. Paradoxa, XVIII-3, col. 1134-1137. Cf. aussi les art.
de A. Michel, ,,Rhétorique, philosophie, christianisme: le paradoxe de la Re-
naissance devant les grands courants de la pensée antique™ et J.-C. Margolin,
,,Le paradoxe, pierre de touche des ,Jocoseria’ humanistes”, in Le paradoxe
au temps de la Renaissance, Paris, J. Touzot, 1982 (Centre de recherches sur
la Renaissance. Université de Paris-Sorbonne. Institut de recherches sur la
civilisation de I’Occident moderne, n® 7), pp. 47-58 et 59-79.

30



dialectique entre I’aspiration a réduire la réalité A un rationnel
codifiable et I’obligation d’admettre, par honnéteté intellectuelle,
I’absurde et I’irrationnel dans I’homme et dans I’histoire. C’est ce que
nous allons essayer de vérifier dans le Prince.

Je précise tout d’abord que je nommerai discours paradoxal — et
non paradoxe tout court — une proposition contraire non seulement
a4 l'opinion commune, mais aussi a la logiqgue ou a l'attente du
lecteur.

Le discours paradoxal caractérise le Prince dans ses trois aspects
fondamentaux: comme oeuvre appartenant & un genre codifiés,
comme recueil de préceptes politiques fondés sur I’histoire et la
raison, comme instrument d’un rapport courtisan. Ces trois aspects
ne sont naturellement que le résultat d’une opération analytique,
alors que dans le texte ils se justifient et se valorisent 'un 'autre;
mieux encore: ils se succédent et s’enchainent parfois en une progres-
sion dialectique. C’est pourquoi, plutot qu’a une démarche analy-
tique, je donnerai la préférence & une étude qui suive ’ordre que
I’auteur a voulu donner & son oeuvre dans son rapport avec son desti-
nataire.

De ce paradoxe qui sous-tend le discours logique, le lecteur
percoit un premier signe dans la dédicace de I’oeuvre. La dédicace est
une forme des plus strictement codifiées: on peut dire qu’elle est con-
stituée d’une succession de fopoi que le lecteur s’attend a voir
formulés plus ou moins de la maniére suivante: I’oeuvre du destina-
teur est indigne de la grandeur sociale, intellectuelle et morale du
destinataire; mais il n’a pas su mieux faire; le destinataire, dans son
indulgence, acceptera quand méme cette oeuvre imparfaite comme
preuve de dévotion et de fidélité. Le destinateur souhaite en obtenir
protection et rémunération. Dans sa dédicace, Machiavel suit certes
la tradition, mais il y déroge aussi continuellement de maniére plutot
paradoxale. (Je précise que les traductions — surtout celles en fran-
gais — gomment en partie cet aspect; il sera donc opportun de se
référer a ’original). Tout le premier paragraphe constitue une sorte
de paradoxe in absentia, dans la mesure ou il ne contient aucune
trace de ’humilité traditionnelle. Le destinateur n’a pas de cadeaux

5 Il serait plus correct de parler de sous-genre ou de tradition codifiée.

31



somptueux a faire 4 son destinataire, mais I’oeuvre qu’il lui dédie ne
leur est en aucun cas inférieure® :

Sogliono, el piu delle volte, coloro che desiderano acquistare grazia appresso
uno Principe, farsegli incontro con quelle cose che infra le loro abbino piu
care, o delle quali vegghino lui pili delettarsi; donde si vede molte volte
essere loro presentati cavalli, arme, drappi d’oro, pietre preziose e simili
ornamenti degni della grandezza di quelli. Desiderando io, adunque, of-
ferirmi alla Vostra Magnificenzia con qualche testimone della servith mia
verso di quella, non ho trovato, intra la mia suppellettile, cosa quale io abbi
pili cara o tanto esistimi quanto la cognizione delle azioni degli uomini gran-
di, imparata de me con una lunga esperienzia delle cose moderne e una con-
tinua lezione delle antique; le quali avendo io con gran diligenzia lungamen-
te escogitate ed esaminate, € ora in uno piccolo volume ridotte, mando alla
Magnificenzia Vostra.

Dans le paragraphe suivant, ’oeuvre est certes déclarée indigne du

destinataire (encore que trés timidement, dans une bréve subordon-
née concessive):

E benché io giudichi questa opera indegna della presenzia di quella,

cependant — nouveau paradoxe dans le processus traditionnel — rien
dans la suite de la phrase ne vient corroborer cette affirmation: au
contraire, le livre est présenté comme un cadeau de valeur puisqu’il
contient en peu de pages I’expérience de toute une vie:

tamen confido assai che per sua umanita li debba essere accetta, considerato
come da me non gli possa essere fatto maggiore dono che darle faculta a
potere in brevissimo tempo intendere tutto quello che io, in tanti anni e con
tanti mia disagi e periculi, ho conosciuto e inteso.

A propos des qualités formelles du traité, le lecteur est pris par la

méme démarche paradoxale: lorsque I’auteur aborde le sujet du dé-
pouillement stylistique de son oeuvre:

6

32

La quale opera io non ho ornata né ripiena di clausule ample, o di parole
ampullose e magnifiche, o di qualunque altro lenocinio o ornamento estrin-
seco, con li quali molti sogliono le loro cose descrivere e ornare;

Je cite le texte d’aprés ’édition: Tutte le opere, a cura di M. Martelli, cit.



le lecteur pourrait s’attendre a ce que, selon la tradition, le destina-
teur recoure au fopos de l'indignité stylistique de I’ouvrage par rap-
port au prestige de son destinataire. Or c’est le contraire qui se pro-
duit. L’auteur affirme qu’il s’agit bel et bien d’un choix délibéré et
non d’une faiblesse de sa part:

perché io ho voluto, o che veruna cosa la onori, o che solamente la varieta
della materia e la gravita del subietto la facci grata.

Mais ces trois cas de rupture paradoxale d’une attente créée par
le choix d’un genre ne font qu’en préparer un troisiéme encore plus
net, par lequel — en contradiction avec la tradition — ’auteur s’érige
en juge des qualités et des défauts des princes:

Né voglio sia reputata presunzione se uno uomo di basso ed infimo stato
ardisce discorrere e regolare e’ governi de’ principi; perché, [...] a conoscere
bene quella [natura] de’ principi, bisogna essere populare.

Ici, en outre, méme si la justification est donnée par le paralléle
avec le dessinateur’, le paradoxe n’est pas seulement dans la déroga-
tion a4 la norme, mais aussi dans ’apparente contradiction avec la lo-
gique (€étre du peuple pour évaluer et définir les qualités des princes).

Cette illusion de fidélité a la tradition est, du reste, aussi ac-
centuée par la conformité de la construction de la dédicace avec les
régles de composition du discours rhétorique®: un exordium (cor-
respondant au premier §) ol 'auteur s’attire la bienveillance du desti-
nataire (,,judicem attentum, docilem, benevolum parare”), une
propositio (deuxiéme §) ou il indique la raison de cet hommage, en
introduisant la bréve narratio de son expérience politique, une
argumentatio (troisieme §) ou il justifie son choix de forme et de
contenu® et une peroratio (quatriéme et dernier §) ou, soulignant la
correspondance entre propositio et conclusio, et rappelant la justesse
de I’argumentation, il fait appel a l'indulgence du dédicataire pour

7 ,,Cosi come coloro che disegnano e’ paesi si pongono bassi nel piano a consi-
derare la natura de’ monti e de’ luoghi alti, e per considerare quella de’ bassi
si pongono alti sopra e’ monti, similmente a conoscere bene...”

8 Cf. H. Lausberg, Elementi di retorica, Bologna, Il Mulino, 1969, pp. 31-33
(8§ 42-43). Je remercie mon collégue A. Stduble de cette suggestion.

9 Tout en jouant sur les paradoxes de cette partie essentiellement argumenta-
tive.

33



obtenir de lui une ,,sentence” favorable. Cette illusion est enfin con-
firmée par le fait que la dédicace est construite sur le modéle du Dis-
cours a Nicoclés d’Isocratel®, une des sources antiques les plus citées
dans les traités sur le prince (specula principis) des auteurs huma-
nistes.

Ainsi, dés la dédicace et sous ’apparence d’un discours rationnel,
le lecteur regoit une série de ,,signaux”!! ’invitant & comprendre que
la vision du monde qui caractérisera le Prince ne sera pas celle de
I’endoxon, mais celle du paradoxon.

Dans ’oeuvre elle-méme, le lecteur est appelé a prendre progres-
sivement conscience que, si I’histoire suit une rigoureuse logique et
qu’elle présente une certaine récursivité sur laquelle on pourra fonder
une science de la politique, il s’agira aussi de la lire au-dela des appa-
rences: les régles de comportement devant parfois s’inscrire d’une
maniére quelque peu paradoxale par rapport i elle. Ces paradoxes de
I’histoire apparaissent, par exemple, au chap. IV, ol l'auteur fait
remarquer que, contre toute attente, aprés la mort d’Alexandre, les
lieutenants du conquérant se maintinrent au pouvoir sans opposition
de la population!?, ou au chap. XX, dans lequel il reléve que certains
seigneurs renoncent a fortifier leurs villes et qu’ils en démantélent
méme les forteresses!3. Dans ce cas le paradoxe permet 4 Machiavel

10 Cf. C. Triantafillis, Niccolo Machiavelli e gli scrittori greci, Venezia, Tempo,
1875; ainsi que F. Gilbert, ,,The humanist Concept of the Prince and
the ,Prince’ of Machiavelli”, in Journal of modern History, XI, 1939, pp.
449-83 (traduit sous le titre ,,Il concetto umanistico di principe e ,Il Prin-
cipe’ di Machiavelli” in Niccold Machiavelli e la vita culturale del suo tempo,
Bologna, I1 Mulino, 1964, pp. 109-43): le renvoi au Discours d’Isocrate est a
la p. 141 de I’édition italienne.

11 Je donne a ce mot le sens que lui attribue, dans une perspective sémiotique,
L. Blasucci dans son article ,,Leopardi e i segnali dell’ ,Infinito’ ”, in Stru-
menti critici, XII, 1978, pp. 146-70 (méme si dans ce cas, les ,,signaux” se
référent aux fonctions des signifiants acoustiques).

12 ,,Onde pareva ragionevole che tutto quello stato si ribellassi; nondimeno e’
successori di Alessandro se lo mantennono”.

13 ,,E suta consuetudine de’ principi, per potere tenere pill sicuramente lo stato
loro, edificare fortezze, che sieno la briglia e il freno di quelli che disegnas-
sino fare loro contro, e avere uno refugio securo da uno subito impeto. Io
laudo questo modo, perché gli & usitato ab antiquo. Nondimanco, messer
Niccold Vitelli, ne’ tempi nostri, si & visto disfare dua fortezze in Citta di

34



de maintenir I’attention sur la complexité du réel, alors méme qu’il
est en train d’accomplir une schématisation réductive de la réalité
pour en déduire des constantes historiques. Mais sur un plan plus
pratique, le discours paradoxal permet aussi de ramener dans le
champ d’une réalité codifiable par la raison toute une série d’événe-
ments qui semblent lui échapper.

Plus subtils encore que les paradoxes de 1I’Histoire, les paradoxes
de la logique permettent a ’auteur de serrer de plus prés certains
problémes cruciaux de son oeuvre, en anticipant sur les objections
qu’on pourrait lui faire ou, plus probablement, sur celles qu’il ne
cesse de se faire 4 lui-méme. Le cas qui me semble le plus significatif
— avec celui de la fortune au chapitre XXV, dont je parlerai tout a
I’heure — est celui de ’exemplarité du comportement politique de
César Borgia au chap. VII. Le paradoxe consiste ici & proposer
comme modéle du prince nouveau un homme dont le pouvoir s’est
effondré peu aprés la mort de son pére (le pape Alexandre VI, en
I’occurence). Il permet a l'auteur de faire prendre conscience au
lecteur que la maitrise du pouvoir ne dépend pas seulement des capa-
cités personnelles (virtit), mais que l’irrationnel (fortuna) peut y
jouer un role décisif:

Se, adunque, si considerra tutti e’ progressi del duca, si vedra lui aversi fatti
gran fondamenti alla futura potenzia; li quali non iudico superfluo discor-
rere, perché io non saprei quali precetti mi dare migliori a uno principe
nuovo, che lo esemplo delle azioni sua: e se gli ordini suoi non li profit-
torono, non fu sua colpa, perché nacque da una estraordinaria ed estrema
malignita di fortuna.

et plus loin:

Raccolte io adunque tutte le azioni del duca, non saprei reprenderlo; anzi mi
pare, come ho fatto, di preporlo imitabile a tutti coloro che per fortuna e
con I’arme d’altri sono ascesi allo imperio.

Castello, per tenere quello stato. Guido Ubaldo, duca di Urbino, ritornato
nella sua dominazione donde da Cesare Borgia era stato cacciato, ruind
funditus tutte le fortezze di quella provincia, e iudicd sanza quelle piti diffi-
cilmente riprendere quello stato. E’ Bentivogli, ritornati in Bologna, usorono
simili termini.”

35



Mais cette manieére de régler le probléme est assez grossiére; elle
aboutit de plus & un nouveau paradoxe: celui de proposer un modéle
de comportement dont le succés est hypothéqué par les caprices de
la fortune. Une fois de plus, le paradoxe n’est pas un jeu de ’esprit,
mais un moyen de présenter une situation illogique que la raison doit
essayer de résoudre. C’est pourquoi, a la fin du chapitre, en une sorte
de réglage fin du role des responsabilités, 'auteur reviendra sur le
comportement de César Borgia en relevant que son erreur de juge-
ment dans I’élection pontificale porta un coup fatal a une situation
déja compromise par les revers de la fortune:

Solamente si puo accusarlo nella creazione di Iulio pontefice, nella quale lui
ebbe mala elezione;

et plus loin:
Errd, adunque, el duca in questa elezione; e fu cagione dell’ultima ruina sua.

Par cette adjonction finale, Machiavel corrige le paradoxe, en restrei-
gnant la portée de la fortune, tout en sauvegardant 'image globale-
ment positive et paradigmatique du duc de Valentinois!4. Il s’agit
cependant d’un équilibre précaire puisque, comme nous le verrons,
au chap. XXV toute une série d’objections surgiront a I’esprit de
’auteur sous forme de paradoxes.

Les paradoxes de l’histoire et ceux de la logique préparent le
lecteur & un discours encore plus paradoxal, d’ordre & la fois formel

14 Nous confirmons donc l'interprétation de ce passage que nous donnions
dans notre article intitulé ,,L’évolution de la figure de César Borgia dans la
pensée de Machiavel”, in Revue suisse d’Histoire, XIX, 1969, pp. 327-55.
Elle coincide avec celle que C. Dionisotti a formulée dans ,,Machiavelli,
Cesare Borgia e don Micheletto”, in Rivista storica italiana, LXXIX, 1967,
pp. 960-75, précisée trois ans aprés dans un article intitulé ,,Machiavellerie”,
Ibid, LXXXII, 1970, pp. 308-34 (puis dans le vol. Machiavellerie. Storia e
fortuna di Machiavelli, Torino, Einaudi, 1980, pp. 1-59). Elle s’oppose par
contre a celle de G. Sasso, qui souligne les contradictions que Machiavel
aurait laissé subsister dans ce chapitre (cf. Machiavelli e Cesare Borgia,
Roma, Edizioni dell’Ateneo, 1966; ,,Ancora su Machiavelli e Cesare Borgia”,
in La Cultura, VII, 1969, pp. 1-36;,,Coerenza e incoerenza del VII capitolo
del Principe” in La Cultura, 1X, 1972, pp. 1-36 (puis dans la deuxiéme édi-
tion de Niccolo Machiavelli. Storia del suo pensiero politico, Bologna, Il
Mulino, 1980, pp. 376-81).

36



et éthique, sur le comportement moral du prince. Au chapitre XV,
I’oeuvre semble changer de cap: du traité De principatibus, stricto
sensu, nous passons a ce qui dans la tradition s’appelait le speculum
principis: un sujet, qui, inspiré de modeles grecs et latins avait été
largement traité au Moyen age et 4 la Renaissance par des écrivains
comme Dante, Egidio Colonna, Pétrarque, le Pogge, le Panormite,
Pontano, etc.!5 Comme I'ont relevé F. Gilbert!¢ et mieux encore U.
Dottil7, plusieurs thémes figurant dans le Prince se référent, dans
leur formulation méme, a des passages précis de certaines de ces
oeuvres: Machiavel s’insére donc trés clairement dans cette tradition,
dont il respecte la codification: on pourrait donc s’attendre qu’il
prolonge cette lignée d’écrivains qui avaient tracé le portrait d’un
prince moralement idéal. Or il n’en est rien: 'auteur s’inscrit au
contraire en totale contradiction avec eux. On qualifie en général
cette attitude de polémique: le terme me parait trop faible et trop
restrictif, puisqu’il se référe uniquement au plan du raisonnement;
c’est oublier que I’auteur intervient aussi sur la codification du genre,
qu’il ,,trompe” une certaine attente du lecteur, qu’il renverse les
termes de la tradition, qu’il opére une transcodification!® de ca-
ractére paradoxal.

Ainsi sur le théme topique des comportements suscitant I’éloge
ou la critique:

De his rebus quibus homines et praesertim principes laudantur aut vitupe-
rantur

qui constitue le titre de ce chap. XV, Machiavel déclare:

¢ necessario a uno principe, volendosi mantenere, imparare a potere essere
non buono, e usarlo e non ’usare secondo la necessita

15 Cf. A. H. Gilbert, Machiavelli’s ,,Prince” and its forerunners. The ,,Prince”
as a typical book ,,De regimine principum”, Durham, N. C., 1938 et surtout
F. Gilbert, op.cit., et en particulier la note 8, pp. 113-14.

16 Op.cit.

17 Niccoldo Machiavelli. La fenomenologia del potere, Milano, Feltrinelli, 1980,
pp. 85-90.

18 Dans le sens que M. Corti a donné a ce terme dans son article ,,I1 genere
Disputatio e la transcodificazione indolore di Bonvesin de la Riva”, in
Strumenti critici, XXI-XXII, 1973, pp. 157-85.

37



et plus loin:

gli é necessario essere tanto prudente che sappia fuggire ’infamia di quelli
vizii che li torrebbano lo stato, e da quelli che non gnene tolgano, guardarsi,
se egli & possibile; ma, non possendo, vi si pud con meno respetto lasciare
andare. Et etiam non si curi di incorrere nella infamia di quelli vizii sanza
quali e’ possa difficilmente salvare lo stato.

A ce discours paradoxal par rapport a la tradition, fait écho, sur le
plan du raisonnement, un paradoxe que j’appellerais philosophique,
dans le sens ol l’entend Emilio Garroni, lorsque, dans son traité
d’esthétique Senso e paradosso,'®, qui vient de paraitre, il le définit
comme ,une ,tension’ entre moments de la pensée, que nous ne
pouvons ne pas concevoir ensemble d’une maniére ou d’une autre et
qui ne s’excluraient que s’ils étaient congus comme enti€rement ex-
plicites dans la forme de leur définition”20, et naissant de ,,I’effort
de ,compréhension’ qui ne peut jamais €tre ,pleine compréhen-
sion’ 721, Ce paradoxe philosophique qui, tout en se distinguant a la
fois du paradoxe rhétorique et du paralogisme, oppose la vision
superficielle des faits a leur réalité profonde, apparait dés la fin de ce
méme chap. XV:

se si considerra bene tutto, si troverra qualche cosa che parra virti, e,
seguendola, sarebbe la ruina sua; e qualcuna altra che parra vizio, e, seguen-
dola, ne riesce la securta e il bene essere suo.

De méme au chapitre XVI, la libéralité finit par faire passer le prince
pour un avare, au chap. XVII la cruauté conduit a la pitié, alors que
la pitié meéne a la cruauté, etc. Si, comme dans d’autres cas, le para-
doxe permet a I'auteur d’aller au-dela des apparences, ici I’enjeu est
plus important: il conduit le lecteur a prendre conscience de la sépa-
ration entre le plan de 1’éthique et celui de la pratique, entre I’idéal
et le réel, ou le possible?2. Le discours paradoxal prend ici la forme

19 L’estetica, filosofia non speciale, Bari, Laterza, 1986 (,,Biblioteca di cultura
moderna Laterza’, n© 927).

20 ,,Una ,tensione’ tra momenti del pensiero, che non possiamo non pensare in
qualche modo insieme e che si escluderebbero I'un I’altro solo se pensati
come tutti-espliciti nella forma della definizione”. Op.cit. pp. 132-33.

21 Op.cit., p. 135.

22 1l faut en effet se garder d’exagérer le réalisme machiavellien: le prince reste

38



d’un raccourci provocant qui confond a dessein les deux plans. Ainsi,
par exemple, la pitié, qui ne peut €tre que connotée positivement
dans un monde idéalement bon, devient faiblesse dans notre monde
fonciérement mauvais et peut aboutir aux pires excés de la cruauté.
De méme la cruauté, connotée négativement dans un monde absolu-
ment bon, peut étre efficace pour arréter la progression du mal dans
notre monde fonciérement mauvais et constituer une forme supé-
rieure de pitié.

Dans un traité traditionnel, le paradoxe aurait achevé ici sa fonc-
tion. Dans le Prince, il n’en est rien! Au chap. XXV, tout est remis
en question par une réflexion trés profonde sur le role de la fortune.
C’est alors qu’apparaissent nombre de paradoxes faisant de ce traité
un livre qui, loin de se replier sur lui-méme en une conclusion,
s’ouvre, au contraire, a une continuelle dialectique. Le premier con-
cerne la part de la fortune dans les actions humaines, que Machiavel
évalue 4 environ la moitié; or, cas unique dans ce traité, ou tout est
démontré avec force raisonnements et exemples historiques, cette
affirmation, si cruciale pour tout le systéme, ne s’appuie que sur un
acte de foi dans le libre arbitre de ’'homme:

Nondimanco, perché il nostro libero arbitrio non sia spento, iudico potere
essere vero che la fortuna sia arbitra della meta delle azioni nostre, ma che
etiam lei ne lasci governare ’altra meta, o presso, a noi.

Nous retombons de plus dans un autre paradoxe: si I'influence de la
fortune nous laisse accomplir librement environ la moitié (,,I’altra
meta, o presso”) de nos actes, le libre arbitre est déja bien compro-
mis. Certes la fortune peut-elle étre endiguée comme un fleuve grice
a la prévoyance humaine; mais encore une fois le raisonnement
rompt avec la tradition: alors que les contingences temporelles sem-
blaient écartées de tous les préceptes politiques et qu’a travers les
siécles les mémes causes historiques devaient entrainer les mémes
conséquences, voila que 'auteur, dans une succession de paradoxes,
se pose la question (déja esquissée au chap. VI) de la concordance
entre le caractére du prince et les circonstances historico-politiques:

une idéalisation malgré les continuelles références a I’histoire et au réel (que
'auteur n’hésite guére parfois 4 manipuler).

39



Credo, ancora, che sia felice quello che riscontra el modo del procedere suo
con le qualita de’ tempi, e similmente sia infelice quello che con il procedere
suo si discordano e’ tempi. Perché si vede gli uomini, nelle cose che li condu-
cono al fine quale ciascuno ha innanzi, cioé glorie e ricchezze, procedervi
variamente; 'uno con respetto, I'altro con impeto; 'uno per violenzia,
’altro con arte; I'uno per pazienzia, I’altro con il suo contrario: e ciascuno
con questi diversi modi vi puo pervenire. Vedesi ancora dua respettivi, 'uno
pervenire al suo disegno, I’altro no; e similmente dua equalmente felicitare
con dua diversi studii, sendo I'uno respettivo e I’altro impetuoso: il che non
nasce da altro, se non dalla qualita de’ tempi, che si conformano o no col
procedere loro. Di qui nasce quello ho detto, che dua, diversamente operan-
do, sortiscono el medesimo effetto; e dua equalmente operando, 'uno si
conduce al suo fine, e I’altro no.

Mais, comme au chap. VII, admettre une telle restriction réduirait
fortement la portée du traité. C’est alors qu’aprés avoir accepté 1’idée
que le manque de concordance entre les circonstances et la nature du
prince puisse anéantir toutes les qualités humaines, il conclut, assez
paradoxalement, qu’en fin de compte la fortune céde a I'impétuosité
et a la violence:

Io iudico bene questo: che sia meglio essere impetuoso che respettivo;
perché la fortuna é donna, ed € necessario, volendola tenere sotto, batterla e
urtarla. E si vede che la si lascia piu vincere da questi, che da quelli che fred-
damente procedano; e perd sempre, come donna, é amica de’ giovani, perché
sono meno respettivi, piu feroci e con pili audacia la comandano.

Le systéme est sauvé et ’hnomme avec lui, mais sans que I’auteur ne se
cache la complexité des faits. La encore le paradoxe permet de
garder une porte ouverte, que méme les trois livres des Discours ne
réussiront pas a fermer définitivement?3 .

23 Car, comme le reléve justement E. Garroni (op.cit. p. 263), ,,,paradosso’ e
,senso’ sono due facce della medesima comprensione, e addirittura sono due
modi diversi di dire la medesima cosa. Il ,paradosso’ esprime il limite interno
dell’esperienza, in quanto la poniamo in questione — nell’esperienza deter-
minata — come esperienza in genere, come orizzonte non esperibile dell’es-
perire, come sua condizione intellettuale non definibile intellettualmente al
modo di un oggetto di conoscenza, come unita liminare di senso non esauri-
bile mediante significati, che invece sempre la presuppongono. E quindi il
suo ,senso’ in quanto, nello stesso tempo, ,sentimento’ dell’esperire, quale
sua anticipazione estetica, vissuta all’interno delle determinatezze™.

40



Riassunto

Lo studio del ,,discorso paradossale” nel Principe rappresenta probabilmente una
delle migliori maniere di accedere ad una comprensione globale dell’opera, vista
non solo come trattato che segna la nascita della scienza politica, ma anche come
testo altamente letterario. Se si definisce il ,,discorso paradossale” come un’affer-
mazione contraria non solo all’opinione comune, ma anche alla logica o all’attesa
del lettore, si potra osservare che questa figura compare nel Principe considerato
nei suoi tre aspetti principali: quale opera appartenente ad un genere codificato,
quale raccolta di precetti politici, quale strumento di rapporto cortigiano. Fin
dalla dedica, il lettore & avvertito da una serie di ,,segnali’ che la visione del mon-
do che caratterizzera 'opera non sara I’endoxon, ma il paradoxon. Nel testo
stesso, i paradossi della storia permettono di far percepire la problematica dei
rapporti fra teoria e prassi;i paradossi della logica, di prendere in considerazione
obiezioni al sistema in corso di elaborazione; e i paradossi filosofici, di suggerire
la complessitd di un reale inafferrabile con la semplice logica e di mettere in
discussione i fondamenti stessi dell’opera.

41






	Le discours paradoxal dans le Prince de Machiavel : caracteristiques et fonctions

