
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1987)

Heft: 5

Artikel: Le discours paradoxal dans le Prince de Machiavel : caracteristiques et
fonctions

Autor: Marchand, Jean-Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques Marchand

LE DISCOURS PARADOXAL DANS
LE PRINCE DE MACHIAVEL.

CARACTERISTIQUES ET FONCTIONS

Il peut paraître étrange que, m'occupant actuellement de poésie de

cour de la Renaissance italienne1, où les paradoxes fusent comme des

feux d'artifice, j'aie voulu étudier cette figure chez Machiavel, un
auteur apparemment si rationnel et si peu enclin aux jeux de la rhétorique.

Disons d'abord que le paradoxe est bien plus fréquent qu'on
ne l'imagine dans l'oeuvre de Machiavel. Dans la Mandragore, par
exemple, tous les personnages, ou presque, sont paradoxaux, même si

ce renversement des rôles fait partie de la tradition de la comédie
latine, plautine en particulier: Nicia, le docteur, est le plus grand des

sots, Lucrezia, l'épouse victime, qui n'a pratiquement jamais quitté la

maison, est la seule qui sache retourner la situation à son profit, le
frère Timoteo est le pire des coquins, Callimaco, qui devrait avoir une
certaine expérience de la vie, est incapable de prendre une décision,
alors que Ligurio, simple parasite, se révèle être un metteur en scène
de génie. L'action même, par son renversement final, a aussi quelque
chose de paradoxal; pour ne pas parler du prologue, construit, lui
aussi, sur cette figure de rhétorique. Et celui qui douterait encore du

goût de Machiavel pour le paradoxe pourrait lire son Règlement pour
une compagnie de plaisir2, véritable variation paradoxale sur les

règles de vie en société. Mais alors pourquoi s'intéresser au paradoxe
dans le Prince, cette oeuvre où le raisonnement logique laisse si peu
de place à la fantaisie, d'où, à en croire l'auteur, toute forme
d'ornementation rhétorique ou stylistique serait bannie, où la plupart des

chapitres suivent le rigoureux schéma tripartite de l'affirmation de la

1 Plus particulièrement de l'édition critique des Rime d'A. Tebaldeo (1463-
1537), en collaboration avec T. Basile.

2 Capitoli per una compagnia di piacere in N. Machiavelli, Tutte le opere, a

cura di M. Martelli, Milano, Mursia, 1969, pp. 930-32.

29



thèse, de sa démonstration logico-historique et de sa confirmation
finale? C'est qu'étudier le discours paradoxal chez Machiavel représente

probablement une des meilleures manières d'accéder à une
compréhension globale de l'oeuvre: non seulement comme traité
jetant les bases de la science politique, mais aussi comme texte d'une
haute élaboration littéraire (un aspect qui, malgré quelques études
sectorielles fort pénétrantes3, doit être encore largement exploré).
Le paradoxe a en effet cette particularité de toucher à la fois à la

rhétorique et à la philosophie: c'est-à-dire à la fois aux niveaux du
formel et aux niveaux du message (si tant est qu'on puisse les distinguer).

De la rhétorique, il possède, poussée à l'extrême, la caractéristique

de surprendre le lecteur par une dérogation à la norme, alors
qu'avec la philosophie, il a en commun celle de révéler une vérité
contraire aux apparences et à l'opinion commune (selon sa propre
étymologie: para doxa)*. Dans le Prince, à un discours apparemment
logique, correspond — à ces deux niveaux — un discours paradoxal
ou métalogique: nous retrouvons donc, sur ces deux plans, la constante

dialectique des contraires qui constitue, sans doute, une des

clefs de l'interprétation de cette oeuvre. Plus généralement encore,
cette tentative de continuelle remise en question des acquis du
raisonnement et de la tradition représente probablement une des principales

caractéristiques de la pensée machiavélienne, qui, dès qu'elle se

fige en une maxime, en conçoit déjà les exceptions et s'efforce d'y
apporter de nouvelles nuances. On entrevoit donc déjà comment le

paradoxe est le signe, à la fois formel et logique, de cette continuelle

3 Entre autres: F. Chiappelli, Studi sul linguaggio del Machiavelli, Firenze, Le
Monnier, 1952; G. Barberi Squarotti, „La struttura del .Principe' ", in La
forma tragica del,,Principe" e altri saggi sul Machiavelli, Firenze, Le Monnier,

1966, pp. 103-280; id., „II Machiavelli fra il .sublime' délia contempla-
zione intellettuale e il .comico' délia prassi", in Lettere italiane, XXI, 1969,
pp. 129-54.

4 Cf. Pauly-Wissowa, art. Paradoxa, XVIII-3, col. 1134-1137. Cf. aussi les art.
de A. Michel, „Rhétorique, philosophie, christianisme: le paradoxe de la
Renaissance devant les grands courants de la pensée antique" et J.-C. Margolin,
„Le paradoxe, pierre de touche des Jocoseria' humanistes", in Le paradoxe
au temps de la Renaissance, Paris, J. Touzot, 1982 (Centre de recherches sur
la Renaissance. Université de Paris-Sorbonne. Institut de recherches sur la
civilisation de l'Occident moderne, n° 7), pp. 47-58 et 59-79.

30



dialectique entre l'aspiration à réduire la réalité à un rationnel
codifiable et l'obligation d'admettre, par honnêteté intellectuelle,
l'absurde et l'irrationnel dans l'homme et dans l'histoire. C'est ce que
nous allons essayer de vérifier dans le Prince.

Je précise tout d'abord que je nommerai discours paradoxal — et
non paradoxe tout court — une proposition contraire non seulement
à l'opinion commune, mais aussi à la logique ou à Yattente du
lecteur.

Le discours paradoxal caractérise le Prince dans ses trois aspects
fondamentaux: comme oeuvre appartenant à un genre codifié5,
comme recueil de préceptes politiques fondés sur l'histoire et la

raison, comme instrument d'un rapport courtisan. Ces trois aspects
ne sont naturellement que le résultat d'une opération analytique,
alors que dans le texte ils se justifient et se valorisent l'un l'autre;
mieux encore: ils se succèdent et s'enchaînent parfois en une progression

dialectique. C'est pourquoi, plutôt qu'à une démarche analytique,

je donnerai la préférence à une étude qui suive l'ordre que
l'auteur a voulu donner à son oeuvre dans son rapport avec son
destinataire.

De ce paradoxe qui sous-tend le discours logique, le lecteur
perçoit un premier signe dans la dédicace de l'oeuvre. La dédicace est

une forme des plus strictement codifiées: on peut dire qu'elle est
constituée d'une succession de topoi que le lecteur s'attend à voir
formulés plus ou moins de la manière suivante: l'oeuvre du destina-
teur est indigne de la grandeur sociale, intellectuelle et morale du
destinataire; mais il n'a pas su mieux faire; le destinataire, dans son
indulgence, acceptera quand même cette oeuvre imparfaite comme
preuve de dévotion et de fidélité. Le destinateur souhaite en obtenir
protection et rémunération. Dans sa dédicace, Machiavel suit certes
la tradition, mais il y déroge aussi continuellement de manière plutôt
paradoxale. (Je précise que les traductions — surtout celles en français

— gomment en partie cet aspect; il sera donc opportun de se

référer à l'original). Tout le premier paragraphe constitue une sorte
de paradoxe in absentia, dans la mesure où il ne contient aucune
trace de l'humilité traditionnelle. Le destinateur n'a pas de cadeaux

5 II serait plus correct de parler de sous-genre ou de tradition codifiée.

31



somptueux à faire à son destinataire, mais l'oeuvre qu'il lui dédie ne
leur est en aucun cas inférieure6 :

Sogliono, el più delle volte, coloro che desiderano acquistare grazia appresso
uno Principe, farsegli incontro con quelle cose che infra le loro abbino più
care, o delle quali vegghino lui più delettarsi; donde si vede moite volte
essere loro presentati cavalli, arme, drappi d'oro, pietre preziose e simili
ornamenti degni délia grandezza di quelli. Desiderando io, adunque, of-
ferirmi alla Vostra Magnificenzia con qualche testimone délia servitù mia
verso di quella, non ho trovato, intra la mia suppellettile, cosa quale io abbi
più cara o tanto esîstimi quanto la cognizione delle azioni degli uomini grandi,

imparata de me con una lunga esperienzia delle cose moderne e una
continua lezione delle antique ; le quali avendo io con gran diligenzia lungamen-
te escogitate ed esaminate, e ora in uno piccolo volume ridotte, mando alla
Magnificenzia Vostra.

Dans le paragraphe suivant, l'oeuvre est certes déclarée indigne du
destinataire (encore que très timidement, dans une brève subordonnée

concessive):

E benché io giudichi questa opera indegna délia presenzia di quella,

cependant — nouveau paradoxe dans le processus traditionnel — rien
dans la suite de la phrase ne vient corroborer cette affirmation: au

contraire, le livre est présenté comme un cadeau de valeur puisqu'il
contient en peu de pages l'expérience de toute une vie:

tarnen confido assai che per sua umanità Ii debba essere accetta, considerato
come da me non gli possa essere fatto maggiore dono che darle faculté a

potere in brevissimo tempo intendere tutto quello che io, in tanti anni e con
tanti mia disagi e periculi, ho conosciuto e inteso.

A propos des qualités formelles du traité, le lecteur est pris par la
même démarche paradoxale: lorsque l'auteur aborde le sujet du
dépouillement stylistique de son oeuvre :

La quale opera io non ho ornata né ripiena di clausule ample, o di parole
ampullose e magnifiche, o di qualunque altro lenocinio o ornamento estrin-
seco, con Ii quali molti sogliono le loro cose descrivere e ornare;

6 Je cite le texte d'après l'édition: Tutte le opere, a cura di M. Martelli, cit.

32



le lecteur pourrait s'attendre à ce que, selon la tradition, le destina-
teur recoure au topos de l'indignité stylistique de l'ouvrage par
rapport au prestige de son destinataire. Or c'est le contraire qui se
produit. L'auteur affirme qu'il s'agit bel et bien d'un choix délibéré et
non d'une faiblesse de sa part:

perché io ho voluto, o che veruna cosa la onori, o che solamente la varietà
délia materia e la gravità del subietto la facci grata.

Mais ces trois cas de rupture paradoxale d'une attente créée par
le choix d'un genre ne font qu'en préparer un troisième encore plus
net, par lequel — en contradiction avec la tradition — l'auteur s'érige
en juge des qualités et des défauts des princes:

Né voglio sia reputata presunzione se uno uomo di basso ed infimo stato
ardisce discorrere e regolare e' governi de' principi; perché, [...] a conoscere
bene quella [natura] de' principi, bisogna essere populäre.

Ici, en outre, même si la justification est donnée par le parallèle
avec le dessinateur7, le paradoxe n'est pas seulement dans la dérogation

à la norme, mais aussi dans l'apparente contradiction avec la

logique (être du peuple pour évaluer et définir les qualités des princes).
Cette illusion de fidélité à la tradition est, du reste, aussi

accentuée par la conformité de la construction de la dédicace avec les

règles de composition du discours rhétorique8 : un exordium
(correspondant au premier §) où l'auteur s'attire la bienveillance du
destinataire („iudicem attentum, docilem, benevolum parare"), une
propositio (deuxième §) où il indique la raison de cet hommage, en
introduisant la brève narratio de son expérience politique, une
argumentatio (troisième §) où il justifie son choix de forme et de
contenu9 et une peroratio (quatrième et dernier §) où, soulignant la

correspondance entre propositio et conclusio, et rappelant la justesse
de l'argumentation, il fait appel à l'indulgence du dédicataire pour

7 „Cost come coloro che disegnano e' paesi si pongono bassi nel piano a consi-
derare la natura de' monti e de' luoghi alti, e per considerare quella de' bassi

si pongono alti sopra e' monti, similmente a conoscere bene..."
8 Cf. H. Lausberg, Elementi di retorica, Bologna, Il Mulino, 1969, pp. 31-33

(§§ 42-43). Je remercie mon collègue A. Stäuble de cette suggestion.
9 Tout en jouant sur les paradoxes de cette partie essentiellement argumentative.

33



obtenir de lui une „sentence" favorable. Cette illusion est enfin
confirmée par le fait que la dédicace est construite sur le modèle du
Discours à Nicoclès d'Isocrate10, une des sources antiques les plus citées
dans les traités sur le prince (specula principis) des auteurs humanistes.

Ainsi, dès la dédicace et sous l'apparence d'un discours rationnel,
le lecteur reçoit une série de „signaux"11 l'invitant à comprendre que
la vision du monde qui caractérisera le Prince ne sera pas celle de

Vendoxon, mais celle du paradoxon.
Dans l'oeuvre elle-même, le lecteur est appelé à prendre

progressivement conscience que, si l'histoire suit une rigoureuse logique et
qu'elle présente une certaine récursivité sur laquelle on pourra fonder
une science de la politique, il s'agira aussi de la lire au-delà des

apparences: les règles de comportement devant parfois s'inscrire d'une
manière quelque peu paradoxale par rapport à elle. Ces paradoxes de

l'histoire apparaissent, par exemple, au chap. IV, où l'auteur fait
remarquer que, contre toute attente, après la mort d'Alexandre, les

lieutenants du conquérant se maintinrent au pouvoir sans opposition
de la population12 ou au chap. XX, dans lequel il relève que certains
seigneurs renoncent à fortifier leurs villes et qu'ils en démantèlent
même les forteresses13. Dans ce cas le paradoxe permet à Machiavel

10 Cf. C. Triantafillis, Niccolo Machiavelli e gli scrittori greci, Venezia, Tempo,
1875; ainsi que F. Gilbert, „The humanist Concept of the Prince and
the ,Prince' of Machiavelli", in Journal of modem History, XI, 1939, pp.
449-83 (traduit sous le titre „II concetto umanistico di principe e ,11 Principe'

di Machiavelli" in Niccolà Machiavelli e la vita culturale del suo tempo,
Bologna, Il Mulino, 1964, pp. 109-43): le renvoi au Discours d'Isocrate est à

la p. 141 de l'édition italienne.
11 Je donne à ce mot le sens que lui attribue, dans une perspective sémiotique,

L. Blasucci dans son article „Leopardi e i segnali dell' ,Infinito' ", in Stru-
menti critici, XII, 1978, pp. 146-70 (même si dans ce cas, les „signaux" se

réfèrent aux fonctions des signifiants acoustiques).
12 „Onde pareva ragionevole che tutto quello stato si ribellassi; nondimeno e'

successori di Alessandro se lo mantennono".
13 ,,È suta consuetudine de' principi, per potere tenere più sicuramente lo stato

loro, edificare fortezze, che sieno la briglia e il freno di quelli che disegnas-
sino fare loro contro, e avere uno refugio securo da uno subito impeto. Io
laudo questo modo, perché gli è usitato ab antiquo. Nondimanco, messer
Niccolô Vitelli, ne' tempi nostri, si è visto disfare dua fortezze in Città di

34



de maintenir l'attention sur la complexité du réel, alors même qu'il
est en train d'accomplir une schématisation réductive de la réalité

pour en déduire des constantes historiques. Mais sur un plan plus
pratique, le discours paradoxal permet aussi de ramener dans le

champ d'une réalité codifiable par la raison toute une série d'événements

qui semblent lui échapper.
Plus subtils encore que les paradoxes de l'Histoire, les paradoxes

de la logique permettent à l'auteur de serrer de plus près certains
problèmes cruciaux de son oeuvre, en anticipant sur les objections
qu'on pourrait lui faire ou, plus probablement, sur celles qu'il ne
cesse de se faire à lui-même. Le cas qui me semble le plus significatif
— avec celui de la fortune au chapitre XXV, dont je parlerai tout à

l'heure — est celui de l'exemplarité du comportement politique de

César Borgia au chap. VII. Le paradoxe consiste ici à proposer
comme modèle du prince nouveau un homme dont le pouvoir s'est

effondré peu après la mort de son père (le pape Alexandre VI, en
l'occurence). Il permet à l'auteur de faire prendre conscience au
lecteur que la maîtrise du pouvoir ne dépend pas seulement des capacités

personnelles (virtù), mais que l'irrationnel (fortuna) peut y
jouer un rôle décisif:

Se, adunque, si considerrà tutti e' progressi del duca, si vedrà lui aversi fatti
gran fondamenti alla futura potenzia; li quali non iudico superfluo discor-
rere, perché io non saprei quali precetti mi dare migliori a uno principe
nuovo, che lo esemplo delle azioni sua: e se gli ordini suoi non h profit-
torono, non fu sua colpa, perché nacque da una estraordinaria ed estrema
malignità di fortuna.

et plus loin:

Raccolte io adunque tutte le azioni del duca, non saprei reprenderlo; anzi mi
pare, corne ho fatto, di preporlo imitabile a tutti coloro che per fortuna e

con l'arme d'altri sono ascesi alio imperio.

Castello, per tenere quello stato. Guido Ubaldo, duca di Urbino, ritornato
nella sua dominazione donde da Cesare Borgia era stato cacciato, ruinô
funditus tutte le fortezze di quella provincia, e iudicb sanza quelle più diffi-
cilmente riprendere quello stato. E' Bentivogli, ritornati in Bologna, usorono
simili termini."

35



Mais cette manière de régler le problème est assez grossière; elle
aboutit de plus à un nouveau paradoxe: celui de proposer un modèle
de comportement dont le succès est hypothéqué par les caprices de

la fortune. Une fois de plus, le paradoxe n'est pas un jeu de l'esprit,
mais un moyen de présenter une situation illogique que la raison doit
essayer de résoudre. C'est pourquoi, à la fin du chapitre, en une sorte
de réglage fin du rôle des responsabilités, l'auteur reviendra sur le

comportement de César Borgia en relevant que son erreur de
jugement dans l'élection pontificale porta un coup fatal à une situation
déjà compromise par les revers de la fortune:

Solamente si puô accusarlo nella creazione di Iulio pontefice, nella quale lui
ebbe mala elezione;

et plus loin :

Errô, adunque, el duca in questa elezione; e fu cagione dell'ultima ruina sua.

Par cette adjonction finale, Machiavel corrige le paradoxe, en restreignant

la portée de la fortune, tout en sauvegardant l'image globalement

positive et paradigmatique du duc de Valentinois14. Il s'agit
cependant d'un équilibre précaire puisque, comme nous le verrons,
au chap. XXV toute une série d'objections surgiront à l'esprit de

l'auteur sous forme de paradoxes.
Les paradoxes de l'histoire et ceux de la logique préparent le

lecteur à un discours encore plus paradoxal, d'ordre à la fois formel

14 Nous confirmons donc l'interprétation de ce passage que nous donnions
dans notre article intitulé „L'évolution de la figure de César Borgia dans la
pensée de Machiavel", in Revue suisse d'Histoire, XIX, 1969, pp. 327-55.
Elle coïncide avec celle que C. Dionisotti a formulée dans „Machiavelli,
Cesare Borgia e don Micheletto", in Rivista storica italiana, LXXIX, 1967,
pp. 960-75, précisée trois ans après dans un article intitulé „Machiavellerie",
Ibid, LXXXII, 1970, pp. 308-34 (puis dans le vol. Machiavellerie. Storia e

fortuna di Machiavelli, Torino, Einaudi, 1980, pp. 1-59). Elle s'oppose par
contre à celle de G. Sasso, qui souligne les contradictions que Machiavel
aurait laissé subsister dans ce chapitre (cf. Machiavelli e Cesare Borgia,
Roma, Edizioni dell'Ateneo, 1966; „Ancora su Machiavelli e Cesare Borgia",
in La Cultura, VII, 1969, pp. 1-36; „Coerenza e incoerenza del VII capitolo
del Principe" in La Cultura, IX, 1972, pp. 1-36 (puis dans la deuxième
édition de Niccolb Machiavelli. Storia del suo pensiero politico, Bologna, Il
Mulino, 1980, pp. 376-81).

36



et éthique, sur le comportement moral du prince. Au chapitre XV,
l'oeuvre semble changer de cap: du traité De principatibus, stricto
sensu, nous passons à ce qui dans la tradition s'appelait le speculum
principis: un sujet, qui, inspiré de modèles grecs et latins avait été

largement traité au Moyen âge et à la Renaissance par des écrivains
comme Dante, Egidio Colonna, Pétrarque, le Pogge, le Panormite,
Pontano, etc.15 Comme l'ont relevé F. Gilbert16 et mieux encore U.
Dotti17, plusieurs thèmes figurant dans le Prince se réfèrent, dans
leur formulation même, à des passages précis de certaines de ces

oeuvres: Machiavel s'insère donc très clairement dans cette tradition,
dont il respecte la codification: on pourrait donc s'attendre qu'il
prolonge cette lignée d'écrivains qui avaient tracé le portrait d'un
prince moralement idéal. Or il n'en est rien: l'auteur s'inscrit au
contraire en totale contradiction avec eux. On qualifie en général
cette attitude de polémique: le terme me paraît trop faible et trop
restrictif, puisqu'il se réfère uniquement au plan du raisonnement;
c'est oublier que l'auteur intervient aussi sur la codification du genre,
qu'il „trompe" une certaine attente du lecteur, qu'il renverse les

termes de la tradition, qu'il opère une transcodification18 de
caractère paradoxal.

Ainsi sur le thème topique des comportements suscitant l'éloge
ou la critique :

De his rebus quibus homines et praesertim principes laudantur aut vitupe-
rantur

qui constitue le titre de ce chap. XV, Machiavel déclare:

è necessario a uno principe, volendosi mantenere, imparare a potere essere

non buono, e usarlo e non l'usare secondo la nécessité

15 Cf. A. H. Gilbert, Machiavelli's „Prince" and its forerunners. The „Prince"
as a typical book „De regimine principum", Durham, N. C., 1938 et surtout
F. Gilbert, op.cit., et en particulier la note 8, pp. 113-14.

16 Op. cit.
17 Niccolà Machiavelli. La fenomenologia del potere, Milano, Feltrinelli, 1980,

pp. 85-90.
18 Dans le sens que M. Corti a donné à ce terme dans son article „II genere

Disputatio e la transcodificazione indolore di Bonvesin de la Riva", in
Strumenti critici, XXI-XXII, 1973, pp. 157-85.

37



et plus loin:

gli è necessario essere tanto prudente che sappia fuggire l'infamia di quelli
vizii che Ii torrebbano lo stato, e da quelli che non gnene tolgano, guardarsi,
se egli è possibile; ma, non possendo, vi si puô con meno respetto lasciare
andare. Et etiam non si curi di incorrere nella infamia di quelli vizii sanza

quali e' possa difficilmente salvare lo stato.

A ce discours paradoxal par rapport à la tradition, fait écho, sur le

plan du raisonnement, un paradoxe que j'appellerais philosophique,
dans le sens où l'entend Emilio Garroni, lorsque, dans son traité
d'esthétique Senso e paradosso,19, qui vient de paraître, il le définit
comme „une ,tension' entre moments de la pensée, que nous ne

pouvons ne pas concevoir ensemble d'une manière ou d'une autre et
qui ne s'excluraient que s'ils étaient conçus comme entièrement
explicites dans la forme de leur définition"20, et naissant de „l'effort
de compréhension' qui ne peut jamais être ,pleine compréhension'

"21. Ce paradoxe philosophique qui, tout en se distinguant à la
fois du paradoxe rhétorique et du paralogisme, oppose la vision
superficielle des faits à leur réalité profonde, apparaît dès la fin de ce

même chap. XV:

se si considerrà bene tutto, si troverrà qualche cosa che parrà virtù, e,
seguendola, sarebbe la ruina sua; e qualcuna altra che parrà vizio, e, seguen-
dola, ne riesce la securtà e il bene essere suo.

De même au chapitre XVI, la libéralité finit par faire passer le prince
pour un avare, au chap. XVII la cruauté conduit à la pitié, alors que
la pitié mène à la cruauté, etc. Si, comme dans d'autres cas, le paradoxe

permet à l'auteur d'aller au-delà des apparences, ici l'enjeu est

plus important: il conduit le lecteur à prendre conscience de la
séparation entre le plan de l'éthique et celui de la pratique, entre l'idéal
et le réel, ou le possible22. Le discours paradoxal prend ici la forme

19 L'estetica, filosofia non speciale, Bari, Laterza, 1986 („Biblioteca di cultura
moderna Laterza", n° 927).

20 „Una .tensione' tra momenti del pensiero, che non possiamo non pensare in
qualche modo insieme e che si escluderebbero l'un l'altro solo se pensati
come tutti-espliciti nella forma délia definizione". Op.cit. pp. 132-33.

21 Op.cit., p. 135.
22 II faut en effet se garder d'exagérer le réalisme machiavellien: le prince reste

38



d'un raccourci provocant qui confond à dessein les deux plans. Ainsi,
par exemple, la pitié, qui ne peut être que connotée positivement
dans un monde idéalement bon, devient faiblesse dans notre monde
foncièrement mauvais et peut aboutir aux pires excès de la cruauté.
De même la cruauté, connotée négativement dans un monde absolument

bon, peut être efficace pour arrêter la progression du mal dans

notre monde foncièrement mauvais et constituer une forme
supérieure de pitié.

Dans un traité traditionnel, le paradoxe aurait achevé ici sa fonction.

Dans le Prince, il n'en est rien! Au chap. XXV, tout est remis
en question par une réflexion très profonde sur le rôle de la fortune.
C'est alors qu'apparaissent nombre de paradoxes faisant de ce traité
un livre qui, loin de se replier sur lui-même en une conclusion,
s'ouvre, au contraire, à une continuelle dialectique. Le premier
concerne la part de la fortune dans les actions humaines, que Machiavel
évalue à environ la moitié; or, cas unique dans ce traité, où tout est
démontré avec force raisonnements et exemples historiques, cette
affirmation, si cruciale pour tout le système, ne s'appuie que sur un
acte de foi dans le libre arbitre de l'homme:

Nondimanco, perché il nostro libero arbitrio non sia spento, iudico potere
essere vero che la fortuna sia arbitra délia metà delle azioni nostre, ma che
etiam lei ne lasci governare l'altra metà, o presso, a noi.

Nous retombons de plus dans un autre paradoxe: si l'influence de la
fortune nous laisse accomplir librement environ la moitié (,,1'altra
metà, o presso") de nos actes, le libre arbitre est déjà bien compromis.

Certes la fortune peut-elle être endiguée comme un fleuve grâce
à la prévoyance humaine; mais encore une fois le raisonnement
rompt avec la tradition: alors que les contingences temporelles
semblaient écartées de tous les préceptes politiques et qu'à travers les

siècles les mêmes causes historiques devaient entraîner les mêmes
conséquences, voilà que l'auteur, dans une succession de paradoxes,
se pose la question (déjà esquissée au chap. VI) de la concordance
entre le caractère du prince et les circonstances historico-politiques:

une idéalisation malgré les continuelles références à l'histoire et au réel (que
l'auteur n'hésite guère parfois à manipuler).

39



Credo, ancora, che sia felice quello che riscontra el modo del procedere suo
con le qualità de' tempi, e similmente sia infelice quello che con il procedere
suo si discordano e' tempi. Perché si vede gli uomini, nelle cose che Ii condu-
cono al fine quale ciascuno ha innanzi, cioè glorie e ricchezze, procedervi
variamente; l'uno con respetto, l'altro con impeto; l'uno per violenzia,
l'altro con arte; l'uno per pazienzia, l'altro con il suo contrario: e ciascuno
con questi diversi modi vi puö pervenire. Vedesi ancora dua respettivi, l'uno
pervenire al suo disegno, l'altro no; e similmente dua equalmente felicitare
con dua diversi studii, sendo l'uno respettivo e l'altro impetuoso : il che non
nasce da altro, se non dalla qualità de' tempi, che si conformano o no col
procedere loro. Di qui nasce quello ho detto, che dua, diversamente operan-
do, sortiscono el medesimo effetto; e dua equalmente operando, l'uno si

conduce al suo fine, e l'altro no.

Mais, comme au chap. VII, admettre une telle restriction réduirait
fortement la portée du traité. C'est alors qu'après avoir accepté l'idée
que le manque de concordance entre les circonstances et la nature du
prince puisse anéantir toutes les qualités humaines, il conclut, assez

paradoxalement, qu'en fin de compte la fortune cède à l'impétuosité
et à la violence:

Io iudico bene questo: che sia meglio essere impetuoso che respettivo;
perché la fortuna è donna, ed è necessario, volendola tenere sotto, batterla e

urtarla. E si vede che la si lascia più vincere da questi, che da quelli che fred-
damente procedano; e perö sempre, corne donna, è arnica de' giovani, perché
sono meno respettivi, più feroci e con più audacia la comandano.

Le système est sauvé et l'homme avec lui, mais sans que l'auteur ne se

cache la complexité des faits. Là encore le paradoxe permet de

garder une porte ouverte, que même les trois livres des Discours ne
réussiront pas à fermer définitivement23.

23 Car, comme le relève justement E. Garroni (op.cit. p. 263), ,,,paradosso' e

,senso' sono due facce délia medesima comprensione, e addirittura sono due
modi diversi di dire la medesima cosa. Il ,paradosso' esprime il limite interno
dell'esperienza, in quanto la poniamo in questione — nell'esperienza deter-
minata — come esperienza in genere, corne orizzonte non esperibile dell'es-
perire, come sua condizione intellettuale non definibile intellettualmente al
modo di un oggetto di conoscenza, corne unità liminare di senso non esauri-
bile mediante significati, che invece sempre la presuppongono. È quindi il
suo ,senso' in quanto, nello stesso tempo, ,sentimento' dell'esperire, quale
sua anticipazione estetica, vissuta all'interno delle determinatezze".

40



Riassunto

Lo studio del „discorso paradossale" nel Principe rappresenta probabilmente una
delle migliori maniéré di accedere ad una comprensione globale dell'opera, vista
non solo come trattato che segna la nascita della scienza politica, ma anche come
testo altamente letterario. Se si definisce il „discorso paradossale" come un'affer-
mazione contraria non solo all'opinione comune, ma anche alla logica o all'attesa
del lettore, si potrà osservare che questa figura compare nel Principe considerato
nei suoi tre aspetti principali: quale opera appartenente ad un genere codificato,
quale raccolta di precetti politici, quale strumento di rapporto cortigiano. Fin
dalla dedica, il lettore è awertito da una serie di „segnali" che la visione del mon-
do che caratterizzerà l'opéra non sarà l'endoxon, ma il paradoxon. Nel testo
stesso, i paradossi della storia permettono di far percepire la problematica dei
rapporti fra teoria e prassi; i paradossi della logica, di prendere in considerazione
obiezioni al sistema in corso di elaborazione; e i paradossi filosofici, di suggerire
la complessità di un reale inafferrabile con la semplice logica e di mettere in
discussione i fondamenti stessi dell'opera.

41




	Le discours paradoxal dans le Prince de Machiavel : caracteristiques et fonctions

