
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1986)

Heft: 4

Artikel: Madame de Staëls Bemerkungen zum Idyllischen in Literatur und
Leben der Deutschen

Autor: Winkler, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Winkler

MADAME DE STAËLS BEMERKUNGEN ZUM IDYLLISCHEN IN
LITERATUR UND LEBEN DER DEUTSCHEN*

I

"Bilder von Glück können kritische Gegenbilder zu dem, was ist,
abgeben; sie können auch das Bestehende beschönigen. Daher die
ideologiekritische Gretchenfrage an die Idylle, die Frage nach 'Utopie'
oder 'Affirmation'", schreibt Helmut J. Schneider in seinem Essay
über die bürgerliche Idylle, eine der deutschen Literatur eigene
"Tradition literarischer Glücksbilder".1 Die Untersuchung des Verhältnisses

von Idylle oder Idyllischem und Utopie, die im Zentrum der
neueren Idyllenforschung steht2, empfing wesentliche Anregungen von
Ernst Bloch, insbesondere von seinem Artikel "Arkadien und
Utopien"; Bloch skizziert hier den Einfluß des Arkadischen auf die älte-

* Vorliegende Ausführungen basieren zum Teil auf einem Vortrag, der im
Rahmen eines Kolloquiums über Le Groupe de Coppet et l'Allemagne (Paris,

Mai 1985) gehalten wurde und in den Cahiers Staëliens, Nouv. série,
N° 37 / 1985—1986, unter dem Titel "Quelques remarques de Mme de Staël
et de Benjamin Constant sur le 'genre naïf' dans la littérature allemande"
erschienen ist. Die Umarbeitung des Vortrages erfolgte unter Berücksichtigung
von Anregungen, die mir Frau Dr. Renate Böschenstein-Schäfer gab und für
die ich ihr zu großem Dank verpflichtet bin.

1 H.J. Schneider, "Die sanfte Utopie. Zu einer bürgerlichen Tradition literari¬
scher Glücksbilder", in: Idyllen der Deutschen. Texte und Illustrationen
hrsg. v. H.J. Schneider, Frankfurt/M., 1978, S. 353—423, Zitat S. 364.

2 Vgl. R. Böschenstein-Schäfer, Idylle, Stuttgart, 19772, $. 20ff. u. 152ff.;
dies., "Arbeit und Muße in der Idyllendichtung des 18. Jahrhunderts", in:
Goethezeit. Studien zur Erkenntnis und Rezeption Goethes und seiner
Zeitgenossen. Festschrift für Stuart Atkins, Bern und München, 1981, S.

9-30, bes. S. 9f.

73



re, räumlich orientierte Sozialutopie und vertritt die These, daß es

selbst für die neueren, futurisch orientierten Sozialutopien "in seiner
gleichsam angestammten Freundlichkeit, Friedlichkeit, Menschlichkeit

ein helfendes Maß, ein Korrektiv besonderer Art und Eindringlichkeit"

in sich wachhalte.3 Ein Bild vom neueren Stand der
literaturwissenschaftlichen Diskussion über das Verhältnis von Arkadien
und Utopien vermitteln die Beiträge zur Pastoraldichtung, die von
Mitgliedern der Bielefelder Forschungsgruppe "Utopie" vorgelegt
wurden. Die Ergebnisse sind kontrovers: Während z.B. Klaus Garber
den Versuch unternimmt, die "Sozialgeschichte der Schäferdichtung
als utopischer Literaturform Europas" zu umreißen4, kommt Reinhold

R. Grimm zu dem Ergebnis, daß der Allegorismus, der dem
literarischen Arkadien eigne, ein "Instrument zur Problemartikulation,
nicht aber zu einer in utopischer Darstellung vorweggenommenen
Problemlösung war".5 Daß bereits die Vergilschen Eklogen einen
utopischen Charakter haben, die vierte gar eine "Friedens-Utopie"
ist, wie Garber meint, wird wiederum von Ernst A. Schmidt in
Abrede gestellt.6 — In ihren psychoanalytisch und sozialgeschichtlich
ortientierten Analysen von Idyllendichtungen insbesondere des 18.

und 19. Jahrhunderts hebt Renate Böschenstein hervor, "daß es

gefährlich wäre, über dem 'utopischen' Impuls der Idylle, d.h. der Suche
nach Formen glücklicherer Existenz, den 'evasiven'Impuls zu verleugnen,

der nicht auf erfülltes Leben und Gemeinschaft gerichtet ist,
sondern narzisstisch und regressiv".7 Gegen alle Versuche, die idyllisch-

3 E. Bloch, "Arkadien und Utopien", in: Europäische ßukolik und Georgik,
hrsg. v. K. Garber, Darmstadt, 1976 (Wege der Forschung Bd. 355), S. 1—7,
Zitat S. 6. Hervorhebungen von Bloch.

4 Vgl. K. Garber, "Arkadien und Gesellschaft. Skizze zur Sozialgeschichte der
Schäferdichtungen als utopischer Literaturform Europas", in: Utopiefor-
schung. Interdisziplinäre Studien zur neuzeitlichen Utopie, hrsg. v. W.

Voßkamp, 3 Bde., Stuttgart, 1982, Bd. II, S. 37—81.
5 R.R. Grimm, "Arcadia und Utopie. Interferenzen im neuzeitlichen

Hirtenroman", in: Utopieforschung, Bd. II, S. 82—100, Zitat S. 96.
6 Vgl. E.A. Schmidt, "Bukolik und Utopie. Zur Frage nach dem Utopischen

in der antiken Hirtenpoesie", in: Utopieforschung, Bd. II, S. 21—36.
7 R. Böschenstein-Schäfer, "Idyllischer Todesraum und agrarische Utopie:

zwei Gestaltungsformen des Idyllischen in der erzählenden Literatur des
19. Jahrhundert", erscheint demnächst in: Idylle und Modernisierung, hrsg.

74



nostalgischen Literaturformen unter das Utopische zu subsumieren,
weil sie mit diesem "den Unmut über die Gegenwart [. .] teilen und
sich ebenfalls zu einer Gegenbildlichkeit veranlaßt sehen", hat
inzwischen Klaus P. Hansen den polemischen Vorwurf erhoben, sie

hätten "bestimmte Erkenntnisdefizite" zur Folge. Die beiden
Literaturformen, bemerkt Hansen, "unterscheiden sich durch die zugrunde
liegenden Geschichtsvorstellungen, die sich in der Art der Gegenbildlichkeit

auswirken. Das progressistische Geschichtsdenken resultiert
in einer zukunftsorientierten Alternative, das degressistische in einer
Vergangenheitssehnsucht, wobei die Zeitorientierung zu verschiedener

inhaltlicher Gestaltung der Alternativen führt. Von der utopischen

Mentalität sollte daher [. .] die retrospektive Mentalität
geschieden werden, die bei degressiver Geschichtsvorstellung ihr
Paradies im Schoß des Gewesenen findet."8

Angesichts der anhaltend kontroversen Stellungnahmen zum
Verhältnis von Idylle und Utopie kommt der Rezeptionsgeschichte große
Bedeutung zu. Die konstitutive Leistung von Utopien, bemerkt
Wilhelm Voßkamp, liegt in ihrer Funktion, sie müssen also unter Aspekten

ihrer Entstehungsbedingungen und Wirkungen analysiert
werden.9 Dies gilt auch für Idyllen mit angeblich utopischem Potential.
Mme de Staëls Bemerkungen zu den beiden bedeutendsten
idyllischen Epen der Goethezeit, Vossens Luise und Goethes Hermann
und Dorothea, wurden bislang offenbar noch nicht ausgewertet; sie

sind ein Stück Rezeptionsgeschichte deutscher Idyllendichtung, das

im vorliegenden Zusammenhang von besonderem Interesse ist, denn
die französische Schriftstellerin, der im Herbst 1803 die Erlaubnis
zur Rückkehr nach Paris verweigert wurde, brach am 24. Oktober
1803 nach Deutschland in der Hoffnung auf, dort "Gegenbilder"
zur einförmigen Kultur im materialistischen Zwangsstaat Bonapartes
zu finden.

v. H.U. Seeber u. P.G. Klussmann, beim Bouvier-Verlag in Bonn. Zitiert wird
hier nach dem Typoskript, das mir die Autorin freundlicherweise zur Verfügung

gestellt hat.
8 K.P. Hansen, Die retrospektive Mentalität. Europäische Kulturkritik und

amerikanische Kultur (Cooper, Melville, Twain), Tübingen, 1984, S. 11 f., 14.
9 Vgl. W. Voßkamp, "Einleitung", in: Utopieforschung, Bd. I, S. 1 — 10, hier

S. 4.

75



Gegenbildlichkeit gehört, darin scheint man sich einig, zu den

Gattungsmerkmalen der Idylle. Um so erstaunhcher ist es, daß Mme
de Staël in ihrem Deutschland-Buch, das sie zwischen 1808 und
1810 verfaßte10, Luise und Hermann und Dorothea allein im Rahmen
ihrer Überlegungen zur Problematik epischer Dichtung in der Moderne

würdigt und zumindest nicht explizit an die gattungspoetologische
Diskussion über Idylle und Ekloge anknüpft, die im 18. Jahrhundert
in Frankreich und Deutschland mit großer Intensität geführt wurde.
Damit stimmt überein, daß Geßners Idyllen an keiner Stelle ihres
Buchs erwähnt werden, wenngleich der Name des Dichters fällt: In
Frankreich, bemerkt Mme de Staël, finde man an ihm sogar mehr
Geschmack als in Deutschland.11 Von diesem Geschmack distanziert
sie sich aber bereits in ihrem literatursoziologischen Traktat De la

littérature considérée dans ses rapports avec les institutions sociales

(1800):

Gessner, Zacharie, plusieurs poètes dans le genre pastoral, font aimer la
campagne, et paraissent inspirés par ses douces impressions. Ils la décrivent telle
qu'elle doit frapper des regards attentifs, lorsque les soins de la culture, les

travaux champêtres, qui rappellent la présence de l'homme et les jouissances
de la vie tranquille, sont d'accord avec la disposition de l'ame [sic.]. Il faut
qu'elle soit dans une situation paisible pour goûter de tels écrits. Lorsque les

passions agitent l'existence, le calme extérieur de la nature est un tourment
de plus.!2

10 Zur Genese von De l'Allemagne vgl. S. Balayé, Madame de Staël. Lumières
et liberté, Paris, 1979, S. lOlff., 157ff.; zur Deutschland-Reise von 1803 —

1804 auch dies., Les carnets de voyage de Madame de Staël. Contribution à

la genèse de ses oeuvres, Genève, 1971, S. 2 Iff.
11 Vgl. Mme de Staël, De l'Allemagne. Nouvelle édition publiée d'après les

manuscrits et les éditions originales [. .] par la Comtesse Jean de Pange
avec le concours de Mlle Simone Balayé, 5 Bde., Paris, 1958—1960 (Les
grands écrivains de la France), Bd. II, S. 49 u. 164. Im folgenden wird mit
Angabe nur von Band- und Seitenzahl nach dieser kritischen Ausgabe zitiert.

12 Mme de Staël, De la littérature considérée dans ses rapports avec les in¬

stitutions sociales, éd. critique par P. v. Tieghem, 2 Bde., Genève — Paris,
1959, Bd. II, S. 251. Hervorhebung von mir. Daß Mme de Staël Geßner und
Friedrich Wilhelm Zachariä (1726—1777), den Autor komischer Heldengedichte,

hier in einem Atemzug nennt, zeugt davon, daß ihre Kenntnis der
deutschen Literatur vor der Deutschland-Reise mangelhaft war, ist jedoch
im vorliegenden Zusammenhang ohne Belang.

76



Dieser Bemerkung lassen sich die Gründe entnehmen, die Mme de
Staël bewogen, Geßners Idyllen in De l'Allemagne zu übergehen. Bis
zum Erscheinen von Charles de Villers' und Mme de Staëls kulturkritischen

Schriften über Deutschland war das Deutschland-Bild des
interessierten französischen Lesers von Geßners Idyllen geprägt, deren
erste Übertragung ins Französische 1762 publiziert wurde und eine
Geßner-Vogue hervorrief, die nicht nur die französische Idyllendichtung,

sondern auch Malerei und Dekorationskunst erfaßte.13 Geßners
Hinweis, daß der Dichter die "Scenen f. .] aus der unverdorbenen
Natur" "in ein entferntes Weltalter" versetzen müsse14, nahm man
nicht zur Kenntnis, sondern stellte sich Germanien — nicht etwa nur
die Schweiz — als ein idyllisches Land vor, dessen tugendhafte
Bewohner sich wie Geßners Hirten empfindsamen Naturbetrachtungen
und dem "Entzüken der zärtlichsten Liebe"15 hingaben. Zur Festigung

dieses Deutschland-Bilds wollte Mme de Staël nicht beitragen,
sondern Tacitus nachfolgen und die moralische, geistige und politische
Erstarrung des napoleonischen Imperiums mit dem Gegenbild eines
Germaniens bekämpfen, das sich nicht allein durch moralische
Integrität seiner Bewohner, sondern auch durch originelle wissenschaftliche

und künstlerische Leistungen von höchstem Rang und vor allem
eine der Zukunft geöffnete, der Idee der Perfektibilität verpflichtete
Bildung auszeichnete.16 Wie sich die der Philosophie des deutschen
Idealismus und der Religion gewidmeten Teile von De l'Allemagne
gegen Sensualismus, Irreligiosität und utilitaristische Moral richten,

13 Vgl. Fernand Baldensperger, "Gessner en France", in: Revue d'Histoire lit¬

téraire de la France, 10/1903, S. 437—456, bes. S. 448f., 455f. Zum
Verhältnis zwischen den französischen Übersetzungen der Idyllen und dem
deutschsprachigen Original vgl. Manfred Gsteiger, "Préromantisme et
classicisme chez Gessner", in: Préromantisme en Suisse? Actes du 6e Colloque de
la Société suisse des Sciences Humaines 1981, Fribourg 1982, S. 55—71.

14 Vgl. Idyllen. Kritische Ausgabe hrsg. v. E.Th. Voss, Stuttgart, 1973, S. 15f.

(Vorrede "An den Leser" zur Ausgabe von 1756).
15 Ebd., S. 33 ("Damon. Daphne").
16 Zur politisch-kulturkritischen Intention von De l'Allemagne vgl. jetzt: H.

Hamm, "Frau von Staël und die geistige Kultur in Deutschland", in:
Weimarer Beiträge, 31/1985, S. 1966—1979. — Voller polemischer Anspielungen

auf Napoleon ist insbesondere das bekannte "portrait d'Attila", das sich
in dem Abschnitt über Zacharias Werners Attila befindet; vgl. Bd. III, S.

143-145.

77



so soll das Porträt der "modernen", von Winckelmann, Lessing und
Goethe begründeten "Schule" der deutschen Literatur der "Sterilität"

der französischen entgegenwirken.17 Die Nachahmung der antiken

Vorbilder und strikte Observanz der klassizistischen Regelpoetik,
zu welcher die französischen Autoren durch die Kritiker und Rezensenten

der Kaiserzeit angehalten wurden, sucht Mme de Staël im
zweiten Teil ihres Buch durch eine sozialgeschichtliche Historisierung
der Gattungspoetik als anachronistisch zu entlarven:

Les écrivains imitateurs des anciens se sont soumis aux règles du goût les

plus sévères; car ne pouvant consulter ni leur propre nature, ni leurs propres
souvenirs, il a fallu qu'ils se conformassent aux lois d'après lesquelles les

chefs-d'oeuvre des anciens peuvent être adaptés à notre goût, bien que
toutes les circonstances politiques et religieuses qui ont donné jour à ces

chefs-d'oeuvre soient changées.

Wie August Wilhelm Schlegel erblickt Mme de Staël im Unterschied
zwischen antikem Polytheismus und christlichem Monotheismus eine
der Wurzeln des Unterschieds zwischen "klassischer", d.h. antiker,
und "romantischer", d.h. mittelalterlicher und nachmittelalterlicher
Dichtung. "[. .] les modernes ont puisé, dans le repentir chrétien,
l'habitude de se replier continuellement sur eux-mêmes":19 Solcher
differenzierten Selbstbeobachtung könnte die klassische "Simplizität"

der Kunst nicht mehr angemessen Ausdruck verleihen. Folglich
ist auch allein die "romantische" Literatur noch perfektibel: "[. .]
tout est progressif, tout marche, et le point stationnaire de perfection
n'est point encore atteint", stellt Mme de Staël in Übereinstimmung
mit den Brüdern Schlegel fest.20

17 Vgl. Bd. II, S. 259; Bd. I, S. 24.
18 Bd. II, S. 134.
19 Ebd., S. 133. Vgl. analoge Ausführungen in der ersten der Vorlesungen über

dramatische Kunst und Literatur von August Wilhelm Schlegel (Kritische
Schriften und Briefe, hrsg. v. E. Lohner, Bd. V, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz,
1966, S. 23ff.). Diese Vorlesungen, die Schlegel ab dem 22. März 1808 in
Wien hielt und 1809—1811 publizierte, waren Mme de Staël natürlich
vertraut; vgl. Comtesse Jean de Pange, Auguste-Guillaume Schlegel et Madame
de Staël. D'après des documents inédits, Paris, 1938.

20 Bd. II, S. 142; vgl. ebd., S. 139 und Friedrich Schlegels Fragment über die
romantische Poesie als "progressive Universalpoesie" (Kritische Friedrich
Schlegel Ausgabe, Bd. II, hrsg. u. eingel. v. H. Eichner, München-Paderborn-
Wien-Zürich, 1967, S. 182).

78



In dieser Historisierung der Gattungspoetik und dem ihr
entsprechenden Gedanken der Perfektibilität der Kunst liegt der tiefere
Grund für Mme de Staëls Verzicht auf weiterführende Überlegungen
zur Idylle als Gattung, ist diese doch neben der beschreibenden Poesie

des 18. Jahrhunderts, "zu der sie in enger Beziehung steht, [. .]
der einzige Entwurf einer rein statischen Dichtung".21 In dem
programmatischen Kapitel "De la poésie" werden sogar beide Dichtungsarten

mit wenigen Worten verworfen. Das Verdikt gegen die Idylle
ergeht unter Hinweis auf den fundamentalen Unterschied zwischen
antiker und moderner Poesie in Form einer Anspielung:

Les bosquets, les fleurs et les ruisseaux suffisoient aux poètes du paganisme;
la solitude des forêts, l'Océan sans bornes, le ciel étoile peuvent à peine
exprimer l'éternel et l'infini dont l'âme des chrétiens est remplie.22

Wäldchen, Blumen und Bäche fungieren hier als traditionelle Elemente

des abgegrenzten Raums der Idylle. Welchen Grad des Realismus
und der 'Rustizität' die Darstellung dieses Raums und der ihn
bevölkernden Personen zuläßt, in welchem Maße die moderne Idylle
angesichts des realen Elends der Landbevölkerung idealisierend
verfahren muß — dieses Hauptproblem der Gattung, das durch Boileau
und Fontenelle in die Querelle des Anciens et des Modernes einbezogen

wurde23, interessiert Mme de Staël nicht mehr, weil in ihren
Augen die Idylle selbst keine adäquate Form moderner Dichtung
mehr ist. Dem zeitgenössischen Rezipienten muß die Gemütsruhe

21 R. Böschenstein-Schäfer, Idylle, S. 9.
22 Bd. II, S. 119. Die Herausgeber deuten diese Bemerkung als Anspielung

auf Chateaubriands Génie du Christianisme (vgl. ebd., Anm. 1).
23 Zur Idyllentheorie des 17. und 18. Jahrhunderts vgl. den Überblick bei R.

Böschenstein-Schäfer, Idylle, S. 64ff. Besonders aufschlußreich für die
Historisierung der ästhetischen Normen im Gefolge der Querelle ist der
Artikel "Idylle", der 1765 in der Encyclopédie erschien; "On ne s'en
tient plus dans les idylles à la simplicité originale de Théocrite; notre siècle
ne souffrirait pas une fiction amoureuse qui ressemblerait aux galanteries
grossières de nos paysans" (Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des

Sciences, des Arts et des Métiers. Nouvelle impression en facsimilé de la
première édition de 1751-1780, Bd. VIII, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1967,
S. 505).

79



fehlen, die, wie sie in dem bereits zitierten Passus aus De la littérature

schreibt, Voraussetzung dafür ist, daß man Geschmack am
"genre pastoral" findet. Jean Starobinskis Feststellung, die Idylle
sei schon vor der Revolution unmöglich gewesen, läßt sich auch zur
Deutung von Mme de Staëls nachrevolutionärem Verdikt gegen die
Gattung heranziehen: "Pour qui ne se contente pas du mensonge,
l'époque appelle un combat."24

II

Aus dem Vorangehenden erhellt, warum Mme de Staël nicht hervorhebt,

daß Luise und Hermann und Dorothea Gattungsmerkmale der

Idylle aufweisen und beide Dichtungen allein im Kontext ihrer
Überlegungen zum Problem epischer Poesie in der Moderne würdigt.
Obwohl sie nur in der lyrischen und dramatischen Dichtung vornehmlich

Goethes und Schillers Gipfelleistungen der deutschen Literatur
findet, bezeichnet sie das Epos, das zugleich volkstümlich und erhaben

sein müsse, als bislang ungelöste, aber fortbestehende Aufgabe
des modernen Dichters.25 Allerdings widerspricht sie sich selbst
insofern, als sie an anderer Stelle konstatiert, daß die Deutschen
ebensowenig wie die Franzosen ein Epos hätten und diese Dichtungsart

den Modernen offenbar nicht vergönnt sei, weil bei ihnen anders
als bei den Griechen nicht die Umstände zusammenträfen, deren das

Epos bedürfe: "[. .] l'imagination des temps héroïques et la perfection

du langage des temps civilisés."26 Ähnlich wie A.W. Schlegel,
Humboldt und später Hegel stellt sie fest, das Epos müsse die Totalität

der Existenz eines Volkes zur Darstellung bringen. Diese Totalität
könne aber nur durch jene immensen historischen Ereignisse in
Bewegung gesetzt werden, die der Dichter nicht erfinde und die ihm

24 J. Starobinski, L'invention de la liberté, 1700—1789, Genève, 1964, S. 159.
25 Vgl. Bd. II, S. 165, 173f.
26 Ebd., S. 120.

80



die Nacht der Zeiten vergrößert erscheinen lasse. Mme de Staël
verweist in diesem Zusammenhang auf den Stoff des Nibelungenlieds,
von dem sie durch A.W. Schlegel wußte.27 Übereinstimmend mit
den deutschen Theoretikern erblickt auch sie im Gegensatz zwischen
dem Erfordernis des Heroischen und der "unpoetischen Lage unsrer
Zeit"28 das eigentliche Problem epischer Dichtung in der Moderne.
Eine Lösung schlägt sie indes nicht vor. Sie findet sie weder wie Hegel

in der Aufwertung des Romans zur "modernen bürgerlichen
Epopöe"29 noch wie A.W. Schegel, Humboldt und ebenfalls Hegel
in der Transformation der Gattung zum bürgerlichen idyllischen
Epos. Diese Transformation unterzieht sie vielmehr, wie nun zu
zeigen ist, einer scharfen Kritik.

Mit Recht deutet Mme de Staël Vossens Übersetzung der Ilias
und Odyssee als Teil der Bemühungen um ein volkstümliches deutsches

Epos und hebt hervor, daß die Dichtung insbesondere von der
Übersetzung der letzteren wichtige Anregungen empfing:

Les littérateurs allemands, qui saisissent avec avidité chaque nouveau genre,
s'essayèrent à composer des poëmes avec la couleur homérique [. .].

Le premier essai dans ce genre fut une idylle en trois chants, de Voss
lui-même, intitulée Louise; elle est écrite en hexamètres, que tout le monde
s'accorde à trouver admirables; mais la pompe même du vers hexamètre
paraît souvent peu d'accord avec l'extrême naïveté du sujet. Sans les
émotions pures et religieuses qui animent tout le poëme, on ne s'intéresserait

guère au très-paisible mariage de la fille du vénérable pasteur de Grünau.
Homère, fidèle à réunir les épithètes avec les noms, dit toujours, en parlant
de Minerve, la fille de Jupiter aux yeux bleus', de même aussi Voss répète

27 Vgl. ebd., S. 172 u. Anm. 1.

28 Diese Wendung findet sich in Kap. 96 ("Möglichkeit der heroischen Epopee
in unsrer Zeit") von Humboldts Abhandlung "Über Göthes Hermann und
Dorothea" (1798); W. v. Humboldt, Werke in fünf Bänden, hrsg. v. A. Flit-
ner u. K. Giel, Bd. II, Darmstadt, 19793, S. 125-356, Zitat S. 342. Ähnlich
A.W. Schlegel, "Goethes Hermann und Dorothea" (1797), in: Kritische
Schriften und Briefe, hrsg. v. E. Lohner, Bd. I, Stuttgart, 1962, S. 42—66,
bes. S. 54. Zu Hegel s. unten.

29 Hegel, Werke in zwanzig Bänden (Theorie-Werkausgabe Suhrkamp; im fol¬
genden zit. als: Theorie-Werkausgabe), Frankfurt/M., 1970, Bd. XV, S. 392

Vorlesungen über die Ästhetik III). Hervorhebung im Text.

81



sans cesse le vénérable pasteur de Grünau (der ehrwürdige Pfarrer von
Grünau). Mais la simplicité d'Homère ne produit un si grand effet que parce
qu'elle est noblement en contraste avec la grandeur imposante de son héros
et du sort qui le poursuit; tandis que, quand il s'agit d'un pasteur de

campagne et de la très-bonne ménagère sa femme, qui marient leur fille à celui
qu'elle aime, la simplicité a moins de mérite. L'on admire beaucoup en
Allemagne les descriptions qui se trouvent dans la Louise de Voss, sur la
manière de faire le café, d'allumer la pipe; ces détails sont présentés avec

beaucoup de talent et de vérité; c'est un tableau flamand très-bien fait: mais
il me semble qu'on peut difficilement introduire dans nos poèmes, comme
dans ceux des anciens, les usages communs de la vie; ces usages chez nous ne
sont pas poétiques, et notre civilisation a quelque chose de bourgeois. Les
anciens vivoient toujours à l'air, toujours en rapport avec la nature, et leur
manière d'exister étoit champêtre, mais jamais vulgaire.30

Ein Blick auf den Inhalt der Luise läßt deutlich werden, daß Mme de
Staël mit dem Ausdruck "l'extrême naïveté" die außerordentliche
Schlichtheit des Sujets bezeichnet:

In der ersten Idylle ("Das Fest im Walde") wohnen wir der Feier
von Fuises achtzehntem Geburtstag bei. Das "rosenwangige Mägdlein"

ist die Tochter des "ehrwürdigen Pfarrers von Grünau", einem
fiktiven kleinen Dorf im Norden Deutschlands. An dem üppigen
Picknick, das seine Gattin, "die alte verständige Hausfrau", aus
diesem Anlaß organisiert, nimmt ebenfalls "der edle bescheidene Walter"

teil, Fuises zukünftiger Gatte, der bereits vollkommen in die
unerschütterliche patriarchalische Harmonie der Pfarrersfamilie
integriert ist. Die Gesellschaft begibt sich zum vertrauten Plätzchen am
See, wo sie sich "im Schatten der alten Familienbuche" lagert und
schmaust.31 Das Picknick bietet dem Pfarrer Gelegenheit zu ausführlichem

und erbaulichem Fob allumfassender Toleranz:

30 Bd. II, S. 165—167. Hervorhebungen von Mme de Staël.
31 Sämtliche Gedichte von Johann Heinrich Voss. Erster Teil: Luise, Königs¬

berg, 1802, S. 35. Mme de Staël besaß ein Exemplar dieser Ausgabe (vgl. Bd.
II, S. 166, Anm. 1), nach der im folgenden zitiert wird. Die drei Luise-
Idyllen erschienen zunächst einzeln in den Jahren 1783—1784 im
Musenalmanach und im Teutschen Merkur; die erste Buchfassung (1795) weist
bereits Zusätze auf, und fortan wird — bis 1807, dem Jahr der letzten
Umarbeitung - der Text von Auflage zu Auflage erweitert. Vgl. die Zeittafel zu
Vossens Werk in; Johann Heinrich Voss, Idyllen. Faksimiledruck nach der

82



[. .] wir freun uns,
Alle, die Gutes gethan nach Kraft und redlicher Einsicht,
Und die zu höherer Kraft vorleuchteten; freun uns mit Petrus,
Moses, Konfuz und Homer, dem liebenden, und Zoroaster,
Und, der für Wahrheit starb, mit Sokrates, auch mit dem edlen
Mendelssohn! Der hätte den Göttlichen nimmer gekreuzigt!3^

Walter weiß ein "Mährlein" beizusteuern, das an Lessings Ringparabel

erinnert und Mme de Staël gefiel, wie K.A. Böttiger berichtet.33
— Gegenstand der zweiten Idylle ist "Der Besuch", den der Bräutigam

Walter, der inzwischen zum Pfarrer im Nachbardorf aufgestiegen

ist, seinen künftigen Schwiegereltern abstattet; Ausführungen
zum richtig verstandenen "Erwerb" begleiten nun das theologische
Räsonnement, dessen liberale Tendenz in der dritten Idylle ("Der
Brautabend"), in welcher der Abend vor dem Hochzeitstage beschrieben

wird, 'praktischen' Ausdruck findet: Die feierliche und harmonische

Stimmung bewegt den Pfarrer dazu, nicht den folgenden Tag
zu erwarten, sondern das Brautpaar sogleich zu trauen, unter
Verzicht auf jegliches Zeremoniell und in Anwesenheit der Dienerschaft
sowie der verwitweten "biederherzigen Gräfin" und ihrer Tochter
Amalie, der Busenfreundin Luises. Das musterhafte bürgerliche
Pfarrhaus soll offenbar als der "ontologische Kern" einer alle Stände
umfassenden Harmonie erscheinen.34

Daß Mme de Staël an dem Kontrast zwischen der 'hohen' Form
und dem 'niedrigen' Stoff der Luise Anstoß nimmt, zeugt, so mag es

Ausgabe von 1801. Mit einem Nachwort von E. Theodor Voss, Heidelberg,
1968, S. (27); ferner H.J. Schneider, Bürgerliche Idylle. Studien zu einer
literarischen Gattung des 18. Jahrhunderts am Beispiel von Johann Heinrich
Korr, Diss. Bonn, 1975, S. 11 Iff.

32 Luise (1802), S. 44.
33 "Frau von Staël in Weimar im Jahr 1804. Aus K.A. Böttigers Nachlaß", in:

Morgenblatt für gebildete Leser, 1., 8. und 15. Juli 1855, S. 625—632, 658—

664, 681—686, Zitat S. 685. Zu diesen nachgelassenen Aufzeichnungen
Böttigers vgl. E. Behler, "Madame de Staël à Weimar: 1803 — 1804. Un
témoignage inconnu de K.A. Böttiger et deux billets de Madame de Staël",
in: Studi francesi, Jan.—April 1969, S. 59—71.

34 Vgl. H.J. Schneider, "Johann Heinrich Voss", in: Deutsche Dichter des 18.

Jahrhunderts, hrsg. v. B. v. Wiese, Berlin, 1977, S. 782—815, hier S. 793;
ders., Bürgerliche Idylle, S. 164f.

83



zunächst scheinen, nur von uneingestandener Treue zur klassizistischen

Regelpoetik und ihrem Prinzip der Stil- und Gattungstrennung.
Boileau habe, bemerkt sie zwar, dem französischen Geist eine der
Poesie sehr ungünstige Richtung gegeben.35 Ihre Kritik jenes Kon-
trasts zwischen Form und Inhalt der Luise läßt jedoch bis in die
Wortwahl hinein den Einfluß der Regeln erkennen, die im zweiten
Gesang des Art poétique für die Idylle aufgestellt werden: "[. .]
aimable en son air, mais humble dans son stile, / Doit éclater sans

pompe une élegante Idylle: / Son tour simple et naïf n'a rien de

fastueux, / Et n'aime point l'orgueil d'un vers présomptueux."36
Die "Einkleidung bürgerlich-häuslichen Alltagslebens in die

episch-homerische Form"37, welche für Luise charakteristisch ist,
setzt den Wandel der Idylle zur 'realistischen' Gattung voraus, den
in Deutschland Mahler Müller und Voss einleiteten; in Frankreich
fand er offenbar keine vergleichbare Entsprechung.38 Schon in seinen
frühen komplementären Idyllen Die Pferdeknechte und Der Ährenkranz

(1775) ersetzt Voss die traditionellen Schäfer durch Bauern
seiner Zeit und führt die Not der Leibeigenschaft bzw. die segensreichen

Wirkungen der — vom patriarchalischen Gutsherrn geschenkten
— Bauernbefreiung vor.39 In Vossens bürgerlicher Idyllik — neben
Luise präformierte vor allem Der Siebzigste Geburtstag die Entwicklung

der Gattung — wird Geßners fiktives Arkadien durch das bürgerliche

Milieu ersetzt. "Die Heilsgeschichte eines naturgemäßen Lebens
wird im familiären Binnenraum fortgesetzt; an die Stelle der moralisierten

Natur tritt die Familie als die natürliche Gesellschaft."40
Daß dergleichen bürgerliche Idyllik den französischen Dichtern

und Ästhetikern nicht in den Sinn kam, belegen exemplarisch Mar-

35 Vgl. Bd. II, S. 121f.
36 Boileau, Oeuvres complètes (Pléiade), intr. p. A. Adam, éd. établie et anno¬

tée p. F. Escal, p. 163; in der französischen Idyllentheorie des 18. Jahrhunderts

häufig zitierter Passus; vgl. z.B. den bereits (Anm. 23) erwähnten Artikel

"Idylle" der Encyclopédie.
37 Schneider, Bürgerliche Idylle, S. 92.
38 Vgl. Schneider, "Die sanfte Utopie", S. 358f.
39 Vgl. die Wiedergabe der Erstfassung beider Idyllen bei Schneider (Hrsg.),

Idyllen der Deutschen, S. 200ff.
40 Schneider, "Die sanfte Utopie", S. 389.

84



montels "Réflexions sur la Poésie pastorale", die 1755 als zweiter
Teil des umfangreichen Artikels "Églogue" in der Encyclopédie
erschienen. Sie sind im vorliegenden Zusammenhang von besonderem
Interesse, weil sie sich von den 'idealistischen' Definitionen der Idylle
in einem wesentlichen Punkt unterscheiden: Ähnlich wie Fontenelle
oder Batteux bestimmt Marmontel die Ekloge als "le tableau d'une
condition digne d'envie", aber er stellt im Unterschied zu ihnen die
These auf, daß sie auch "la peinture d'un état digne de pitié", nämlich

des wirklichen Bauernstandes, sein und dem Beispiel des Malers
Teniers folgen könne. Der "graziösen" Schäferekloge, folgert
Marmontel, müsse eine "rührende" Bauernekloge an die Seite treten.41
Diese kühne Idee einer 'realistischen' Bauernidylle ergänzt er aber
nicht durch den Gedanken, auch das Bürgertum könne — sei es als

beneidenswerter, sei es als bemitleidenswerter Stand — in der Ekloge
dargestellt werden — ein Gedanke, der sowohl Anciens als auch
Modernes offenbar gänzlich fern lag. Das französische Bürgertum des 18.

Jahrhunderts, das sich anschickte, seine politischen Forderungen auf
revolutionärem Wege durchzusetzen, war gewiß nicht daran interessiert,

sich in einer Dichtungsart darstellen zu lassen, die wegen des für
sie konstitutiven Gattungsmerkmals der Begrenzung und Statik
revolutionären Protest ausschloß oder zumindest neutralisierte. André
Chéniers Bucoliques, die vermutlich in den Jahren vor der Revolution
entstanden, aber erst 1819 publiziert wurden, zeichnen sich sogar
dadurch aus, daß in ihnen nahezu ausschließlich antike Stoffe oder Motive

gestaltet werden. Die antike Szenerie bleibt selbst in dem letzten
Text der Sammlung, La Liberté, gewahrt, in dem ähnlich wie in Vossens

Pferdeknechten Protest gegen Unterdrückung und Ausbeutung
artikuliert, aber nicht in revolutionäre Tat überführt wird.42

41 Vgl. Encyclopédie [. .]. Nouvelle impression en facsimilé [. ,],Bd. V,
Stuttgart-Bad Cannstatt, 1966, S. 430.

42 Vgl. André Chénier, Oeuvres complètes (Pléiade), texte établi et commenté
p. G. Walter, Paris, 1958, S. 49ff. Für den Hinweis auf Chénier danke ich
Frau Böschenstein. Ein ausführlicher Vergleich zwischen Vossens
Pferdeknechten und Chéniers Liberté soll an anderer Stelle nachgeholt werden.
Zur gattungsbedingten Abschwächung und Domestizierung der Sozialkritik
bei Voss vgl. die ausgezeichneten Ausführungen von G. Kaiser, Wandrer und
Idylle. Goethe und die Phänomenologie der Natur in der deutschen Dich-

85



Man würde jedoch Mme de Stadls Luise-Kritik nicht gerecht,
verstünde man sie vor diesem Hintergrund allein als Ausdruck klassizistischer

Verweigerung eines ästhetischen 'Horizontwandels', welcher
der französischen Rezipientin von der für sie kuriosen Form der
bürgerlichen Idylle zugemutet wurde. Als Ausdruck solcher Verweigerung

würde diese Kritik von Unkenntnis der antiken Idyllendichtung
zeugen; der Hexameter, dessen Gegensatz zum "naiven" Sujet Mme
de Staël moniert, ist der Vers nicht nur der Homerischen Epen,
sondern auch der Idyllen Vergils und Theokrits.43 Es wurde indes bereits
deutlich, daß primär nicht die 'idealistische' Idyllentheorie des 17.
und 18. Jahrhunderts, sondern Überlegungen zur Problematik
epischer Dichtung in der Moderne den Maßstab abgeben, an dem Mme
de Staël Luise mißt. Deren Rezeption als homerisierendes Epos ist
adäquat: "Die Luise wird von Fassung zu Fassung aufgeschwellt, zu
einem mehrfachen ihres ursprünglichen Umfangs, einem Viertel der
Odyssee".44 Zu Unrecht versuchte Wieland in Weimar, Mme de
Staël davon zu überzeugen, "daß man Vossens Louise nicht mit
Homer, sondern mit Theocrit vergleichen müsse."45 Böttiger berichtet,

daß sie selbstbewußt auf ihrem Geschmacksurteil beharrte.
Den sozialen und moralischen Anspruch, der Vossens Nachahmung

des Stils der Odyssee zugrunde liegt, hat vor allem Helmut J.
Schneider aufgedeckt. Im Unterschied zu seinem Göttinger Bundesbruder

Friedrich Graf Stolberg übersetzte Voss als erstes der beiden
Homerischen Epen die Odyssee; ihr galt seine Vorliebe, weil er hier
im 'hohen' epischen Stil einfache, scheinbar 'bürgerliche' Stoffe
dargestellt fand, wie z.B. Hausrat, das patriarchalische Verhältnis
zwischen Hausherr und Knechten (man denke an Odysseus' Ankunft
in der Hütte des "göttlichen Sauhirts Eumaios") oder Gattentreue
und Gehorsam der Frau — "und dem Weibe geziemt der Gehorsam",

tung von Geßner bis Gottfried Keller, Göttingen, 1977, S. 107ff. ("Idyllik
und Sozialkritik bei Johann Heinrich Voß").

43 Zur Funktion des Hexameters in den Idyllen Theokrits vgl. R. Böschenstein-
Schäfer, Idylle, S. 8.

44 Schneider, "Die sanfte Utopie", S. 399.
45 "Frau von Staël in Weimar im Jahr 1804. Aus K.A. Böttigers Nachlaß", S.

685.

86



sagt ihrerseits die Pfarrersfrau in Luise.46 Ließ sich nicht mit der

Odyssee belegen, daß die typischen Tugenden des dritten Standes

von zeitloser Gültigkeit waren und in ihnen der Naturzustand
fortdauerte?

Mme de Staël erkennt, daß in Vossens idyllischem Epos der
Hexameter und die stehenden Beiwörter Abstammung der Grünauer
von den Helden der Odyssee suggerieren sollen und empfindet wie
mancher moderne Leser diese 'retrospektive' Identifikation der
idyllischen bürgerlichen Kleinweit mit der Totalwelt des Epos als

komisch; sie erkennt aber auch, daß Vossens Negation der ästhetischen
Ständeklausel nicht komisch gemeint war.47 Für den "umfassenderen
gesellschaftlichen Anspruch der klassizistischen Darstellung bürgerlichen

Privatlebens", den vermeintlich utopischen, antizipatorisch-
postulativen Charakter der klassizistischen Form48, ist sie allerdings
nicht empfänglich. Vielmehr mißt sie den ästhetischen Anspruch, der
mit der — per definitionem 'retrospektiven' — Nachahmung des Stils
der Odyssee verknüpft ist, am antiken Vorbild. Die Simplizität
Homers, zu deren Manifestationen sie die stehenden Beiwörter zählt, ist
in ihren Augen nur darum von großer Wirkung, weil sie einen "edlen
Gegensatz" zum erhabenen Sujet der Odyssee bildet. Vossens
Nachahmung dieser Simplizität ist von geringerem "Verdienst", weil das

Sujet seiner Dichtung bereits einfach ist.
Dieser Wertung liegt der Begriff der Simplizität des Erhabenen

zugrunde, den Boileau im Vorwort zu seiner Longin-Übersetzung, die
1674 unter dem Titel Traité du Sublime erschien, und in der zehnten

46 Luise (1802), S. 38.
47 Zur Frage des strukturellen Zusammenhangs von Zacharias komischer und

Vossens idyllischer Epik vgl. Schneider, Bürgerliche Idylle, S. 95ff.
48 Vgl. Schneider, "Johann Heinrich Voss", S. 806, 802; ders., Bürgerliche

Idylle, S. 129. Weniger differenziert als Schneider postuliert H. Jäger (Naivität.

Eine kritisch-utopische Kategorie in der bürgerlichen Literatur und
Ästhetik des 18. Jahrhunderts, Kronberg/Ts., 1975, S. 216ff.) für Luise
utopische Gegenbüdlichkeit. Sie beruft sich auf E.Th. Voss, der im Nachwort
zum Facsimile-Druck der Idyllen-Ausgabe von 1801 (s. oben, Anm. 31) die

emanzipatorische Intention der Luise zu rekonstruieren sucht und in diesem
Zusammenhang anführt, was Bloch im Prinzip Hoffnung von dieser Dichtung

sagt.

87



seiner Réflexions critiques sur quelques passages du Rhéteur Longin
entwickelt. Gemeint ist eine Einfachheit und Schlichtheit des

Ausdrucks, die anders als diejenige, die dem genus humile eignet, einen
Kontrast bildet zur Erhabenheit des Gegenstandes, von dem die Rede
ist. Boileau erläutert den Begriff zu wiederholten Malen am Beispiel
des Fiat lux der Genesis, das er zu den "endroits sublimes" zählt,
"dont la grandeur vient de la petitesse énergique des paroles".49 Die
Einfachheit des Erhabenen steht also im Gegensatz zu Affektation
und Weitschweifigkeit {amplification, enflure)-, sie ist Resultat einer
Kunst, die um so größer ist, je weniger man sie bemerkt.50

Erneut wird deutlich, daß Mme de Staël ungeachtet ihrer Kritik
der Regelpoetik den Geschmacksnormen der französischen Klassik
verpflichtet bleibt. Dennoch zeugt die Bemerkung über Luise nicht
von mangelnder Empfänglichkeit für die fortschrittliche Intention
dieser Dichtung; vielmehr konkretisiert sie, was in dem Kapitel "De
la Poesie" zu den epischen Versuchen der Deutschen im allgemeinen
festgestellt wird: "Les Allemands ont beaucoup d'audace dans les

idées et dans le style, et peu d'invention dans le fond du sujet".51
Für die Kühnheit in Ideen stehen in der Luise die "émotions pures et
religieuses", mit denen jenes Eintreten für Kosmopolitismus und
Toleranz sowie die gänzlich undogmatische, das Institutionelle zugunsten

des Emotionellen zurückdrängende Religiosität der Personen
gemeint sind. Fortschrittliches Räsonnement schließt freilich
philiströse Ausfälle durchaus ein; z.B. entgegnet Walter der Pfarrersfrau,
die sich bei der Tischgesellschaft dafür entschuldigt, nur "Baurenkost"

und keinen "gräflichen Schmaus" geboten zu haben:

[. .] Gut sein ist besser, denn vornehm.
Säße bei solchem Mahle der Ländlichkeit selbst auch der Kaiser,
Unter dem Schatten der Bäum', in so traulicher lieber Gesellschaft;

49 Boileau, Oeuvres complètes (Pléiade), S. 550. Das Beispiel des Fiat lux fin¬
det sich schon bei (Pseudo-) Longin; vgl. ebd., S. 353.

50 Vgl. ebd., bes. S. 554. Zum Begriff der "simplicité du sublime" und seinen
Entsprechungen in der deutschen Ästhetik vgl. C. Henn, Simplizität, Naive-
tät, Einfalt. Studien zur ästhetischen Terminologie in Frankreich und in
Deutschland 1674—1771, Zürich, 1974 (Diss. Berlin).

51 Bd. II, S. 120.

88



Und er sehnte sich ekel zur Kost der französischen Köche
Und zum Gezier der Höflinge heim; so verdient' er zu hungern!52

Die Fortschrittlichkeit, die aus der gnomischen Wendung gegen
aristokratischen Standesdünkel spricht, wird durch die Selbstzufriedenheit

aufgehoben, mit der die Grünauer auf ihre Gesinnung und ihren
Wohlstand blicken, den sie sich durch Fleiß erworben haben. Diese
affirmative Tendenz verstärkt der archaisierende Hexameter.53
Gerade an jenen Stellen der Luise, an denen progressive Gesinnung
hervorgekehrt wird, läßt sich das Auseinanderstreben von Argumentation

und Intention beobachten, das nach Klaus P. Hansen für die

"retrospektive Artikulation eines Veränderungswillens" charakteristisch

ist: "[. .] das gewollte Neue [ist] nur als etwas Altes erfahrbar

und darstellbar".54
Ideen und Stoff der Luise durchdringen sich nicht; vielmehr werden

jene nach demselben Gesetz der Akkumulation aufgelagert wie
der Hausrat, an dessen liebevoll-detaillierter Beschreibung nach dem
Muster epischer Totaldarstellung Mme de Staël Anstoß nimmt. Die
Vorbereitungen zum Kaffeekochen beim Picknick im Walde, die nach
demselben Ritual ablaufen wie die Vorbereitungen der Hekatomben
bei Homer55, die umständliche Beschreibung der türkischen Pfeife,
die Walter dem Pfarrer schenkt, und "der Pfeif' Anzündung" mit
Hilfe der Grafentochter Amalia55a — solche Szenen bezeichnet Mme
de Staël metaphorisch als "tableau flamand", d.h. als holländisches
Genrebild. Der Detailrealismus des Siebzigsten Geburtstags und der
Luise wurde schon in den achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts mit
diesem Prädikat getadelt, so von Bodmer, dessen Entrüstung über
Vossens Darstellung des Alltäglichen in Hexametern exemplarisch
bezeugt, daß der Vorwurf der Geschmacklosigkeit, den Mme de

52 Luise (1802), S. 14.

53 Zum statischen Grundzug von Vossens Hexameter vgl. bes. Kaiser, Wandrer
und Idylle, S. 112f., 124f.

54 Hansen, Die retrospektive Mentalität, S. 279.
55 Vgl. Luise (1802), S. 36f.; dazu Schneider, Bürgerliche Idylle, S. 136f. Zur

Akkumulation vgl. ebd., S. 106ff.
5 5a Vgl. Luise 1802), S. 97ff. ; Zitat S. 98.

89



Staël erhebt, nicht auf spezifisch französische Rezeptionsvoraussetzungen

zurückgeführt werden kann.56 Voss protestierte hartnäckig
gegen das "dumme Gewäsch" von seiner "bekannten niederländischen
Manier", empfand er doch wie viele seiner Zeitgenossen die
niederländischen Stilleben und Genrebilder als abstoßend: "Meine
ländlichen Menschen sind, oder sollen es sein, nicht weniger über das

Alltägliche erhöht, als der Homer''sehe Sauhirt und Theokrit's
Waldsänger".57

Getreu dem sozialgeschichtlichen Prinzip ihrer Literaturtheorie
vertieft Mme de Staël ihr negatives Geschmacksurteil über Luise
abschließend mit eine Reflexion, deren Herkunft aus der Querelle des

Anciens et des Modernes evident ist: In unsere epischen Gedichte
kann man nicht wie in diejenigen der antiken Autoren die alltäglichen

Lebensgewohnheiten einführen, da diese Gewohnheiten bei uns
nicht poetisch sind und unsere Zivilisation einen bürgerlichen
Anstrich hat. — Was Mme de Staël unter antiken "poetischen" und
modernen "bürgerlichen" Lebensumständen genau versteht, bleibt
offen. In diesem Zusammenhang auf Hegels Bemerkungen über Idylle
und Epos zu verweisen, ist um so angemessener, als sie sich auf weite
Strecken wie eine Entwicklung und Präzisierung der Gedankengänge
Mme de Staëls lesen lassen.

Hegel kritisiert die Idylle als Gattung und die Idyllen Geßners
sowie Vossens Luise ausgehend von seiner Bestimmung des Ideals
der Kunst. Diesem ähnelt der idyllische Zustand insofern, als in ihm
"die Entzweiung des für sich Gesetzlichen und Notwendigen und der
lebendigen Individualität in keiner Weise vorhanden ist". Dem
Gehalt nach ist aber das Idyllische dem Ideal nicht angemessen, weder
das Arkadien Geßners, dem Hegel "Süßlichkeit und weichliche
Schlaffheit" vorhält, noch die "idyllischen Zustände unserer heutigen
Gegenwart", wie sie Voss darstellt; auf Luise spielt Hegel mit der
Bemerkung an, "daß diese Einfachheit, das Häusliche und Ländliche in
Empfindung der Liebe oder der Wohlbehägigkeit eines guten Kaffees
im Freien usf., gleichfalls von geringfügigem Interesse sind, indem

56 Zu Bodmer vgl. Schneider, Bürgerliche Idylle, S. 90f.
57 Voss an Boie, Okt. 1784, und an Campe, 1792; beide Zitate nach Schneider,

Bürgerliche Idylle, S. 91. Hervorhebungen im Text.

90



von allem weiteren Zusammenhange mit tieferen Verflechtungen in
gehaltreichere Zwecke und Verhältnisse bei diesem Landpfarrerleben
usf. nur abstrahiert wird."58 Äußerlich ist das Ideal durch das Erfordernis

der Harmonie von Mensch und Natur bestimmt, dem "die
Vorstellung eines sogenannten goldenen Zeitalters oder auch eines idyllischen

Zustandes" ebenfalls nur scheinbar Genüge tut. Denn solches
Leben und seine Darstellung werden uns "bald langweilen", weshalb

man Geßners Schriften nur noch wenig lese. "Der Mensch darf nicht
in solcher idyllischen Geistesarmut hinleben, er muß arbeiten."59

Fällt von hier aus zusätzliches Licht auf Mme de Staëls Verdikt
gegen die Gattung 'Idylle', so vermag Hegels Bestimmung des
heroischen Zustandes als des für die ideale Kunst geeignetsten zu erschließen,

was unter naturnaher, poetischer Existenzweise der Alten zu
verstehen ist. In diesem Zustand, den Hegel in der Mitte zwischen
dem idyllischen und dem modernen bürgerlichen ansiedelt und den

er bei Homer dargestellt findet, herrscht idyllische Harmonie, insofern

der Mensch die äußeren Dinge, mit denen er sich umgibt, selbst

hervorgebracht hat und sie selbst benutzt, in ihnen es also "nicht mit
entfremdeten Gegenständen zu tun hat".60 Innerhalb dieser Harmonie

tun sich aber "tiefere Interessen auf, in Verhältnis auf welche die

ganze Äußerlichkeit nur als ein Beiwesen, als der Boden und das Mittel

für höhere Zwecke da ist"61, nämlich Tugend und Vaterland, die
sich in der Heroenzeit anders als im modernen Staat noch nicht zu
einer von der individuellen Selbständigkeit unabhängigen Allgemeinheit
verfestigt haben. Um die Schwierigkeit zu veranschaulichen, die aus
der Anwendung der heroisch-epischen Darstellungsweise auf einen
modernen, bürgerlichen Stoff resultiert, verweist Hegel erneut auf
Luise:

Voss [. .] schildert in idyllischer Weise das Leben und die Wirksamkeit in
einem stillen und beschränkten, aber selbständigen Kreise. Der Landpastor,
die Tabakspfeife, der Schlafrock, der Lehnsessel und dann der Kaffeetopf
spielen eine große Rolle. Kaffee und Zucker nun sind Produkte, welche in

58 Theorie-Werkausgabe, Bd. XIII, S. 250 (Ästhetik T).

59 Ebd., S. 336.
60 Ebd., S. 338. Vgl. die Beispiele ebd.
61 Ebd., S. 339.

91



solchem Kreise nicht entstanden sein können und sogleich auf einen ganz
anderen Zusammenhang, auf eine fremdartige Welt und deren mannigfache
Vermittlungen des Handels, der Fabriken, überhaupt der modernen Industrie

hinweisen.62

Wie Mme de Staël erblickt auch Hegel einen der Gründe für das
Mißlingen der Luise im Kontrast zwischen der heroischen Form und den
"prosaischen Zuständen"63 der Gegenwart. Im Unterschied zu der
französischen Rezipientin, deren Kritik vom Prinzip der Stiltrennung
und dem Begriff der "simplicité du sublime" bestimmt ist, erläutert
er überdies durch den Hinweis auf die moderne Form der Arbeit und
Bedürfnisbefriedigung, warum Luise nicht nur als epische, sondern
auch als idyllische Dichtung mißlungen ist: Kaffee und Zucker sind
Produkte einer Arbeit, die "statt in individuell lebendiger Weise mehr
und mehr nur maschinenmäßig nach allgemeinen Normen vor sich"
geht64; diese Form der Arbeit läßt sich nicht stimmig in die Idylle
integrieren — ganz im Gegensatz zu Vossens Intentionen.65 Kaffee
und Zucker evozieren nicht etwa die als autonom und positiv
empfundene notwendige Arbeit, ein — wie Renate Böschenstein nachweist

— utopietaugliches Moment, das in die Idyllendichtung des 18.
Jahrhunderts integriert wurde66, sondern hetoronome Arbeit, ja sogar
Ausbeutung. Die "Äußerlichkeit", zu der Kaffee und Zucker zählen,
ist bei Voss, wie bereits deutlich wurde, nicht nur "Beiwerk"; um so

größer ist ihre Kraft, die idyllische Harmonie zu negieren.
Hegel mißt die Gattung der Idylle nicht nur am Ideal der Kunst,

er deutet auch — ähnlich wie Mme de Staël, A.W. Schlegel und Humboldt

— das idyllische Epos als moderne Transformation des "eigent-

62 Ebd.
63 Vgl. ebd., S. 253ff.
64 Ebd., S. 337. Ähnlich bereits Humboldt in Kap. 95 seiner Abhandlung

"Über Göthes Hermann und Dorothea".
65 Vgl. Schneider, Bürgerliche Idylle, S. 108.
66 Vgl. R. Böschenstein-Schäfer, "Arbeit und Muße [. .]", S. 27. Daß in der

Idyllendichtung des 18. Jahrhunderts die Arbeit eine Fundamentalkategorie
der Gattung, die Muße, ersetzte, trug zum allmählichen Niedergang der
Gattung bei, vermutet R. Böschenstein, die bei Voss einen Mangel an
Unterscheidung zwischen verschiedenen Kategorien der Arbeit aufdeckt.

92



lichen" heroischen Epos, dessen Wesen einheitsvolle Totalität sei.67

Kann diese wegen der "prosaischen Ordnung" des heutigen Weltzustands

nicht mehr zur Darstellung gebracht werden, so haften die
Französische Revolution und ihre Konsequenzen "noch zu sehr in
der Erinnerung fest [. um schon die epische Kunstform vertragen
zu können."68 Die epische Poesie hat folglich in der "Beschränktheit
privater häuslicher Zustände auf dem Lande und in der kleinen
Stadt" geeignete Stoffe aufzufinden versucht. "Dadurch ist denn
besonders bei uns Deutschen das Epos idyllisch geworden, nachdem
sich die eigentliche Idylle in ihrer süßlichen Sentimentalität und Ver-
wässerung zugrunde gerichtet hat."69 Als Beispiel für diese Mischform

nennt Hegel Vossens Luise und Goethes Hermann und Dorothea.

Das uneingeschränkte Lob, das er — wie vor ihm Schiller, A.W.
Schlegel und Humboldt — für Goethes "Meisterwerk" findet, läßt die
Grenzen der Übereinstimmung zwischen seiner und Mme de Staëls

Idyllenkritik deutlich werden. Hermann und Dorothea dient Hegel
wiederholt als Gegenbeispiel zu Luise und als Beleg für die Möglichkeit,

das Epos durch seine Transformation zum bürgerlichen idyllischen

Epos den Bedingungen des modernen Weltzustands anzupassen.

Goethe ist diese Transformation gelungen, denn "in Rücksicht
auf die nächste Umgebung der Charaktere" erfüllt er das Erfordernis
der "Beschlossenheit" des Lebenskreises, welches sowohl für die

idyllische als auch für die heroische Darstellungsweise gilt: Der Wirt,
der Pfarrer und der Apotheker trinken nicht etwa Kaffee, sondern
heimischen Rheinwein "in den heimischen, nur für den Rheinwein
passenden Gläsern"70; im Unterschied zu Voss löst Goethe jedoch
auch den Anspruch auf epische Totaldarstellung ein, indem er "als
Hintergrund und als Atmosphäre, in welcher sich dieser Kreis bewegt,

67 Theorie-Werkausgabe, Bd. XV (Ästhetik III), S. 373ff., bes. S. 390—392.
Vgl. analoge Ausführungen in den in Anm. 28 genannten Arbeiten A.W.
Schlegels und Humboldts.

68 Theorie-Werkausgabe, Bd. XV, S. 414. Ähnlich bereits Mme de Staël mit
Bezug auf Klopstocks Oden über Ereignisse der Französischen Revolution;
vgl. De l'Allemagne, Bd. II, S. 155.

69 Theorie-Werkausgabe, Bd. XV, S. 414. Hervorhebung im Text.
70 Ebd., Bd. XIII, S. 340. Hegel zitiert ebd. die Verse 166—168 des ersten Ge¬

sangs von Hermann und Dorothea.

93



die großen Interessen der Revolution und des eigenen Vaterlandes
eröffnet und den für sich beschränkten Stoff mit den weitesten,
mächtigsten Weltbegebenheiten in Beziehung bringt."71

Hegels Bestimmung des Verhältnisses von Idylle und Revolution
in Hermann und Dorothea erinnert an Goethes briefliche Äußerung,
er habe in dieser Dichtung "das reine Menschliche der Existenz einer
kleinen deutschen Stadt in dem epischen Tiegel von seinen Schlacken
abzuscheiden gesucht, und zugleich die grossen Bewegungen und
Veränderungen des Welttheaters aus einem kleinen Spiegel zurück
zu werfen getrachtet."72 Mme de Staël trägt in ihrem Kapitel "Des
poëmes allemands" zwar dem entstehungsgeschichtlichen
Zusammenhang von Luise und Hermann und Dorothea Rechnung, würdigt
aber erstaunlicherweise Goethes komplizierten Versuch, das Idyllische

mit dem Epischen zu vermitteln, nicht einmal andeutungsweise:

L'extrême admiration qu'inspire Goethe en Allemagne a fait donner à son
poëme d'Hermann et Dorothée le nom de poëme équipe, et l'un des hommes

les plus spirituels en tout pays, M. de Humboldt, [. .] a composé

sur ce poëme un ouvrage qui contient les remarques les plus philosophiques

et les plus piquantes. Hermann et Dorothée est traduit en français et
en anglais; toutefois on ne peut avoir l'idée, par la traduction, du charme
qui règne dans cet ouvrage: une émotion douce, mais continuelle, se fait
sentir depuis le premier vers jusqu'au dernier, et il y a, dans les moindres
détaûs, une dignité naturelle qui ne dépareroit pas les héros d'Homère.
Néanmoins, il faut en convenir, les personnages et les événements sont de

trop peu d'importance; le sujet suffit à l'intérêt quand on le lit dans
l'original; dans la traduction cet intérêt se dissipe. En fait de poëme épique, ü
me semble qu'ü est permis d'exiger une certaine aristocratie littéraire; la
dignité des personnages et des souvenirs historiques qui s'y rattachent
peuvent seuls élever l'imagination à la hauteur de ce genre d'ouvrage.72

71 Ebd., Bd. XIII, S. 250f.;vgl. Bd. XV, S. 415.
72 Goethe an Heinrich Meyer, 5. Dezember 1796, in: H.G. Graf, Goethe über

seine Dichtungen. Versuch einer Sammlung aller Äusserungen des Dichters
über seine poetischen Werke, Bd. I, 1, Frankfurt/M., 1901, S. 90f.

73 Bd. II, S. 170-172.

94



Warum begnügt sich Mme de Staël, die selbst unmittelbar in die
Umwälzung von 1789 und ihre Folgen verwickelt war, mit vagen
Bemerkungen zum Ungenügen des Sujets von Goethes Epos und zu seiner

Wirkung auf den Leser, anstatt auf den politischen Gehalt dieser
Dichtung einzugehen? Warum verschärft sie sogar ihre ästhetische
Kritik des idyllischen Epos als Gattung, indem sie nun für das Epos
eine "literarische Aristokratie" fordert? Diese Forderung bestätigt
nachträglich, was Goethe bereits 1800 anläßlich Bitaubés Übertragung

von Hermann und Dorothea in französische Prosa und der
Rezension des Werks in dem politisch fortschrittlichen Pariser Journal

La Décade philosophique, littéraire et politique feststellte: Die
französischen Republikaner wollten von "Schätzung des
Mittelstandes" nichts wissen, sie bewiesen "sich noch immer [. .] als

eingefleischte Aristokraten".74
Mme de Staëls Verzicht auf eine inhaltsbezogene Würdigung von

Hermann und Dorothea kann jedoch nicht allein auf 'aristokratisch'-
ästhetische Vorbehalte zurückgeführt werden. Der tiefere Grund für
diesen Verzicht ist vielmehr darin zu suchen, daß Art und Ergebnis
der Auseinandersetzung mit der Französischen Revolution in Goethes

idyllischem Epos ihr mißfielen. Gewiß, Dorothea, die Vertriebene,

gedenkt im Augenblick der Verlobung mit dem Wirtssohn
Hermann gerührt der bewegten Worte, mit denen ihr erster Verlobter
einst von ihr schied, um nach Paris zu gehen, "wo er Kerker und Tod
fand": "Alles regt sich, als wollte die Welt, die gestaltete, rückwärts
/ Lösen in Chaos und Nacht sich auf und neu sich gestalten."75 Das

Epos schließt jedoch nicht mit den Worten des für die Revolution
entflammten ersten Verlobten, sondern mit Hermanns Entscheidung
gegen Teilnahme an der revolutionären Bewegung:

74 Goethe an Knebel, 3. November 1800, in: Gräf, Bd. I, 1, S. 166. Die in die¬

sem Zusammenhang interessanten Stellen der Rezension sind ebd., S. 167,
Anm. abgedruckt. Zur Décade vgl. die Monographie von M. Regaldo, Un
milieu intellectuel: la Décade philosophique (1794-1807), Thèse Univ. de
Paris IV, 5 Bde., Lille-Paris, 1976.

75 Neunter Gesang, V. 273f., zitiert nach: Goethe, Berliner Ausgabe, Bd. III:
Poetische Werke, Gedichte und Singspiele III, Berlin und Weimar, 1979^,
S. 648.

95



[. .] Wir wollen halten und dauern,
Fest uns halten und fest der schönen Güter Besitztum.

[...]
Nicht dem Deutschen geziemt es, die fürchterliche Bewegung
Fortzuleiten und auch zu wanken hierhin und dorthin.
Dies ist unser! so laß uns sagen und so es behaupten!

[. ]
Du bist mein; und nun ist das Meine meiner als jemals.76

Die Revolution sprengt die bürgerliche Kleinstadt-Idylle nicht; diese

geht — entsprechend Goethes Intention — wohl geläutert, aber unversehrt

aus dem Kontakt mit der Weltgeschichte hervor, mehr noch; sie

wird zum "Willensakt".77 Die Rezeption von Hermann und Dorothea
im 19. Jahrhundert demonstriert, daß Goethe, indem er die Idylle
durch die Konfrontation mit der Revolution sich ihrer selbst bewußt
werden ließ, "die Monumentalisierung deutscher Häuslichkeit zum
antipolitischen Raum vorbereitet" hat.78

Solches Beharren auf der Idylle konnte in Mme de Staëls Augen
keine adäquate Replik auf die Französische Revolution sein. Bereits
in dem Kapitel "Des moeurs et du caractère des Allemands" hebt
sie den Zusammenhang zwischen den partikularen idyllischen
Lebensformen der Deutschen und ihrer politischen Inaktivität hervor;
die historische Wurzel beider Phänomene erblickt sie zu Recht in
der deutschen Kleinstaaterei. Das Fehlen eines politischen Zentrums
und die Unabhängigkeit der Einzelstaaten, bemerkt sie, haben zwar
dem Individuum ungestörte Entfaltung seiner geistigen und
künstlerischen Kräfte ermöglicht, aber die politische Modernisierung
Deutschlands und die Bildung eines politischen Bewußtseins verhindert.

Folglich läßt sich in Deutschland ein frappierender Kontrast

76 Ebd., V. 300f., 305-307, 31 1 (S. 649).
77 R. Böschenstein-Schäfer, Idylle, S. 111.
78 Schneider, "Die sanfte Utopie", S. 407f. Sollte die Erzählhaltung in Her¬

mann und Dorothea ironisch sein, wie einige Interpreten vermuten (vgl.
ebd., 405f.; Kaiser, Wandrer und Idylle, S. 125 — dort weitere Literatur —;
J.K. Brown, "Schüler und die Ironie von Hermann und Dorothea", in;
Goethezeit [s. Anm. 2], S. 203—216), so bliebe anzumerken, daß diese

Ironie herausragenden Rezipienten wie Schüler, A.W. Schlegel, Humboldt
und Hegel entging.

96



zwischen geistiger Kultur und Lebensstil beobachten; undogmatische,
gefühlsbetonte Religiosität, außergewöhnliche philosophische und
klassische Bildung gehen mit fortbestehender Verehrung für die
überalterten Feudaleinrichtungen, Respektierung der Standesunterschiede

und Mangel an Geschmack und gesellschaftlichem Schliff einher.
"L'enthousiasme pour les arts et la poésie se réunit à des habitudes
assez vulgaires dans la vie sociale."79 Als Pars pro toto solcher
"gemeinen Lebensgewohnheiten" fungiert in diesem Sittengemälde der
Tabakskonsum, der Mme de Staël, wie bereits deutlich wurde, auch
an dem Pfarrer von Grünau irritiert:

Les poêles, la bière et la fumée de tabac forment autour des gens du peuple
en Allemagne une sorte d'atmosphère lourde et chaude dont ils n'aiment
pas à sortir.80

Einladende Kehrseite dieser Trägheit und Langsamkeit, Umständlichkeit

und "fixité en toute chose" sind Innerlichkeit ("vie intime")
und Seelenpoesie, welche die Pflege der Hausmusik exemplarisch
veranschaulicht.81 Mme de Staël weiß in diesem Zusammenhang von
"rührenden" Szenen aus der Zeit ihrer Deutschland-Reise zu berichten;

als Politikerin und politische Denkerin von Rang stellt sie

jedoch klar, daß der einseitigen Kultur des Denkens und der häuslichen
Neigungen ("les affections domestiques") Mangel an Freiheitsliebe
und eine geradezu charakterliche Neigung der Deutschen zum Gehorsam

entsprechen. Hellsichtig wirft sie den deutschen Intellektuellen
("Les hommes éclairés de l'Allemagne") vor, im Bereich des spekulativen

Denkens keinerlei Fessel zu dulden, aber nur zu gerne alles
Reale im Leben den Mächtigen der Erde zu überlassen.82

Für Mme de Staël zeichnen sich also in politischer Hinsicht die

Erscheinungsweisen des Idyllischen in Literatur und Leben der Deutschen

nicht andeutungsweise durch vorwärtsgewandte utopische
Gegenbildlichkeit aus.

79 Bd. I, S. 51.
80 Ebd., S. 53; vgl. auch ebd., S. 45.
81 Vgl. ebd., S. 45ff., bes. S. 48.
82 Vgl. ebd., S. 62.

97



III

Den zeitgenössischen Leser mag es erstaunen, daß Mme de Staël
ausgerechnet den für heutigen Geschmack sentimentalen Segen, den der
Pfarrer von Grünau bei der spontanen Vermählung seiner Tochter
spricht, zu den gelungenen Abschnitten der Luise zählt und ihn
sogar in französische Prosa überträgt.83 Sie findet in ihm die "rührende
Reinheit", die den Hauptreiz des Textes ausmache, und die "wahre
Simplizität, die des Gemüts". Rührung und moralische Veredelung
sind zentrale Begriffe der Staëlschen Wirkungsästhetik, die ihre
Herkunft aus der klassischen Rhetorik und Stilistik deutlich zu erkennen
gibt; so wird etwa das Wesen der dramatischen Kunst mit der folgenden

rhetorischen Frage bestimmt: "[...] le but n'est-il pas d'émouvoir

l'âme en l'ennoblissant?"84 Der Segen des Pfarrers, so ist zu
vermuten, findet ihre Bewunderung, weil sich mit ihm Stillage und
Wirkungsabsicht der Luise ändern; das pathos tritt an die Stelle des

ethos, das movere an die Stelle des delectare: Alle Anwesenden
weinen — die Mutter und Luise sogar "laut" — nachdem der Vater
geendet hat.85 Die Darstellung des Schmerzes, den dieser angesichts
der Trennung von seiner Tochter bekundet — "Wenn du mit deinem
Mann auf jenem Wege dahinziehst; / Schluchzend werd' ich und lange
mit heißen Thränen dir nachsehn"86 — bot Mme de Staël überdies
Gelegenheit, ihre bekanntlich extreme Vaterbindung in Vossens Epos
zu projizieren. In dem Brief an ihren Vater, den sie am 10. Februar
1804 in Weimar schreibt, evoziert sie die tiefe Bewegung, die sie bei
der Lektüre der Segensworte des Pfarrers empfunden hat, und fügt
unvermittelt hinzu: "Il y a trop d'attendrissement dans mes relations

83 Vgl. ebd., Bd. II, S. 168-170.
84 Ebd., S. 256.
85 Vgl. Luise (1802), S. 211.
86 Ebd., S. 208. In Mme de Staëls Übersetzung wird der Sinn in signifikanter

Weise verändert: "Oui, quand ton époux t'emmènera loin de moi, des
sanglots m'échapperont, et mes yeux mouillés de pleurs te suivront longtemps
encore" (Bd. II, S. 169).

98



avec fo/."87 In demselben Brief teilt sie mit, daß sie mit Benjamin
Constant in Luise gelesen hat. Dieser notiert bereits am 4. Februar
1804 in seinem Tagebuch:

Commencé la poème de Voss intitulé Louise. Il y a une simplicité admirable
et une imitation littérale d'Homère. Je n'ai trouvé qu'un seul vers qui s'écartât

de la naïveté homérique. Seidener Flor umwallte verrätherisch Busen
und Schultern. Le verrätherisch est moderne.88

Der Hexameter, den Constant korrekt zitiert, ist Teil der Beschreibung

des Kleides, das Luise trägt, als sie sich in Begleitung Walters

zu dem Plätzchen begibt, an dem das Picknick stattfinden soll.
Constant erfaßt ebenso wie Mme de Staël, daß Voss Homer nachahmen
wollte; anders als sie empfindet er diese Nachahmung jedoch als

gelungen: Luise verdient das Prädikat der "homerischen Naivität".
Dieses spontane Urteil ist demjenigen Schillers, das sich im Abschnitt
"Idylle" der Abhandlung Über naive und sentimentalische Dichtung
findet, verblüffend analog:

Diese Idylle [d.i. Luise], obgleich nicht durchaus von sentimentalischen
Einflüssen frei, gehört ganz zum naiven Geschlecht und ringt durch individuelle
Wahrheit und gediegene Natur den besten griechischen Mustern mit seltnem
Erfolge nach. Sie kann daher, was ihr zu hohem Ruhm gereicht, mit keinem
modernen Gedicht aus ihrem Fache, sondern muß mit griechischen Mustern
verglichen werden, mit welchen sie auch den so seltenen Vorzug teilt, uns
einen reinen, bestimmten und immer gleichen Genuß zu gewähren.®

Was Schiller hier "sentimentalische Einflüsse" nennt, meint Constant
mit dem Begriff "modern". Zieht man Schillers Begriffsdialektik zur

87 Mme de Staël, Correspondance générale, Bd. V, 1. Texte ét. et prés, par
B.W. Jasinski, Paris, 1982, S. 228. Hervorhebung von mir.

88 Oeuvres (Pléiade), texte prés, et annoté p. A. Roulin, Paris, 1957 (Ausg. v.
1964), S. 229. Vgl. Luise (1802), S. 18. Hervorhebung im Text.

89 Sämtliche Werke, hrsg. v. G. Fricke u. H.G. Göpfert, Bd. V: Erzählungenj
Theoretische Schriften, München, 19755, S. 750f., Anm. Vgl. auch Goethes
und Schülers Xenion "'Luise' von Voß" (ebd., Bd. I, München, 1973-5,
S. 271) sowie die Anspielung auf Vossens Luise in Goethes Elegie "Hermann
und Dorothea" (Berliner Ausgabe, Bd. I: Poetische Werke, Gedichte und
Singspiele I, Berlin, 19763, S. 209).

99



Deutung seiner Tagebucheintragung heran, so klingt jenes "verräthe-
risch" modern, weil es eine Reflexion des Dichters über den Gegenstand,

den er darstellt, indiziert; anders als der naive Dichter begnügt
er sich nicht mit unmittelbarer, möglichst vollständiger "Nachahmung

des Wirklichen".90 Als Kenner der klassischen Antike
empfindet Constant das "verrätherisch" jedoch auch als "modern", weil
es auf den Verlust der erotischen Unbefangenheit und Direktheit,
die der antiken Liebesdichtung eigen sind, schließen läßt.

In seinem Tagebuch fährt Constant fort:

Ce poème est encore précieux sous un autre rapport que le rapport
poétique. Il peint les moeurs pures et simples de la classe des Landprediger, dans
les pays protestants de l'Allemagne, classe qui contribue à répandre les

lumières dans la classe agricole, et qui est même le seul moyen pour que les

lumières parviennent dans cette classe.9!

Constant erkennt die pädagogisch-reformerische Rolle, die Voss dem

Landpfarrer zuschreibt; allerdings erwähnt er allein den Beitrag der

Landpfarrer-"Klasse" zur Aufklärung der bäuerlichen Landbevölkerung.

Voss will indes in seinen Idyllen diese Klasse dadurch als

Garant stetigen sozialen Fortschritts darstellen, daß er ihr erzieherisches
Wirken sich nach beiden Seiten hin erstrecken läßt, nach derjenigen
der adligen Herrschaft ebenso wie nach derjenigen der Bauern. Dieses
Wirken nimmt sozialutopische Züge an, wenn es — wie in der Idylle
Die Erleichterten, die Voss im Jahre 1800 zwischen die inhaltlich
schroff entgegengesetzten Idyllen Die Pferdeknechte und Der Ährenkranz

einschiebt — durch die Einsicht des Gutsherrn gekrönt wird,
der seinen Knechten die Freiheit schenkt.92 Voss hält also am Modell
des patriarchalischen Verhältnisses von Herr und Knechten fest; bei
ihm ist daher "die herzustellende Idylle eine Zukunft, die ganz
retrospektiv ist und sich an schon geschichtlich versinkenden Vorstellungen

orientiert".93 Die derart nur bedingt utopische Vermittlerrolle des

90 Sämtliche Werke, Bd. V, S. 717.
91 Oeuvres (Pléiade), S. 229f.
92 Zur Textgeschichte vgl. E.Th. Voss, "Nachwort", in: Voss, Idyllen, Faksimi¬

ledruck nach der Ausgabe von 1801, S. (10)—(13).
93 Kaiser, Wandrer und Idylle, S. 122.

100



Landpfarrers, auf die, wie bereits erwähnt, auch die Trauungsszene
der Luise hindeutet, entgeht Constant, der als pragmatischer Denker
allein hervorhebt, was der Landpfarrer seiner Meinung nach tatsächlich

leistet. — Am 5. Februar notiert er:

Achevé Louise de Voss. Ce genre simple a d'autant plus de charmes peut-
être qu'on a le coeur plus usé. L'exactitude des descriptions matérielles de
la vie a de l'attrait pour celui à qui tout est devenu d'une indifférence
égale. Ce genre d'ailleurs ne fatigue d'aucune émotion.94

Die Form des Paradoxons, durch die sich der zweite und der dritte
Satz dieser Notiz auszeichnen, entspricht der Dialektik des Naiven,
die Constant intuitiv erfaßt: Die "homerische Naivität" der Luise
manifestiert sich für ihn in der Simplizität des Genres und der Genauigkeit

und Ausführlichkeit der Beschreibungen konkreter Einzeldinge;

beide üben gerade darum Anziehungskraft auf den modernen
Rezipienten aus, weil sie das Gegenteil seiner seelischen Verbrauchtheit

und Gleichgültigkeit sind, die aus der desillusionierenden
'modernen' Reflexion resultieren.

Für die Art des Interesses, auf die Constants Bemerkung zielt,
gibt Schiller gleich zu Beginn seiner Abhandlung zwei analoge
Bedingungen an:

Fürs erste ist es durchaus nötig, daß der Gegenstand, der uns dasselbe
einflößt, Natur sei oder doch von uns dafür gehalten werde; zweitens, daß er
(in weitester Bedeutung des Worts) naiv sei; d.h. daß die Natur mit der
Kunst im Kontraste stehe und sie beschäme. 95

Das Interesse für Literatur und Kunst der 'natürlichen' Alten
charakterisiert er bündig mit dem Satz: "Unser Gefühl für Natur gleicht der
Empfindung des Kranken für die Gesundheit."96 Das Naive, bemerkt
dazu Peter Szondi, hat in der Moderne eine sentimentalische
Vergangenheit, "ohne die es nicht hätte werden können (und demnach defi-

94 Oeuvres (Pléiade), S. 230.
95 Sämtliche Werke, Bd. V, S. 694. Hervorhebungen von Schiller.
96 Ebd., S. 711.

101



nitorisch: nicht wäre), was es ist: das Naive."97 Diese Begriffsdialektik
macht sich Mme de Staël, die Schillers Abhandlung nur beiläufig

erwähnt,97a nicht zu eigen; ihre abschätzige Bemerkung über die
"extreme Naivität" des Sujets der Luise gibt vielmehr zu der Vermutung

Anlaß, daß die Termini naïf und naïveté bei ihr eine pejorative
Konnotation haben, der eklatante Unterschied zwischen ihrem Urteil
über Vossens idyllisches Epos und demjenigen Constants und Schillers

folglich im Unterschied der Affassungen vom Naiven gründet.
Wie ich bereits in anderem Zusammenhang nachzuweisen

versucht habe98, ist der Gegensatz zwischen Naivität und "Kunst" oder
"Reflexion", der schon seit dem Ende des 17. Jahrhunderts in der
französischen und seit den dreißiger Jahren des 18. Jahrhunderts
auch in der deutschen Ästhetik entwickelt wurde, für Mme de Staëls

Verwendung der Termini naïf und naïveté grundlegend; mit ihnen
bezeichnet sie eine ästhetische Qualität des Ausdrucks, die zum
Beispiel das Wesen der deutschen Sprache ausmache: ursprüngliche Kraft
und Wahrheit sowie Mangel an gesellschaftlichem Schliff.99
Entsprechend der Verwendung, die das Adjektiv naïf in der französischen

Sprache seit dem 17. Jahrhundert fand, dient es ihr darüber
hinaus zur Bezeichnung einer moralischen Qualität, nämlich der
Ursprünglichkeit, Unbefangenheit und Unverstelltheit im Gegensatz
zum Künstlichen. So schreibt sie z.B. über die Schülerszene im
Faust: "[. .] rien n'est plus naïf que l'empressement gauche et
confiant de ce jeune Allemand, qui arrive pour la première fois dans

une grande ville, disposé à tout, et ne connoissant rien".100 Durch
die Assoziation mit dem linkischen, vertrauensseligen Gebaren und
dem Mangel an Lebenserfahrung hat naïf auch in diesem Satz eine

97 Peter Szondi, "Das Naive ist das Sentimentalische. Zur Begriffsdialektik in
Schülers Abhandlung", in: Euphorion 66/1972, S. 174—206, Zitat S. 184.

97a Vgl. Bd. III, S. 326f.
98 Vgl. den in der Anmerkung zum Titel des vorliegenden Aufsatzes genan¬

ten Vortrag. Im folgenden greife ich einige der in ihm entwickelten Gedanken

auf und führe dort nicht zitierte Belegstellen an.
99 Vgl. Bd. I, S. 181 ff.

100 Bd. III, S. 85. Gretchen charakterisiert sie als "une jeune füle du peuple,
tout-à-fait innocente et naïve" (ebd., S. 95).

102



pejorative Konnotation. Diese wurde in der Ästhetik der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts von der positiven Konnotation des
Terminus verdrängt, während sie im Sprachgebrauch des 17. Jahrhunderts

neben letzterer bestand: Naïf, hebt das Dictionnaire de
l'Académie françoise von 1694 hervor, werde auch in abwertendem Sinne

gebraucht und bedeute dann "Simple, niais, trop ingénu".101 Im Sinne

dieser Definition bezeichnet Mme de Staël das Sujet der Luise als

"extrem naiv", weil es ihr zu einfach und einfältig scheint. Eine
semantische Analyse der Stellen ihres Deutschland-Buchs, an denen

von Naivität die Rede ist, läßt deutlich werden, daß genuine Naivität
für sie nur eine Eigenschaft des Kindes, kindlich einfacher Menschen
oder solcher Epochen sein kann, die sich wie Antike und Mittelalter
von der Moderne durch eine gewisse Einfachheit unterscheiden. Demnach

ist die Bewunderung, mit der sie feststellt, Goethe sei in
Hermann und Dorothea "naïf comme les anciens"102, mit Tadel
vermischt. Auch für diese Feststellung gilt, was Bernhard Böschenstein
zu Mme de Staëls Goethe-Bild im allgemeinen bemerkt: "Goethe
hält sich nicht an die Normen, die sie im Hinblick auf den Einklang
mit dem Interesse der Leser und Zuschauer aufstellt. Seine ästhetischen

Prinzipien lassen eine Vermischung der Tonlagen und Ebenen
zu".103 Die Beunruhigung, die von Goethes Genie auf Mme de Staël
ausgeht, ist besonders in den Sätzen spürbar, mit denen sie sein

"talent" charakterisiert: "[. .] on y trouve un certain genre de
naïveté qui réveille à la fois le souvenir de la simplicité antique et
de celle du moyen âge: ce n'est pas la naïveté de l'innocence, c'est
celle de la force."104 Der Ausdruck "naïveté de la force" ist im
Sprachgebrauch Mme de Staëls ein Paradoxon, mit dem sie ein Genie
beschreibt, das die erstaunlichsten Kontraste in sich vereine und
darum nur mit der Natur selbst verglichen werden könne.105

101 Le Dictionnaire de l'Académie françoise, Bd. II, Paris, 1694, S. 110, s.v.

naïf.
102 Bd. III, S. 67.
103 B. Böschenstein, "Madame de Staël, Goethe und Rousseau. Anmerkungen

zu De l'Allemagne", in: Goethezeit (s. Anm. 2), S. 145—155, Zitat S. 149.
104 Bd. II, S. 183.
105 Vgl. Bd. III, S. 68.

103



Mme de Staël spricht wiederholt von der Naivität des Mittelalters:

"Il y a dans les moeurs chevaleresques une simplicité de langage,

une naïveté de sentiment pleine de charme".106 Folglich findet sie

Naivität des Stils oder des Sujets nicht nur im bürgerlichen idyllischen

Epos, sondern auch in Dichtungen, die sich wie Tiecks Genoveva

christlich-altdeutsch geben. Die Exposition dieses Trauerspiels
durch den "wackeren Bonifatius", der die Funktion eines epischen
Mittlers hat, wird von ihr als ungewollt komisch empfunden und als

Versuch des Autors interpretiert, seine eigene Neigung zur Regression
zu kaschieren: "[. .] l'ouvrage [. .] commence ainsi pour qu'on ne
voie pas clairement qu'il a voulu se faire naïf comme un contemporain

de Geneviève".107 Die Liebe zum Naiven ist nun aber nicht
allein für die Genera der deutschen Dichtung charakteristisch, die ohne

Entsprechung in der französischen sind:

Le goût que les Allemands manifestent pour le genre naïf, et dont j'ai
déjà eu l'occasion de parler, semble en contradiction avec leur penchant
pour la métaphysique, penchant qui naît du besoin de se connoître et de

s'analyser soi-même: cependant c'est aussi à l'influence d'un système qu'ü
faut rapporter ce goût pour le naïf; car il y a de la philosophie dans tout
en Allemagne, même dans l'imagination. L'un des premiers caractères du
naïf, c'est d'exprimer ce qu'on sent ou ce qu'on pense, sans réfléchir à

aucun résultat ni tendre vers aucun but; et c'est en cela qu'ü s'accorde
avec le théorie des Allemands sur la littérature.108

Mit der Kategorie 'genre naïf' soll das Gemeinsame von Dichtungsarten

wie dem idyllischen Epos und der dramatisierten Legende
erfaßt werden. Mme de Staël deutet somit das Idyllische in der
deutschen Literatur als eine Erscheinungsweise des Naiven und
spricht verallgemeinernd vom Geschmack, den die Deutschen an
letzterem finden. Gleichzeitig stellt sie diesen Geschmack in einen
ideengeschichtlichen Zusammenhang, indem sie seine Vereinbarkeit
mit der Neigung zu spekulativem Denken hervorhebt. Um die Verein-

106 Bd. II, S. 247; vgl. Bd. I, S. 32; Bd. II, S. 172f.; Bd. III, S. 26, 250, 343-
345.

107 Bd. III, S. 178.
108 Bd. IV, S. 219-222.

104



barkeit zu demonstrieren, paraphrasiert sie im Anschluß an die
zuletzt zitierte Bemerkung Kants Theorie des interessenlosen Wohlgefallens

am Schönen. Diese Demonstration wirkt jedoch verworren
und forciert; sie widerspricht überdies Kants eigener Bestimmung der
Naivität als des "Ausbruch [s] der der Menschheit ursprünglich
natürlichen Aufrichtigkeit wider die zur anderen Natur gewordene
Verstellungkunst [. .] Eine Kunst, naiv zu sein, ist daher ein
Widerspruch; allein die Naivität in einer erdichteten Person vorzustellen,

ist wohl möglich und schöne, obzwar auch seltene Kunst."109
Aus den umfangreichen handschriftlichen Varianten der

Bemerkung über das "genre naïf" geht nun aber hervor, daß Mme de
Staël ursprünglich nicht daran gelegen war, die Vereinbarkeit des

Geschmacks am Naiven mit der Neigung zu spekulativem Denken
zu demonstrieren, im Gegenteil: sie hebt dort hervor, daß sich die
deutschen Schriftsteller und Philosophen — gemeint sind neben
Voss, Goethe und Tieck vermutlich Schiller und die Brüder Schlegel

— in Widersprüche verwickeln, wenn sie für das "genre naïf'
Regeln aufstellen wollen, mehr noch:

[. .] c'est quelquefois un défaut de la littérature allemande que prétendre
à ce genre toujours involontaire; l'on se fait naïf en se trompant soi-même,
en cachant sa tête comme les autruches pour n'être pas aperçu. [. .] Il est

plus difficile encore de se placer en arrière de son siècle qu'en avant, et le
genre humain a perdu pour toujours cette ignorance sublime qui mettoit
autant de naïveté dans les paroles que de générosité dans les actions. [. .]
les lumières s'opposent à la naïveté, celle qu'on a sans le savoir. Un homme
supérieur qui voudrait abdiquer une partie de ses connoissances et de ses

idées pour acquérir plus de simplicité, de naturel, serait nécessairement
maniéré.110

109 Kritik der Urteilskraft, § 54; Kants gesammelte Schriften, hrsg. v. d.

Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften, Bd. V, Berlin,
1908, S. 335. Hervorhebung von Kant.

110 Bd. IV, S. 220f., Varianten. Vgl. auch den folgenden Satz aus einer Varian¬
te zu dem Abschnitt über Luise: "Il y a plusieurs exemples en Allemagne
du goût pour la simplicité portée jusqu'à l'affectation [. .]" (Bd. II, S.

166, Var. ; Hervorhebung von Mme de Staël).

105



Naivität des Stils oder des Charakters kann also in der aufgeklärten
Moderne nur um den Preis der Regression, des Selbstbetrugs und der
Geschmacklosigkeit angestrebt werden.

Den überaus kritischen Ton dieser handschriftlichen Bemerkungen

empfand Mme de Staël offenbar als der eigentlichen Intention
ihres Buches entgegengesetzt, so daß sie ihn in der publizierten
Fassung abmilderte. Aus dieser geht jedoch ebenso eindeutig wie aus den
Varianten hervor, daß für sie die dialektische Aufhebung des Naiven
im Ideal, in der Schillers Abhandlung gipfelt, undenkbar war. Schiller
schreibt in einer Anmerkung für "den wissenschaftlich prüfenden
Leser", daß die naive und die sentimentalische Empfindungsweise,
"in ihrem höchsten Begriff gedacht, sich wie die erste und dritte
Kategorie zu einander verhalten, indem die letztere immer dadurch
entsteht, daß man die erstere mit ihrem geraden Gegenteil verbindet.
Das Gegenteil der naiven Empfindung ist nämlich der reflektierende
Verstand, und die sentimentalische Stimmung ist das Resultat des

Bestrebens, auch unter den Bedingungen der Reflexion die naive

Empfindung, dem Inhalt nach, wiederherzustellen. Dies würde durch
das erfüllte Ideal geschehen, in welchem die Kunst der Natur wieder
begegnet."111 Die Anmerkung bildet das logische Korrelat zum
unmittelbar vorangehenden Entwurf einer utopischen Idylle, "welche
jene Hirtenunschuld auch in Subjekten der Kultur und unter allen
Bedingungen des rüstigsten feurigsten Lebens, des ausgebreitetsten
Denkens, der raffiniertesten Kunst, der höchsten gesellschaftlichen
Verfeinerung ausführt". Der Begriff diese Idylle "ist kein andrer als
das Ideal der Schönheit, auf das wirkliche Leben angewendet."112

Dieser Begriff, dessen poetische Ausführung Schiller bekanntlich
nicht gelang, war für Mme de Staël aus denselben Gründen undenkbar
wie die ideale "Wiederherstellung" der Naivität. Es wäre verfehlt, ihr
deshalb Unkenntnis der dialektischen Geschichtsphilosophie des

Deutschen Idealismus und der auf ihr gegründeten Poetik vorzuhalten.

Wenngleich sie nicht entfernt bis zum Kern der transzendentalen
Reflexion vordringt, ist sie doch, wie der dritte und vierte Teil ihres

111 Sämtliche Werke, Bd. V, S. 752, Anm. Hervorhebung von Schiller. Vgl.
dazu die in Anm. 97 erwähnte Abhandlung von Szondi.

112 Ebd., S. 75Of.

106



Buchs zeigen, bemüht, deren greifbare Resultate in den Bereichen
von Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und Ästhetik
darzustellen. Mehrfach hebt die das Streben nach idealer Erneuerung der
Einheit von Sinnlichkeit und Intellekt, von Natur und Geist als

Wesenszug der deutschen Dichtung und Philosophie hervor:

L'âge des lumières a son innocence aussi-bien que l'âge d'or, et si dans
l'enfance du genre humain on n'en croit que son âme, lorsqu'on a tout
appris on revient à ne plus se confier qu'en elle. [. .]

[. .]les Allemands tendent vers le véritable perfectionnement de l'esprit
humain, lorsqu'ils cherchent à réveiller les inspirations de la nature par les

lumières de la pensée.U3

Die entgegengesetzten Ideen des verlorenen Paradieses oder goldenen
Zeitalters und der fortschreitenden Vervollkommnung deutet sie als

zwei Grundtendenzen des menschlichen Geistes, aus deren Vereinigung

die "véritable supériorité de l'homme" hervorgehe, und das

gemeinsame Anliegen von idealistischer Philosophie, mystischem
Christentum und wahrer Poesie erblickt sie darin, an die Stelle des

"factice" der Gesellschaft eine intellektuelle Kultur zu setzen, die
durch Vervollkommnung der Aufklärung zur Simplizität zurückführe.114

An diesen und anderen, vergleichbaren Bemerkungen fällt auf,
daß Mme de Staël die triadische Gliederung der Geschichte
übernimmt, es jedoch vermeidet, das Ideal mit dem Begriff der Naivität
zu bestimmen. Mit der Simplizität, zu der die Vervollkommnung der
Aufklärung zurückführen soll, meint sie daher nicht Naivität, sondern
etwas jener "simplicité du sublime" Analoges; diese ist, wie oben
angedeutet, Resultat verborgener Kunst und als solches dem Künstlichen,

Manierierten, Affektierten entgegengesetzt. In De l'Allemagne
wird derart die für Schillers Abhandlung charakteristische Äquivoka-
tion des Begriffs 'naiv' ausgeschlossen. Dieses Streben nach semantischer

Eindeutigkeit des Begriffs entspringt der Überzeugung, daß

113 Bd. IV, S. 233 und 260.
114 Vgl. Bd. V, S. 76 und 111.

107



die Aufhebung des Naiven im Ideal letzteres seiner stimulierenden
Zukünftigkeit berauben und in einen Gegenstand nostalgischer
Vergangenheitssehnsucht verkehren könnte. Für Madame de Staël liegt
das Naive hinter uns und kann nicht auf höherer Stufe wiederhergestellt

werden. Dasselbe gilt für die Idylle, die seit dem Ende des 17.
Jahrhunderts durch Naivität des Stils und des Sujets definiert
wurde.115 Mme de Staël zeigt aber auch keine andere Möglichkeit utopischer

Dichtung auf, weil sie den Wert der Dichtungsarten überhaupt
nicht nach ihrer Utopietauglichkeit bemißt. Nicht um die "Ruhe der
Vollendung"116, sondern um pathetische Bewegung, nicht um das

Schöne, sondern um das Erhabene kreisen die wichtigsten poetolo-
gischen Überlegungen in De l'Allemagne-. "[. .] si l'important dans
l'état social c'est le repos, l'important dans la littérature, au
contraire, c'est l'intérêt, le mouvement, l'émotion".117 Das Erlebnis
totaler gesellschaftlicher Umwälzung, deren Ende zum Zeitpunkt der
Abfassung von De l'Allemagne noch nicht abzusehen war, geht in
den Begriff der historischen Tragödie ein, die Mme de Staël an die
Spitze der modernen Dichtungsarten stellt und zu deren gelungenen
Realisationen sie — in Verkennung von Goethes und Schillers
ästhetischen Leitgedanken — Götz von Berlichingen, Egmont und Schillers
klassische Dramen zählt:

[. .] la tendance naturelle du siècle c'est la tragédie historique.
Tout est tragédie dans les événements qui intéressent les nations. US

Das Idyllische in Literatur und Leben der Deutschen ist also in dem
Maße, in dem es die komplexe Bewegung der Geschichte negiert,
Manifestation einer tendenziell 'retrospektiven Mentalität'. Mme de
Staël subsumiert das Idyllische in der deutschen Dichtung unter die

115 Vgl. H. Jäger, Naivität, passim; als Ergänzung zu den bereits angeführten
Beispielen aus der französischen Idyllentheorie vgl. das Kapitel "Sur la
pastorale" in Charles Batteux' Traktat Les Beaux Arts réduits à un même
Principe, Genève, 1969 (Réimpression de l'édition de Paris, 1773), S.

306ff.
116 Schüler, Sämtliche Werke, Bd. V, S. 751.
117 Bd. II, S. 220f.
118 Ebd., S. 256.

108



Kategorie des "genre naïf", mit der sie scheinbar inkommensurable
Dichtungsarten wie das klassizistische idyllische Epos und das auf
mittelalterlich-christlicher Überlieferung basierende romantische
Trauerspiel zu erfassen sucht. Sie findet die Vorliebe für das Idyllische

und Naive aber nicht nur in der Literatur, sondern auch in den
"Sitten" der Deutschen, denen sie die Neigung vorhält, das Private
dem Politischen überzuordnen, ja sogar politisches Engagement zu
verschmähen und an überalterten gesellschaftlichen Strukturen
festzuhalten. Mme de Staël malt also nicht, wie es das 19. Jahrhundert
glaubte, ein nostalgisches Bild der Deutschen als 'bons sauvages'
Europas119; sie leistet vielmehr einen bemerkenswerten Beitrag zur
Kritik eines Stücks deutscher Ideologie.

Résumé

La dimension utopique de l'idée et du genre de l'idylle ne cessant d'être discutée,

il est intéressant de diriger l'attention sur l'histoire de la réception d'oeuvres
littéraires qui représentent ce genre ou le rappellent. Relu dans cette perspective,
le livre De l'Allemagne se révèle étonnamment critique à l'égard d'un aspect
important de la littérature allemande. Jugeant périmé le genre de l'idylle, Mme de
Staël désapprouve également la transformation de l'épopée en épopée idyllique
bourgeoise, "nouveau genre" dont Louise de Johann Heinrich Voss et Hermann
et Dorothée de Goethe lui servent d'exemples. Dans ce genre s'exprime un goût
pour le naïf qu'elle retrouve dans la prédilection grandissante des romantiques
allemands pour le Moyen Age. De la sorte, sa critique de l'idylle et celle du goût
pour le naïf se rejoignent: tout comme à l'époque moderne, le naïf ne peut être

119 Vgl. C. Digeon, La crise allemande de la pensée française (1870—1914),
Thèse Paris, 1959, bes. S. 16f. Zur Rezeption von De l'Allemagne in
Frankreich vgl. auch J.-M. Carré, Les écrivains français et le mirage
allemand, Paris, 1947; R. Monchoux, L'Allemagne devant les lettres françaises
de 1814 à 1835, Paris, 1953; zur Rezeption in Deutschland jetzt: M. Bosse,

"Madame de Staël und der deutsche Geist", Nachwort zu: Anne
Germaine de Staël, Über Deutschland. Vollständige und neu durchgesehene
Fassung der deutschen Erstausgabe von 1814 [. .], hrsg. u. mit einem
Nachwort versehen von M. Bosse, Frankfurt/M., 1985, S. 801 ff.; dies.,
"Esquisse de la réception du livre De l'Allemagne en Allemagne", in:
Cahiers Staëliens, Nouv. série, N° 37/1985 — 1986, S. 117—131.

109



un idéal ni moral ni esthétique, l'idylle, qu'elle se manifeste dans la littérature ou
dans les "moeurs" et la vie politique des Allemands, loin de se hisser à l'utopie,
trahit une attitude de tendance rétrospective.

1 10


	Madame de Staëls Bemerkungen zum Idyllischen in Literatur und Leben der Deutschen

