Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1986)

Heft: 4

Artikel: Madame de Staéls Bemerkungen zum Idyllischen in Literatur und
Leben der Deutschen

Autor: Winkler, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Markus Winkler

MADAME DE STAELS BEMERKUNGEN ZUM IDYLLISCHEN IN
LITERATUR UND LEBEN DER DEUTSCHEN*

“Bilder von Glick konnen kritische Gegenbilder zu dem, was ist, ab-
geben; sie konnen auch das Bestehende beschonigen. Daher die ideo-
logiekritische Gretchenfrage an die Idylle, die Frage nach ‘Utopie’
oder ‘Affirmation’”, schreibt Helmut J. Schneider in seinem Essay
tiber die biirgerliche Idylle, eine der deutschen Literatur eigene “Tra-
dition literarischer Gliicksbilder”.! Die Untersuchung des Verhiltnis-
ses von Idylle oder Idyllischem und Utopie, die im Zentrum der neu-
eren Idyllenforschung steht?, empfing wesentliche Anregungen von
Ernst Bloch, insbesondere von seinem Artikel “Arkadien und Uto-
pien”’; Bloch skizziert hier den Einfluf’ des Arkadischen auf die ilte-

Vorliegende Ausfiihrungen basieren zum Teil auf einem Vortrag, der im
Rahmen eines Kolloquiums iliber Le Groupe de Coppet et I’Allemagne (Pa-
ris, Mai 1985) gehalten wurde und in den Cahiers Staéliens, Nouv. série,
NO 37 / 1985—-1986, unter dem Titel “Quelques remarques de Mme de Staél
et de Benjamin Constant sur le ‘genre naif’ dans la littérature allemande” er-
schienen ist. Die Umarbeitung des Vortrages erfolgte unter Beriicksichtigung
von Anregungen, die mir Frau Dr. Renate Boschenstein-Schifer gab und fiir
die ich ihr zu groffem Dank verpflichtet bin.

1 H.J. Schneider, “Die sanfte Utopie. Zu einer biirgerlichen Tradition literari-
scher Glicksbilder”, in: Idyllen der Deutschen. Texte und Illustrationen
hrsg. v. H.J. Schneider, Frankfurt/M., 1978, S. 353—423, Zitat S. 364.

2 Vgl. R. Boschenstein-Schifer, Idylle, Stuttgart, 19772, S. 20ff. u. 152ff.;
dies., “Arbeit und Mufle in der Idyllendichtung des 18. Jahrhunderts”, in:
Goethezeit. Studien zur Erkenntnis und Rezeption Goethes und seiner
Zeitgenossen. Festschrift fiir Stuart Atkins, Bern und Miinchen, 1981, S.
9-30, bes. S. 9f.

e



re, rdumlich orientierte Sozialutopie und vertritt die These, daf’ es
selbst flir die neueren, futurisch orientierten Sozialutopien ““in seiner
gleichsam angestammten Freundlichkeit, Friedlichkeit, Menschlich-
keit ein helfendes Mafd, ein Korrektiv besonderer Art und Eindring-
lichkeit” in sich wachhalte.> Ein Bild vom neueren Stand der litera-
turwissenschaftlichen Diskussion iiber das Verhiltnis von Arkadien
und Utopien vermitteln die Beitrdge zur Pastoraldichtung, die von
Mitgliedern der Bielefelder Forschungsgruppe “Utopie” vorgelegt
wurden. Die Ergebnisse sind kontrovers: Wihrend z.B. Klaus Garber
den Versuch unternimmt, die “Sozialgeschichte der Schiferdichtung
als utopischer Literaturform Europas” zu umreifien?, kommt Rein-
hold R. Grimm zu dem Ergebnis, dafd der Allegorismus, der dem lite-
rarischen Arkadien eigne, ein “Instrument zur Problemartikulation,
nicht aber zu einer in utopischer Darstellung vorweggenommenen
Problemldsung war”.> Dafd bereits die Vergilschen Eklogen einen
utopischen Charakter haben, die vierte gar eine “Friedens-Utopie™
ist, wie Garber meint, wird wiederum von Ernst A. Schmidt in Ab-
rede gestellt.® — In ihren psychoanalytisch und sozialgeschichtlich
ortientierten Analysen von Idyllendichtungen insbesondere des 18.
und 19. Jahrhunderts hebt Renate Bdschenstein hervor, “daf} es ge-
fahrlich wire, iiber dem ‘utopischen’ Impuls der Idylle, d.h. der Suche
nach Formen gliicklicherer Existenz, den ‘evasiven’ Impuls zu verleug-
nen, der nicht auf erfiilltes Leben und Gemeinschaft gerichtet ist, son-
dern narzisstisch und regressiv”’.” Gegen alle Versuche, die idyllisch-

3 E. Bloch, “Arkadien und Utopien™, in: Europdische Bukolik und Georgik,
hrsg. v. K. Garber, Darmstadt, 1976 (Wege der Forschung Bd. 355),S. 1-7,
Zitat S. 6. Hervorhebungen von Bloch.

4 Vgl. K. Garber, “Arkadien und Gesellschaft. Skizze zur Sozialgeschichte der
Schiferdichtungen als utopischer Literaturform Europas”, in: Utopiefor-
schung. Interdisziplindre Studien zur neuzeitlichen Utopie, hrsg. v. W.
Vofikamp, 3 Bde., Stuttgart, 1982, Bd. II, S. 37—81.

5 R.R. Grimm, “Arcadia und Utopie. Interferenzen im neuzeitlichen Hirten-
roman”, in: Utopieforschung, Bd. II, S. 82—100, Zitat S. 96.

6 Vgl. E.A. Schmidt, “Bukolik und Utopie. Zur Frage nach dem Utopischen
in der antiken Hirtenpoesie”, in: Utopieforschung, Bd. II, S. 21—-36.

7 R. Boschenstein-Schifer, “Idyllischer Todesraum und agrarische Utopie:
zwei Gestaltungsformen des Idyllischen in der erzidhlenden Literatur des
19. Jahrhundert”, erscheint demnichst in: Idylle und Modernisierung, hrsg.

74



nostalgischen Literaturformen unter das Utopische zu subsumieren,
weil sie mit diesem ‘“den Unmut iiber die Gegenwart [. . .] teilen und
sich ebenfalls zu einer Gegenbildlichkeit veranlaf3t sehen, hat in-
zwischen Klaus P. Hansen den polemischen Vorwurf erhoben, sie
hitten “bestimmte Erkenntnisdefizite” zur Folge. Die beiden Litera-
turformen, bemerkt Hansen, “unterscheiden sich durch die zugrunde
liegenden Geschichtsvorstellungen, die sich in der Art der Gegenbild-
lichkeit auswirken. Das progressistische Geschichtsdenken resultiert
in einer zukunftsorientierten Alternative, das degressistische in einer
Vergangenheitssehnsucht, wobei die Zeitorientierung zu verschiede-
ner inhaltlicher Gestaltung der Alternativen fiihrt. Von der utopi-
schen Mentalitdt sollte daher [. . .] die retrospektive Mentalitdt
geschieden werden, die bei degressiver Geschichtsvorstellung ihr Pa-
radies im Schofd des Gewesenen findet.”8

Angesichts der anhaltend kontroversen Stellungnahmen zum Ver-
hiltnis von Idylle und Utopie kommt der Rezeptionsgeschichte grofe
Bedeutung zu. Die konstitutive Leistung von Utopien, bemerkt Wil-
helm Voflkamp, liegt in ihrer Funktion, sie miissen also unter Aspek-
ten ihrer Entstehungsbedingungen und Wirkungen analysiert wer-
den.? Dies gilt auch fiir Idyllen mit angeblich utopischem Potential.
Mme de Staéls Bemerkungen zu den beiden bedeutendsten idyl-
lischen Epen der Goethezeit, Vossens Luise und Goethes Hermann
und Dorothea, wurden bislang offenbar noch nicht ausgewertet; sie
sind ein Stiick Rezeptionsgeschichte deutscher Idyllendichtung, das
im vorliegenden Zusammenhang von besonderem Interesse ist, denn
die franzosische Schriftstellerin, der im Herbst 1803 die Erlaubnis
zur Riickkehr nach Paris verweigert wurde, brach am 24. Oktober
1803 nach Deutschland in der Hoffnung auf, dort “Gegenbilder”
zur einformigen Kultur im materialistischen Zwangsstaat Bonapartes
zu finden.

v. H.U. Seeber u. P.G. Klussmann, beim Bouvier-Verlag in Bonn. Zitiert wird
hier nach dem Typoskript, das mir die Autorin freundlicherweise zur Verfii-
gung gestellt hat.
8 K.P. Hansen, Die retrospektive Mentalitdt. Europdische Kulturkritik und
amerikanische Kultur (Cooper, Melville, Twain), Tiibingen, 1984, S. 11f., 14.
9 Vgl. W. Vof3kamp, “Einleitung”, in: Utopieforschung, Bd. I, S. 1—10, hier
S. 4.

75



Gegenbildlichkeit gehort, darin scheint man sich einig, zu den
Gattungsmerkmalen der Idylle. Um so erstaunlicher ist es, dafs Mme
de Staélin ihrem Deutschland-Buch, das sie zwischen 1808 und
1810 verfaRtel0 Luise und Hermann und Dorothea allein im Rahmen
ihrer Uberlegungen zur Problematik epischer Dichtung in der Moder-
ne wiirdigt und zumindest nicht explizit an die gattungspoetologische
Diskussion {iber Idylle und Ekloge ankniipft, die im 18. Jahrhundert
in Frankreich und Deutschland mit grof}er Intensitit gefithrt wurde.
Damit stimmt iiberein, dafl Gefiners Idyllen an keiner Stelle ihres
Buchs erwihnt werden, wenngleich der Name des Dichters fillt: In
Frankreich, bemerkt Mme de Staél, finde man an ihm sogar mehr
Geschmack als in Deutschland.!! Von diesem Geschmack distanziert
sie sich aber bereits in ihrem literatursoziologischen Traktat De la
littérature considérée dans ses rapports avec les institutions sociales

(1800):

Gessner, Zacharie, plusieurs poétes dans le genre pastoral, font aimer la cam-
pagne, et paroissent inspirés par ses douces impressions. Ils la décrivent telle
qu’elle doit frapper des regards attentifs, lorsque les soins de la culture, les
travaux champétres, qui rappellent la présence de ’homme et les jouissances
de la vie tranquille, sont d’accord avec la disposition de ’ame [sic.]. Il faut
qu’elle soit dans une situation paisible pour gotiter de tels écrits. Lorsque les
passions agitent 1’existence, le calme extérieur de la nature est un tourment
de plus.12

10 Zur Genese von De [’Allemagne vgl. S. Balayé, Madame de Staél. Lumiéres
et liberté, Paris, 1979, S. 101ff., 157ff.; zur Deutschland-Reise von 1803 —
1804 auch dies., Les carnets de voyage de Madame de Staél. Contribution d
la genese de ses oeuvres, Genéve, 1971, S. 2 1ff.

11 Vgl. Mme de Staél, De I’Allemagne. Nouvelle édition publiée d’aprés les
manuscrits et les éditions originales [. . .] par la Comtesse Jean de Pange
avec le concours de Mlle Simone Balayé, 5 Bde., Paris, 19581960 (Les
grands écrivains de la France), Bd. II, S. 49 u. 164. Im folgenden wird mit
Angabe nur von Band- und Seitenzahl nach dieser kritischen Ausgabe zitiert.

12 Mme de Staél, De la littérature considérée dans ses rapports avec les in-
stitutions sociales, éd. critique par P. v. Tieghem, 2 Bde., Genéve — Paris,
1959, Bd. II, S. 251. Hervorhebung von mir. Dal} Mme de Staél Gefiner und
Friedrich Wilhelm Zacharid (1726—1777), den Autor komischer Heldenge-
dichte, hier in einem Atemzug nennt, zeugt davon, dafd ihre Kenntnis der
deutschen Literatur vor der Deutschland-Reise mangelhaft war, ist jedoch
im vorliegenden Zusammenhang ohne Belang.

76



Dieser Bemerkung lassen sich die Griinde entnehmen, die Mme de
Staél bewogen, Gefdners Idyllen in De I’Allemagne zu iibergehen. Bis
zum Erscheinen von Charles de Villers’ und Mme de Staéls kulturkri-
tischen Schriften {iber Deutschland war das Deutschland-Bild des in-
teressierten franzoésischen Lesers von Gefdners /dyllen gepragt, deren
erste Ubertragung ins Franzosische 1762 publiziert wurde und eine
Gefiner-Vogue hervorrief, die nicht nur die franzdsische Idyllendich-
tung, sondern auch Malerei und Dekorationskunst erfafite.!3 Gefiners
Hinweis, dafs der Dichter die “Scenen [. . .] aus der unverdorbenen
Natur” “in ein entferntes Weltalter” versetzen miisse!4, nahm man
nicht zur Kenntnis, sondern stellte sich Germanien — nicht etwa nur
die Schweiz — als ein idyllisches Land vor, dessen tugendhafte Be-
wohner sich wie Gefiners Hirten empfindsamen Naturbetrachtungen
und dem “Entziiken der zirtlichsten Liebe”!5 hingaben. Zur Festi-
gung dieses Deutschland-Bilds wollte Mme de Staél nicht beitragen,
sondern Tacitus nachfolgen und die moralische, geistige und politische
Erstarrung des napoleonischen Imperiums mit dem Gegenbild eines
Germaniens bekdmpfen, das sich nicht allein durch moralische Inte-
gritit seiner Bewohner, sondern auch durch originelle wissenschaft-
liche und kiinstlerische Leistungen von hochstem Rang und vor allem
eine der Zukunft gedffnete, der Idee der Perfektibilitdt verpflichtete
Bildung auszeichnete.l® Wie sich die der Philosophie des deutschen
Idealismus und der Religion gewidmeten Teile von De [’Allemagne
gegen Sensualismus, Irreligiositit und utilitaristische Moral richten,

13 Vgl. Fernand Baldensperger, “Gessner en France”, in: Revue d’Histoire lit-
téraire de la France, 10/1903, S. 437—456, bes. S. 448f., 455f. Zum Ver-
hiltnis zwischen den franzosischen Ubersetzungen der Idyllen und dem
deutschsprachigen Original vgl. Manfred Gsteiger, ‘“‘Préromantisme et clas-
sicisme chez Gessner”, in: Préromantisme en Suisse? Actes du 6€ Colloquede
la Société suisse des Sciences Humaines 1981, Fribourg 1982, S. 55-71.

14 Vgl. Idyllen. Kritische Ausgabe hrsg. v. E.-Th. Voss, Stuttgart, 1973, S. 15f.
(Vorrede “An den Leser” zur Ausgabe von 1756).

15 Ebd., S. 33 (“Damon. Daphne”).

16 Zur politisch-kulturkritischen Intention von De [’Allemagne vgl. jetzt: H.
Hamm, “Frau von Staél und die geistige Kultur in Deutschland”, in: Wei-
marer Beitrige, 31/1985, S. 1966—1979. — Voller polemischer Anspielun-
gen auf Napoleon ist insbesondere das bekannte “portrait d’Attila”, das sich
in dem Abschnitt iber Zacharias Werners Attila befindet; vgl. Bd. III, S.
143—-145.

77



so soll das Portrit der “modernen”, von Winckelmann, Lessing und
Goethe begriindeten “Schule” der deutschen Literatur der “Sterili-
tit” der franzosischen entgegenwirken.l? Die Nachahmung der anti-
ken Vorbilder und strikte Observanz der klassizistischen Regelpoetik,
zu welcher die franzosischen Autoren durch die Kritiker und Rezen-
senten der Kaiserzeit angehalten wurden, sucht Mme de Staél im
zweiten Teil ihres Buch durch eine sozialgeschichtliche Historisierung
der Gattungspoetik als anachronistisch zu entlarven:

Les écrivains imitateurs des anciens se sont soumis aux régles du gout les
plus sévéres; car ne pouvant consulter ni leur propre nature, ni leurs propres
souvenirs, il a fallu qu’ils se conformassent aux lois d’apres lesquelles les
chefs-d’oeuvre des anciens peuvent étre adaptés a notre gout, bien que
toutes les circonstances politiques et religieuses qui ont donné jour a ces
chefs-d’oeuvre soient changées.18

Wie August Wilhelm Schlegel erblickt Mme de Staél im Unterschied
zwischen antikem Polytheismus und christlichem Monotheismus eine
der Wurzeln des Unterschieds zwischen “klassischer”, d.h. antiker,
und “romantischer”, d.h. mittelalterlicher und nachmittelalterlicher
Dichtung. “[...] les modernes ont puisé, dans le repentir chrétien,
I’habitude de se replier continuellement sur eux-mémes”:1% Solcher
differenzierten Selbstbeobachtung koénnte die klassische “Simplizi-
tit” der Kunst nicht mehr angemessen Ausdruck verleihen. Folglich
ist auch allein die “romantische” Literatur noch perfektibel: “[. . .]
tout est progressif, tout marche, et le point stationnaire de perfection
n’est point encore atteint™, stellt Mme de Staél in Ubereinstimmung
mit den Briidern Schlegel fest.20

17 Vgl. Bd.II, S. 259;Bd. 1, S. 24.

18 Bd.II, S. 134.

19 Ebd., S. 133. Vgl. analoge Ausfilhrungen in der ersten der Vorlesungen iiber
dramatische Kunst und Literatur von August Wilhelm Schlegel (Kritische
Schriften und Briefe, hrsg. v. E. Lohner, Bd. V, Stuttgart-Berlin-K61n-Mainz,
1966, S. 23ff.). Diese Vorlesungen, die Schlegel ab dem 22. Mirz 1808 in
Wien hielt und 1809—1811 publizierte, waren Mme de Sta€l natiirlich ver-
traut; vgl. Comtesse Jean de Pange, Auguste-Guillaume Schlegel et Madame
de Staél. D’aprés des documents inédits, Paris, 1938.

20 Bd. II, S. 142; vgl. ebd., S. 139 und Friedrich Schlegels Fragment iiber die
romantische Poesie als “progressive Universalpoesie” (Kritische Friedrich
Schlegel Ausgabe, Bd. 11, hrsg. u. eingel. v. H. Eichner, Miinchen-Paderborn-
Wien-Ziirich, 1967, S. 182).

78



In dieser Historisierung der Gattungspoetik und dem ihr ent-
sprechenden Gedanken der Perfektibilitit der Kunst liegt der tiefere
Grund fiir Mme de Staéls Verzicht auf weiterfilhrende Uberlegungen
zur Idylle als Gattung, ist diese doch neben der beschreibenden Poe-
sie des 18. Jahrhunderts, “zu der sie in enger Beziehung steht, [. . .]
der einzige Entwurf einer rein statischen Dichtung”.2!l In dem pro-
grammatischen Kapitel “De la poésie’” werden sogar beide Dichtungs-
arten mit wenigen Worten verworfen. Das Verdikt gegen die Idylle
ergeht unter Hinweis auf den fundamentalen Unterschied zwischen
antiker und moderner Poesie in Form einer Anspielung:

Les bosquets, les fleurs et les ruisseaux suffisoient aux poétes du paganisme;
la solitude des foréts, I’Océan sans bornes, le ciel étoilé peuvent a peine
exprimer I’éternel et ’infini dont I’ame des chrétiens est remplie.22

Wildchen, Blumen und Biche fungieren hier als traditionelle Elemen-
te des abgegrenzten Raums der Idylle. Welchen Grad des Realismus
und der ‘Rustizitit’ die Darstellung dieses Raums und der ihn be-
volkernden Personen zuldfdt, in welchem Mafde die moderne Idylle
angesichts des realen Elends der Landbevolkerung idealisierend ver-
fahren mufd — dieses Hauptproblem der Gattung, das durch Boileau
und Fontenelle in die Querelle des Anciens et des Modernes einbe-
zogen wurde?3, interessiert Mme de Staél nicht mehr, weil in ihren
Augen die Idylle selbst keine addquate Form moderner Dichtung
mehr ist. Dem zeitgenossischen Rezipienten mufd die Gemiitsruhe

21 R. Boschenstein-Schifer, Idylle, S. 9.

22 Bd. II, S. 119. Die Herausgeber deuten diese Bemerkung als Anspielung
auf Chateaubriands Génie du Christianisme (vgl. ebd., Anm. 1).

23 Zur Idyllentheorie des 17. und 18. Jahrhunderts vgl. den Uberblick bei R.
Boschenstein-Schifer, Idylle, S. 64ff. Besonders aufschlufireich fiir die
Historisierung der &dsthetischen Normen im Gefolge der Querelle ist der
Artikel “Idylle”, der 1765 in der Encyclopédie erschien: “On ne s’en
tient plus dans les idylles a la simplicité originale de Théocrite: notre siécle
ne souffriroit pas une fiction amoureuse qui ressembleroit aux galanteries
grossieres de nos paysans’ (Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des
Sciences, des Arts et des Métiers. Nouvelle impression en facsimilé de la
premiere édition de 1751-1780, Bd. VIII, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1967,
S. 5095).

9



fehlen, die, wie sie in dem bereits zitierten Passus aus De la littéra-
ture schreibt, Voraussetzung dafir ist, daf man Geschmack am
“genre pastoral” findet. Jean Starobinskis Feststellung, die Idylle
sei schon vor der Revolution unmoglich gewesen, 1df3t sich auch zur
Deutung von Mme de Staéls nachrevolutionirem Verdikt gegen die
Gattung heranziehen: “Pour qui ne se contente pas du mensonge,
I’époque appelle un combat.”24

11

Aus dem Vorangehenden erhellt, warum Mme de Staél nicht hervor-
hebt, dafs Luise und Hermann und Dorothea Gattungsmerkmale der
Idylle aufweisen und beide Dichtungen allein im Kontext ihrer Uber-
legungen zum Problem epischer Poesie in der Moderne wiirdigt. Ob-
wohl sie nur in der lyrischen und dramatischen Dichtung vornehm-
lich Goethes und Schillers Gipfelleistungen der deutschen Literatur
findet, bezeichnet sie das Epos, das zugleich volkstiimlich und erha-
ben sein misse, als bislang ungeloste, aber fortbestehende Aufgabe
des modernen Dichters.2> Allerdings widerspricht sie sich selbst
insofern, als sie an anderer Stelle konstatiert, daf} die Deutschen
ebensowenig wie die Franzosen ein Epos hidtten und diese Dichtungs-
art den Modernen offenbar nicht vergdnnt sei, weil bei ihnen anders
als bei den Griechen nicht die Umstinde zusammentrifen, deren das
Epos bediirfe: “[. . .] I'imagination des temps héroiques et la perfec-
tion du langage des temps civilisés.”26 Ahnlich wie A.W. Schlegel,
Humboldt und spiter Hegel stellt sie fest, das Epos miisse die Totali-
tét der Existenz eines Volkes zur Darstellung bringen. Diese Totalitit
konne aber nur durch jene immensen historischen Ereignisse in Be-
wegung gesetzt werden, die der Dichter nicht erfinde und die ihm

24 ]J. Starobinski, L’invention de la liberte, 1700—1789, Geneve, 1964, S. 159.
25 Vgl. Bd.II, S. 165, 173f.
26 Ebd., S. 120.

80



die Nacht der Zeiten vergrofiert erscheinen lasse. Mme de Staél ver-
weist in diesem Zusammenhang auf den Stoff des Nibelungenlieds,
von dem sie durch A.W. Schlegel wufdite.2” Ubereinstimmend mit
den deutschen Theoretikern erblickt auch sie im Gegensatz zwischen
dem Erfordernis des Heroischen und der “unpoetischen Lage unsrer
Zeit”’28 das eigentliche Problem epischer Dichtung in der Moderne.
Eine Losung schligt sie indes nicht vor. Sie findet sie weder wie He-
gel in der Aufwertung des Romans zur ‘“modernen biirgerlichen
Epopoe”?® noch wie A.W. Schegel, Humboldt und ebenfalls Hegel
in der Transformation der Gattung zum biirgerlichen idyllischen
Epos. Diese Transformation unterzieht sie vielmehr, wie nun zu zei-
gen ist, einer scharfen Kritik.

Mit Recht deutet Mme de Staél Vossens Ubersetzung der Ilias
und Odyssee als Teil der Bemiihungen um ein volkstiimliches deut-
sches Epos und hebt hervor, daf} die Dichtung insbesondere von der
Ubersetzung der letzteren wichtige Anregungen empfing:

Les littérateurs allemands, qui saisissent avec avidité chaque nouveau genre,
s’essayerent a composer des poémes avec la couleur homérique [. . .].

Le premier essai dans ce genre fut une idylle en trois chants, de Voss
lui-méme, intitulée Louise; elle est écrite en hexamétres, que tout le monde
s’accorde a trouver admirables; mais la pompe méme du vers hexametre
paroit souvent peu d’accord avec l'extréme naiveté du sujet. Sans les
émotions pures et religieuses qui animent tout le poéme, on ne s’intéresse-
roit guére au tres-paisible mariage de la fille du vénérable pasteur de Griinau.
Homere, fidéle a réunir les épithétes avec les noms, dit toujours, en parlant
de Minerve, la fille de Jupiter aux yeux bleus; de méme aussi Voss répéte

27 Vgl.ebd.,S. 172 u. Anm. 1.

28 Diese Wendung findet sich in Kap. 96 (“Moglichkeit der heroischen Epopee
in unsrer Zeit”) von Humboldts Abhandlung “Uber Gothes Hermann und
Dorothea™ (1798); W. v. Humboldt, Werke in fiinf Binden, hrsg. v. A. Flit-
ner u. K. Giel, Bd. II, Darmstadt, 19793, S. 125-356, Zitat S. 342. Ahnlich
A.W. Schlegel, “Goethes Hermann und Dorothea” (1797), in: Kritische
Schriften und Briefe, hrsg. v. E. Lohner, Bd. I, Stuttgart, 1962, S. 42—66,
bes. S. 54. Zu Hegel s. unten.

29 Hegel, Werke in zwanzig Bdnden (Theorie-Werkausgabe Suhrkamp; im fol-
genden zit. als: Theorie-Werkausgabe), Frankfurt/M., 1970, Bd. XV, S. 392
(Vorlesungen iiber die Asthetik III). Hervorhebung im Text.

81



sans cesse le vénérable pasteur de Griinau (der ehrwiirdige Pfarrer von Grii-
nau). Mais la simplicité d’Homeére ne produit un si grand effet que parce
qu’elle est noblement en contraste avec la grandeur imposante de son héros
et du sort qui le poursuit; tandis que, quand il s’agit d’un pasteur de cam-
pagne et de la trés-bonne ménagere sa femme, qui marient leur fille a celui
qu’elle aime, la simplicité a moins de mérite. L’on admire beaucoup en
Allemagne les descriptions qui se trouvent dans la Louise de Voss, sur la
maniére de faire le café, d’allumer la pipe; ces détails sont présentés avec
beaucoup de talent et de vérité; c’est un tableau flamand tres-bien fait: mais
il me semble qu’on peut difficilement introduire dans nos poé€mes, comme
dans ceux des anciens, les usages communs de la vie: ces usages chez nous ne
sont pas poétiques, et notre civilisation a quelque chose de bourgeois. Les
anciens vivoient toujours a 1’air, toujours en rapport avec la nature, et leur
maniére d’exister étoit champétre, mais jamais vulgaire.30

Ein Blick auf den Inhalt der Luise 1af3t deutlich werden, dafd Mme de
Staél mit dem Ausdruck ‘“I’extréme naiveté” die auflerordentliche
Schlichtheit des Sujets bezeichnet:

In der ersten Idylle (““Das Fest im Walde’) wohnen wir der Feier
von Luises achtzehntem Geburtstag bei. Das “‘rosenwangige Migd-
lein” ist die Tochter des “ehrwiirdigen Pfarrers von Griinau”, einem
fiktiven kleinen Dorf im Norden Deutschlands. An dem {ippigen
Picknick, das seine Gattin, “die alte verstindige Hausfrau”, aus die-
sem Anlaf} organisiert, nimmt ebenfalls “der edle bescheidene Wal-
ter” teil, Luises zukinftiger Gatte, der bereits vollkommen in die un-
erschiitterliche patriarchalische Harmonie der Pfarrersfamilie inte-
griert ist. Die Gesellschaft begibt sich zum vertrauten Plitzchen am
See, wo sie sich “im Schatten der alten Familienbuche™ lagert und
schmaust.3! Das Picknick bietet dem Pfarrer Gelegenheit zu ausfiihr-
lichem und erbaulichem Lob allumfassender Toleranz:

30 Bd.II, S. 165—167. Hervorhebungen von Mme de Staél.

31 Sdmtliche Gedichte von Johann Heinrich Voss. Erster Teil: Luise, Konigs-
berg,1802, S. 35. Mme de Staél besa® ein Exemplar dieser Ausgabe (vgl. Bd.
II, S. 166, Anm. 1), nach der im folgenden zitiert wird. Die drei Luise-
Idyllen erschienen zunichst einzeln in den Jahren 1783—1784 im Musen-
almanach und im Teutschen Merkur; die erste Buchfassung (1795) weist be-
reits Zusdtze auf, und fortan wird — bis 1807, dem Jahr der letzten Umar-
beitung — der Text von Auflage zu Auflage erweitert. Vgl. die Zeittafel zu
Vossens Werk in: Johann Heinrich Voss, Idyllen. Faksimiledruck nach der

82



[...] wir freun uns,
Alle, die Gutes gethan nach Kraft und redlicher Einsicht,
Und die zu hoherer Kraft vorleuchteten; freun uns mit Petrus,
Moses, Konfuz und Homer, dem liebenden, und Zoroaster,
Und, der fiir Wahrheit starb, mit Sokrates, auch mit dem edlen
Mendelssohn! Der hitte den Gottlichen nimmer gekreuzigt!32

Walter weifd ein “Mihrlein” beizusteuern, das an Lessings Ringpara-
bel erinnert und Mme de Staél gefiel, wie K.A. Bottiger berichtet.33
— Gegenstand der zweiten Idylle ist “Der Besuch”, den der Briuti-
gam Walter, der inzwischen zum Pfarrer im Nachbardorf aufgestie-
gen ist, seinen kinftigen Schwiegereltern abstattet; Ausfithrungen
zum richtig verstandenen “Erwerb” begleiten nun das theologische
Ridsonnement, dessen liberale Tendenz in der dritten Idylle (“Der
Brautabend”), in welcher der Abend vor dem Hochzeitstage beschrie-
ben wird, ‘praktischen’ Ausdruck findet: Die feierliche und harmo-
nische Stimmung bewegt den Pfarrer dazu, nicht den folgenden Tag
zu erwarten, sondern das Brautpaar sogleich zu trauen, unter Ver-
zicht auf jegliches Zeremoniell und in Anwesenheit der Dienerschaft
sowie der verwitweten “biederherzigen Grifin” und ihrer Tochter
Amalie, der Busenfreundin Luises. Das musterhafte biirgerliche
Pfarrhaus soll offenbar als der “ontologische Kern™ einer alle Stinde
umfassenden Harmonie erscheinen.34

Dafy Mme de Staél an dem Kontrast zwischen der ‘hohen’ Form
und dem °‘niedrigen’ Stoff der Luise Anstofd nimmt, zeugt, so mag es

Ausgabe von 1801. Mit einem Nachwort von E. Theodor Voss, Heidelberg,
1968, S. (27); ferner H.J. Schneider, Biirgerliche Idylle. Studien zu einer
literarischen Gattung des 18. Jahrhunderts am Beispiel von Johann Heinrich
Voss, Diss. Bonn, 1975, S. 111ff.

32 Luise (1802), S. 44.

33 “Frau von Staél in Weimar im Jahr 1804. Aus K.A. Bottigers Nachlay”, in:
Morgenblatt fiir gebildete Leser, 1., 8. und 15. Juli 1855, S. 625—-632, 658—
664, 681—-686, Zitat S. 685. Zu diesen nachgelassenen Aufzeichnungen
Bottigers vgl. E. Behler, “Madame de Staél a Weimar: 1803-1804. Un
témoignage inconnu de K.A. Bottiger et deux billets de Madame de Staél”,
in: Studi francesi, Jan.—April 1969, S. 59-71.

34 Vgl. H.]J. Schneider, “Johann Heinrich Voss”, in: Deutsche Dichter des 18.
Jahrhunderts, hrsg. v. B. v. Wiese, Berlin, 1977, S. 782—815, hier S. 793,
ders., Biirgerliche Idylle, S. 164f.

83



zunichst scheinen, nur von uneingestandener Treue zur klassizisti-
schen Regelpoetik und ihrem Prinzip der Stil- und Gattungstrennung.
Boileau habe, bemerkt sie zwar, dem franzosischen Geist eine der
Poesie sehr ungiinstige Richtung gegeben.3S Thre Kritik jenes Kon-
trasts zwischen Form und Inhalt der Luise 1if3t jedoch bis in die
Wortwahl hinein den Einfluf3 der Regeln erkennen, die im zweiten
Gesang des Art poétique fiir die Idylle aufgestellt werden: ““[. . .]
aimable en son air, mais humble dans son stile, / Doit éclater sans
pompe une élegante Idylle: / Son tour simple et naif n’a rien de
fastueux, / Et n’aime point P'orgueil d’un vers présomptueux.”36

Die “Einkleidung biirgerlich-hduslichen Alltagslebens in die
episch-homerische Form’37, welche firr Luise charakteristisch ist,
setzt den Wandel der Idylle zur ‘realistischen’ Gattung voraus, den
in Deutschland Mahler Miiller und Voss einleiteten; in Frankreich
fand er offenbar keine vergleichbare Entsprechung.3® Schon in seinen
friihen komplementiren Idyllen Die Pferdeknechte und Der Ahren-
kranz (1775) ersetzt Voss die traditionellen Schifer durch Bauern
seiner Zeit und fiihrt die Not der Leibeigenschaft bzw. die segensrei-
chen Wirkungen der — vom patriarchalischen Gutsherrn geschenkten
— Bauernbefreiung vor.3® In Vossens biirgerlicher Idyllik — neben
Luise priaformierte vor allem Der Siebzigste Geburtstag die Entwick-
lung der Gattung — wird Gefdners fiktives Arkadien durch das biirger-
liche Milieu ersetzt. “Die Heilsgeschichte eines naturgemaifden Lebens
wird im familidren Binnenraum fortgesetzt; an die Stelle der morali-
sierten Natur tritt die Familie als die natiirliche Gesellschaft.””40

Dafd dergleichen biirgerliche Idyllik den franzosischen Dichtern
und Asthetikern nicht in den Sinn kam, belegen exemplarisch Mar-

35 Vegl.Bd.II,S. 121f.

36 Boileau, Oeuvres complétes (Pléiade), intr. p. A. Adam, éd. établie et anno-
tée p. F. Escal, p. 163; in der franzosischen Idyllentheorie des 18. Jahrhun-
derts hdufig zitierter Passus; vgl. z.B. den bereits (Anm. 23) erwidhnten Arti-
kel “Idylle” der Encyclopédie.

37 Schneider, Biirgerliche Idylle, S. 92.

38 Vgl. Schneider, “Die sanfte Utopie™, S. 358f.

39 Vgl. die Wiedergabe der Erstfassung beider Idyllen bei Schneider (Hrsg.),
Idyllen der Deutschen, S. 2001f.

40 Schneider, “Die sanfte Utopie™, S. 389.

84



montels ““Réflexions sur la Poésie pastorale”, die 1755 als zweiter
Teil des umfangreichen Artikels “Eglogue” in der Encyclopédie er-
schienen. Sie sind im vorliegenden Zusammenhang von besonderem
Interesse, weil sie sich von den ‘idealistischen’ Definitionen der Idylle
in einem wesentlichen Punkt unterscheiden: Ahnlich wie Fontenelle
oder Batteux bestimmt Marmontel die Ekloge als ““le tableau d’une
condition digne d’envie”, aber er stellt im Unterschied zu ihnen die
These auf, dafd sie auch “la peinture d’un état digne de pitié”, nim-
lich des wirklichen Bauernstandes, sein und dem Beispiel des Malers
Teniers folgen konne. Der “‘graziosen” Schiferekloge, folgert Mar-
montel, miisse eine ‘“‘rithrende” Bauernekloge an die Seite treten.4!
Diese kithne Idee einer ‘realistischen’ Bauernidylle ergidnzt er aber
nicht durch den Gedanken, auch das Biirgertum kénne — sei es als
beneidenswerter, sei es als bemitleidenswerter Stand — in der Ekloge
dargestellt werden — ein Gedanke, der sowohl Anciens als auch Mo-
dernes offenbar ginzlich fern lag. Das franzosische Blirgertum des 18.
Jahrhunderts, das sich anschickte, seine politischen Forderungen auf
revolutiondrem Wege durchzusetzen, war gewifd nicht daran interes-
siert, sich in einer Dichtungsart darstellen zu lassen, die wegen des fiir
sie konstitutiven Gattungsmerkmals der Begrenzung und Statik revo-
lutiondren Protest ausschlofd oder zumindest neutralisierte. André
Chéniers Bucoliques, die vermutlich in den Jahren vor der Revolution
entstanden, aber erst 1819 publiziert wurden, zeichnen sich sogar da-
durch aus, dafd in ihnen nahezu ausschliefdlich antike Stoffe oder Mo-
tive gestaltet werden. Die antike Szenerie bleibt selbst in dem letzten
Text der Sammlung, La Liberté, gewahrt, in dem dhnlich wie in Vos-
sens Pferdeknechten Protest gegen Unterdriickung und Ausbeutung
artikuliert, aber nicht in revolutionire Tat tiberfithrt wird.42

41 Vgl. Encyclopédie [. . .]. Nouvelle impression en facsimilé [...], Bd.V,
Stuttgart-Bad Cannstatt, 1966, S. 430.

42 Vgl. André Chénier, Oeuvres complétes (Pléiade), texte établi et commenté
p. G. Walter, Paris, 1958, S. 49ff. Fiir den Hinweis auf Chénier danke ich
Frau Boschenstein. Ein ausfiihrlicher Vergleich zwischen Vossens Pferde-
knechten und Chéniers Liberté soll an anderer Stelle nachgeholt werden.
Zur gattungsbedingten Abschwichung und Domestizierung der Sozialkritik
bei Voss vgl. die ausgezeichneten Ausfiihrungen von G. Kaiser, Wandrer und
Idylle. Goethe und die Phinomenologie der Natur in der deutschen Dich-

85



Man wiirde jedoch Mme de Staéls Luise-Kritik nicht gerecht, ver-
stinde man sie vor diesem Hintergrund allein als Ausdruck klassizi-
stischer Verweigerung eines adsthetischen ‘Horizontwandels’, welcher
der franzosischen Rezipientin von der fiir sie kuriosen Form der biir-
gerlichen Idylle zugemutet wurde. Als Ausdruck solcher Verweige-
rung wiirde diese Kritik von Unkenntnis der antiken Idyllendichtung
zeugen; der Hexameter, dessen Gegensatz zum “naiven” Sujet Mme
de Staél moniert, ist der Vers nicht nur der Homerischen Epen, son-
dern auch der Idyllen Vergils und Theokrits.#3 Es wurde indes bereits
deutlich, dafs primir nicht die ‘idealistische’ Idyllentheorie des 17.
und 18. Jahrhunderts, sondern Uberlegungen zur Problematik epi-
scher Dichtung in der Moderne den Mafdstab abgeben, an dem Mme
de Sta€l Luise mifst. Deren Rezeption als homerisierendes Epos ist
adidquat: “Die Luise wird von Fassung zu Fassung aufgeschwellt, zu
einem mehrfachen ihres urspriinglichen Umfangs, einem Viertel der
Odyssee”. 4 Zu Unrecht versuchte Wieland in Weimar, Mme de
Staél davon zu iberzeugen, “dafl man Vossens Louise nicht mit
Homer, sondern mit Theocrit vergleichen miisse.”4> Bottiger berich-
tet, dafd sie selbstbewufdt auf ihrem Geschmacksurteil beharrte.

Den sozialen und moralischen Anspruch, der Vossens Nachah-
mung des Stils der Odyssee zugrunde liegt, hat vor allem Helmut J.
Schneider aufgedeckt. Im Unterschied zu seinem Gottinger Bundes-
bruder Friedrich Graf Stolberg iibersetzte Voss als erstes der beiden
Homerischen Epen die Odyssee; ihr galt seine Vorliebe, weil er hier
im ‘hohen’ epischen Stil einfache, scheinbar ‘biirgerliche’ Stoffe dar-
gestellt fand, wie z.B. Hausrat, das patriarchalische Verhiltnis zwi-
schen Hausherr und Knechten (man denke an Odysseus’ Ankunft
in der Hiitte des “gottlichen Sauhirts Eumaios™) oder Gattentreue
und Gehorsam der Frau — “und dem Weibe geziemt der Gehorsam”,

tung von Gefiner bis Gottfried Keller, Gottingen, 1977, S. 107ff. (“Idyllik
und Sozialkritik bei Johann Heinrich Vof83”).

43 Zur Funktion des Hexameters in den Idyllen Theokrits vgl. R. Béschenstein-
Schifer, Idylle, S. 8.

44 Schneider, “Die sanfte Utopie”, S. 399.

45 “Frau von Staél in Weimar im Jahr 1804. Aus K.A. Bo6ttigers Nachla3”, S.
685.

86



sagt ihrerseits die Pfarrersfrau in Luise.* Lieff sich nicht mit der
Odyssee belegen, dafd die typischen Tugenden des dritten Standes
von zeitloser Giiltigkeit waren und in ihnen der Naturzustand fort-
dauerte?

Mme de Staél erkennt, daf’ in Vossens idyllischem Epos der
Hexameter und die stehenden Beiworter Abstammung der Griinauer
von den Helden der Odyssee suggerieren sollen und empfindet wie
mancher moderne Leser diese ‘retrospektive’ Identifikation der idyl-
lischen biirgerlichen Kleinwelt mit der Totalwelt des Epos als ko-
misch; sie erkennt aber auch, dafd Vossens Negation der dsthetischen
Stindeklausel nicht komisch gemeint war.47 Fiir den “umfassenderen
gesellschaftlichen Anspruch der klassizistischen Darstellung biirger-
lichen Privatlebens”, den vermeintlich utopischen, antizipatorisch-
postulativen Charakter der klassizistischen Form43, ist sie allerdings
nicht empfinglich. Vielmehr mif’t sie den dsthetischen Anspruch, der
mit der — per definitionem ‘retrospektiven’ — Nachahmung des Stils
der Odyssee verkniipft ist, am antiken Vorbild. Die Simplizitit Ho-
mers, zu deren Manifestationen sie die stehenden Beiworter zihlt, ist
in ihren Augen nur darum von grofer Wirkung, weil sie einen “‘edlen
Gegensatz” zum erhabenen Sujet der Odyssee bildet. Vossens Nach-
ahmung dieser Simplizitdt ist von geringerem ‘““Verdienst”, weil das
Sujet seiner Dichtung bereits einfach ist.

Dieser Wertung liegt der Begriff der Simplizitit des Erhabenen
zugrunde, den Boileau im Vorwort zu seiner Longin-Ubersetzung, die
1674 unter dem Titel Traité du Sublime erschien, und in der zehnten

46 Luise (1802), S. 38.

47 Zur Frage des strukturellen Zusammenhangs von Zacharids komischer und
Vossens idyllischer Epik vgl. Schneider, Biirgerliche Idylle, S. 95ff.

48 Vgl. Schneider, “Johann Heinrich Voss”, S. 806, 802; ders., Biirgerliche
Idylle, S. 129. Weniger differenziert als Schneider postuliert H. Jager (NVaivi-
tdt. FEine kritisch-utopische Kategorie in der biirgerlichen Literatur und
Asthetik des 18. Jahrhunderts, Kronberg/Ts., 1975, S. 216ff.) fiir Luise uto-
pische Gegenbildlichkeit. Sie beruft sich auf E.Th. Voss, der im Nachwort
zum Facsimile-Druck der Idyllen-Ausgabe von 1801 (s. oben, Anm. 31) die
emanzipatorische Intention der Luise zu rekonstruieren sucht und in diesem
Zusammenhang anfiihrt, was Bloch im Prinzip Hoffnung von dieser Dich-
tung sagt.

87



seiner Réflexions critiques sur quelques passages du Rhéteur Longin
entwickelt. Gemeint ist eine Einfachheit und Schlichtheit des Aus-
drucks, die anders als diejenige, die dem genus humile eignet, einen
Kontrast bildet zur Erhabenheit des Gegenstandes, von dem die Rede
ist. Boileau erldutert den Begriff zu wiederholten Malen am Beispiel
des Fiat Ilux der Genesis, das er zu den “endroits sublimes” zihlt,
“dont la grandeur vient de la petitesse énergique des paroles”.4® Die
Einfachheit des Erhabenen steht also im Gegensatz zu Affektation
und Weitschweifigkeit (amplification, enflure); sie ist Resultat einer
Kunst, die um so gréfier ist, je weniger man sie bemerkt.30

Erneut wird deutlich, daf’ Mme de Staél ungeachtet ihrer Kritik
der Regelpoetik den Geschmacksnormen der franzosischen Klassik
verpflichtet bleibt. Dennoch zeugt die Bemerkung {iber Luise nicht
von mangelnder Empfinglichkeit fiir die fortschrittliche Intention
dieser Dichtung; vielmehr konkretisiert sie, was in dem Kapitel “De
la Poesie”” zu den epischen Versuchen der Deutschen im allgemeinen
festgestellt wird: “Les Allemands ont beaucoup d’audace dans les
idées et dans le style, et peu d’invention dans le fond du sujet”.5!
Fir die Kithnheit in Ideen stehen in der Luise die “émotions pures et
religieuses’, mit denen jenes Eintreten fiir Kosmopolitismus und To-
leranz sowie die ginzlich undogmatische, das Institutionelle zugun-
sten des Emotionellen zuriickdringende Religiositit der Personen
gemeint sind. Fortschrittliches Risonnement schlief3t freilich phili-
strose Ausfille durchaus ein; z.B. entgegnet Walter der Pfarrersfrau,
die sich bei der Tischgesellschaft dafir entschuldigt, nur “Bauren-
kost” und keinen “griflichen Schmaus™ geboten zu haben:

[...] Gut sein ist besser, denn vornehm.
Sifde bei solchem Mahle der Lindlichkeit selbst auch der Kaiser,
Unter dem Schatten der Bium’, in so traulicher lieber Gesellschaft;

49 Boileau, Oeuvres complétes (Pléiade), S. 550. Das Beispiel des Fiat lux fin-
det sich schon bei (Pseudo-) Longin; vgl. ebd., S. 353.

50 Vgl. ebd., bes. S. 554. Zum Begriff der “simplicité du sublime” und seinen
Entsprechungen in der deutschen Asthetik vgl. C. Henn, Simplizitit, Naive-
tdt, Einfalt. Studien zur dsthetischen Terminologie in Frankreich und in
Deutschland 1674—1771, Ziirich, 1974 (Diss. Berlin).

51 Bd.II, S. 120.

88



Und er sehnte sich ekel zur Kost der franzosischen Koche
Und zum Gezier der H6flinge heim; so verdient’ er zu hungern!52

Die Fortschrittlichkeit, die aus der gnomischen Wendung gegen ari-
stokratischen Standesdiinkel spricht, wird durch die Selbstzufrieden-
heit aufgehoben, mit der die Griinauer auf ihre Gesinnung und ihren
Wohlstand blicken, den sie sich durch Fleifd erworben haben. Diese
affirmative Tendenz verstirkt der archaisierende Hexameter.53 Ge-
rade an jenen Stellen der Luise, an denen progressive Gesinnung her-
vorgekehrt wird, 1af3t sich das Auseinanderstreben von Argumenta-
tion und Intention beobachten, das nach Klaus P. Hansen fiir die
“retrospektive Artikulation eines Verdnderungswillens” charakteri-
stisch ist: ““[. . .] das gewollte Neue [ist] nur als etwas Altes erfahr-
bar und darstellbar” .54

Ideen und Stoff der Luise durchdringen sich nicht; vielmehr wer-
den jene nach demselben Gesetz der Akkumulation aufgelagert wie
der Hausrat, an dessen liebevoll-detaillierter Beschreibung nach dem
Muster epischer Totaldarstellung Mme de Staél Anstofs nimmt. Die
Vorbereitungen zum Kaffeekochen beim Picknick im Walde, die nach
demselben Ritual ablaufen wie die Vorbereitungen der Hekatomben
bei Homer35, die umstindliche Beschreibung der tiirkischen Pfeife,
die Walter dem Pfarrer schenkt, und “der Pfeif” Anziindung” mit
Hilfe der Grafentochter Amalia352 — solche Szenen bezeichnet Mme
de Staél metaphorisch als “tableau flamand™, d.h. als hollindisches
Genrebild. Der Detailrealismus des Siebzigsten Geburtstags und der
Luise wurde schon in den achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts mit
diesem Préddikat getadelt, so von Bodmer, dessen Entriistung iiber
Vossens Darstellung des Alltdglichen in Hexametern exemplarisch
bezeugt, dafd der Vorwurf der Geschmacklosigkeit, den Mme de

52 Luise (1802), S. 14.

53 Zum statischen Grundzug von Vossens Hexameter vgl. bes. Kaiser, Wandrer
und Idylle, S. 112f., 124f.

54 Hansen, Die retrospektive Mentalitdt, S. 279.

55 Vgl. Luise (1802), S. 36f.; dazu Schneider, Biirgerliche Idylle, S. 136f. Zur
Akkumulation vgl. ebd., S. 106ff.

55a Vgl. Luise (1802), S. 97ff.; Zitat S. 98.

89



Staél erhebt, nicht auf spezifisch franzdsische Rezeptionsvorausset-
zungen zuriickgefithrt werden kann.5¢ Voss protestierte hartnickig
gegen das “dumme Gewisch” von seiner “bekannten niederlindischen
Manier”, empfand er doch wie viele seiner Zeitgenossen die nieder-
lindischen Stilleben und Genrebilder als abstofdend: “Meine lind-
lichen Menschen sind, oder sollen es sein, nicht weniger iiber das All-
tiagliche erhoht, als der Homer’sche Sauhirt und Theokrit’s Wald-
sanger” .57

Getreu dem sozialgeschichtlichen Prinzip ihrer Literaturtheorie
vertieft Mme de Staél ihr negatives Geschmacksurteil liber Luise ab-
schlieffend mit eine Reflexion, deren Herkunft aus der Querelle des
Anciens et des Modernes evident ist: In unsere epischen Gedichte
kann man nicht wie in diejenigen der antiken Autoren die alltéagli-
chen Lebensgewohnheiten einfithren, da diese Gewohnheiten bei uns
nicht poetisch sind und unsere Zivilisation einen biirgerlichen An-
strich hat. — Was Mme de Staél unter antiken “poetischen” und
modernen ‘“biirgerlichen” Lebensumstinden genau versteht, bleibt
offen. In diesem Zusammenhang auf Hegels Bemerkungen iiber Idylle
und Epos zu verweisen, ist um so angemessener, als sie sich auf weite
Strecken wie eine Entwicklung und Prizisierung der Gedankenginge
Mme de Staéls lesen lassen.

Hegel kritisiert die Idylle als Gattung und die Idyllen Gefiners
sowie Vossens Luise ausgehend von seiner Bestimmung des Ideals
der Kunst. Diesem dhnelt der idyllische Zustand insofern, als in ihm
“die Entzweiung des fiir sich Gesetzlichen und Notwendigen und der
lebendigen Individualitit in keiner Weise vorhanden ist”. Dem Ge-
halt nach ist aber das Idyllische dem Ideal nicht angemessen, weder
das Arkadien Gefdners, dem Hegel “Siifdlichkeit und weichliche
Schlaffheit™ vorhilt, noch die “idyllischen Zustinde unserer heutigen
Gegenwart”, wie sie Voss darstellt; auf Luise spielt Hegel mit der Be-
merkung an, “daf} diese Einfachheit, das Hiusliche und Lindliche in
Empfindung der Liebe oder der Wohlbehigigkeit eines guten Kaffees
im Freien usf., gleichfalls von geringfiigigem Interesse sind, indem

56 Zu Bodmer vgl. Schneider, Biirgerliche Idylle, S. 90f.
57 Voss an Boie, Okt. 1784, und an Campe, 1792; beide Zitate nach Schneider,
Biirgerliche Idylle, S. 91. Hervorhebungen im Text.

90



von allem weiteren Zusammenhange mit tieferen Verflechtungen in
gehaltreichere Zwecke und Verhiltnisse bei diesem Landpfarrerleben
usf. nur abstrahiert wird.”>® Aufierlich ist das Ideal durch das Erfor-
dernis der Harmonie von Mensch und Natur bestimmt, dem “die Vor-
stellung eines sogenannten goldenen Zeitalters oder auch eines idylli-
schen Zustandes” ebenfalls nur scheinbar Geniige tut. Denn solches
Leben und seine Darstellung werden uns “bald langweilen”, weshalb
man Gefdners Schriften nur noch wenig lese. “Der Mensch darf nicht
in solcher idyllischen Geistesarmut hinleben, er muf} arbeiten.”>?

Fallt von hier aus zusdtzliches Licht auf Mme de Staéls Verdikt
gegen die Gattung ‘Idylle’, so vermag Hegels Bestimmung des hero-
ischen Zustandes als des fiir die ideale Kunst geeignetsten zu erschlie-
f5en, was unter naturnaher, poetischer Existenzweise der Alten zu
verstehen ist. In diesem Zustand, den Hegel in der Mitte zwischen
dem idyllischen und dem modernen biirgerlichen ansiedelt und den
er bei Homer dargestellt findet, herrscht idyllische Harmonie, inso-
fern der Mensch die dufderen Dinge, mit denen er sich umgibt, selbst
hervorgebracht hat und sie selbst benutzt, in ihnen es also “nicht mit
entfremdeten Gegenstinden zu tun hat”.0 Innerhalb dieser Harmo-
nie tun sich aber “tiefere Interessen auf, in Verhiltnis auf welche die
ganze Aufderlichkeit nur als ein Beiwesen, als der Boden und das Mit-
tel fiir hohere Zwecke da ist”’®l, nimlich Tugend und Vaterland, die
sich in der Heroenzeit anders als im modernen Staat noch nicht zu ei-
ner von der individuellen Selbstindigkeit unabhéingigen Allgemeinheit
verfestigt haben. Um die Schwierigkeit zu veranschaulichen, die aus
der Anwendung der heroisch-epischen Darstellungsweise auf einen
modernen, biirgerlichen Stoff resultiert, verweist Hegel erneut auf
Luise:

Voss [...] schildert in idyllischer Weise das Leben und die Wirksamkeit in
einem stillen und beschrinkten, aber selbstdndigen Kreise. Der Landpastor,
die Tabakspfeife, der Schlafrock, der Lehnsessel und dann der Kaffeetopf
spielen eine grofle Rolle. Kaffee und Zucker nun sind Produkte, welche in

58 Theorie-Werkausgabe, Bd. XII1, S. 250 (Asthetik I).
59 Ebd., S. 336.

60 Ebd., S. 338. Vgl. die Beispiele ebd.

61 Ebd., S.339.

91



solchem Kreise nicht entstanden sein konnen und sogleich auf einen ganz
anderen Zusammenhang, auf eine fremdartige Welt und deren mannigfache
Vermittlungen des Handels, der Fabriken, iiberhaupt der modernen Indu-
strie hinweisen.62 '

Wie Mme de Staél erblickt auch Hegel einen der Griinde fiir das Mif3-
lingen der Luise im Kontrast zwischen der heroischen Form und den
“prosaischen Zustinden”®3 der Gegenwart. Im Unterschied zu der
franzosischen Rezipientin, deren Kritik vom Prinzip der Stiltrennung
und dem Begriff der “simplicité du sublime’ bestimmt ist, erliutert
er {iberdies durch den Hinweis auf die moderne Form der Arbeit und
Bediirfnisbefriedigung, warum Luise nicht nur als epische, sondern
auch als idyllische Dichtung mifdlungen ist: Kaffee und Zucker sind
Produkte einer Arbeit, die ““statt in individuell lebendiger Weise mehr
und mehr nur maschinenmaéfdig nach allgemeinen Normen vor sich”
geht®4; diese Form der Arbeit 143t sich nicht stimmig in die Idylle
integrieren — ganz im Gegensatz zu Vossens Intentionen.®5 Kaffee
und Zucker evozieren nicht etwa die als autonom und positiv emp-
fundene notwendige Arbeit, ein — wie Renate Boschenstein nach-
weist — utopietaugliches Moment, das in die Idyllendichtung des 18.
Jahrhunderts integriert wurde®, sondern hetoronome Arbeit, ja sogar
Ausbeutung. Die “Aufierlichkeit”, zu der Kaffee und Zucker zihlen,
ist bei Voss, wie bereits deutlich wurde, nicht nur “Beiwerk’; um so
grofder ist ihre Kraft, die idyllische Harmonie zu negieren.

Hegel mif3¢t die Gattung der Idylle nicht nur am Ideal der Kunst,
er deutet auch — dhnlich wie Mme de Staél, A.W. Schlegel und Hum-
boldt — das idyllische Epos als moderne Transformation des “eigent-

62 Ebd.

63 Vgl ebd., S. 253ff.

64 Ebd., S. 337. Ahnlich bereits Humboldt in Kap. 95 seiner Abhandlung
“Uber Gothes Hermann und Dorothea”.

65 Vgl. Schneider, Biirgerliche Idylle, S. 108.

66 Vgl. R. Boschenstein-Schifer, “Arbeit und Mufe [. . .]”, S. 27. Daf} in der
Idyllendichtung des 18. Jahrhunderts die Arbeit eine Fundamentalkategorie
der Gattung, die Mufde, ersetzte, trug zum allméhlichen Niedergang der Gat-
tung bei, vermutet R. Boschenstein, die bei Voss einen Mangel an Unter-
scheidung zwischen verschiedenen Kategorien der Arbeit aufdeckt.

92



lichen” heroischen Epos, dessen Wesen einheitsvolle Totalitit sei.67
Kann diese wegen der “prosaischen Ordnung” des heutigen Weltzu-
stands nicht mehr zur Darstellung gebracht werden, so haften die
Franzosische Revolution und ihre Konsequenzen ‘“‘noch zu sehr in
der Erinnerung fest [. . .], um schon die epische Kunstform vertragen
zu koénnen.”’®8 Die epische Poesie hat folglich in der “Beschrinktheit
privater hduslicher Zustinde auf dem Lande und in der kleinen
Stadt” geeignete Stoffe aufzufinden versucht. “Dadurch ist denn be-
sonders bei uns Deutschen das Epos idyllisch geworden, nachdem
sich die eigentliche Idylle in ihrer sii3lichen Sentimentalitdt und Ver-
wisserung zugrunde gerichtet hat.”®® Als Beispiel fiir diese Misch-
form nennt Hegel Vossens Luise und Goethes Hermann und Doro-
thea. Das uneingeschrinkte Lob, das er — wie vor ihm Schiller, A.W.
Schlegel und Humboldt — fiir Goethes “Meisterwerk” findet, 143t die
Grenzen der Ubereinstimmung zwischen seiner und Mme de Staéls
Idyllenkritik deutlich werden. Hermann und Dorothea dient Hegel
wiederholt als Gegenbeispiel zu Luise und als Beleg fir die Moglich-
keit, das Epos durch seine Transformation zum biirgerlichen idylli-
schen Epos den Bedingungen des modernen Weltzustands anzupas-
sen. Goethe ist diese Transformation gelungen, denn “in Riicksicht
auf die niachste Umgebung der Charaktere” erfiillt er das Erfordernis
der “Beschlossenheit’ des Lebenskreises, welches sowohl fiir die
idyllische als auch fiir die heroische Darstellungsweise gilt: Der Wirt,
der Pfarrer und der Apotheker trinken nicht etwa Kaffee, sondern
heimischen Rheinwein ‘“in den heimischen, nur fiir den Rheinwein
passenden Glisern”’0; im Unterschied zu Voss 16st Goethe jedoch
auch den Anspruch auf epische Totaldarstellung ein, indem er “als
Hintergrund und als Atmosphire, in welcher sich dieser Kreis bewegt,

67 Theorie-Werkausgabe, Bd. XV (Asthetik III), S. 373ff., bes. S. 390—392.
Vgl. analoge Ausfilhrungen in den in Anm. 28 genannten Arbeiten A.W.
Schlegels und Humboldts.

68 Theorie-Werkausgabe, Bd. XV, S. 414. Ahnlich bereits Mme de Staél mit
Bezug auf Klopstocks Oden iiber Ereignisse der Franzodsischen Revolution;
vgl. De I’Allemagne, Bd. II, S. 155.

69 Theorie-Werkausgabe, Bd. XV, S. 414. Hervorhebung im Text.

70 Ebd., Bd. XIII, S. 340. Hegel zitiert ebd. die Verse 166—168 des ersten Ge-
sangs von Hermann und Dorothea.

93



die grofien Interessen der Revolution und des eigenen Vaterlandes er-
offnet und den fiir sich beschrinkten Stoff mit den weitesten, méch-
tigsten Weltbegebenheiten in Beziehung bringt.”71

Hegels Bestimmung des Verhiltnisses von Idylle und Revolution
in Hermann und Dorothea erinnert an Goethes briefliche Aufierung,
er habe in dieser Dichtung “das reine Menschliche der Existenz einer
kleinen deutschen Stadt in dem epischen Tiegel von seinen Schlacken
abzuscheiden gesucht, und zugleich die grossen Bewegungen und
Verinderungen des Welttheaters aus einem kleinen Spiegel zuriick
zu werfen getrachtet.”’2 Mme de Staél trigt in ihrem Kapitel “Des
poémes allemands” zwar dem entstehungsgeschichtlichen Zusam-
menhang von Luise und Hermann und Dorothea Rechnung, wiirdigt
aber erstaunlicherweise Goethes komplizierten Versuch, das Idylli-
sche mit dem Epischen zu vermitteln, nicht einmal andeutungswei-
se:

L’extréme admiration qu’inspire Goethe en Allemagne a fait donner a son
poéme d’Hermann et Dorothée le nom de poéme équipe, et 'un des hom-
mes les plus spirituels en tout pays, M. de Humboldt, [. . .] a compo-
sé sur ce poéme un ouvrage qui contient les remarques les plus philoso-
‘phiques et les plus piquantes. Hermann et Dorothée est traduit en francais et
en anglais; toutefois on ne peut avoir I'idée, par la traduction, du charme
qui régne dans cet ouvrage: une émotion douce, mais continuelle, se fait
sentir depuis le premier vers jusqu’au dernier, et il y a, dans les moindres
détails, une dignité naturelle qui ne dépareroit pas les héros d’Homeére.
Néanmoins, il faut en convenir, les personnages et les événements sont de
trop peu d’importance; le sujet suffit a I’intérét quand on le lit dans ’ori-
ginal; dans la traduction cet intérét se dissipe. En fait de poéme épique, il
me semble qu’il est permis d’exiger une certaine aristocratie littéraire; la
dignité des personnages et des souvenirs historiques qui s’y rattachent
peuvent seuls élever ’imagination a la hauteur de ce genre d’ouvrage.’3

71 Ebd., Bd. XIII, S. 250f.; vgl. Bd. XV, S.415.

72 Goethe an Heinrich Meyer, 5. Dezember 1796, in: H.G. Grif, Goethe iiber
seine Dichtungen. Versuch einer Sammlung aller Ausserungen des Dichters
iiber seine poetischen Werke,Bd. 1, 1, Frankfurt/M., 1901, S. 90f.

73 Bd.II,S.170-172.

94



Warum begniigt sich Mme de Staél, die selbst unmittelbar in die Um-
wilzung von 1789 und ihre Folgen verwickelt war, mit vagen Bemer-
kungen zum Ungeniigen des Sujets von Goethes Epos und zu seiner
Wirkung auf den Leser, anstatt auf den politischen Gehalt dieser
Dichtung einzugehen? Warum verschirft sie sogar ihre asthetische
Kritik des idyllischen Epos als Gattung, indem sie nun fiir das Epos
eine ‘‘literarische Aristokratie” fordert? Diese Forderung bestitigt
nachtriglich, was Goethe bereits 1800 anlifilich Bitaubés Ubertra-
gung von Hermann und Dorothea in franzoésische Prosa und der
Rezension des Werks in dem politisch fortschrittlichen Pariser Jour-
nal La Décade philosophique, littéraire et politique feststellte: Die
franzosischen Republikaner wollten von “Schitzung des Mittel-
standes” nichts wissen, sie bewiesen ‘‘sich noch immer [. . .] als
eingefleischte Aristokraten”.74

Mme de Staéls Verzicht auf eine inhaltsbezogene Wiirdigung von
Hermann und Dorothea kann jedoch nicht allein auf ‘aristokratisch’-
dsthetische Vorbehalte zuriickgefiihrt werden. Der tiefere Grund fiir
diesen Verzicht ist vielmehr darin zu suchen, dafy Art und Ergebnis
der Auseinandersetzung mit der Franzosischen Revolution in Goe-
thes idyllischem Epos ihr mif¥fielen. Gewifs, Dorothea, die Vertrie-
bene, gedenkt im Augenblick der Verlobung mit dem Wirtssohn Her-
mann gerithrt der bewegten Worte, mit denen ihr erster Verlobter
einst von ihr schied, um nach Paris zu gehen, “wo er Kerker und Tod
fand”: ““Alles regt sich, als wollte die Welt, die gestaltete, riickwirts
/ Losen in Chaos und Nacht sich auf und neu sich gestalten.”’S Das
Epos schlieft jedoch nicht mit den Worten des fiir die Revolution
entflammten ersten Verlobten, sondern mit Hermanns Entscheidung
gegen Teilnahme an der revolutioniren Bewegung:

74 Goethe an Knebel, 3. November 1800, in: Griaf, Bd. I, 1, S. 166. Die in die-
sem Zusammenhang interessanten Stellen der Rezension sind ebd., S. 167,
Anm. abgedruckt. Zur Décade vgl. die Monographie von M. Regaldo, Un
milieu intellectuel: la Décade philosophique (1794—1807), Thése Univ. de
Paris IV, 5 Bde., Lille-Paris, 1976.

75 Neunter Gesang, V. 273f., zitiert nach: Goethe, Berliner Ausgabe, Bd. III:
Poetische Werke, Gedichte und Singspiele III, Berlin und Weimar, 19793,
S. 648.

95



[...] Wir wollen halten und dauern,
Fest uns halten und fest der schéonen Giiter Besitztum.

[...]
Nicht dem Deutschen geziemt es, die fiirchterliche Bewegung
Fortzuleiten und auch zu wanken hierhin und dorthin.
Dies ist unser! so la® uns sagen und so es behaupten!

[...]

Du bist mein; und nun ist das Meine meiner als jemals.”6

Die Revolution sprengt die biirgerliche Kleinstadt-Idylle nicht; diese
geht — entsprechend Goethes Intention — wohl geldutert, aber unver-
sehrt aus dem Kontakt mit der Weltgeschichte hervor, mehr noch: sie
wird zum “Willensakt”.”7 Die Rezeption von Hermann und Dorothea
im 19. Jahrhundert demonstriert, dal® Goethe, indem er die Idylle
durch die Konfrontation mit der Revolution sich ihrer selbst bewuft
werden liefs, “die Monumentalisierung deutscher Hiuslichkeit zum
antipolitischen Raum vorbereitet” hat.”8

Solches Beharren auf der Idylle konnte in Mme de Staéls Augen
keine adiquate Replik auf die Franzosische Revolution sein. Bereits
in dem Kapitel “Des moeurs et du caractere des Allemands” hebt
sie den Zusammenhang zwischen den partikularen idyllischen Le-
bensformen der Deutschen und ihrer politischen Inaktivitat hervor;
die historische Wurzel beider Phinomene erblickt sie zu Recht in
der deutschen Kleinstaaterei. Das Fehlen eines politischen Zentrums
und die Unabhingigkeit der Einzelstaaten, bemerkt sie, haben zwar
dem Individuum ungestorte Entfaltung seiner geistigen und kiinst-
lerischen Krifte ermoglicht, aber die politische Modernisierung
Deutschlands und die Bildung eines politischen Bewufdtseins verhin-
dert. Folglich ldf3t sich in Deutschland ein frappierender Kontrast

76 Ebd., V. 300f., 305-307, 311 (S. 649).

77 R. Boschenstein-Schifer, Idylle, S. 111.

78 Schneider, “Die sanfte Utopie”, S. 407f. Sollte die Erzdhlhaltung in Her-
mann und Dorothea ironisch sein, wie einige Interpreten vermuten (vgl.
ebd., 405f.; Kaiser, Wandrer und Idylle, S. 125 — dort weitere Literatur —;
J.K. Brown, “Schiller und die Ironie von Hermann und Dorothea”, in:
Goethezeit [s. Anm. 2], S. 203—216), so bliebe anzumerken, dafl diese
Ironie herausragenden Rezipienten wie Schiller, A.W. Schlegel, Humboldt
und Hegel entging.

96



zwischen geistiger Kultur und Lebensstil beobachten; undogmatische,
gefithlsbetonte Religiositdt, auflergewohnliche philosophische und
klassische Bildung gehen mit fortbestehender Verehrung fiir die iiber-
alterten Feudaleinrichtungen, Respektierung der Standesunterschie-
de und Mangel an Geschmack und gesellschaftlichem Schliff einher.
“L’enthousiasme pour les arts et la poésie se réunit a des habitudes
assez vulgaires dans la vie sociale.””9 Als Pars pro toto solcher “ge-
meinen Lebensgewohnheiten” fungiert in diesem Sittengemélde der
Tabakskonsum, der Mme de Staél, wie bereits deutlich wurde, auch
an dem Pfarrer von Griinau irritiert:

Les poéles, la biere et la fumée de tabac forment autour des gens du peuple
en Allemagne une sorte d’atmosphére lourde et chaude dont ils n’aiment
pas a sortir.&0

Einladende Kehrseite dieser Trigheit und Langsamkeit, Umstdndlich-
keit und “fixité en toute chose” sind Innerlichkeit (“vie intime”)
und Seelenpoesie, welche die Pflege der Hausmusik exemplarisch
veranschaulicht.8! Mme de Staél weifd in diesem Zusammenhang von
“rithrenden”™ Szenen aus der Zeit ihrer Deutschland-Reise zu berich-
ten; als Politikerin und politische Denkerin von Rang stellt sie je-
doch klar, dafd der einseitigen Kultur des Denkens und der hiuslichen
Neigungen (“les affections domestiques”) Mangel an Freiheitsliebe
und eine geradezu charakterliche Neigung der Deutschen zum Gehor-
sam entsprechen. Hellsichtig wirft sie den deutschen Intellektuellen
(““Les hommes éclairés de I’Allemagne’) vor, im Bereich des spekula-
tiven Denkens keinerlei Fessel zu dulden, aber nur zu gerne alles
Reale im Leben den Michtigen der Erde zu iiberlassen.82

Fir Mme de Staél zeichnen sich also in politischer Hinsicht die
Erscheinungsweisen des Idyllischen in Literatur und Leben der Deut-
schen nicht andeutungsweise durch vorwirtsgewandte utopische
Gegenbildlichkeit aus.

79 Bd.I,S.S51.

80 Ebd., S. 53;vgl. auch ebd., S. 45.
81 Vgl ebd., S. 45ff., bes. S. 48.

82 Vgl ebd., S. 62.

97



g

Den zeitgenossischen Leser mag es erstaunen, dafs Mme de Staél aus-
gerechnet den fiir heutigen Geschmack sentimentalen Segen, den der
Pfarrer von Griinau bei der spontanen Vermihlung seiner Tochter
spricht, zu den gelungenen Abschnitten der Luise zdhlt und ihn so-
gar in franzosische Prosa iibertrigt.83 Sie findet in ihm die “riihrende
Reinheit”, die den Hauptreiz des Textes ausmache, und die “wahre
Simplizitit, die des Gemiits”. Rithrung und moralische Veredelung
sind zentrale Begriffe der Staélschen Wirkungsisthetik, die ihre Her-
kunft aus der klassischen Rhetorik und Stilistik deutlich zu erkennen
gibt; so wird etwa das Wesen der dramatischen Kunst mit der folgen-
den rhetorischen Frage bestimmt: ““[.. .] le but n’est-il pas d’émou-
voir ’ame en I’ennoblissant?’8 Der Segen des Pfarrers, so ist zu ver-
muten, findet ihre Bewunderung, weil sich mit ihm Stillage und Wir-
kungsabsicht der Luise dndern; das pathos tritt an die Stelle des
ethos, das movere an die Stelle des delectare: Alle Anwesenden
weinen — die Mutter und Luise sogar “laut” — nachdem der Vater
geendet hat.85 Die Darstellung des Schmerzes, den dieser angesichts
der Trennung von seiner Tochter bekundet — “Wenn du mit deinem
Mann auf jenem Wege dahinziehst; / Schluchzend werd” ich und lange
mit heif’en Thrinen dir nachsehn”8 — bot Mme de Staél iiberdies Ge-
legenheit, ihre bekanntlich extreme Vaterbindung in Vossens Epos
zu projizieren. In dem Brief an ihren Vater, den sie am 10. Februar
1804 in Weimar schreibt, evoziert sie die tiefe Bewegung, die sie bei
der Lektiire der Segensworte des Pfarrers empfunden hat, und fiigt
unvermittelt hinzu: “Il y a trop d’attendrissement dans mes relations

83 Vgl.ebd., Bd.II, S. 168—170.

84 Ebd., S. 256.

85 Vgl Luise (1802),S.211.

86 Ebd., S. 208. In Mme de Staéls Ubersetzung wird der Sinn in signifikanter
Weise verdndert: “Oui, quand ton époux t’emmeénera loin de moi, des san-
glots m’échapperont, et mes yeux mouillés de pleurs te suivront longtemps
encore” (Bd. II, S. 169).

98



avec t0i.”% In demselben Brief teilt sie mit, daf’} sie mit Benjamin
Constant in Luise gelesen hat. Dieser notiert bereits am 4. Februar
1804 in seinem Tagebuch:

Commencé la poeme de Voss intitulé Louise. Il y a une simplicité admirable
et une imitation littérale d’Homere. Je n’ai trouvé qu’un seul vers qui s’écar-
tit de la naiveté homérique. Seidener Flor umwalite verritherisch Busen
und Schultern. Le verrdtherisch est moderne.88

Der Hexameter, den Constant korrekt zitiert, ist Teil der Beschrei-
bung des Kleides, das Luise trigt, als sie sich in Begleitung Walters
zu dem Pliatzchen begibt, an dem das Picknick stattfinden soll. Con-
stant erfal’t ebenso wie Mme de Staél, dafd Voss Homer nachahmen
wollte; anders als sie empfindet er diese Nachahmung jedoch als ge-
lungen: Luise verdient das Priddikat der “homerischen Naivitit”.
Dieses spontane Urteil ist demjenigen Schillers, das sich im Abschnitt
“Idylle” der Abhandlung Uber naive und sentimentalische Dichtung
findet, verbliiffend analog:

Diese Idylle [d.i. Luise], obgleich nicht durchaus von sentimentalischen Ein-
fliissen frei, gehort ganz zum naiven Geschlecht und ringt durch individuelle
Wahrheit und gediegene Natur den besten griechischen Mustern mit seltnem
Erfolge nach. Sie kann daher, was ihr zu hohem Ruhm gereicht, mit keinem
modernen Gedicht aus ihrem Fache, sondern muf’ mit griechischen Mustern
verglichen werden, mit welchen sie auch den so seltenen Vorzug teilt, uns
einen reinen, bestimmten und immer gleichen Genuf} zu gewihren.8

Was Schiller hier “sentimentalische Einfliisse”” nennt, meint Constant
mit dem Begriff “modern™. Zieht man Schillers Begriffsdialektik zur

87 Mme de Staél, Correspondance genérale, Bd. V, 1. Texte ét. et prés. par
B.W. Jasinski, Paris, 1982, S. 228. Hervorhebung von mir.

88 OQeuvres (Pléiade), texte prés. et annoté p. A. Roulin, Paris, 1957 (Ausg. v.
1964), S. 229. Vgl. Luise (1802), S. 18. Hervorhebung im Text.

89 Sdmtliche Werke, hrsg. v. G. Fricke u. H.G. Goépfert, Bd. V: Erzdhlungen/
Theoretische Schriften, Miinchen, 19755, S. 750f., Anm. Vgl. auch Goethes
und Schillers Xenion “‘Luise’ von Vof8” (ebd., Bd. I, Miinchen, 19735,
S. 271) sowie die Anspielung auf Vossens Luise in Goethes Elegie “Hermann
und Dorothea” (Berliner Ausgabe, Bd. I: Poetische Werke, Gedichte und
Singspiele I, Berlin, 19763, S. 209).

99



Deutung seiner Tagebucheintragung heran, so klingt jenes “verrdthe-
risch” modern, weil es eine Reflexion des Dichters tiber den Gegen-
stand, den er darstellt, indiziert; anders als der naive Dichter begniigt
er sich nicht mit unmittelbarer, maoglichst vollstindiger “Nachah-
mung des Wirklichen”.90 Als Kenner der klassischen Antike emp-
findet Constant das “verritherisch” jedoch auch als “modern™, weil
es auf den Verlust der erotischen Unbefangenheit und Direktheit,
die der antiken Liebesdichtung eigen sind, schliefden 1df3t.
In seinem Tagebuch fahrt Constant fort:

Ce poéme est encore précieux sous un autre rapport que le rapport poé-
tique. Il peint les moeurs pures et simples de la classe des Landprediger, dans
les pays protestants de I’Allemagne, classe qui contribue a répandre les
lumiéres dans la classe agricole, et qui est méme le seul moyen pour que les
lumiéres parviennent dans cette classe.%1

Constant erkennt die paddagogisch-reformerische Rolle, die Voss dem
Landpfarrer zuschreibt; allerdings erwihnt er allein den Beitrag der
Landpfarrer-“Klasse” zur Aufklirung der bduerlichen Landbevdlke-
rung. Voss will indes in seinen Idyllen diese Klasse dadurch als Ga-
rant stetigen sozialen Fortschritts darstellen, daf er ihr erzieherisches
Wirken sich nach beiden Seiten hin erstrecken 1df3t, nach derjenigen
der adligen Herrschaft ebenso wie nach derjenigen der Bauern. Dieses
Wirken nimmt sozialutopische Ziige an, wenn es — wie in der Idylle
Die Erleichterten, die Voss im Jahre 1800 zwischen die inhaltlich
schroff entgegengesetzten Idyllen Die Pferdeknechte und Der Ahren-
kranz einschiebt — durch die Einsicht des Gutsherrn gekront wird,
der seinen Knechten die Freiheit schenkt.??2 Voss hilt also am Modell
des patriarchalischen Verhiltnisses von Herr und Knechten fest; bei
ihm ist daher “die herzustellende Idylle eine Zukunft, die ganz retro-
spektiv ist und sich an schon geschichtlich versinkenden Vorstellun-
gen orientiert”.93 Die derart nur bedingt utopische Vermittlerrolle des

90 Sdmtliche Werke, Bd. V,S. 717.

91 OQeuvres (Pléiade), S. 2291

92 Zur Textgeschichte vgl. E.Th. Voss, “Nachwort™, in: Voss, Idyllen, Faksimi-
ledruck nach der Ausgabe von 1801, S. (10)—(13).

93 Kaiser, Wandrer und Idylle, S. 122.

100



Landpfarrers, auf die, wie bereits erwdhnt, auch die Trauungsszene
der Luise hindeutet, entgeht Constant, der als pragmatischer Denker
allein hervorhebt, was der Landpfarrer seiner Meinung nach tatsidch-
lich leistet. — Am 5. Februar notiert er:

Achevé Louise de Voss. Ce genre simple a d’autant plus de charmes peut-
étre qu’on a le coeur plus usé. L’exactitude des descriptions matérielles de
la vie a de l'attrait pour celui a qui tout est devenu d’une indifférence
égale. Ce genre d’ailleurs ne fatigue d’aucune émotion.%#

Die Form des Paradoxons, durch die sich der zweite und der dritte
Satz dieser Notiz auszeichnen, entspricht der Dialektik des Naiven,
die Constant intuitiv erfafdt: Die ‘“homerische Naivitdt” der Luise
manifestiert sich fiir ihn in der Simplizitat des Genres und der Genau-
igkeit und Ausfiihrlichkeit der Beschreibungen konkreter Einzeldin-
ge; beide Uben gerade darum Anziehungskraft auf den modernen
Rezipienten aus, weil sie das Gegenteil seiner seelischen Verbraucht-
heit und Gleichgiiltigkeit sind, die aus der desillusionierenden ‘mo-
dernen’ Reflexion resultieren.

Fiir die Art des Interesses, auf die Constants Bemerkung zielt,
gibt Schiller gleich zu Beginn seiner Abhandlung zwei analoge Bedin-
gungen an:

Fiirs erste ist es durchaus notig, dafd der Gegenstand, der uns dasselbe ein-
fl6f3t, Natur sei oder doch von uns dafir gehalten werde; zweitens, daf® er
(in weitester Bedeutung des Worts) naiv sei; d.h. daft die Natur mit der
Kunst im Kontraste stehe und sie beschime.9

Das Interesse fiir Literatur und Kunst der ‘natiirlichen’ Alten charak-
terisiert er biindig mit dem Satz: “Unser Gefiihl fiir Natur gleicht der
Empfindung des Kranken fiir die Gesundheit.”% Das Naive, bemerkt
dazu Peter Szondi, hat in der Moderne eine sentimentalische Vergan-
genheit, “ohne die es nicht hitte werden konnen (und demnach defi-

94 Qeuvres (Pléiade), S. 230.
95 Sdmtliche Werke, Bd. V, S. 694. Hervorhebungen von Schiller.
96 Ebd., S.711.

101



nitorisch: nicht wire), was es ist: das Naive.”97 Diese Begriffsdialek-
tik macht sich Mme de Staél, die Schillers Abhandlung nur beildufig
erwiahnt,”72 nicht zu eigen; ihre abschitzige Bemerkung iiber die
“extreme Naivitit” des Sujets der Luise gibt vielmehr zu der Vermu-
tung Anlaf}, dafd die Termini naif und naiveté bei ihr eine pejorative
Konnotation haben, der eklatante Unterschied zwischen ihrem Urteil
tiber Vossens idyllisches Epos und demjenigen Constants und Schil-
lers folglich im Unterschied der Affassungen vom Naiven griindet.
Wie ich bereits in anderem Zusammenhang nachzuweisen ver-
sucht habe?8, ist der Gegensatz zwischen Naivitit und “Kunst” oder
“Reflexion”, der schon seit dem Ende des 17. Jahrhunderts in der
franzosischen und seit den dreifdiger Jahren des 18. Jahrhunderts
auch in der deutschen Asthetik entwickelt wurde, fiir Mme de Staéls
Verwendung der Termini naif und naiveté grundlegend; mit ihnen
bezeichnet sie eine dsthetische Qualitdt des Ausdrucks, die zum Bei-
spiel das Wesen der deutschen Sprache ausmache: urspriingliche Kraft
und Wahrheit sowie Mangel an gesellschaftlichem Schliff.%® Ent-
sprechend der Verwendung, die das Adjektiv naif in der franzdsi-
schen Sprache seit dem 17. Jahrhundert fand, dient es ihr dariiber
hinaus zur Bezeichnung einer moralischen Qualitdt, nimlich der Ur-
spriinglichkeit, Unbefangenheit und Unverstelltheit im Gegensatz
zum Kiinstlichen. So schreibt sie z.B. {iber die Schiilerszene im
Faust: “[. . .] rien n’est plus naif que I'empressement gauche et
confiant de ce jeune Allemand, qui arrive pour la premiére fois dans
une grande ville, disposé a tout, et ne connoissant rien”.100 Durch
die Assoziation mit dem linkischen, vertrauensseligen Gebaren und
dem Mangel an Lebenserfahrung hat naif auch in diesem Satz eine

97 Peter Szondi, “Das Naive ist das Sentimentalische. Zur Begriffsdialektik in
Schillers Abhandlung”, in: Euphorion 66/1972,S. 174—206, Zitat S. 184.

97a Vgl. Bd. III, S. 326f.

98 Vgl. den in der Anmerkung zum Titel des vorliegenden Aufsatzes genan-
ten Vortrag. Im folgenden greife ich einige der in ihm entwickelten Gedan-
ken auf und fithre dort nicht zitierte Belegstellen an.

99 Vgl Bd. I, S. 181ff.

100 Bd. III, S. 85. Gretchen charakterisiert sie als “‘une jeune fille du peuple,
tout-a-fait innocente et naive” (ebd., S. 95).

102



pejorative Konnotation. Diese wurde in der Asthetik der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts von der positiven Konnotation des Ter-
minus verdriangt, wiahrend sie im Sprachgebrauch des 17. Jahrhun-
derts neben letzterer bestand: Naif, hebt das Dictionnaire de I’Aca-
démie francoise von 1694 hervor, werde auch in abwertendem Sinne
gebraucht und bedeute dann “Simple, niais, trop ingénu”.101 Im Sin-
ne dieser Definition bezeichnet Mme de Staél das Sujet der Luise als
“extrem naiv’”’, weil es ihr zu einfach und einfiltig scheint. Eine se-
mantische Analyse der Stellen ihres Deutschland-Buchs, an denen
von Naivitdt die Rede ist, 143t deutlich werden, daf} genuine Naivitit
fiir sie nur eine Eigenschaft des Kindes, kindlich einfacher Menschen
oder solcher Epochen sein kann, die sich wie Antike und Mittelalter
von der Moderne durch eine gewisse Einfachheit unterscheiden. Dem-
nach ist die Bewunderung, mit der sie feststellt, Goethe sei in Her-
mann und Dorothea “naif comme les anciens’!92, mit Tadel ver-
mischt. Auch fiir diese Feststellung gilt, was Bernhard Boschenstein
zu Mme de Staéls Goethe-Bild im allgemeinen bemerkt: “Goethe
hilt sich nicht an die Normen, die sie im Hinblick auf den Einklang
mit dem Interesse der Leser und Zuschauer aufstellt. Seine dstheti-
schen Prinzipien lassen eine Vermischung der Tonlagen und Ebenen
zu” 103 Die Beunruhigung, die von Goethes Genie auf Mme de Staél
ausgeht, ist besonders in den Sitzen spilirbar, mit denen sie sein
“talent” charakterisiert: “[. . .] on y trouve un certain genre de
naiveté qui réveille a la fois le souvenir de la simplicité antique et
de celle du moyen age: ce n’est pas la naiveté de I'innocence, c’est
celle de la force.”!04 Der Ausdruck “naiveté de la force” ist im
Sprachgebrauch Mme de Staéls ein Paradoxon, mit dem sie ein Genie
beschreibt, das die erstaunlichsten Kontraste in sich vereine und
darum nur mit der Natur selbst verglichen werden konne.105

101 Le Dictionnaire de I’Académie francoise, Bd. II, Paris, 1694, S. 110, s.v.
naif.

102 Bd.IIl, S. 67.

103 B. Boschenstein, ““Madame de Staél, Goethe und Rousseau. Anmerkungen
zu De I’Allemagne”, in: Goethezeit (s. Anm. 2), S. 145—155, Zitat S. 149.

104 Bd.II, S. 183.

105 Vgl Bd. III, S. 68.

103



Mme de Staél spricht wiederholt von der Naivitit des Mittelal-
ters: “Il y a dans les moeurs chevaleresques une simplicité de langage,
une naiveté de sentiment pleine de charme’.106 Folglich findet sie
Naivitit des Stils oder des Sujets nicht nur im biirgerlichen idylli-
schen Epos, sondern auch in Dichtungen, die sich wie Tiecks Geno-
veva christlich-altdeutsch geben. Die Exposition dieses Trauerspiels
durch den “wackeren Bonifatius”, der die Funktion eines epischen
Mittlers hat, wird von ihr als ungewollt komisch empfunden und als
Versuch des Autors interpretiert, seine eigene Neigung zur Regression
zu kaschieren: ““[...] 'ouvrage [...] commence ainsi pour qu’on ne
voie pas clairement qu’il a voulu se faire naif comme un contem-
porain de Geneviéve”.197 Die Liebe zum Naiven ist nun aber nicht al-
lein fiir die Genera der deutschen Dichtung charakteristisch, die ohne
Entsprechung in der franzosischen sind:

Le gout que les Allemands manifestent pour le genre naif, et dont j’ai
déja eu l'occasion de parler, semble en contradiction avec leur penchant
pour la métaphysique, penchant qui nait du besoin de se connoftre et de
s’analyser soi-méme: cependant c’est aussi a I’influence d’un systéme qu’il
faut rapporter ce golit pour le naif; car il y a de la philosophie dans tout
en Allemagne, méme dans l'imagination. L’un des premiers caractéres du
naif, c¢’est d’exprimer ce qu’on sent ou ce qu’on pense, sans réfléchir a
aucun résultat ni tendre vers aucun but; et c’est en cela qu’il s’accorde
avec le théorie des Allemands sur la littérature.108

Mit der Kategorie ‘genre naif’ soll das Gemeinsame von Dichtungs-
arten wie dem idyllischen Epos und der dramatisierten Legende
erfafst werden. Mme de Staél deutet somit das Idyllische in der
deutschen Literatur als eine Erscheinungsweise des Naiven und
spricht verallgemeinernd vom Geschmack, den die Deutschen an
letzterem finden. Gleichzeitig stellt sie diesen Geschmack in einen
ideengeschichtlichen Zusammenhang, indem sie seine Vereinbarkeit
mit der Neigung zu spekulativem Denken hervorhebt. Um die Verein-

106 Bd.II, S. 247; vgl. Bd. I, S. 32; Bd. II, S. 172f.; Bd. III, S. 26, 250, 343—
345,

107 Bd.III, S. 178.

108 Bd.IV,S.219-222.

104



barkeit zu demonstrieren, paraphrasiert sie im Anschlufd an die zu-
letzt zitierte Bemerkung Kants Theorie des interessenlosen Wohlge-
fallens am Schonen. Diese Demonstration wirkt jedoch verworren
und forciert; sie widerspricht iiberdies Kants eigener Bestimmung der
Naivitdt als des “Ausbruch[s] der der Menschheit urspriinglich na-
turlichen Aufrichtigkeit wider die zur anderen Natur gewordene
Verstellungkunst [. . .] Eine Kunst, n aiv zu sein, ist daher ein
Widerspruch; allein die Naivitédt in einer erdichteten Person vorzustel-
len, ist wohl méglich und schéne, obzwar auch seltene Kunst.””109

Aus den umfangreichen handschriftlichen Varianten der Be-
merkung {iber das “genre naif”’ geht nun aber hervor, dafd Mme de
Staél urspriinglich nicht daran gelegen war, die Vereinbarkeit des
Geschmacks am Naiven mit der Neigung zu spekulativem Denken
zu demonstrieren, im Gegenteil: sie hebt dort hervor, dafd sich die
deutschen Schriftsteller und Philosophen — gemeint sind neben
Voss, Goethe und Tieck vermutlich Schiller und die Briider Schle-
gel — in Widerspriiche verwickeln, wenn sie fiir das “‘genre naif” Re-
geln aufstellen wollen, mehr noch:

[...] c’est quelquefois un défaut de la littérature allemande que prétendre
a ce genre toujours involontaire; I’on se fait naif en se trompant soi-méme,
en cachant sa téte comme les autruches pour n’étre pas apergu. [...] Il est
plus difficile encore de se placer en arriére de son siécle qu’en avant, et le
genre humain a perdu pour toujours cette ignorance sublime qui mettoit
autant de naiveté dans les paroles que de générosité dans les actions. [. . .]
les lumieres s’opposent a la naiveté, celle qu’on a sans le savoir. Un homme
supérieur qui voudroit abdiquer une partie de ses connoissances et de ses
idées pour acquérir plus de simplicité, de naturel, seroit nécessairement
maniéré.110

109 Kritik der Urteilskraft, § 54; Kants gesammelte Schriften, hrsg. v. d.
Koniglich Preuffischen Akademie der Wissenschaften, Bd. V, Berlin,
1908, S. 335. Hervorhebung von Kant.

110 Bd. IV, S. 220f., Varianten. Vgl. auch den folgenden Satz aus einer Varian-
te zu dem Abschnitt iber Luise: “Il y a plusieurs exemples en Allemagne
du gout pour la simplicité portée jusqu’a ’affectation [. . .]” (Bd. II, S.
166, Var.; Hervorhebung von Mme de Staél).

105



Naivitat des Stils oder des Charakters kann also in der aufgeklirten
Moderne nur um den Preis der Regression, des Selbstbetrugs und der
Geschmacklosigkeit angestrebt werden.

Den iiberaus kritischen Ton dieser handschriftlichen Bemerkun-
gen empfand Mme de Staél offenbar als der eigentlichen Intention
ihres Buches entgegengesetzt, so dafd sie ihn in der publizierten Fas-
sung abmilderte. Aus dieser geht jedoch ebenso eindeutig wie aus den
Varianten hervor, daf} fiir sie die dialektische Aufhebung des Naiven
im Ideal, in der Schillers Abhandlung gipfelt, undenkbar war. Schiller
schreibt in einer Anmerkung fiir “den wissenschaftlich priifenden
Leser”, daf} die naive und die sentimentalische Empfindungsweise,
“in ihrem hochsten Begriff gedacht, sich wie die erste und dritte
Kategorie zu einander verhalten, indem die letztere immer dadurch
entsteht, dafd man die erstere mit ihrem geraden Gegenteil verbindet.
Das Gegenteil der naiven Empfindung ist ndmlich der reflektierende
Verstand, und die sentimentalische Stimmung ist das Resultat des
Bestrebens, auch unter den Bedingungen der Reflexion die naive
Empfindung, dem Inhalt nach, wiederherzustellen. Dies wiirde durch
das erfiillte Ideal geschehen, in welchem die Kunst der Natur wieder
begegnet.”111 Die Anmerkung bildet das logische Korrelat zum un-
mittelbar vorangehenden Entwurf einer utopischen Idylle, “welche
jene Hirtenunschuld auch in Subjekten der Kultur und unter allen
Bedingungen des riistigsten feurigsten Lebens, des ausgebreitetsten
Denkens, der raffiniertesten Kunst, der hochsten gesellschaftlichen
Verfeinerung ausfithrt”. Der Begriff diese Idylle “ist kein andrer als
das Ideal der Schonheit, auf das wirkliche Leben angewendet.”!12

Dieser Begriff, dessen poetische Ausfithrung Schiller bekanntlich
nicht gelang, war fiir Mme de Staél aus denselben Griinden undenkbar
wie die ideale “Wiederherstellung” der Naivitit. Es wire verfehlt, ihr
deshalb Unkenntnis der dialektischen Geschichtsphilosophie des
Deutschen Idealismus und der auf ihr gegriindeten Poetik vorzuhal-
ten. Wenngleich sie nicht entfernt bis zum Kern der transzendentalen
Reflexion vordringt, ist sie doch, wie der dritte und vierte Teil ihres

111 Samtliche Werke, Bd. V, S. 752, Anm. Hervorhebung von Schiller. Vgl.
dazu die in Anm. 97 erwidhnte Abhandlung von Szondi.
112 Ebd,, S. 750f.

106



Buchs zeigen, bemiiht, deren greifbare Resultate in den Bereichen
von Geschichtsphilosophie, Religionsphilosophie und Asthetik darzu-
stellen. Mehrfach hebt die das Streben nach idealer Erneuerung der
Einheit von Sinnlichkeit und Intellekt, von Natur und Geist als We-
- senszug der deutschen Dichtung und Philosophie hervor:

L’age des lumiéres a son innocence aussi-bien que 1’age d’or, et si dans
I’enfance du genre humain on n’en croit que son ame, lorsqu’on a tout
appris on revient a ne plus se confier qu’en elle. [. . .]

[. . .]les Allemands tendent vers le véritable perfectionnement de ’esprit
humain, lorsqu’ils cherchent a réveiller les inspirations de la nature par les
lumiéres de la pensée.113

Die entgegengesetzten Ideen des verlorenen Paradieses oder goldenen
Zeitalters und der fortschreitenden Vervollkommnung deutet sie als
zwei Grundtendenzen des menschlichen Geistes, aus deren Vereini-
gung die “véritable supériorité de I’homme’ hervorgehe, und das ge-
meinsame Anliegen von idealistischer Philosophie, mystischem Chri-
stentum und wahrer Poesie erblickt sie darin, an die Stelle des
“factice” der Gesellschaft eine intellektuelle Kultur zu setzen, die
durch Vervollkommnung der Aufklirung zur Simplizitdt zuriickfiih-
re 114

An diesen und anderen, vergleichbaren Bemerkungen fillt auf,
dafd Mme de Sta€l die triadische Gliederung der Geschichte tuber-
nimmt, es jedoch vermeidet, das Ideal mit dem Begriff der Naivitit
zu bestimmen. Mit der Simplizitdt, zu der die Vervollkommnung der
Aufkliarung zuriickfithren soll, meint sie daher nicht Naivitit, sondern
etwas jener “simplicité du sublime” Analoges; diese ist, wie oben an-
gedeutet, Resultat verborgener Kunst und als solches dem Kiinstli-
chen, Manierierten, Affektierten entgegengesetzt. In De I’Allemagne
wird derart die fiir Schillers Abhandlung charakteristische Aquivoka-
tion des Begriffs ‘naiv’ ausgeschlossen. Dieses Streben nach seman-
tischer Eindeutigkeit des Begriffs entspringt der Uberzeugung, dafy

113 Bd.IV,S. 233 und 260.
114 Vgl. Bd.V,S. 76 und 111.

107



die Aufhebung des Naiven im Ideal letzteres seiner stimulierenden
Zukiinftigkeit berauben und in einen Gegenstand nostalgischer Ver-
gangenheitssehnsucht verkehren konnte. Fiir Madame de Staél liegt
das Naive hinter uns und kann nicht auf hoherer Stufe wiederherge-
stellt werden. Dasselbe gilt fiic die Idylle, die seit dem Ende des 17.
Jahrhunderts durch Naivitdat des Stils und des Sujets definiert wur-
de.l15 Mme de Staél zeigt aber auch keine andere Moglichkeit utopi-
scher Dichtung auf, weil sie den Wert der Dichtungsarten {iberhaupt
nicht nach ihrer Utopietauglichkeit bemifst. Nicht um die “Ruhe der
Vollendung”116, sondern um pathetische Bewegung, nicht um das
Schone, sondern um das Erhabene kreisen die wichtigsten poetolo-
gischen Uberlegungen in De I’Allemagne: “[. . .] sil’important dans
I’état social c’est le repos, I'important dans la littérature, au con-
traire, c’est 'intérét, le mouvement, I’émotion”.117 Das Erlebnis to-
taler gesellschaftlicher Umwilzung, deren Ende zum Zeitpunkt der
Abfassung von De [’Allemagne noch nicht abzusehen war, geht in
den Begriff der historischen Tragddie ein, die Mme de Staél an die
Spitze der modernen Dichtungsarten stellt und zu deren gelungenen
Realisationen sie — in Verkennung von Goethes und Schillers dsthe-
tischen Leitgedanken — Gd6tz von Berlichingen, Egmont und Schillers
klassische Dramen zihlt:

[...] la tendance naturelle du siécle c’est la tragédie historique.
Tout est tragédie dans les événements qui intéressent les nations.118

DasIdyllische in Literatur und Leben der Deutschen ist also in dem
Mafle, in dem es die komplexe Bewegung der Geschichte negiert,
Manifestation einer tendenziell ‘retrospektiven Mentalitit’. Mme de
Staél subsumiert das Idyllische in der deutschen Dichtung unter die

115 Vgl. H. Jager, Naivitdt, passim; als Erginzung zu den bereits angefiihrten
Beispielen aus der franzésischen Idyllentheorie vgl. das Kapitel “Sur la
pastorale” in Charles Batteux’ Traktat Les Beaux Arts réduits a un méme
Principe, Geneve, 1969 (Réimpression de I’édition de Paris, 1773), S.
306ff.

116 Schiller, Sémtliche Werke, Bd. V, S. 751.

117 Bd.II, S. 220f.

118 Ebd., S. 256.

108



Kategorie des ‘“‘genre naif”’, mit der sie scheinbar inkommensurable
Dichtungsarten wie das klassizistische idyllische Epos und das auf
mittelalterlich-christlicher Uberlieferung basierende romantische
Trauerspiel zu erfassen sucht. Sie findet die Vorliebe fiir das Idylli-
sche und Naive aber nicht nur in der Literatur, sondern auch in den
“Sitten” der Deutschen, denen sie die Neigung vorhilt, das Private
dem Politischen iiberzuordnen, ja sogar politisches Engagement zu
verschmidhen und an iiberalterten gesellschaftlichen Strukturen fest-
zuhalten. Mme de Staél malt also nicht, wie es das 19. Jahrhundert
glaubte, ein nostalgisches Bild der Deutschen als ‘bons sauvages’
Europas!l?; sie leistet vielmehr einen bemerkenswerten Beitrag zur
Kritik eines Stiicks deutscher Ideologie.

Résumé

La dimension utopique de l’'idée et du genre de I’idylle ne cessant d’étre discu-
tée, il est intéressant de diriger ’attention sur I’histoire de la réception d’oeuvres
littéraires qui représentent ce genre ou le rappellent. Relu dans cette perspective,
le livre De I’Allemagne se révele étonnamment critique a 1’égard d’un aspect im-
portant de la littérature allemande. Jugeant périmé le genre de ’idylle, Mme de
Staél désapprouve également la transformation de I’épopée en épopée idyllique
bourgeoise, ‘“‘nouveau genre’’ dont Louise de Johann Heinrich Voss et Hermann
et Dorothée de Goethe lui servent d’exemples. Dans ce genre s’exprime un gotit
pour le naif qu’elle retrouve dans la prédilection grandissante des romantiques
allemands pour le Moyen Age. De la sorte, sa critique de I’idylle et celle du gout
pour le naif se rejoignent: tout comme a I’époque moderne, le naif ne peut étre

119 Vgl. C. Digeon, La crise allemande de la pensée frangaise (1870—1914),
These Paris, 1959, bes. S. 16f. Zur Rezeption von De [’Allemagne in
Frankreich vgl. auch J.-M. Carré, Les écrivains frangais et le mirage alle-
mand, Paris, 1947; R. Monchoux, L’Allemagne devant les lettres frangaises
de 1814 a 1835, Paris, 1953; zur Rezeption in Deutschland jetzt: M. Bos-
se, “Madame de Staél und der deutsche Geist”, Nachwort zu: Anne Ger-
maine de Sta€l, Uber Deutschland. Vollstindige und neu durchgesehene
Fassung der deutschen Erstausgabe von 1814 [. . .], hrsg. u. mit einem
Nachwort versehen von M. Bosse, Frankfurt/M., 1985, S. 801ff.; dies.,
“Esquisse de la réception du livre De [’Allemagne en Allemagne”, in:
Cahiers Staéliens, Nouv. série, NO 37/1985—1986, S. 117—131.

109



un idéal ni moral ni esthétique, 1’idylle, qu’elle se manifeste dans la littérature ou
dans les “moeurs” et la vie politique des Allemands, loin de se hisser a 'utopie,
trahit une attitude de tendance rétrospective.

110



	Madame de Staëls Bemerkungen zum Idyllischen in Literatur und Leben der Deutschen

