Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte fur allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e

comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Probleme der Rickibersetzung deutscher philosophischer Begriffe im
Werk Sartres

Autor: Kdnig, Traugott

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Traugott Koénig

PROBLEME DER RUCKUBERSETZUNG DEUTSCHER
PHILOSOPHISCHER BEGRIFFE IM WERK SARTRES

Sartre hat sich bekanntlich von einer ganzen Reihe deutscher philoso-
phischer Begriffe bei der Ausarbeitung seiner eigenen Philosophie in-
spirieren lassen, Begriffe von Kant, Hegel, Marx, Nietzsche, Husserl,
Heidegger, Jaspers, um nur die Bekanntesten zu nennen. Er verwen-
det diese Begriffe teils auf deutsch und fiigt dann manchmal eine um-
schreibende Ubersetzung hinzu, in den meisten Fillen aber gleich in
franzosisierten Formen oder Umschreibungen, die er in der Regel den
vorliegenden Ubersetzungen der entsprechenden Autoren entnimmt.
Er selbst hat, wie er zugibt, nur mit Miihe deutsch gelesen, was man
unter anderem daran merkt, dafd er deutsche Begriffe zuweilen in fal-
scher Orthographie oder in einer bei uns nicht geldufigen Bedeutung
verwendet. Ich denke zum Beispiel an das Wort ,,Weltanschauung’’,
das bei ihm nicht die landldufige Bedeutung von croyance hat, son-
dern immer die Bedeutung von intuition du monde, das heifdt, er liest
dieses Wort einfach als eine Zusammensetzung von ,,Anschauung’,
was er von Kant, von Husserl her kennt, und ,,Welt”’ und ist sich der
anderen Konnotationen gar nicht bewufit. Bekannt ist auch die fran-
zosische Ubersetzung des Hegelschen ,,Herr und Knecht’’ mit maitre
et esclave, durch die das bei Hegel uniibersehbare feudalistische Para-
digma als Vorstufe des universellen Biirgertums unkenntlich wird,
was um so erstaunlicher ist, als sich diese Ubersetzung trotz und nach
den berihmten Hegel-Vorlesungen von Alexandre Kojéve von 1933
bis 1939 eingebiirgert hat, obwohl Kojéves Hegel-Interpretation um
dieses Begriffspaar zentriert ist und er auf dem feudalistischen Cha-
rakter dieses Paradigmas als Stufe des Selbstbewufdtseins insistiert
hat.!

1 Alexandre Kojeve, Introduction a la lecture de Hegel. Legons sur la Phéno-
ménologie de I'Esprit professees de 1933 @ 1939 a I’Ecole des Hautes-Etu-
des, reunies et publiées par Raymond Queneau, Paris, Gallimard, 1947.

139



Weitaus am stirksten sind Sartres Anleihen bei Heidegger, dessen
Philosophie ja fiir seine eigene Theoriebildung entscheidend war. Dar-
aus ergibt sich nun fir die deutsche Ubersetzung der philosophischen
Werke das schwierigste Problem der Riickiibersetzung deutscher
philosophischer Begriffe.

Man stelle sich einmal vor: Heideggers Sprache, ein geschlossenes,
in sich kohidrentes linguistisches System, mit vielen Neubildungen,
Substantivierungen, die nur im Deutschen einen Sinn ergeben, mit
der Benutzung nicht mehr bewufdter Etymologien, Umkehrungen des
gebrdauchlichen Sinns von Vorsilben, ein linguistisches System also,
das man wihrend der Lektiire aus dem erklirenden Kontext erlernen
mufd. Heidegger selbst ist sich der ,Kruditit’ seiner Sprache bewuft
und rechtfertigt sie in Sein und Zeit folgendermafien:

Mit Riicksicht auf das Ungefiige und ,Unschéne’ des Ausdrucks innerhalb
der folgenden Analysen darf die Bemerkung angefiigt werden: ein anderes ist
es, liber Seiendes erzihlend zu berichten, ein anderes, Seiendes in seinem
Sein zu fassen. Fiir die letztgenannte Aufgabe fehlen nicht nur meist die
Worte, sondern vor allem die ,,Grammatik™ [...]. Und wo die Kréfte wesent-
lich geringer und iiberdies das zu erschlieffende Seinsgebiet ontologisch weit
schwieriger ist als das den Griechen vorgegebene, wird sich die Umstidndlich-
keit der Begriffsbildung und die Hirte des Ausdrucks steigern.?

Dennoch — oder vielleicht gerade deshalb — hat sich Heidegger von
einer Ubersetzung seiner Werke eine Bereicherung, ja Klirung seiner
Begriffe und Gedanken versprochen. Im Vorwort zu der beriihmten
Ubersetzung von Was ist Metaphysik? aus dem Jahre 1938 schreibt er
auf franzosisch:

Par la traduction, le travail de la pensée se trouve transposé dans I’esprit
d’une autre langue, et subit ainsi une transformation inévitable. Mais cette
transformation peut devenir féconde, car elle fait apparaitre en une lumiére
nouvelle la position fondamentale de la question; elle fournit ainsi ’occasion
de devenir soi-méme plus clairvoyant et d’en discerner plus nettement les
limites. C’est pourquoi une traduction ne consiste pas simplement a faciliter
la communication avec le monde d’une autre langue, mais elle est en soi un
défrichement de la question posée en commun. Elle sert a la compréhension
réciproque en un sens supérieur. Et chaque pas dans cette voie est une béné-
diction pour les peuples.3

2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tibingen, Max Niemeyer, 1963, p. 38 s.
3 Martin Heidegger, Qu'est-ce que la metaphysique?, Paris, Gallimard, 1951,
p- 8.

140



Und nun die philosophische Sprache Sartres, ein ebenfalls wihrend
der Lektire zu erlernendes Idiom, aber wesentlich offener zur All-
tagssprache, zu verschiedenen Alltagsjargons hin bis zu Injurien des
Argot, zudem, wie gesagt, zwischen Begriffen aus verschiedenen deut-
schen Systemen pendelnd, mit ihnen jonglierend.

Welchen Anspruch erhebt Sartre selbst an seine philesophische
Sprache?

... le sens de la philosophie, tel que je le comprends — qui n’est ni celui de
I’anthropologie, ni celui de tout type de connaissance de ’homme, ni méme
celui de I’Histoire —, c’est de rejoindre le plus possible par approximation
notionnelle le niveau d’universel concret qui nous est donné dans la prose.
En effet, la prose écrite, littéraire me parait la totalité encore immédiate,
encore non consciente de soi, et la philosophie devrait étre suscitée par la
volonté de prise de conscience de cela en n’ayant a sa disposition que des
notions. Son but est donc de forger des notions qui s’alourdissent profondé-
ment, progressivement, jusqu’a ce que nous arrivions a trouver comme un
modéle de ce qui se donne directement & la prose [...]. Mais la nécessité de la
philosophie étant la prise de conscience, le moment oll on pourrait dire
qu'un homme a une conscience pléniére de ce qu’il dit et de ce qu’il sent
[...], s’il pouvait, & ce moment-la, conserver la densité concréte du vécu qui
s’exprime dans la prose littéraire, tout en en ayant la connaissance par no-
tion, ce serait le moment ou il aurait sa relation a I’autre et sa relation a soi,
non seulement définie, mais dépassée vers autre chose. C’est dire que la phi-
losophie doit se détruire tout le temps et renaitre tout le temps [...]. Autre-
ment dit, la philosophie vient aprés, tout en étant constamment prospective,
mais elle doit s’interdire d’avoir autre chose a sa disposition que des notions;
c’est-a-dire des mots; et cependant, méme ainsi, ce qui la sert c’est que ces
mots ne sont pas entiérement définis, c’est-a-dire qu’il y a quand méme dans
I’'ambiguité du mot philosophique quelque chose dont on peut se servir pour
aller plus loin. On peut s’en servir pour mystifier, c’est trés souvent ce que
fait Heidegger, mais on peut aussi s’en servir pour prospecter, c’est ce qu’il
fait aussi.4

Wir konnen also unter anderem feststellen: Fiir Sartre hebt sich die
philosophische Begrifflichkeit durch Bewufitwerdung selbst auf, um
sich in einem neuen Bewufdtseinsprozefd neuzuschaffen, ein Gedanke,
der von Heidegger so wohl nicht geteilt worden wire, und wir stellen

4 Jean-Paul Sartre, ,,L’écrivain et sa langue”, Revue d’Esthetique, 3-4, 1965,
p. 323 ss. Wiederabgedruckt in: Jean-Paul Sartre, Situations, IX, Paris,
Gallimard, 1972, p. 67 ss.

141



weiterhin, ebenso wie zu Heideggers Philosophie, sowohl Nihe wie
Distanz zu Heideggers Sprache fest.

Nun kommt jedoch hinzu, dafd Sartre sich der Heideggerschen Be-
grifflichkeit, die ja nicht unmittelbar iibersetzbar ist, in ihrer franzdsi-
sierten Form bedient, die er im wesentlichen der zwar kongenialen,
aber sehr freien ersten Heidegger-Ubersetzung von Henry Corbin ent-
nimmt, zu der wir eben Heideggers Vorbemerkung zitiert haben5.
Durch Corbins Wahl interpretierender Begriffe und durch ihr Ein-
tauchen in den franzoésischen Kontext kommt es dabei zu Konnota-
tionsverschiebungen.

Auf einer abstrakten oder theoretischen Ebene war sich Sartre
dieser Problematik durchaus bewuft. 1965 stellte ihm der belgische
Philosoph Pierre Verstraeten dazu folgende Fragen:

[...] que pensez-vous des critiques qui on été faites de votre adaptation du
langage philosophique allemand dans L’Etre et le Néant, critique qui posent
presque un probléme de traduction? J'imagine que vous considerez que
c’est un reproche non fondé — mais comment justifierez-vous cet ordre de
transcription de l'allemand philosophique dans la langue philosophique fran-
caise?

Je considére, [...], que tout doit pouvoir se dire; en ce sens, je suis contre
ce positivisme littéraire [...] qui aboutirait au fond & dire qu’on ne peut pas
traduire Heidegger en frangais, parce qu’on considérerait, en s’appuyant sur
le structuralisme, que les langues n’ont pas d’équivalences, qu’elles se condi-
tionnent chacune comme un ensemble, etc. Nous arriverions ainsi a ’idée que
ce qu’il a d’inventif dans le langage de Heidegger est conforme (ce qui est
vrai) a la langue allemande: s’il emploie le mot de da-sein ou le mot de Be-
wuftsein, ou si Husserl emploie le mot de Bewuftsein, il y a 1a deux sens
pour dire quelque chose a quoi rien ne correspond en frangais; nous arrive-
rions a dire qu’il n’y a pas de possibilité de le traduire, ou alors qu’il faut
faire d’énormes circonlocutions, ce qui revient au méme. Dongc, il faut ad-
mettre, si nous pouvons tout pouvoir dire, si nous estimons que la pensée
d’un philosophe allemand comme Heidegger doit nous étre accessible, méme
si nous ne savons pas sa langue, et si en méme temps nous croyons, dans une
certaine mesure, que les langues sont des touts qui se conditionnent inté-
rieurement, et qu’on ne retrouve pas nécessairement les mémes choses d’une
langue & une autre, nous devons admettre que nous devons pouvoir faire vio-
lence a la langue et lui faire dire des choses qui ne seraient pas dans le sens
frangais. Par exemple, si on traduit da-sein — [...] — par ,,étre-12” en mettant

5 Ein Teil dieser Ubersetzung erschien bereits 1931 in der Zeitschrift Bifur, 8,
zusammen mit Jean-Paul Sartres, ,,Légende de la vérité”.

142



le trait d’union, I’8tre-la de quelque chose, ce n’est pas frangais; si I'on dit
,,existential” et ,,existentiel”” pour désigner deux nuances qui sont constam-
ment dans les philosophes allemands, ce n’est pas frangais. On peut inventer
des mots en frangais, mais dans la ligne inventive de ce qu’on appelle le génie
de la langue, c’est-a-dire dans un ensemble de traditions littéraires, ou plutdt
au sein de rapports internes et dynamiques d’un systéme linguistique. [...].
C’est pourquoi les inventions du philosophe qui veut acclimater des notions
philosophiques congues par un Allemand, qui s’est & proprement parler em-
paré de sa langue et ’a poussée dans le sens ol elle allait, ne seront pas né-
cessairement des inventions qui iront dans le sens de la langue frangaise.

Et vous considérez avoir échappe & ce reproche?

Non, non, je pense qu’au contraire je ’ai assumé, qu’il faut le faire, parce
qu’a ce moment-la vous introduisez la notion. La notion n’est pas suscep-
tible d’étre brisée, d’étre séparée du mot qui ’exprime. L’idée de la pensée
sans mot n’a pas de sens pour moi. Par conséquent, vous avez une notion qui
est forgée en allemand au moyen d’une transformation de la langue alle-
mande, c’est-a-dire que la notion a été nécessaire comme invention; a un
moment donné elle s’est marquée comme lacune dans la pensée de Heideg-
ger et, pour la préciser, Heidegger a changé le sens d’un mot; cette nuance
ne peut pas étre une nuance strictement allemande dans la mesure ou il
s’agit quand méme d’un universel concret. Donc, je ne peux pas lui donner
comme €quivalent un mot frangais, une invention de mots qui soit vraiment
dans le sens de la langue, et cependant j’en ai besoin. J’introduis donc réelle-
ment une notion allemande avec des mots déformés de faux frangais a 1’'inté-
rieur d’une pensée, dans la mesure ol précisément la pensée est plus univer-
selle que la langue. Il y a un fait absolumment frappant: je ne sais pas trés
bien I’allemand dans sa langue et trés difficilement dans la traduction méme
si elle était excellente. Mais ceci n’a aucune importance, parce qu’aprés ga
se dissout.

Ne pourrait-on ajouter que dans la mesure ou ces concepts ont une fonction
créatrice ou instauratrice cela pourrait méme présenter un avantage pour le
lecteur francais que d’avoir a se braquer devant un mot puisqu’il s’agirait
justement pour lui de faire l'effort d’'une comprehension nouvelle?
J’ajouterai cependant que, les techniques s’améliorant, au fur et a mesure les
professeurs amélioreront la possibilité expressive, et par cette effort collec-
tif, au bout de dix ans, la méme pensée sera exprimée beaucoup plus claire-
ment et avec des mots moins difficiles.®

Ich sagte, abstrakt oder theoretisch war sich Sartre dieser Problema-
tik durchaus bewufst. Er iibernimmt nicht nur Neubildungen, Neolo-
gismen aus einem anderssprachigen linguistischen System, sondern er

6 Jean-Paul Sartre, op. cit., p. 71-74.

143



tibernimmt sie in franzosisierten Formen, die manchmal der franzo-
sischen Sprache Gewalt antun.

Sehen wir uns jedoch einmal an einem konkreten Beispiel an, wie
sich das verhilt, und kommen wir damit auf die Ubersetzung des Be-
griffs Da-sein mit L’etre-la zuriick, von der er sprach. Tatsdchlich be-
nutzt Sartre nur hin und wieder diesen Begriff /’étre-la, den er als
unfranzosisch empfindet, der jedoch heute durch neuere Ubersetzun-
gen als ins Franzoésische eingebiirgert gelten kann.?” Henry Corbin
aber hatte in seiner Heidegger-Ubersetzung — und allein diese war
Sartre, der, wie er ja selbst zugibt, nur mit Miihe deutsch las, be-
kannt — die Umschreibung mit réalité-humaine eingefithrt, mit einem
Bindestrich gekoppelt — iibrigens mit impliziter Zustimmung Heideg-
gers, was um so verwunderlicher oder vielleicht sogar vielsagend ist,
als Heidegger in Sein und Zeit die Begriffe ,,Mensch’ oder das Adjek-
tiv ,,menschlich” meidet. Doch gerade bei diesem Beispiel ist zu fra-
gen, ob die Corbinsche Ubersetzung — ganz entsprechend der Hoff-
nung Heideggers — die Begrifflichkeit nicht klarer macht und berei-
chert, eben auf Grund der Konnotationsverschiebung.

Horen wir zunichst, wie Corbin seine Ubersetzung des Begriffs
,,Da-sein” mit réalité humaine rechtfertigt. Im Vorwort zu seiner be-
rihmten Ubersetzung von Was ist Metaphysik? schreibt er:

Parfois on cite simplement ce terme en allemand; parfois on le traduit par
,,existence”. Tel est évidemment le sens courant du mot, mais si on se con-
tente de cette équivalence, on sera par suite entrainé a la plus ficheuse con-
fusion entre les notions d’existentiel et d’existential. Que cette confusion
soit précisément a I'origine de la majorité des critiques adressées a Heideg-
ger, il n’y a pas lieu d’y insister [...]. L’existant que désigne le terme de Da-
sein n’est point seulement un existant dont il y aurait a analyser I’étre parmi
tous les autres existants. Son étre est 1’étre de ’homme, c’est la realité hu-
maine dans ’homme. Nous recourons donc en frangais a ce terme composé
[...]- Il faudra pourtant ne jamais perdre de vue que ce terme composé ne
désigne pas une realite qui serait tout d’abord posée, puis recevrait le prédi-
cat ,,humaine”; non, il désigne un tout initialement homogéne, spécifique-
ment distinct de la ,,réalité” tout court ou de toute réalité différemment
constituée. Il nous est apparu, que le procédé consistant a former de nouvel-
les ressources lexicologiques en recourant au symbole du trait-d’union, était

7 Siehe zum Beispiel Martin Heidegger, L’étre et le temps. Traduit de ’alle-
mand et annoté par Rudolf Boehm et Alphonse de Waelhens, Paris, Galli-
mard, 1964.

144



infiniment préférable a la création de néologismes inattendus ou irritants.
En allemand méme, 'auteur recourt fréquemment a cette notation grice a
laquelle le mouvement ou la cohésion nouvelle que découvre la pensée, sont
annoncés directement dans les mots.8

Sartre iibernimmt in der Regel diese Corbinsche Ubersetzung des Hei-
deggerschen Dasein mit réaliré-humaine und verbindet sie auch meist
mit einem Gedankenstrich. Nur manchmal verwendet er direkt den
deutschen Begriff Daseirni, daneben hin und wieder auch /’étre-la. Er
integriert diesen Begriff réalité-humaine so fest in seine philosophi-
sche Sprache, dafd der Leser und vielleicht sogar er selbst sich seiner
Heideggerschen Herkunft gar nicht mehr bewuft wird. Aufierdem
denkt jeder Franzose bei réalité humaine sicher sofort an den geldufi-
geren und kaum ins Deutsche lbersetzbaren Begriff condition hu-
maine — der vielleicht eher dem Heideggerschen In-der-Welt-sein ent-
spricht. Sie wissen wahrscheinlich, daf} der Malrauxsche Roman La
condition humaine bald mit So lebt der Mensch und bald mit Condi-
tio humana iibersetzt wird. Dieser Konnotationsverschiebung jeden-
falls scheint sich Sartre entweder nicht bewufdt zu sein, oder er hilt
sie fiir unerheblich oder vielleicht sogar fiir erwiinscht. Sehen wir uns
einmal folgendes Heidegger-Zitat im Original und in der von Sartre
kommentarlos verwendeten Ubersetzung von Corbin an:

Auch dann, wenn es [das Da-sein], noch existierend, nichts mehr ,,vor sich”
und ,,seine Rechnung abgeschlossen” hat, ist sein Sein noch durch das
,,Sichvorweg’ bestimmt. Die Hoffnungslosigkeit zum Beispiel reifit das Da-
sein nicht von seinen Moglichkeiten ab, sondern ist nur sein eigener Modus
des Seins zu diesen Moglichkeiten.?

Und nun die von Sartre zitierte Corbinsche Ubersetzung dieses Zi-
tats:

Méme si la réalité humaine n’a plus rien ,,devant” soi, méme si elle a ,,arrété
son compte’’, son étre est encore déterminé par cette ,,anticipation de soi-
méme’’. La perte de tout espoir, parexemple, n’arrache pas la réalité-humaine
a ses possibilités, elle est simplement ,,une maniére d’étre’’ envers ces mémes
possibilités. 10

8 Martin Heidegger, Qu’est-ce que la metaphysique?, Paris, Gallimard, 1938,
P 13,

9 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tibingen, Max Niemeyer, 1963, p. 236.

10 Jean-Paul Sartre, ,,A propos de Le bruit et la fureur. La temporalité chez

145



Ich glaube, schon an diesem Zitat kann man ermessen, welchen Vor-
zug die franzoésische Ubersetzung gegeniiber dem Original bietet.
Uber die Ubersetzung von Dasein mit réalité-humaine sprachen wir.
Sehen wir uns jetzt einmal die Ubersetzung des typisch Heidegger-
schen ,,Sichvorweg’ mit anticipation de soi-méme an. Heidegger sagt
zu diesem Begriff in Sein und Zeit:

Das Sich-vorweg griindet in der Zukunft [...]. Hierbei verbietet es sich nach
dem Gesagten von selbst, das ,,Vor” im ,,Vorweg” [...] aus dem vulgiren
Zeitverstindnis zu fassen. Das ,,Vor’” meint nicht das ,,Vorher’ im Sinne des
,,Noch-nicht-jetzt — aber spiter’’; [...]. Das ,,vor’”” und ,,vorweg” zeigt die
Zukunft an, als welche sie iiberhaupt erst ermoglicht, dafl Dasein so sein
kann, daf} es ihm um sein Seinkdnnen geht. Das in der Zukunft griindende
Sichentwerfen auf das ,,Umwillen seiner selbst’ ist ein Wesenscharakter der
Existentialitit. Ihr primdrer Sinn ist die Zukunft. 11

Ist nicht gerade die Nicht-Zeitlichkeit dieses Begriffs mit dem anftici-
pation de soi-méme besser wiedergegeben?

Bei dem Begriff des ,,Sichentwerfens” haben wir es mit der
nichsten Frage zu tun. Der Begriff , Entwurf” wird allgemein mit
projet ibersetzt. Da klingt nun im Franzosischen ,,Absicht”, ,,Vor-
haben”, ,,Projekt’” mit an, wihrend die deutsche Konnotation ,,Skiz-
ze”’ verloren geht. Aber entspricht nicht auch dieses Wort projet eher
dem Heideggerschen Begriff, vor allem in Verbindung mit dem dazu-
gehorigen Verb projeter, se projeter? Einmal klingt hier der Begriff
des Projizierens an, und zum anderen scheint auch die Etymologie
den Gedanken oder das Bild Heideggers besser wiederzugeben, wenn
wir es ganz wortlich mit ,,vor-werfen’, ,,vorauswerfen’ zuriickiiber-
setzen. Entspricht das nicht eher dem Heideggerschen ,,Sichvorweg’’?

In der Critique de la raison dialectique, Sartres vom Marxismus
geprigter spiterer Philosophie, spielt dieser Begriff projet wieder
eine Schliisselrolle, jetzt aber eindeutig als ,,Plan praktischen Han-
delns” und nicht als existentielles Verhalten, nicht als ,,Seinsent-
wurf” oder ,,Entwurf, zu sein”. Mit ,,Entwurf” 1if3t sich das projet in

Faulkner’, Situations I, Paris, Gallimard, 1947, p. 80 s. Sartre zitiert iibri-
gens die Corbinsche Ubersetzung nicht korrekt, siehe Martin Heidegger,
Qu’est-ce que la metaphysique?, Paris, Gallimard, 1938, p. 116.

11 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tubingen, Max Niemeyer, 1963, p. 327.

146



diesem Kontext jedenfalls nicht zuriickiibersetzen. Fiir den franzosi-
schen Leser ist es aber dasselbe Wort, das er aus L’étre et le néant
kennt. Der Begriff projet 1afdt also im Franzosischen andere Konnota-
tionsverschiebungen zu.

Aus alldem ersieht man, dafd es sich bei diesen Konnotationsver-
schiebungen zwischen Heideggers und Sartres Sprache nicht um zu-
fallige, durch unzutreffende Umschreibungen oder Ubersetzungen zu-
stande gekommene Verunklarungen handeln kann, sondern daf’ sich
in ihnen — wenn auch durch die Ubersetzung vermittelt — philoso-
phische Varianten oder Differenzen manifestieren. Denn bei aller
Nihe zu Heidegger enthilt ja Sartres Philosophie auch eine deutliche
Distanz zu Heidegger. Er sagt es ausdriicklich an mehreren Stellen,
zum Beispiel in L’étre et le néant:

Heidegger n’échappe pas a I'idéalisme: sa fuite hors de soi, comme structure
a priori de son étre, I'isole aussi sirement que la réflexion kantienne sur les
conditions a priori de notre expérience; ce que la réalité-humaine retrouve
en effet au terme inaccessible de cette fuite hors de soi, c’est encore soi. 12

Was hat nun aus alldem der deutsche Ubersetzer der philosophischen
Texte Sartres zu schliefsen? Ich mufdte so ausfithrlich auf das Problem
der franzosischen Ubersetzung deutscher Begriffe eingehen, um
IThnen das Problem der Riickiibersetzung dieser Begriffe verdeutlichen
zu koénnen. Soll man den franzdsischen Kontext — nicht nur den
sprachlichen im engeren Sinne — und die Konnotationsverschiebun-
gen durch die Ubersetzung aufler acht lassen und die deutschen Her-
kunftsbegriffe einfach einsetzen? Fur réalité humaine ,Dasein’, fir
projet in jedem Fall , Entwurf” einsetzen, fiir ustensilité ,,Zeug”
oder ,,Zeughaftigkeit” oder gar ,,Zuhandenes’, um ein anderes Bei-
spiel zu nennen? Fiir anticipation de soi-méme ,,Sichvorweg”?

Sofern es sich um direkte Zitate handelt, miissen diese selbstver-
stindlich im deutschen Originaltext wiedergegeben werden — wobei
ich nur nebenbei auf das Problem hinweisen will, daf8 die im Franzo-
sischen oft ungenau oder unvollstindig zitierten und nachgewiesenen
Texte deutscher Philosophen meist schwer auffindbar sind, was
durch die Abweichung der franzdsischen Ubersetzung noch erschwert
wird. Wie verhalte ich mich jedoch als deutscher Ubersetzer gegen-

12 Jean-Paul Sartre, L ’étre et le neant, Paris, Gallimard, 1943, p. 306.

147



iiber einer Paraphrasierung, ja Integrierung deutscher Begriffe im
franzosischen Kontext? Geht nicht etwas von diesem Kontext und
von der moglicherweise grofieren Klarheit der deutschen Begriffe in
franzosischer Ubersetzung oder Umschreibung verloren, wenn ich
zum Beispiel réalité-humaine mit ,,Dasein’ zuriicklibersetze, vor
allem wenn condition humaine oder étre humain daneben stehen?
Liest der franzosische Leser Sartres Philosophie nicht als einen kohi-
renten Text mit aus dem Kontext heraus verstindlichen Neologis-
men, hinter denen manchmal deutsche Begriffe in Klammern stehen,
deren Konnotation er sowieso nicht nachvollziehen kann? Muf} die
deutsche Ubersetzung nicht vielmehr diese Kohirenz des franzosi-
schen Originals wiedergeben und erhalten, bei dem dem franzdsi-
schen Leser die Anleihen aus der deutschen Philosophie ja entgehen,
was den Vorteil hat, dafd ihm der Text nicht durch eine komplizierte
Rezeptionsgeschichte verunklart wird?

Sie sehen schon aus dieser Fragestellung, welche Entscheidung
meine Kollegen und ich bei der Neuiibersetzung von Sartres philoso-
phischen Texten, die der Rowohlt Verlag neu herausbringt, getroffen
haben. Um bei unserem Beispiel zu bleiben: wir ibersetzen réalité-
humaine nicht mit ,,Dasein’, sondern mit , menschliche-Realitit”,
wobei wir die Begrifflichkeit des Ausdrucks wie Sartre durch einen
Bindestrich hervorheben und in einer Fuf’inote und im Glossar auf
die Herkunft dieses Begriffs hinweisen. Dennoch kénnen wir dem
deutschen Leser natiirlich im Text selbst eine Vorstellung von der
Heidegger-Rezeption Sartres bieten, weil wir ja die originalen Hei-
degger-Zitate mit Sartres paraphrasierender Ubernahme konfrontie-
ren. Allerdings setzen wir dann hinter den Begriff ,,Dasein’ réalité
humaine in Klammern dazu. Teilweise — so in dem Sammelband
friiher philosophischer Schriften, der unter dem Titel Die Transzen-
denz des Egol3 erschienen ist — zitieren wir in den Anmerkungen
noch zusitzlich die franzdsische Ubersetzung von Zitaten deutscher
Philosophen, in diesem Fall die Ubersetzungen von Zitaten Husserls.
Im fortlaufenden Text Sartres bemithen wir uns, fiir Sartres Sprache
im Deutschen ein kohidrentes Aquivalent zu finden, ohne Riicksicht
auf mehr oder weniger deutliche Anleihen aus der deutschen Philoso-

13 Jean-Paul Sartre, Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-
1939, Reinbek, Rowohlt, 1982.

148



phie. Andernfalls wiirde der Sartresche Text im Deutschen zudem
zwischen mehreren philosophischen Jargons hin-und-herschwanken,
die ja sprachlich viel stirker voneinander abweichen als die ohnehin
der Alltagssprache ndheren franzdsischen Jargons. Wir hdatten es dann
stellenweise mit einem Konglomerat aus Kant, Hegel, Nietzsche,
Husserl, Heidegger, Marx, Freud zu tun, und das eigenstindige Sartre-
sche Denken wiirde dadurch mehr oder weniger unkenntlich.

Ein besonderes Problem bei den Sartreschen Neubildungen stellt
die im Franzosischen befremdliche, aber aus dem Kontext heraus
durchaus verstindliche Formel il est été dar, die sich bewuft vom
franzosischen Perfekt des Verbs étre: il a été unterscheidet. Ich habe
dafiir noch keine sprachlich iiberzeugende Losung gefunden und
mochte dieses Problem hier zur Diskussion stellen. Bekanntlich ent-
hilt ja Sartres Philosophie eine Bewuf3tmachung des permanenten
Schwankens zwischen dem éfre, dem en-soi der blof3en Existenz, und
dem wertestiftenden néant, dem pour-soi der réalité-humaine. Immer
wenn das pour-soi sich mit dem en-soi verbindet, wird es vom Sein
des en-soi affiziert, es wird sozusagen ,,geseint’ oder ,,verseint’’, und
tatsichlich handelt es sich ja bei der Formel il est été um eine Passiv-
form, genauer um das Passiv Priasenz. Zur Verdeutlichung des Pro-
blems gebe ich Ihnen vier Zitate aus L’étre et le néant:

L’étre-en-soi n’a qu'une dimension d’étre, mais 'apparition du néant comme
ce qui est éte au cceur de I’étre complique la structure existentielle en
faisant apparaitre le mirage ontologique du Soi.

Ici la distance, congue comme distance a soi, n’est rien de réel, rien qui soit
d’une maniére générale comme en soi; c’est simplement le rien, le néant qui
,,est été”” comme séparation.

Le temps psychique n’est que la collection liée des objets temporels. Mais sa
différence essentielle avec la temporalité originelle, c’est qu’il est, au lieu
que celle-ci se temporalise [...]. En méme temps, cette durée psychique qui
ne saurait étre par soi doit perpétuellement étre ete [...] cette temporalité
est composée de ,,maintenant” qui ont été, qui demeurent a la place qui
leur est assignée, mais qui s’influencent & distance dans leur totalité.

Ce croissant de lune peut étre une courbe ouverte dans le ciel ou un disque
en sursis. Ces potentialités, qui reviennent sur le ceci sans étre été par lui et
sans avoir a I'étre, nous les apellerons probabilites, pour marquer qu’ils
existent sur le mode d’étre de I'en-soi.14

14 Jean-Paul Sartre, L’étre et le neant, Paris, Gallimard, 1943, p. 182, 183,
218, 247.

149



Offensichtlich handelt es sich hier um eine reine Neuschopfung
Sartres, die nicht durch deutsche Formeln inspiriert ist. Aber wie
ibersetzen? Das Partizip ézé gibt es. Das deutsche Aquivalent wire
,,gewesen’’. Nun sagen wir aber ,,es ist gewesen’’. Kann man das Pro-
blem l6sen, indem man sagt ,,es wird gewesen’’ oder gar ,,es wird ge-
west”, um die Passivkonstruktion zu verdeutlichen? Wird dann klar,
da} es sich um eine Affizierung mit dem Sein des An-sich handelt?
Das franzosische Partizip éfé ist eindeutig von éfre abgeleitet. Uns
stehen im Deutschen zwei verschiedene Wortstimme zur Verfiigung.
verwendet man das deutsche Partizip ,,gewesen’, so kommt erstens
eine unerwiinschte und verunklarende Vergangenheitsassoziation hin-
ein und auflerdem die irrefiihrende Assoziation ,,Wesen’, zum Bei-
spiel wenn man an die von Sartre mehrfach auf deutsch zitierte
Hegelsche Formel denkt: ,,Wesen ist, was gewesen ist”” — {brigens
nicht ganz korrekt, aber von Sartre in dieser Form zitiert.

Es soll hier jedoch noch auf ein weiteres Problem bei der Neu-
uibersetzung der Schriften Sartres hingewiesen werden, das mit seiner
verspiteten und verzerrten deutschen Rezeption in den fiinfziger Jah-
ren zusammenhidngt. Man stelle sich einmal vor: Deutschland war
durch die Herrschaft der Nazis von 1933 bis 1945 sowohl von der
kulturellen Entwicklung des Auslands als auch von wichtigen Teilen
seiner eigenen kulturellen Tradition abgeschnitten gewesen. So
herrschte nach der Befreiung von den Nazis ein enormer kultureller
Nachholbedarf, fiir den jedoch die theoretischen und sprachlichen
Voraussetzungen weitgehend fehlten. Aufierdem war das kulturelle
Leben der Bundesrepublik der fiinfziger Jahre von einer ausgespro-
chen konservativen, idealistisch-irrationalen Grundstimmung geprigt.
Unter diesen ungiinstigen Voraussetzungen geschah die erste Sartre-
Rezeption, die sich zunidchst auf seine Stiicke und Erzdhlungen be-
schrinkte, im Zuge der grofien Absurdismuswelle zusammen mit
Camus u. a. Sartres philosophische Schriften las man dann im An-
schluf® an ein idealistisch-absurdistisches Verstindnis des Existentia-
lismus. Die ,realistische’” Orientierung seiner Philosophie — ,,rea-
listisch” hier im philosophischen Sinn — wurde iibersehen. Das ging
so weit, da® man bei der ersten Ubersetzung von L’étre et le néant
das fiir Sartres Philosophie sehr wesentliche Kapitel Le corps scham-
haft weglief3, bis es in den Beitragen zur Sexualforschung als Separat-

150



druck erschien, dort allerdings bezeichnenderweise unter dem Titel
Der Leib und nicht Der Korper. Oder um ein anderes Beispiel fiir jene
verzerrte Sartre-Rezeption zu nennen: in der deutschen Ubersetzung
von Sartres Schrift Qu’est-ce que la littérature? wurde der bekannte
Gidesche Begriff des acte gratuit mit ,,Gnadenakt’ iibersetzt.

Sartres politisches Engagement, das ja unmittelbar nach seiner
Flucht aus dem deutschen Kriegsgefangenenlager in Trier mit seiner
Beteiligung an der Résistance beginnt und sich mit der Griindung
einer libertidr-sozialistischen Sammelbewegung, die fiir ein blockfreies
sozialistisches Europa eintrat, fortsetzt, wurde unter dem Einfluf} des
damals herrschenden bornierten Antikommunismus, der jede sozia-
listische Orientierung als Bolschewismus verdammte, so gut wie vollig
ignoriert. Sartres qudlende Frage angesichts der Moglichkeit, von der
deutschen Besatzungsmacht verhaftet und gefoltert zu werden, Par-
leraisje?, wurde mit ,,Soll man dariiber sprechen?”’ {ibersetzt, wahr-
scheinlich weil man sich gar nicht vorstellen konnte oder wollte, daf®
ein Schriftsteller und Philosoph in eine solche Situation geraten
konnte. Nun ist aber Sartres anti-faschistisches, anti-kolonialistisches
und libertdr-sozialistisches Engagement bis hin zur 68er Bewegung
gar nicht zu trennen von seiner Philosophie, die ja nicht nur eine Be-
wufdtmachung menschlicher Existenz ist, sondern durchgehend eine
Moral der Freiheit enthidlt. So galt es also bei der im Rowohlt Verlag
begonnenen Unternehmung einer revidierten und komplettierten
Neuausgabe von Sartres Gesammelten Werken diese verzerrte und
verstimmelte erste Sartre-Rezeption in Deutschland zu korrigieren.
Es mufdte also bewufdt gegen jene frithen Sartre-Ubersetzungen neu-
iibersetzt werden. Gleichzeitig mufdte darauf geachtet werden, dafd
dieses zeithistorisch bedingte Korrekturmotiv nicht zu Ubertreibun-
gen fithrte. Die Leser werden zu beurteilen haben, ob uns diese Grat-
wanderung immer gelungen ist.

151



Reésumé

Sartre, fortement influencé par certains philosophes allemands, en particulier par
Husserl et Heidegger, leur a emprunté maintes notions, mais en utilisant des tra-
ductions ou des circonlocutions frangaises. Il était parfaitement conscient d’in-
troduire ,,une notion allemande avec des mots déformés de faux frangais” dans
son discours. Mais comme ces traductions de notions allemandes ont subi un
glissement de sens dans le contexte frangais, le traducteur allemand des écrits
philosophiques de Sartre est obligé d’en tenir compte: il ne peut pas réintroduire
les termes allemands originaux, mais doit chercher de nouveaux termes qui
rendent compte de ces glissements de sens.

152



	Probleme der Rückübersetzung deutscher philosophischer Begriffe im Werk Sartres

