
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Probleme der Rückübersetzung deutscher philosophischer Begriffe im
Werk Sartres

Autor: König, Traugott

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Traugott König

PROBLEME DER RÜCKÜBERSETZUNG DEUTSCHER
PHILOSOPHISCHER BEGRIFFE IM WERK SARTRES

Sartre hat sich bekanntlich von einer ganzen Reihe deutscher
philosophischer Begriffe bei der Ausarbeitung seiner eigenen Philosophie
inspirieren lassen, Begriffe von Kant, Hegel, Marx, Nietzsche, Husserl,
Heidegger, Jaspers, um nur die Bekanntesten zu nennen. Er verwendet

diese Begriffe teils auf deutsch und fügt dann manchmal eine
umschreibende Übersetzung hinzu, in den meisten Fällen aber gleich in
französisierten Formen oder Umschreibungen, die er in der Regel den

vorliegenden Übersetzungen der entsprechenden Autoren entnimmt.
Er selbst hat, wie er zugibt, nur mit Mühe deutsch gelesen, was man
unter anderem daran merkt, daß er deutsche Begriffe zuweilen in
falscher Orthographie oder in einer bei uns nicht geläufigen Bedeutung
verwendet. Ich denke zum Beispiel an das Wort „Weltanschauung",
das bei ihm nicht die landläufige Bedeutung von croyance hat,
sondern immer die Bedeutung von intuition du monde, das heißt, er liest
dieses Wort einfach als eine Zusammensetzung von „Anschauung",
was er von Kant, von Husserl her kennt, und „Welt" und ist sich der
anderen Konnotationen gar nicht bewußt. Bekannt ist auch die
französische Übersetzung des Hegeischen „Herr und Knecht" mit maître
et esclave, durch die das bei Hegel unübersehbare feudalistische
Paradigma als Vorstufe des universellen Bürgertums unkenntlich wird,
was um so erstaunlicher ist, als sich diese Übersetzung trotz und nach
den berühmten Hegel-Vorlesungen von Alexandre Kojève von 1933
bis 1939 eingebürgert hat, obwohl Kojèves Hegel-Interpretation um
dieses Begriffspaar zentriert ist und er auf dem feudalistischen
Charakter dieses Paradigmas als Stufe des Selbstbewußtseins insistiert
hat.1

1 Alexandre Kojève, Introduction à la lecture de Hegel. Leqons sur la

Phénoménologie de l'Esprit professées de 1933 à 1939 à l'Ecole des Hautes-Etudes,

réunies et publiées par Raymond Queneau, Paris, Gallimard, 1947.

139



Weitaus am stärksten sind Sartres Anleihen bei Heidegger, dessen

Philosophie ja für seine eigene Theoriebildung entscheidend war. Daraus

ergibt sich nun für die deutsche Übersetzung der philosophischen
Werke das schwierigste Problem der Rückübersetzung deutscher
philosophischer Begriffe.

Man stelle sich einmal vor: Heideggers Sprache, ein geschlossenes,
in sich kohärentes linguistisches System, mit vielen Neubildungen,
Substantivierungen, die nur im Deutschen einen Sinn ergeben, mit
der Benutzung nicht mehr bewußter Etymologien, Umkehrungen des

gebräuchlichen Sinns von Vorsilben, ein linguistisches System also,
das man während der Lektüre aus dem erklärenden Kontext erlernen
muß. Heidegger selbst ist sich der ,Krudität' seiner Sprache bewußt
und rechtfertigt sie in Sein und Zeit folgendermaßen:

Mit Rücksicht auf das Ungefüge und ,Unschöne' des Ausdrucks innerhalb
der folgenden Analysen darf die Bemerkung angefügt werden: ein anderes ist
es, über Seiendes erzählend zu berichten, ein anderes, Seiendçs in seinem
Sein zu fassen. Für die letztgenannte Aufgabe fehlen nicht nur meist die
Worte, sondern vor allem die „Grammatik" [...]. Und wo die Kräfte wesentlich

geringer und überdies das zu erschließende Seinsgebiet ontologisch weit
schwieriger ist als das den Griechen vorgegebene, wird sich die Umständlichkeit

der Begriffsbildung und die Härte des Ausdrucks steigern.2

Dennoch — oder vielleicht gerade deshalb — hat sich Heidegger von
einer Übersetzung seiner Werke eine Bereicherung, ja Klärung seiner

Begriffe und Gedanken versprochen. Im Vorwort zu der berühmten
Übersetzung von Was ist Metaphysik? aus dem Jahre 1938 schreibt er
auf französisch:

Par la traduction, le travail de la pensée se trouve transposé dans l'esprit
d'une autre langue, et subit ainsi une transformation inévitable. Mais cette
transformation peut devenir féconde, car elle fait apparaître en une lumière
nouvelle la position fondamentale de la question; elle fournit ainsi l'occasion
de devenir soi-même plus clairvoyant et d'en discerner plus nettement les

limites. C'est pourquoi une traduction ne consiste pas simplement à faciliter
la communication avec le monde d'une autre langue, mais elle est en soi un
défrichement de la question posée en commun. Elle sert à la compréhension
réciproque en un sens supérieur. Et chaque pas dans cette voie est une
bénédiction pour les peuples.3

2 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 1963, p. 38 s.

3 Martin Heidegger, Qu'est-ce que la métaphysique?, Paris, Gallimard, 1951,

p. 8.

140



Und nun die philosophische Sprache Sartres, ein ebenfalls während
der Lektüre zu erlernendes Idiom, aber wesentlich offener zur
Alltagssprache, zu verschiedenen Alltagsjargons hin bis zu Injurien des

Argot, zudem, wie gesagt, zwischen Begriffen aus verschiedenen
deutschen Systemen pendelnd, mit ihnen jonglierend.

Welchen Anspruch erhebt Sartre selbst an seine philosophische
Sprache?

le sens de la philosophie, tel que je le comprends — qui n'est ni celui de

l'anthropologie, ni celui de tout type de connaissance de l'homme, ni même
celui de l'Histoire —, c'est de rejoindre le plus possible par approximation
notionnelle le niveau d'universel concret qui nous est donné dans la prose.
En effet, la prose écrite, littéraire me paraît la totalité encore immédiate,
encore non consciente de soi, et la philosophie devrait être suscitée par la
volonté de prise de conscience de cela en n'ayant à sa disposition que des

notions. Son but est donc de forger des notions qui s'alourdissent profondément,

progressivement, jusqu'à ce que nous arrivions à trouver comme un
modèle de ce qui se donne directement à la prose [...]. Mais la nécessité de la

philosophie étant la prise de conscience, le moment où on pourrait dire

qu'un homme a une conscience plénière de ce qu'il dit et de ce qu'il sent
[...], s'il pouvait, à ce moment-là, conserver la densité concrète du vécu qui
s'exprime dans la prose littéraire, tout en en ayant la connaissance par
notion, ce serait le moment où il aurait sa relation à l'autre et sa relation à soi,
non seulement définie, mais dépassée vers autre chose. C'est dire que la
philosophie doit se détruire tout le temps et renaître tout le temps [...]. Autrement

dit, la philosophie vient après, tout en étant constamment prospective,
mais elle doit s'interdire d'avoir autre chose à sa disposition que des notions;
c'est-à-dire des mots; et cependant, même ainsi, ce qui la sert c'est que ces

mots ne sont pas entièrement définis, c'est-à-dire qu'il y a quand même dans

l'ambiguité du mot philosophique quelque chose dont on peut se servir pour
aller plus loin. On peut s'en servir pour mystifier, c'est très souvent ce que
fait Heidegger, mais on peut aussi s'en servir pour prospecter, c'est ce qu'il
fait aussi.4

Wir können also unter anderem feststellen: Für Sartre hebt sich die

philosophische Begrifflichkeit durch Bewußtwerdung selbst auf, um
sich in einem neuen Bewußtseinsprozeß neuzuschaffen, ein Gedanke,
der von Heidegger so wohl nicht geteilt worden wäre, und wir stellen

4 Jean-Paul Sartre, „L'écrivain et sa langue", Revue d'Esthétique, 3-4, 1965,

p. 323 ss. Wiederabgedruckt in: Jean-Paul Sartre, Situations, IX, Paris,

Gallimard, 1972, p. 67 ss.

141



weiterhin, ebenso wie zu Heideggers Philosophie, sowohl Nähe wie
Distanz zu Heideggers Sprache fest.

Nun kommt jedoch hinzu, daß Sartre sich der Heideggerschen
Begrifflichkeit, die ja nicht unmittelbar übersetzbar ist, in ihrer französi-
sierten Form bedient, die er im wesentlichen der zwar kongenialen,
aber sehr freien ersten Heidegger-Übersetzung von Henry Corbin
entnimmt, zu der wir eben Heideggers Vorbemerkung zitiert haben5.
Durch Corbins Wahl interpretierender Begriffe und durch ihr
Eintauchen in den französischen Kontext kommt es dabei zu
Konnotationsverschiebungen.

Auf einer abstrakten oder theoretischen Ebene war sich Sartre
dieser Problematik durchaus bewußt. 1965 stellte ihm der belgische
Philosoph Pierre Verstraeten dazu folgende Fragen:

[...] que pensez-vous des critiques qui on été faites de votre adaptation du
langage philosophique allemand dans L'Etre et le Néant, critique qui posent
presque un problème de traduction? J'imagine que vous considérez que
c'est un reproche non fondé — mais comment justifierez-vous cet ordre de

transcription de l'allemand philosophique dans la langue philosophique
française?

Je considère, [...], que tout doit pouvoir se dire; en ce sens, je suis contre
ce positivisme littéraire [...] qui aboutirait au fond à dire qu'on ne peut pas
traduire Heidegger en français, parce qu'on considérerait, en s'appuyant sur
le structuralisme, que les langues n'ont pas d'équivalences, qu'elles se

conditionnent chacune comme un ensemble, etc. Nous arriverions ainsi à l'idée que
ce qu'il a d'inventif dans le langage de Heidegger est conforme (ce qui est

vrai) à la langue allemande: s'il emploie le mot de da-sein ou le mot de

Bewußtsein, ou si Husserl emploie le mot de Bewußtsein, il y a là deux sens

pour dire quelque chose à quoi rien ne correspond en français; nous arriverions

à dire qu'il n'y a pas de possibilité de le traduire, ou alors qu'il faut
faire d'énormes circonlocutions, ce qui revient au même. Donc, il faut
admettre, si nous pouvons tout pouvoir dire, si nous estimons que la pensée
d'un philosophe allemand comme Heidegger doit nous être accessible, même
si nous ne savons pas sa langue, et si en même temps nous croyons, dans une
certaine mesure, que les langues sont des touts qui se conditionnent
intérieurement, et qu'on ne retrouve pas nécessairement les mêmes choses d'une
langue à une autre, nous devons admettre que nous devons pouvoir faire
violence à la langue et lui faire dire des choses qui ne seraient pas dans le sens

français. Par exemple, si on traduit da-sein — [...] — par ,,être-là" en mettant

5 Ein Teil dieser Übersetzung erschien bereits 1931 in der Zeitschrift Bifur, 8,

zusammen mit Jean-Paul Sartres, „Légende de la vérité".

142



le trait d'union, l'être-là de quelque chose, ce n'est pas français; si l'on dit
„existential" et „existentiel" pour désigner deux nuances qui sont constamment

dans les philosophes allemands, ce n'est pas français. On peut inventer
des mots en français, mais dans la ligne inventive de ce qu'on appelle le génie
de la langue, c'est-à-dire dans un ensemble de traditions littéraires, ou plutôt
au sein de rapports internes et dynamiques d'un système linguistique. [...].
C'est pourquoi les inventions du philosophe qui veut acclimater des notions
philosophiques conçues par un Allemand, qui s'est à proprement parler
emparé de sa langue et l'a poussée dans le sens où elle allait, ne seront pas
nécessairement des inventions qui iront dans le sens de la langue française.
Et vous considérez avoir échappé à ce reproche?
Non, non, je pense qu'au contraire je l'ai assumé, qu'il faut le faire, parce
qu'à ce moment-là vous introduisez la notion. La notion n'est pas susceptible

d'être brisée, d'être séparée du mot qui l'exprime. L'idée de la pensée
sans mot n'a pas de sens pour moi. Par conséquent, vous avez une notion qui
est forgée en allemand au moyen d'une transformation de la langue
allemande, c'est-à-dire que la notion a été nécessaire comme invention; à un
moment donné elle s'est marquée comme lacune dans la pensée de Heidegger

et, pour la préciser, Heidegger a changé le sens d'un mot; cette nuance
ne peut pas être une nuance strictement allemande dans la mesure où il
s'agit quand même d'un universel concret. Donc, je ne peux pas lui donner
comme équivalent un mot français, une invention de mots qui soit vraiment
dans le sens de la langue, et cependant j'en ai besoin. J'introduis donc réellement

une notion allemande avec des mots déformés de faux français à l'intérieur

d'une pensée, dans la mesure où précisément la pensée est plus universelle

que la langue. Il y a un fait absolumment frappant: je ne sais pas très
bien l'allemand dans sa langue et très difficilement dans la traduction même
si elle était excellente. Mais ceci n'a aucune importance, parce qu'après ça
se dissout.
Ne pourrait-on ajouter que dans la mesure où ces concepts ont une fonction
créatrice ou instauratrice cela pourrait même présenter un avantage pour le

lecteur français que d'avoir à se braquer devant un mot puisqu'il s'agirait
justement pour lui de faire l'effort d'une compréhension nouvelle?
J'ajouterai cependant que, les techniques s'améliorant, au fur et à mesure les

professeurs amélioreront la possibilité expressive, et par cette effort collectif,

au bout de dix ans, la même pensée sera exprimée beaucoup plus clairement

et avec des mots moins difficiles.6

Ich sagte, abstrakt oder theoretisch war sich Sartre dieser Problematik

durchaus bewußt. Er übernimmt nicht nur Neubildungen,
Neologismen aus einem anderssprachigen linguistischen System, sondern er

6 Jean-Paul Sartre, op. cit., p. 71-74.

143



übernimmt sie in französisierten Formen, die manchmal der
französischen Sprache Gewalt antun.

Sehen wir uns jedoch einmal an einem konkreten Beispiel an, wie
sich das verhält, und kommen wir damit auf die Übersetzung des

Begriffs Da-sein mit L'être-là zurück, von der er sprach. Tatsächlich
benutzt Sartre nur hin und wieder diesen Begriff l'être-là, den er als

unfranzösisch empfindet, der jedoch heute durch neuere Übersetzungen

als ins Französische eingebürgert gelten kann.7 Henry Corbin
aber hatte in seiner Heidegger-Übersetzung — und allein diese war
Sartre, der, wie er ja selbst zugibt, nur mit Mühe deutsch las,
bekannt — die Umschreibung mit réalité-humaine eingeführt, mit einem
Bindestrich gekoppelt — übrigens mit impliziter Zustimmung Heideggers,

was um so verwunderlicher oder vielleicht sogar vielsagend ist,
als Heidegger in Sein und Zeit die Begriffe „Mensch" oder das Adjektiv

„menschlich" meidet. Doch gerade bei diesem Beispiel ist zu
fragen, ob die Corbinsche Übersetzung — ganz entsprechend der Hoffnung

Heideggers — die Begrifflichkeit nicht klarer macht und
bereichert, eben auf Grund der Konnotationsverschiebung.

Hören wir zunächst, wie Corbin seine Übersetzung des Begriffs
„Da-sein" mit réalité humaine rechtfertigt. Im Vorwort zu seiner
berühmten Übersetzung von Was ist Metaphysik? schreibt er:

Parfois on cite simplement ce terme en allemand; parfois on le traduit par
„existence". Tel est évidemment le sens courant du mot, mais si on se

contente de cette équivalence, on sera par suite entraîné à la plus fâcheuse
confusion entre les notions d'existentiel et à'existential. Que cette confusion
soit précisément à l'origine de la majorité des critiques adressées à Heidegger,

ü n'y a pas lieu d'y insister [...]. L'existant que désigne le terme de
Dasein n'est point seulement un existant dont il y aurait à analyser l'être parmi
tous les autres existants. Son être est l'être de l'homme, c'est la réalité
humaine dans l'homme. Nous recourons donc en français à ce terme composé
[...]. Il faudra pourtant ne jamais perdre de vue que ce terme composé ne
désigne pas une réalité qui serait tout d'abord posée, puis recevrait le prédicat

„humaine"; non, il désigne un tout initialement homogène, spécifiquement

distinct de la „réalité" tout court ou de toute réalité différemment
constituée. Il nous est apparu, que le procédé consistant à former de nouvelles

ressources lexicologiques en recourant au symbole du trait-d'union, était

7 Siehe zum Beispiel Martin Heidegger, L'être et le temps. Traduit de l'alle¬
mand et annoté par Rudolf Boehm et Alphonse de Waelhens, Paris,
Gallimard, 1964.

144



infiniment préférable à la création de néologismes inattendus ou irritants.
En allemand même, l'auteur recourt fréquemment à cette notation grâce à

laquelle le mouvement ou la cohésion nouvelle que découvre la pensée, sont
annoncés directement dans les mots.8

Sartre übernimmt in der Regel diese Corbinsche Übersetzung des Hei-
deggerschen Dasein mit réalité-humaine und verbindet sie auch meist
mit einem Gedankenstrich. Nur manchmal verwendet er direkt den
deutschen Begriff Dasein, daneben hin und wieder auch l'ëtre-là. Er
integriert diesen Begriff réalité-humaine so fest in seine philosophische

Sprache, daß der Leser und vielleicht sogar er selbst sich seiner
Heideggerschen Herkunft gar nicht mehr bewußt wird. Außerdem
denkt jeder Franzose bei réalité humaine sicher sofort an den geläufigeren

und kaum ins Deutsche übersetzbaren Begriff condition
humaine — der vielleicht eher dem Heideggerschen In-der-Welt-sein
entspricht. Sie wissen wahrscheinlich, daß der Malrauxsche Roman La
condition humaine bald mit So lebt der Mensch und bald mit Conditio

humana übersetzt wird. Dieser Konnotationsverschiebung jedenfalls

scheint sich Sartre entweder nicht bewußt zu sein, oder er hält
sie für unerheblich oder vielleicht sogar für erwünscht. Sehen wir uns
einmal folgendes Heidegger-Zitat im Original und in der von Sartre
kommentarlos verwendeten Übersetzung von Corbin an:

Auch dann, wenn es [das Da-sein], noch existierend, nichts mehr „vor sich"
und „seine Rechnung abgeschlossen" hat, ist sein Sein noch durch das

„Sichvorweg" bestimmt. Die Hoffnungslosigkeit zum Beispiel reißt das
Dasein nicht von seinen Möglichkeiten ab, sondern ist nur sein eigener Modus
des Seins zu diesen Möglichkeiten.9

Und nun die von Sartre zitierte Corbinsche Übersetzung dieses
Zitats:

Même si la réalité humaine n'a plus rien „devant" soi, même si elle a „arrêté
son compte", son être est encore déterminé par cette „anticipation de soi-
même". La perte de tout espoir, par exemple, n'arrache pas la réalité-humaine
à ses possibilités, elle est simplement „une manière d'être" envers ces mêmes
possibilités.10

8 Martin Heidegger, Qu'est-ce que la métaphysique?, Paris, Gallimard, 1938,
p. 13.

9 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 1963, p. 236.
10 Jean-Paul Sartre, ,,A propos de Le bruit et la fureur. La temporalité chez

145



Ich glaube, schon an diesem Zitat kann man ermessen, welchen Vorzug

die französische Übersetzung gegenüber dem Original bietet.
Über die Übersetzung von Dasein mit réalité-humaine sprachen wir.
Sehen wir uns jetzt einmal die Übersetzung des typisch Heidegger-
schen „Sichvorweg" mit anticipation de soi-même an. Heidegger sagt

zu diesem Begriff in Sein und Zeit\

Das Sich-vorweg gründet in der Zukunft [...]. Hierbei verbietet es sich nach
dem Gesagten von selbst, das „Vor" im „Vorweg" [...] aus dem vulgären
Zeitverständnis zu fassen. Das „Vor" meint nicht das „Vorher" im Sinne des

„Noch-nicht-jetzt — aber später"; [...]. Das „vor" und „vorweg" zeigt die

Zukunft an, als welche sie überhaupt erst ermöglicht, daß Dasein so sein

kann, daß es ihm um sein Seinkönnen geht. Das in der Zukunft gründende
Sichentwerfen auf das „Umwülen seiner selbst" ist ein Wesenscharakter der
Existentialität. Ihr primärer Sinn ist die Zukunft.11

Ist nicht gerade die Nicht-Zeitlichkeit dieses Begriffs mit dem
anticipation de soi-même besser wiedergegeben?

Bei dem Begriff des „Sichentwerfens" haben wir es mit der
nächsten Frage zu tun. Der Begriff „Entwurf" wird allgemein mit
projet übersetzt. Da klingt nun im Französischen „Absicht",
„Vorhaben", „Projekt" mit an, während die deutsche Konnotation „Skizze"

verloren geht. Aber entspricht nicht auch dieses Wort projet eher
dem Heideggerschen Begriff, vor allem in Verbindung mit dem
dazugehörigen Verb projeter, se projeter? Einmal klingt hier der Begriff
des Projizierens an, und zum anderen scheint auch die Etymologie
den Gedanken oder das Bild Heideggers besser wiederzugeben, wenn
wir es ganz wörtlich mit „vor-werfen", „vorauswerfen" zurückübersetzen.

Entspricht das nicht eher dem Heideggerschen „Sichvorweg"?
In der Critique de la raison dialectique, Sartres vom Marxismus

geprägter späterer Philosophie, spielt dieser Begriff projet wieder
eine Schlüsselrolle, jetzt aber eindeutig als „Plan praktischen
Handelns" und nicht als existentielles Verhalten, nicht als „Seinsentwurf'

oder „Entwurf, zu sein". Mit „Entwurf' läßt sich das projet in

Faulkner", Situations I, Paris, Gallimard, 1947, p. 80 s. Sartre zitiert übrigens

die Corbinsche Übersetzung nicht korrekt, siehe Martin Heidegger,
Qu'est-ce que la métaphysique?, Paris, Gallimard, 1938, p. 116.

11 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 1963, p. 327.

146



diesem Kontext jedenfalls nicht zurückübersetzen. Für den französischen

Leser ist es aber dasselbe Wort, das er aus L'être et le néant
kennt. Der Begriff projet läßt also im Französischen andere
Konnotationsverschiebungen zu.

Aus alldem ersieht man, daß es sich bei diesen Konnotationsver-
schiebungen zwischen Heideggers und Sartres Sprache nicht um
zufällige, durch unzutreffende Umschreibungen oder Übersetzungen
zustande gekommene Verunklarungen handeln kann, sondern daß sich
in ihnen — wenn auch durch die Übersetzung vermittelt — philosophische

Varianten oder Differenzen manifestieren. Denn bei aller
Nähe zu Heidegger enthält ja Sartres Philosophie auch eine deutliche
Distanz zu Heidegger. Er sagt es ausdrücklich an mehreren Stellen,
zum Beispiel in L'être et le néant:

Heidegger n'échappe pas à l'idéalisme: sa fuite hors de soi, comme structure
a priori de son être, l'isole aussi sûrement que la réflexion kantienne sur les

conditions a priori de notre expérience; ce que la réalité-humaine retrouve
en effet au terme inaccessible de cette fuite hors de soi, c'est encore soi.12

Was hat nun aus alldem der deutsche Übersetzer der philosophischen
Texte Sartres zu schließen? Ich mußte so ausführlich auf das Problem
der französischen Übersetzung deutscher Begriffe eingehen, um
Ihnen das Problem der Rückübersetzung dieser Begriffe verdeutlichen
zu können. Soll man den französischen Kontext — nicht nur den

sprachlichen im engeren Sinne — und die Konnotationsverschiebungen
durch die Übersetzung außer acht lassen und die deutschen

Herkunftsbegriffe einfach einsetzen? Für réalité humaine „Dasein", für
projet in jedem Fall „Entwurf" einsetzen, für ustensilité „Zeug"
oder „Zeughaftigkeit" oder gar „Zuhandenes", um ein anderes
Beispiel zu nennen? Für anticipation de soi-même „Sichvorweg"?

Sofern es sich um direkte Zitate handelt, müssen diese selbstverständlich

im deutschen Originaltext wiedergegeben werden — wobei
ich nur nebenbei auf das Problem hinweisen will, daß die im Französischen

oft ungenau oder unvollständig zitierten und nachgewiesenen
Texte deutscher Philosophen meist schwer auffindbar sind, was
durch die Abweichung der französischen Übersetzung noch erschwert
wird. Wie verhalte ich mich jedoch als deutscher Übersetzer gegen-

12 Jean-Paul Sartre,L'être et le néant, Paris, Gallimard, 1943, p. 306.

147



über einer Paraphrasierung, ja Integrierung deutscher Begriffe im
französischen Kontext? Geht nicht etwas von diesem Kontext und
von der möglicherweise größeren Klarheit der deutschen Begriffe in
französischer Übersetzung oder Umschreibung verloren, wenn ich
zum Beispiel réalité-humaine mit „Dasein" zurückübersetze, vor
allem wenn condition humaine oder être humain daneben stehen?
Liest der französische Leser Sartres Philosophie nicht als einen
kohärenten Text mit aus dem Kontext heraus verständlichen Neologismen,

hinter denen manchmal deutsche Begriffe in Klammern stehen,
deren Konnotation er sowieso nicht nachvollziehen kann? Muß die
deutsche Übersetzung nicht vielmehr diese Kohärenz des französischen

Originals wiedergeben und erhalten, bei dem dem französischen

Leser die Anleihen aus der deutschen Philosophie ja entgehen,
was den Vorteil hat, daß ihm der Text nicht durch eine komplizierte
Rezeptionsgeschichte verunklart wird?

Sie sehen schon aus dieser Fragestellung, welche Entscheidung
meine Kollegen und ich bei der Neuübersetzung von Sartres
philosophischen Texten, die der Rowohlt Verlag neu herausbringt, getroffen
haben. Um bei unserem Beispiel zu bleiben: wir übersetzen réalité-
humaine nicht mit „Dasein", sondern mit „menschliche-Realität",
wobei wir die Begrifflichkeit des Ausdrucks wie Sartre durch einen
Bindestrich hervorheben und in einer Fußnote und im Glossar auf
die Herkunft dieses Begriffs hinweisen. Dennoch können wir dem
deutschen Leser natürlich im Text selbst eine Vorstellung von der
Heidegger-Rezeption Sartres bieten, weil wir ja die originalen
Heidegger-Zitate mit Sartres paraphrasierender Übernahme konfrontieren.

Allerdings setzen wir dann hinter den Begriff „Dasein" réalité
humaine in Klammern dazu. Teilweise — so in dem Sammelband
früher philosophischer Schriften, der unter dem Titel Die Transzendenz

des Ego13 erschienen ist — zitieren wir in den Anmerkungen
noch zusätzlich die französische Übersetzung von Zitaten deutscher
Philosophen, in diesem Fall die Übersetzungen von Zitaten Husserls.

Im fortlaufenden Text Sartres bemühen wir uns, für Sartres Sprache
im Deutschen ein kohärentes Äquivalent zu finden, ohne Rücksicht
auf mehr oder weniger deutliche Anleihen aus der deutschen Philoso-

13 Jean-Paul Sartre, Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-
1939, Reinbek, Rowohlt, 1982.

148



phie. Andernfalls würde der Sartresche Text im Deutschen zudem
zwischen mehreren philosophischen Jargons hin-und-herschwanken,
die ja sprachlich viel stärker voneinander abweichen als die ohnehin
der Alltagssprache näheren französischen Jargons. Wir hätten es dann
stellenweise mit einem Konglomerat aus Kant, Hegel, Nietzsche,
Husserl, Heidegger, Marx, Freud zu tun, und das eigenständige Sartresche

Denken würde dadurch mehr oder weniger unkenntlich.
Ein besonderes Problem bei den Sartreschen Neubildungen stellt

die im Französischen befremdliche, aber aus dem Kontext heraus

durchaus verständliche Formel il est été dar, die sich bewußt vom
französischen Perfekt des Verbs être: il a été unterscheidet. Ich habe
dafür noch keine sprachlich überzeugende Lösung gefunden und
möchte dieses Problem liier zur Diskussion stellen. Bekanntlich
enthält ja Sartres Philosophie eine Bewußtmachung des permanenten
Schwankens zwischen dem être, dem en-soi der bloßen Existenz, und
dem wertestiftenden néant, dem pour-soi der réalité-humaine. Immer
wenn das pour-soi sich mit dem en-soi verbindet, wird es vom Sein
des en-soi affiziert, es wird sozusagen „geseint" oder „verseint", und
tatsächlich handelt es sich ja bei der Formel il est été um eine Passivform,

genauer um das Passiv Präsenz. Zur Verdeutlichung des

Problems gebe ich Ihnen vier Zitate aus L'être et le néant :

L'être-en-soi n'a qu'une dimension d'être, mais l'apparition du néant comme
ce qui est été au cœur de l'être complique la structure existentielle en
faisant apparaître le mirage ontologique du Soi.

Ici la distance, conçue comme distance à soi, n'est rien de réel, rien qui soit
d'une manière générale comme en soi; c'est simplement le rien, le néant qui
,,est été" comme séparation.

Le temps psychique n'est que la collection liée des objets temporels. Mais sa

différence essentielle avec la temporalité originelle, c'est qu'il est, au lieu

que celle-ci se temporalise [...]. En même temps, cette durée psychique qui
ne saurait être par soi doit perpétuellement être été [...] cette temporalité
est composée de „maintenant" qui ont été, qui demeurent à la place qui
leur est assignée, mais qui s'influencent à distance dans leur totalité.

Ce croissant de lune peut être une courbe ouverte dans le ciel ou un disque
en sursis. Ces potentialités, qui reviennent sur le ceci sans être été par lui et
sans avoir à l'être, nous les apellerons probabilités, pour marquer qu'ils
existent sur le mode d'être de l'en-soi.14

14 Jean-Paul Sartre, L'être et le néant, Paris, Gallimard, 1943, p. 182, 183,

218,247.

149



Offensichtlich handelt es sich hier um eine reine Neuschöpfung
Sartres, die nicht durch deutsche Formeln inspiriert ist. Aber wie
übersetzen? Das Partizip été gibt es. Das deutsche Äquivalent wäre
„gewesen". Nun sagen wir aber „es ist gewesen". Kann man das
Problem lösen, indem man sagt „es wird gewesen" oder gar „es wird ge-
west", um die Passivkonstruktion zu verdeutlichen? Wird dann klar,
daß es sich um eine Affizierung mit dem Sein des An-sich handelt?
Das französische Partizip été ist eindeutig von être abgeleitet. Uns
stehen im Deutschen zwei verschiedene Wortstämme zur Verfügung,
verwendet man das deutsche Partizip „gewesen", so kommt erstens
eine unerwünschte und verunklarende Vergangenheitsassoziation hinein

und außerdem die irreführende Assoziation „Wesen", zum
Beispiel wenn man an die von Sartre mehrfach auf deutsch zitierte
Hegeische Formel denkt: „Wesen ist, was gewesen ist" — übrigens
nicht ganz korrekt, aber von Sartre in dieser Form zitiert.

Es soll liier jedoch noch auf ein weiteres Problem bei der
Neuübersetzung der Schriften Sartres hingewiesen werden, das mit seiner

verspäteten und verzerrten deutschen Rezeption in den fünfziger Jahren

zusammenhängt. Man stelle sich einmal vor: Deutschland war
durch die Herrschaft der Nazis von 1933 bis 1945 sowohl von der
kulturellen Entwicklung des Auslands als auch von wichtigen Teilen
seiner eigenen kulturellen Tradition abgeschnitten gewesen. So

herrschte nach der Befreiung von den Nazis ein enormer kultureller
Nachholbedarf, für den jedoch die theoretischen und sprachlichen
Voraussetzungen weitgehend fehlten. Außerdem war das kulturelle
Leben der Bundesrepublik der fünfziger Jahre von einer ausgesprochen

konservativen, idealistisch-irrationalen Grundstimmung geprägt.
Unter diesen ungünstigen Voraussetzungen geschah die erste Sartre-
Rezeption, die sich zunächst auf seine Stücke und Erzählungen
beschränkte, im Zuge der großen Absurdismuswelle zusammen mit
Camus u. a. Sartres philosophische Schriften las man dann im
Anschluß an ein idealistisch-absurdistisches Verständnis des Existentialismus.

Die „realistische" Orientierung seiner Philosophie —

„realistisch" hier im philosophischen Sinn — wurde übersehen. Das ging
so weit, daß man bei der ersten Übersetzung von L'être et le néant
das für Sartres Philosophie sehr wesentliche Kapitel Le corps schamhaft

wegließ, bis es in den Beiträgen zur Sexualforschung als Separated



druck erschien, dort allerdings bezeichnenderweise unter dem Titel
Der Leib und nicht Der Körper. Oder um ein anderes Beispiel für jene
verzerrte Sartre-Rezeption zu nennen: in der deutschen Übersetzung
von Sartres Schrift Qu'est-ce que la littérature? wurde der bekannte
Gidesche Begriff des acte gratuit mit „Gnadenakt" übersetzt.

Sartres politisches Engagement, das ja unmittelbar nach seiner
Flucht aus dem deutschen Kriegsgefangenenlager in Trier mit seiner
Beteiligung an der Résistance beginnt und sich mit der Gründung
einer libertär-sozialistischen Sammelbewegung, die für ein blockfreies
sozialistisches Europa eintrat, fortsetzt, wurde unter dem Einfluß des

damals herrschenden bornierten Antikommunismus, der jede
sozialistische Orientierung als Bolschewismus verdammte, so gut wie völlig
ignoriert. Sartres quälende Frage angesichts der Möglichkeit, von der
deutschen Besatzungsmacht verhaftet und gefoltert zu werden, Par-

lerais-je?, wurde mit „Soll man darüber sprechen?" übersetzt,
wahrscheinlich weil man sich gar nicht vorstellen konnte oder wollte, daß
ein Schriftsteller und Philosoph in eine solche Situation geraten
könnte. Nun ist aber Sartres anti-faschistisches, anti-kolonialistisches
und libertär-sozialistisches Engagement bis hin zur 68er Bewegung

gar nicht zu trennen von seiner Philosophie, die ja nicht nur eine Be-

wußtmachung menschlicher Existenz ist, sondern durchgehend eine
Moral der Freiheit enthält. So galt es also bei der im Rowohlt Verlag
begonnenen Unternehmung einer revidierten und komplettierten
Neuausgabe von Sartres Gesammelten Werken diese verzerrte und
verstümmelte erste Sartre-Rezeption in Deutschland zu korrigieren.
Es mußte also bewußt gegen jene frühen Sartre-Übersetzungen
neuübersetzt werden. Gleichzeitig mußte darauf geachtet werden, daß
dieses zeithistorisch bedingte Korrekturmotiv nicht zu Übertreibungen

führte. Die Leser werden zu beurteilen haben, ob uns diese

Gratwanderung immer gelungen ist.

151



Résumé

Sartre, fortement influencé par certains philosophes allemands, en particulier par
Husserl et Heidegger, leur a emprunté maintes notions, mais en utilisant des

traductions ou des circonlocutions françaises. Il était parfaitement conscient
d'introduire „une notion allemande avec des mots déformés de faux français" dans

son discours. Mais comme ces traductions de notions allemandes ont subi un
glissement de sens dans le contexte français, le traducteur allemand des écrits
philosophiques de Sartre est obligé d'en tenir compte: il ne peut pas réintroduire
les termes allemands originaux, mais doit chercher de nouveaux termes qui
rendent compte de ces glissements de sens.

152


	Probleme der Rückübersetzung deutscher philosophischer Begriffe im Werk Sartres

