
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Traducende celan postumo

Autor: Bevilacqua, Giuseppe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giuseppe Bevilacqua

TRADUCENDO CELAN POSTUMO

Scorrendo — non molto tempo fa — il programma di questo colloquio
meritoriamento organizzato dall'università di Losanna e dalla Asso-
ciazione svizzera di letteratura generale e comparata ho potuto con-
statare che — a chi ha l'onore di parlarvi — era toccato in sorte di
trattare il tema délia traduzione in rapporto a dei testi che pre-
sentano un massimo di problematicità.

E' vero che anche traduire Goethe o Hölderlin, tradurre Pasolini
o Hildesheimer costituisce un compito quanto mai arduo: e trattarne
in sede teorica significa affrontare una questione irta di contraddi-
zioni e di difficoltà. Ed è ancora più vero che Mallarmé è sempre
stato per i suoi traduttori — si chiamassero magari Giuseppe Unga-

retti, e ricordo particolarmente Ungaretti anche perché proprio oggi
1° giugno ricorre il 15° anniversario délia sua morte — Mallarmé,
dicevo, è sempre stato un caso spinosissimo per i traduttori. Ma non
mi pare dubbio che porsi a tradurre in un'altra lingua l'opéra poetica
di Paul Celan appare a chiunque un'impresa addirittura disperata. In
tutto questo mi trovo accomunato al valentissimo collega John Jackson,

che infatti annuncia un'intervento dal titolo Traduire Celan:
raison d'un échec. Ma, se mi è permesso rivendicare lino in fondo
questo poco invidiabile primato, ricorderè che nell'ambito stesso

dell'opera di Celan la poesia che io ho tentato di recare in italiano si

distingue per una sua ancora maggiore e infine iperbolica ermeticità.
Secondo una testimonianza verbale non dubitabile Paul Celan avreb-
be affermato che la sua poesia è intraducibile.

D'altra parte noi tutti sappiamo che lo stesso Celan ha dedicato
una parte molto consistente délia sua attività di scrittore alla traduzione

di poeti moderni e contemporanei tra i più difficili. Uno di
questi è Velimir Chlebnikov. Il numéro 10 délia rivista Kursbuch,

121



uscito nell'ottobre del 1967, era in parte dedicato al grande poeta
russo. In appendice al fascicolo troviamo una nota redazionale che
suona: „Velimir Chlebnikov hat seit jeher als ein unübersetzbarer
Autor gegolten." Dunque anche Celan si è cimentato nella versione di
un poeta considerato intraducibile. Infatti, già il numéro 10 di
Kursbuch, portava, accanto ad altre, una sua traduzione. Interessante
è quanto ancora si legge nella nota redazionale già citata: „Von den
Chlebnikov-Versionen, die in diesem Heft zu finden sind, kann nur
eine einzige als Übersetzung im vollen Sinn des Wortes gelten : sie ist
Paul Celan zu verdanken. In zweiter Linie sind Peter Urbans
Versuche zu nennen. Dietlind Steck hat sich damit begnügt, Interlinear-
Versionen herzustellen. Auf solchen wörtlichen Wiedergaben beruhen
Hans Magnus Enzensbergers Fassungen". Dunque abbiamo in succes-
sione: „ Übersetzung im vollen Sinn des Wortes";,.Versuch";,,Inter¬
linear-Version"; ,,Fassung". Sembra quasi che vi sia una graduatoria,
ove perö la „Fassung" sta aU'ultimo posto forse soltanto perché
l'estensore délia nota è probabilmente Enzensberger stesso: credo che
il suo posto avrebbe dovuto essere almeno il secondo. In questa
graduatoria par di percepire la distinzione che Cervantes, in un passo
famoso del Don Quijote, istituisce far traducir y traslar.

In che cosa consista questa differenza è chiaro a tutti a livello
intuitivo, mentre non è affatto chiaro in termini critico-teorici. Si

usa dire, genericamente, che una „Übersetzung im vollen Sinn des

Wortes" è quella che rende lo spirito informatore dell'originale, e

questo indipendentemente dal grado maggiore o minore di fedeltà
alla lettera. Se questo è vero, e se è vero che lo spirito di un'opera nel
suo complesso è uno e indivisibile, allora ne dériva che il primo
presupposto di una buona traduzione è la conoscenza del contesto.
Quanto più ampia, approfondita e direi intima è la conoscenza del

contesto, tanto più riuscita potrà essere la traduzione del testo.
E' questo il principio che mi ha guidato nell'intraprendere la

versione italiana di una parte consistente dell'opera postuma di Paul
Celan. Ma forse poi, più che a un principio teorico, tutto questo ha

corrisposto ad una condizione empirica in cui mi sono venuto a tro-
vare. Per spiegare concretamente che cosa voglio dire, debbo fare un
piccolo excursus autobiografico.

122



Nell'estate del 1950, trentacinque anni or sono, in una località
di villeggiatura della Carinzia ebbi occasione di conoscere qualcuno
che a sua volta aveva conosciuto Paul Celan durante il suo soggiorno
Viennese dal dicembre 1947 all'estate del 1948; ma anche poi — con
Celan — era rimasto in contatto e l'aveva assiduamente frequentato a

Parigi nell'inverno 1949/50. Fu cosî che potei leggere in dattiloscritto
delle poesie che due anni più tardi sarebbero comparse a stampa in
Mohn und Gedächtnis. Alla pubblicazione di questo volumetto mi
confermai nel profondo e awincente interesse che fin dalle primis-
sime letture avevo provato per questo poeta.

Ho spiegato in altra occasione — e cioè durante il recente con-
vegno di Seattle su Paul Celan — le ragioni anche contingenti, cioè
legate dapprincipio a quel particolare momento storico, del mio
interesse per l'opéra di questo poeta. Qui mi preme piuttosto chiarire, e

anzitutto a me stesso, l'importanza che ha avuto per la traduzione
questa mia assiduità durata oltre un trentennio e tuttora opérante.
Perché in questo lungo periodo, naturalmente, io ho seguitato a

leggere i libri di Celan mano a mano che uscivano e ho tentato in questo
modo di costituirmi appunto il contesto. Adopero questo termine nel
senso etimologico di un tessuto formato da un ordito e da una trama.
Devo dire che questa costante frequentazione dei testi celaniani per
lungo tempo non ha comportato una grande aggressività interpreta-
tiva da parte mia. E' vero che già trent'anni or sono ho fatto delle

prove di traduzione per far conoscere Celan all'amico Andrea Zan-
zotto a cui avevo spesso parlato di lui e che ne era diventato curioso,
ma a quell'epoca la poesia di Celan era ancora abbordabile dal punto
di vista interpretativo, e io del resto sceglievo i testi più espliciti. La
mia lettura è stata un lentissimo approccio il cui scopo era di aderire
al movimento segreto di questa poesia, al suo tropismo essenziale,
che naturalmente era collegato con una vicenda umana di cui mi sfor-
zavo di cogliere il disegno complessivo sullo sfondo dell'epoca che il
poeta aveva vissuto e allora stava ancora vivendo, ed era d'altronde
anche la mia. Questo desiderio e questo sforzo di cogliere il senso
globale era alimentato dalla consapevolezza che solo in questo modo
avrei avuto qualche possibilité di aggirare gli ostacoli che si frappone-
vano ad una comprensione in dettaglio di un'opera la quale — come
obbedendo ad una sua severa fatalità — si veniva facendo sempre più

123



ardua. Mi preparavo insomma fin dall'inizio a quegli esiti estremi che
oscuramente presentivo. Fin dopo il secondo libro Von Schwelle zu
Schwelle, 1955) apparve abbastanza chiaro che la cometa di Celan
stava obbedendo a gravità remote e avrebbe portato la sua ellissi in
zone insondabili. Mi parve subito che le due figure emblematiche ini-
ziali ancora ben riconoscibili in termini sentimentali : cioè la fanciulla
dolcemente pensosa ad esempio di Sie kämmt ihr Haar e il boia délia
Todesfuge, questo binomio di „amore e morte" ancora facilmente
rapportabile a coordinate poetiche ben note, si sarebbe ben presto
evoluto in un senso trascendente il caso singolo e avrebbe posto tanto
la biografia, ancora patente, quanto la cronaca epocale, ancora
bradante, in rapporto con terni metafisici liminari: il maie assoluto, la

possibilité délia poesia, la prospettiva soteriologica di una testimo-
nianza condotta con inflessibile rigore aile conseguenze ultime e pa-
gata poi con la vita. Bisognava dunque badare — nella comprensione
di questo contesto — più all'ordito che alla trama. E infatti i fili délia
trama cominciarono ben presto a ingarbugliarsi, alterando le figure;
mentre quelli dell'ordito restavano tesissimi nella posizione fissata da

quella specie di telaio, di macchina inesorabile che era il compito as-

segnato a questo poeta. Fuori di metafora voglio dire che la linea
lungo la quale era impostata l'opéra di Celan aveva una ferrea nécessité
interna che bisognava intendere nella sua legge fondamentale, senza

troppo soffermarsi sugli aspetti particolari attraverso cui si manifesta-
va. Oggi, da una prospettiva postuma, questa legge ci appare gié un
poco più chiara. Le tavole in cui Celan stesso ha cercato di fissarne i
termini essenziali, ossia il discorso di Darmstadt del 1960, appaiono
più leggibili. Questo testo eccezionale — cui Celan ha dato titolo Der
Meridian — e che fu scritto proprio all'apice meridiano délia parabola
che si sarebbe conclusa tragicamente dieci anni dopo, questo testo
eccezionale è stato letto troppo spesso corne un piccolo trattato di
poetica, mentre è — anche e soprattutto — una filosofia dell'esistenza

poetica, quale è stata elaborata e vissuta da un uomo che, posto
drammaticamente faccia a faccia con i grandi orrori del nostro tempo,

ha voluto assumerli integralmente nella propria poesia.
Nel Meridian Celan ha creato quasi una controfigura di se stesso,

prendendola a prestito dalla tragedia di Georg Büchner intitolata
Dantons Tod. Questa controfigura è Lucile, la sposa e amante teneris-

124



sima di Camille Desmoulins. Lucile è posta di fronte ai grandi orrori,
alla perversa grandezza del suo tempo; sono i giorni del terrore, del
massacro gratuito. Vede, percepisce chiaramente che le persone coin-
volte in questi eventi Ii vivono senza veramente penetrarli, e quindi in
un certo senso li subiscono: Camille Desmoulins e gli altri condannati
fanno délia carretta che li porta alla ghigliottina un palcoscenico. La
morte di Camille è teatrale, si direbbe quasi una „morte in endecasil-

labi"; corrispondentemente la loro idea dell'arte è incoerente: essa si

volge ora aU'artificio assoluto délia marionetta ora al naturalismo che
blocca la realtà in una fissità fotografïca.

Dirô a margine che in questo modo Celan ha anche indicato una
inadeguatezza a lui contemporanea: non dimentichiamo che sono gli
anni del dopoguerra, anni in cui grossa parte délia poesia si divide e si

oppone fra una stanca amministrazione dell'eredità novecentesca
mallarmeana e gli allettamenti del neo-realismo. Atteggiamenti che
entrambi non fanno suffïciente presa sull'essenziale del vissuto sto-
rico e — pur nella buona fede di chi li pratica — suonano falsi come le

frasi, „die kunstreichen Worte", gridate dagli infelici ghigliottinandi.
Ciè che Celan aveva in mente era una terza cosa ed egli ne ritrova

la cifra simbolica nella Lucile di Büchner. E' una specia di Wesensschau.

Leggiamo in Der Meridian-. „Aber es gibt, wenn von der Kunst
die Rede ist, auch immer wieder jemand, der zugegen ist und... nicht
richtig hinhört. Genauer: jemand, der hört und lauscht und schaut...
und dann nicht weiß, wovon die Rede war. Der aber den Sprechenden

hört, der ihn „sprechen sieht", der Sprache wahrgenommen hat
und Gestalt, und zugleich auch [...] Atem, das heißt Richtung und
Schicksal". Atem è parola assolutamente centrale sia nella poesia che
nella poetica e nella filosofia esistenziale di Paul Celan. Io ho usato
oggi, all'inizio, la parola spirito, ho detto che — nel tradurre questo
difficile poeta — mi ero proposto di comprendere lo spirito informa-
tore e certamente a molti dei presenti questa espressione è apparsa
alquanto frusta, questo proposito è apparso alquanto owio e con-
venzionale. Ora posso in un certo senso giustificare quella banalità
precisando che intendevo concretamente spirito nell'accezione di
questo celaniano spiritus o respiro che è anche direzione e destino, e,
in quanto tale, rivela il senso della lingua e délia figura. Insomma, per
interpretarla correttamente, mi pareva di dovermi porre davanti alla

125



poesia di Celan come Lucile davanti ai discorsi dei suoi amici: non
„richtig hinhören", ma bensî ,,Sprache wahrnehmen und Gestalt",
perché — lo dice poco più avanti Celan stesso — „Dichtung versucht
ja, wie Lucile, die Gestalt in ihrer Richtung zu sehen." Per tornare al

mio paragone precedente, cercavo di vedere sotto la trama del
discorso predicativo l'ordito dell'intenzione meta-testuale che unisce,
corne il quasi invisibile filo teso fra i due licci del telaio, poema a

poema, sequenza a sequenza, libro a libro, da Mohn und Gedächtnis
fino al postumo Fadensonnen ed oltre. E mi pareva di veder emergere
cosi — è sempre Celan stesso a usare questi termini — „das Neigungswinkel

seines Daseins, das Neigungswinkel seiner Kreatürlichkeif,\
emergeva, fantomatica ma imperiosa come lo spettro vendicativo del-
YAmleto, la figura di questo poeta, che — più di ogni altro — nella
storia poetica del nostro secolo ha sentito il bisogno di una nuova
teodicea; come del resto teodicale è l'assurda battuta finale di Lucile.
Si ricorderà che nel dramma di Büchner, cui Celan si appoggia, nel-
l'ultima scena Lucile va sulla piazza dove è stata distrutta senza ra-
gione la vita del suo Camille, si siede sui gradini délia ghigliottina e

dice: „Ich setze mich auf deinen Schooss, du stiller Todesengel." E

poi canta:

Es ist ein Schnitter, der heisst Tod,
Hat Gewalt vom höchsten Gott.
[...]
Viel Hunderttausend ungezählt,
Was nur unter die Sichel fällt.

L'assurdità di questo evento, cioè la soppressione dell'essere umano
che per Lucile rappresenta la vita stessa, diventa, nel sublime vaneg-
giamento di questo incomparabile personaggio, emblema dell'assur-
dità di un fato storico che nega la vita mentre invece dovrebbe affer-
marla, e si traduce a sua volta nell'assurdità dell'ultima battuta di
Lucile: ,,Es lebe der König!" „Ewiva il re!" che non è affatto una
professione di fede monarchica, ma bensî rappresenta (sono le parole
che Celan pone a commento): „quella maestà dell'assurdo che testi-
monia délia presenza dell'umano".

Celan si è identificato con questo personaggio büchneriano, che

egli ha potenziato con la propria riflessione e la propria sofferenza;
l'opéra — soprattutto Topera tarda di Celan — è tutta un unico ,,Es le-

126



be der König!" Ma l'assurdo di Celan non è quello provocatorio e lu-
dico che era stato dei surrealisti, né, ad esempio, quello di Eugène
Ionesco, grottesco e amaro fino al cinismo: la qualité di fondo dell'as-
surdo celaniano è invece appunto „quella maestà che testimonia della

presenza dell'umano", perché anch'esso viene da un ideale sedersi sugli
scalini della ghigliottina per accarezzare il ricordo delle vittime innu-
merevoli e innominate, insomma da un contemplare — come fa
Lucile — la discrepanza insondabile tra la poesia, che tende alla con-
ciliazione e alla totalité, e la storia — o quanto meno la storia del
nostro tempo — che sembra tendere invece alla negazione della vita e

al marasma linguistico. L'assurdo è il linguaggio della discrepanza.
Esso si manifesta nella trama della poesia celaniana, che sarebbe dun-

que per noi del tutto incomprensibile e quindi intraducibile, se non
avessimo — corne abbiamo visto, — la guida deXYordito, l'idea com-
plessiva della terribile ossessione teodicale da cui è dominata l'esisten-

za di questo poeta-testimone, nei suoi simmetrici cinquant'anni
1920-1970, gettati ad arco, o forse ad arcobaleno, sopra la massima
catastrofe.

Corne si manifesta l'assurdo della trama che lateralmente s'intrec-
cia all'ordito, coprendolo di sé e formando il corpo fisico della sin-

gola figura poetica, della singola composizione?
Dei due tropi fondamentali messi in opera dalla poesia moderna,

la metafora e la metonimia, Celan ha scelto la seconda. Egli non
voleva — o meglio non poteva — trasporre metaforicamente, ri-
creando a livello simbolico una totalité conciliata. Celan non fu un
simbolista. Egli doveva invece partire da un dato immediato disgre-
gato, anche banalmente sensoriale od occasionale, e da Ii — senza
salti metaforici — dissociare l'immagine per progressive modulazioni
contigue, spingendo perö questo processo oltre i limiti consueti, fino
a farci perdere il filo della catena metonimica ed approdare, nella
figura finale del testo, a quella immagine apparentemente priva di
ogni giustifïcazione logica o lirica. Poiché voleva comunicarci un pro-
fondo sgomento, egli doveva porsi con noi nella condizione di clii —

preso da vertigine e dissociazione visiva — veda l'immagine sdoppiarsi
e alterarsi davanti ai propri occhi. Doveva spingere la disaggregazione
metonimica fmo all'assurdo, per farci sentire la tensione inaudita di
cui era carico il suo messaggio: riflessione epocale sul male, da un

127



lato, sulla bellezza perduta, dall'altro. Doveva comunicarci l'indicibile
con la sola potenzialità del dire (da qui il suo tragico rapporto con la
lingua). Se mi è permessa una similitudine patetica, direi che la poesia
di Celan — particolarmente dell'ultimo Celan — assomiglia alio
sguardo di uno di quei moribondi, privati délia parola ma perfetta-
mente lucidi, che con la sola forza degli occhi cercano di consegnarci
un loro ultimo messaggio essenziale.

Ma si dirà che non sono stato invitato a Losanna per dare una de-

finizione délia poesia di Celan, bensî più modestamente, per riferire
sulle mie esperienze di traduttore. E' quanto mi accingo a fare sinte-
ticamente nei pochi minuti che ho ancora a disposizione. Dovevo
perö dire qual'è la mia idea délia poesia celaniana, perché è da questa
idea che io ho ricavato il mio atteggiamento corne traduttore.

Da quanto ho detto si capirà che la cosa più importante per me
era rendere il tono grave, la tormentata eppure ascetica solennité di
questi versi. E uso „solennité" nella connotazione che ha l'aggettivo
„solennel" nella poesia di Baudelaire. Il livello linguistico sul quale
ho cercato di pormi ha voluto essere dunque alio stesso tempo ele-

vato e disadorno lessicalmente, di grande tensione ritmica ma anche
sobrio e composto nella sintassi e nel metro, e questo anche lé dove
l'originale si permetteva trasgressioni di livello che — trasportate tali
e quali in altra lingua — sarebbero apparse invece come delle vere e

proprie cadute nel banale o nel parodistico. Nel tardo Celan c'è bensî

una forte componente di sarcasmo — come ha dimostrato il Bayerdörfer

— ma non ci sono mai allentamenti parodistici o compiaci-
menti ironici. Il sarcasmo non è ironia.

Per la medesima ragione sul piano fonologico ho cercato di evi-
tare tutti i preziosismi e tutte le levigatezze cui pure certi passaggi
dell'originale potrebbero autorizzare e che — almeno cosî mi sembra
— sono stati largamente praticati da alcuni traduttori francesi, in
quanto essi, più di noi italiani, hanno ancora Mallarmé in tus et in
cute.

Tra l'altro — nello sforzo di realizzare questa tonalité severa —

io ho avuto présente anche quella elementare sacralité del poetico
che Celan sapeva trasmettere attraverso la dizione dei propri versi.
(E ricordo, a questo proposito, una sua privatissima Dichterlesung,
a Vienna, esattamente trent'anni or sono, in casa di comuni amici:

128



rivedo Celan seduto al tavolo, curvo e raccolto sopra i suoi mano-
scritti, come un célébrante in atto di comunicarsi.)

Tutto questo evidentemente si riferisce a ciö che ho chiamato
l'ordito. Ma come penetrare nella trama delle immagini e dei
concetti, come intenderli e restituirli adeguatamente? Perché questo —

anzi — sembra essere la principale difficoltà per un traduttore del
tardo Celan. Anche qui mi richiamo a quanto ho detto poco fa: ossia
alia convinzione che i testi di Celan siano delle sequele metonimiche
fortemente lacunose. Se cosi è. la risoluzione interpretativa consiste-
rebbe nell'individuare l'anello iniziale che unisce il testo all'occasione
concreta. Molte volte questo anello manca, più spesso è abilmente
dissimulato fra gh altri. Individuarlo significa spesso compiereun'ope-
ra divinatoria, come se il testo con sguardo ipnotico ci trasmettesse il
suo segreto. Oppure significa, più banalmente, entrare in possesso di
un'informazione: come quando si apprese che lo ,,Einhorn" — l'uni-
corno — di Schibbolet non era indicazione di un animale araldico ma
il cognome di un amico di gioventù.

Poiché ho molto poggiato sul pedale délia solennité, si potrà
forse pensare che in questa ricerca io abbio evitato le piste che por-
tavano verso una spiegazione per cosî dire triviale: invece ho fatto
proprio il contrario, perché la grammatica dell'assurdo praticata da

Celan impone che si arrivi al sublime, al „maestoso" di cui sopra,
muovendo dalle situazioni più comuni. Perciô mi pare che abbia un
forte valore indiziario tutta quella oggettistica umile che va sparsa-
mente alla dériva dentro alla poesia di Celan: il gelso, il nasturzio, il
piccone del boscaiolo, fino agli inutili attrezzi medici che nell'ultima
poesia dell'ultimo volume voluto da Celan forse ci porta nella camera
di rianimazione dove egli, Potenziale suicida, immaginô sarebbe awe-
nuto il suo trapasso all'eternità. Certo in questo spericolato gioco di
ipotesi interpretative avrö spesso sbaghato. Ma devo dire che il fatto
in fondo non mi préoccupa eccessivamente, se sarô riuscito, corne

spero, almeno a sprazzi, a trasmettere al lettore italiano di Paul Celan

un po' di quel respiro che è direzione e destino.

129



Zusammenfassung

Man kann erst dann versuchen, die letzten Gedichte Celans zu übersetzen, wenn
man sich durch jahrelange Lektüre mit dem ganzen Werk vertraut gemacht hat.
Auf diese Weise kann man sich dem allgemeinen Konzept der Celan'schen Lyrik
annähern, die ein einzigartiges Zeugnis über die Absurdität des Bösen in unserer
Epoche sein will. Erst eine solche texttranszendente Lektüre gibt eine Chance,
die „Richtung" vom jeweiligen poetischen Gebilde (in dem im Meridian
dargestellten Sinne) wahrzunehmen und dessen „Gestalt" in ein anderes sprachliches
Gefüge zu transponieren, trotz der vielen Leerstellen, die die metonymischen
Ketten in der Poesie Paul Celans charakterisieren.

130


	Traducende celan postumo

