
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1986)

Heft: 3

Artikel: Form durch Freiheit : ein Plädoyer

Autor: Kemp, Friedhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Friedhelm Kemp

FORM DURCH FREIHEIT. EIN PLÄDOYER

Als Rahel Varnhagen 1828 ihr Mißfallen an den verschiedenen
deutschen Versionen der zuerst von Goethe übersetzten Ode1 Man-
zonis auf den Tod Napoleons - ,.11 cinque maggio" — äußerte, hielt
man ihr entgegen, wie schwer es doch sei. ein derartiges Gebilde in
demselben Silbenmaß wie im Original wiederzugeben.

Dies Verfahren, entgegnete die Rahel, nehm' ich nun schon von je nicht als

Bedingung an, der ich irgend etwas aufopfern ließ — das ist mir ganz
gleichgeltend mit solchem Verfahren, als wollte einer aus irgend einer beliebigen
Sprache etwas in unsere übersetzen, und verlangte, ich soll zufrieden sein,
und die Übersetzung für richtig halten, wenn etwa soviel R vorkämen als im
Original, oder die Zeilen fürs Aug' ebenso lang, kurz, oder kräuselig aussehn.

Ich will, daß mein Geist gezwungen ist, sich in denselben Richtungen zu
bewegen wie im Original, daß mein Gemüt auf eben die Weise affiziert wird
wie dort. Die Mittel hierzu nehme der Dichterübersetzer aus dem Vermögen
unserer Sprache; keine andre Ähnüchkeit darf ich, und kann ich fordern2.

Goethes Übertragung der Ode Alessandro Manzonis ist in meinen
Augen eine ans Wunderbare grenzende Sonderleistung, aber sie würde

uns entschieden zu weit führen. Mir geht es heute und hier allein um
diese Forderung der Rahel, eine Übersetzung müsse mich als Leser in
dieselben Richtungen bewegen wie das Original, müsse mein Gemüt
auf eben die Weise affizieren wie dort; gleichviel mit welchen Mitteln,
ob denen einer treuen oder einer freieren Nachbildung. „So getreu
wie möglich, so frei wie nötig", lautet eine alte Faustregel der Über-

1 Goethe, „Der fünfte Mai, Ode von Alexander Manzoni", Berliner Ausgabe,
Poetische Werke, Band 1, Berlin, Aufbau-Verlag, 1976, S. 618-621.

2 Rahel Varnhagen an ihren Bruder Ludwig Robert, 11. Oktober 1828, m:
Rahel. Ein Buch des Andenkens für ihre Freunde, Dritter Theü, Berlin,
Duncker und Humblot, 1834, S. 340.

19



setzungskunst, die ihren Lohn und ihre Ehre in der Erfüllung ihrer
Dienstschaft findet. Wo es aber um Gedichte geht und die
Übersetzung den Anspruch erhebt, eben ihr Dichterisches sichtbar werden
oder wenigstens ahnen zu lassen, müßte der Spruch da nicht eigentlich

umgekehrt lauten? ,,So frei wie möglich, so getreu wie nötig."
Getreu nicht in der vermeintlich genauen Nachbildung äußerer
Formen, sondern aus der Erfahrung ihrer Funktion, der Einsicht in ihre
Proportionen, ihre Kräfte der Ein- und Ausgliederung. Und Freiheit
demnach nicht als ein pis-aller, nicht als bedauerlicherweise
unvermeidliche Lizenz, sondern als die Voraussetzung, ohne welche der
Dichter-Übersetzer, wie die Rahel ihn nennt und meint, der selber
dichterische Übersetzer von Dichtung, nicht in Aktion treten kann.
Antwortende Freiheit also aus der Begegnung, nicht dienstbeflissene
Nachtreterei; ein Spurengehen, doch aus eigenen Gelenken auf einem
geschichtlich veränderten Grund. Immer unter der Voraussetzung,
daß der seine Freiheit derart Behauptende auch wisse, was er tut; daß

er notfalls Rechenschaft ablegen könne über sein Verfahren. Genau
besehen hat man sich in allen Fällen, wo Übersetzungen uns als

Erwerbungen geblieben sind, von Wieland, Bürger und Schiller bis

George, Borchardt und Rilke, nie anders betragen. Es geht nicht um
die nur unter bestimmten Geschmacksvoraussetzungen zutreffende
Unterscheidung zwischen den laides fidèles und den belles infidèles-,
es geht um die Schönheit einer höheren Treue aus Freiheit, und um
ihr geschichtliches Recht.

Lassen Sie mich das an zwei Beispielen etwas ausführlicher erläutern;

nicht nur erläutern, sondern Ihnen demonstrieren, denn von
Übersetzungen nur zu reden, ohne sie vorzuführen, scheint mir so

fruchtlos wie langweilig.
Man hat mir gelegentlich einen Vorwurf daraus gemacht, daß ich

in einigen Übertragungen französischer Gedichte des 16. Jahrhunderts

die Alexandriner des Originals in Blankverse übersetzt habe. Es

gehe doch nicht an, so argumentierte man, die Form des Originals zu
opfern, in diesem Fall also den zwölfsilbigen „alexandrin à rimes
plates" mit der Zäsur nach der sechsten Silbe. Das ließ sich hören,
und stimmte doch nur halb. Ein Grundvers dort müsse, dachte ich,
in einen Grundvers hier übersetzt werden, einen Vers mithin, den das

deutsche Ohr heute ebenso gewöhnt ist wie das französische den sei-

20



nen; und dieser deutsche Grundvers war nun einmal, seit Ewald von
Kleist, Lessing und Wieland, der fünfhebige reimlose Jambus.

Wie Sie wissen, hat Goethe 1799/1800 auf Drängen seines Herzogs

zwei Tragödien Voltaires für die Weimarer Bühne übersetzt
Mahomet und Tancrède3. Beide Übersetzungen fanden bei dem
deutschen Publikum damals und bei der deutschen Leserschaft bis heute
wenig Gunst. „Unpoetischer wurde wohl nie ein Poet übersetzt als

Voltaire von Goethe", las man in Kotzebues „Lreimütigem"4. Goethe
habe, heißt es an anderer Stelle5, sein französisches Original gleichsam

Zeile für Zeile deutsch abgeschrieben, „mit ebenso fester als

treuer, aber mit etwas harter Hand". Wieder andernorts6 hingegen
heißt es: „Man glaubt ein deutsches Original zu lesen — so frei und
ungezwungen fließt alles; und sieht sich doch, wenn man das Franzö-
sische dagegen hält, bei aller Verschiedenheit der Sprache und des

Silbenmaßes von einer auffallenden Treue überrascht." Nach der
zweiten Aufführung des Tancred im Lebruar 1801 schreibt Caroline
Schlegel in einem Brief: „Das Ganze reicher wie Mohammed, die
Worte unglaublich schön, alle Endigungen der Akte Zusätze von
Goethe7."

Man fragt sich doch: Wie lesen Rezensenten? Mit treuer, fester,
harter Hand gleichsam Zeile für Zeile abgeschrieben; oder: frei und

ungezwungen fließend, und bei aller Verschiedenheit von auffallender

Treue. Wie geht das zusammen? Es geht nicht, und die Rezensenten

hätten auch beachten sollen, daß Goethe seine beiden Bearbeitungen

nicht als „von Voltaire" veröffentlichte, sondern als „nach
Voltaire von Goethe". Von „Zeile für Zeile" kann keine Rede sein.

Goethe hat gestrichen, hinzugefügt, zusammengezogen, erweitert,
und er hat tatsächlich in Tancred mindestens zwei Aktschlüsse zwar

3 Mahomet. Trauerspiel in fünf Aufzügen, nach Voltaire von Goethe, Tübin¬

gen, Cotta, 1802; Tancred. Trauerspiel in fünf Aufzügen, nach Voltaire von
Goethe, ebd. 1802. Hier zitiert nach der Berliner Ausgabe, Poetische Werke,
Band 22, Berlin, Aufbau-Verlag, 1978.

4 Ibid., S. 341.
5 Ibid., S. 343.
6 Ibid., S. 353.
7 Ibid., S. 353.

21



nicht hinzugedichtet, aber doch umgedichtet. Und diese beiden
Aktschlüsse möchte ich Ihnen vorführen.

Das Stück spielt im Jahr 1005 in Syrakus, die Handlung ist von
Voltaire frei erfunden. Amenaîde, die Tochter des ältesten der
normannischen Ritter, liebt den in Byzanz weilenden Tancred und wird
von ihm wiedergeliebt. Aus politischen Erwägungen bestimmt ihr
Vater sie einem anderen Ritter zur Gemahlin. Es kommt so weit, daß
Amenaîde um ihrer Liebe zu Tankred willen als Landesverräterin
hingerichtet werden soll. In letzter Minute kehrt dieser unerkannt
zurück und tötet den verhaßten Nebenbuhler im Zweikampf. Da er
jedoch Gründe zu haben glaubt, Amenaîde für treulos halten zu müssen,

stürzt Tancred sich unverzüglich in den Kampf gegen die andrängenden

Sarazenen, um dort den Tod zu suchen. Wie eine Camilla
oder Clorinda will Amenaîde ihm nach. Ihr Vater verweist ihr dieses

unweibliche Gelüst und fordert sein Gefolge auf, sie an ihrem
Vorhaben zu hindern. „Observez ses pas!", heißt es bei Voltaire; „Haltet
Sie!" bei Goethe. Amenaîdes Schlußrede, im Geist zu dem abwesenden

Geliebten gesprochen, ist bei Voltaire eine einzige effektvoll sich
steigernde Tirade, in der durch elf Alexandriner hindurch sämtliche
Verben im Infinitiv von dem einen „Oui, je veux" abhängen und die
in einem Verspaar von hoher Klangkraft gipfelt. „Vous, observez ses

pas."

Amenaîde: Qui pourras m'arrêter?
Tancrède, qui me haïs, et qui m'as outragée,
Qui m'oses mépriser après m'avoir vengée,
Oui, je veux à tes yeux combattre et t'imiter;
Des traits sur toi lancés affronter la tempête,
Et recevoir les coups... en garantir ta tête;
Te rendre à tes côtés tout ce que je te doi;
Punir ton injustice en expirant pour toi;
Surpasser, s'il se peut, ta rigueur inhumaine;
Mourante entre tes bras, t'accabler de ma haine,
De ma haine trop juste, et laisser, à ma mort,
Dans ton coeur qui m'aima le poignard du remord,
L'éternel repentir d'un crime irréparable,
Et l'amour que j'abjure, et l'horreur qui m'accable.

Und nun Goethe; fast die doppelte Anzahl von Versen, der große
Bogen zerlegt, alle Rhetorik in progressiv vergegenwärtigte Aktion

22



umgesetzt; das große leidenschaftliche Arioso in einem unvergeßlichen

Schlußakkord endigend:

Amenaïde : Wer darf mich halten?
Wer hat gelitten, was ich leiden muß?
Und wer hilft mir ertragen, was ich trage?
Nein! soll ich nicht elendiglich vergehn,
So muß ich fort, ich muß mich tätig zeigen,
Ich muß ihn suchen, finden! In der Schlacht
Gedrängtestem Gewühle treff ich ihn.
Dort sollen alle Speere, die ihm dröhn,
Auch mir des Lebens nahes Ende deuten.
Dort wirft vielleicht sich diese treue Brust
Dem Streiche, der ihn treffen soll, entgegen.
Er haßt, er flieht mich ungerecht! Auch mir
Empört das Herz im Busen sich, und ihn
Gestraft zu sehen, ist mein Wunsch. Gestraft
In mir! An seiner Seite soll des Feinds
Geschärfter Pfeil mich treffen! dann ergreift
Sein kriegerischer Arm die Sinkende;
Alsdann erwacht sein Mitleid, doch zu spät!
Und er erfährt, daß ich ihm treu geblieben;
Er ruft umsonst ins Leben mich zurück,
Und heiße Reue quillt in seinem Busen,
Und alle Schmerzen jammervoller Liebe
Wälz ich im letzten Seufzer auf ihn los.

Hat der Übersetzer, der Dichter-Übersetzer, hier nicht, auf seine Weise,

für deutsche Ohren und Herzen ein vollgültiges Äquivalent, ja
mehr als das: ein seine Vorlage überbietendes Stück dramatischer Rede

geliefert? Ihn zu verteidigen scheint kaum nötig; Bertold Brecht in
unseren Tagen ist nicht anders verfahren. Aber wie steht es dabei mit
der Treue? — Doch hören Sie noch die weitaus erstaunlichere Schlußszene

des fünften Aktes.
Tancred hat die Sarazenen besiegt, ist jedoch selber schwer

verwundet nach Syrakus zurückgebracht worden. Über seinen Irrtum
aufgeklärt, erbittet er sterbend Amenaidens Hand und gibt zu ihren
Füßen seinen Geist auf. Seine letzten Worte zu Amenaiden lauten:
„Gardez de suivre/ Un malheureux amant... et jurez-moi de vivre..."
— „Du bleibst zurück!/ Und schwörst mir, daß du leben willst — (Er
sinkt nieder)."

23



Aménai'de (se jetant sur le corps de Tancrède):
Il meurt, et vous pleurez...

Vous, cruels, vous tyrans, qui lui coûtez la vie.
(Elle se relève et marche.)

Que l'enfer engloutisse, et vous, et ma patrie,
Et ce sénat barbare, et ces horribles droits
D'égorger l'innocente avec le fer des lois!
Que ne puis-je expirer dans Syracuse en poudre,
Sur vos corps tout sanglants écrasés par la foudre!

(Elle se rejette sur le corps de Tancrède.)
Tancrède, cher Tancrède!

(Elle se relève en fureur.)
Il meurt, et vous vivez!

Vous vivez!... Je le suis... Je l'entends, il m'appelle...
Il se rejoint à moi dans la nuit éternelle.
Je vous laisse aux tourments qui vous sont réservés.

„Que l'enfer engloutisse... Que ne puis-je expirer dans Syracuse en
poudre..." Und hier nun hat Goethe einen Einfall, auf den der
Umstand, daß er in Sizilien gewesen war und den Ätna bestiegen hatte,
nicht ohne Einfluß gewesen sein dürfte. Voltaires sehr kursorischer
Bühnenanweisung nach spielt der fünfte Akt auf einem öffentlichen
Platz; bei Goethe hingegen liest man: „Fels und Wald. Im Hintergrund

eine Aussicht auf den Ätna." Diesen also hat der Zuschauer
vor Augen, wenn Amenaiöe sich auf Tancreds Leichnam wirft.

A menaïde :

Er stirbt! Tyrannen, weint ihr? die ihr ihn
Mißhandelt, ihn dem Tode hingegeben!
(Indem sie aufsteht und vorschreitet):
Verflucht sei der Senat! verflucht ein Recht,
Das ränkevoll der herrschenden Partei
Gesetzlich Treu und Unschuld morden lehrt!

Oh! reißet euch gewaltsam auseinander,
Des Berges ungeheure Feuerschlünde,
Die ihr das reiche Feld Sizüiens
Im Finstern unterwühlet, reißt euch auf!
Erschüttert Syrakus, daß die Paläste,
Die Mauern stürzen! Sendet Feuerquellen
Aus euren Schluchten, überschwemmt das Land
Und schlingt den Rest des Volkes, die Ruinen
Der großen Stadt zur Hölle mit hinab!
(Sie wirft sich wieder auf den Leichnam.)

24



Oh! mein Tancred! (Sie springt wieder auf.)
Er stirbt! ihr aber lebt!

Ihr lebt! ich aber folg ihm! — Rufst du mich?
Dein Weib vernimmt die Stimme seines Gatten.
In ew'ger Nacht begegnen wir uns wieder,
Und euch verfolge Qual so dort wie hier!

Abermals das Gleiche: Anschauung, Vergegenwärtigung. Statt zweier
knapper Verse, die den sattsam bekannten Blitzstrahl herabbeschwören,

die Lokalität mit einbeziehend, einen sinnlichen Zusammenhang
stiftend, die Apostrophe des Vulkans, in offenkundiger Erinnerung
auch an das Erdbeben von Messina, das den Zeitgenossen unvergeßlich

geblieben war. (Daß wir hier so etwas wie einen Vorklang auf Die
natürliche Tochter vernehmen, mit deren Niederschrift Goethe 1801

begann, sei nur am Rande vermerkt.)
Und wem verdanken wir dies alles? Ganz sichtlich einem

Notstand. Voltaires Tragödien sind in Alexandrinern geschrieben, und
Goethe hat diese in freie Jamben übersetzt. Damit gab er jedoch, auf
höchster Ebene, keineswegs nur eine Äußerlichkeit preis. Schiller,
dem er die ersten Proben seiner Übersetzung des Mahomet zu
kritischer Beurteilung übergab, brachte das Dilemma denn auch gleich zur
Sprache. Das Entscheidende an der französischen tragédie classique,
schreibt er am 15. Oktober 1799 an Goethe, sei ihre Manier. Zerstöre
man diese in der Übersetzung, so bleibe zu wenig poetisch Menschliches

übrig, und behalte man sie bei, so werde man das Publikum
verscheuchen.

Die Eigenschaft des Alexandriners, fährt Schiller fort, sich in zwei gleiche
Hälften zu trennen, und die Natur des Reims, aus zwei Alexandrinern ein
Couplet zu machen, bestimmen nicht bloß die ganze Sprache, sie bestimmen
auch den ganzen innern Geist dieser Stücke, die Charaktere, die Gesinnungen,

das Betragen der Personen. Alles stellt sich dadurch unter die Regel des

Gegensatzes, und wie die Geige des Musikanten die Bewegungen der Tänzer
leitet, so auch die zweischenklichte Natur des Alexandriners die Bewegungen

des Gemüts und die Gedanken. Der Verstand wird ununterbrochen
aufgefordert und jedes Gefühl, jeder Gedanke in diese Form wie in das Bett des

Prokrustes gezwängt. — Da nun in der Übersetzung, mit Aufhebung des

Alexandrinischen Reims, die ganze Basis weggenommen wird, so können nur
Trümmer übrigbleiben. Man begreift die Wirkung nicht mehr, da die Ursache
weggefallen ist.8

8 Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, Band 2, Leipzig, Insel Ver¬
lag, und München, Verlag C.H. Beck, 1984, S. 272f.

25



Goethe hat Voltaires Stücke für sein Theater spielbar, für sein Publikum

genießbar übersetzen wollen. Dem sollten die Veränderungen
dienen, die er an ihnen vornahm. Vermutlich aber — und hier wird
die Sache heikel und aufregend — vermutlich war es, aus vielerlei
Gründen, überhaupt unmöglich, sein Weimarer Publikum auf eben
die Weise zu affizieren, wie Voltaire das seinige affiziert hatte. Ist
Poesie jedoch, nach Novalis Worten, „Gemütserregungskunst", und
ist die dramatische Rede dies im höchsten Grade, dann durfte, dann
mußte Goethe wohl so verfahren, wie er tat, unter Abstreifung als

erstes der äußeren Form, welche dann von innen her eine Reorganisation

seiner Sprache in diesen beiden Übertragungen bedingte.
Der strenge jambische Alexandriner, der deutsche Barock-Alexandriner,

wie man ihn auch nennen könnte, ist seitdem, das ganze 19.

Jahrhundert hindurch, ein Vers, den man nur in Übersetzungen aus
dem Französischen antrifft. Schwab, Freiligrath, Geibel, Leuthold
behalten ihn durchgehends bei. Erst George, soweit ich sehe, bricht
mit dieser Gepflogenheit. Kein einziges Gedicht in seinen Übertragungen

aus Baudelaires Fleurs du Mal ist noch in Alexandrinern.
Neben dem auch bei ihm vorherrschenden fünffüßigen Jambus finden
sich verschiedene Sorten merkwürdig aufgelockerter, meist vierhebi-
ger Verse, die sich bisweilen wie gereimte Prosa lesen. George wollte
das „Moderne" an Baudelaire spürbar machen. Und das ging nun einmal

nicht in dem längst epigonal gewordenen Alexandriner.
Mein zweites Beispiel stammt aus der eigenen Werkstatt. Diesmal

geht es um Lyrik, um Sonette, die ihrer Form beraubt werden, um
aus der Zerstörung etwas zu gewinnen: Jean de la Ceppèdes
Théorèmes sur le sacré mystère de notre rédemption, die 1612 in
Toulouse erschienen9. Ein singuläres Opus: ein Herrenleben in über
zweihundert Sonetten, durchkomponiert in Anlehnung an die Evangelien,
mit eingeschobenen auslegenden, betrachtenden und quasi emblema-
tischen Stücken. Zu jedem Sonett hat der Verfasser Anmerkungen in
Prosa beigesteuert, in denen einzelne Stellen durch Hinweise auf die

Schrift, die Väter, den heiligen Thomas und andere Doktoren erläutert

werden. La Céppède mischt Biblisches und Antikes, mystischen

9 Reprint, mit einem Vorwort von Jean Rousset, Genève, Librairie Droz,
1966.

26



Tiefsinn und allegorisierende Spitzfindigkeit, gloriose Epiphanie und
krudes Detail.

Eines der Sonette dieses Betrachtungswerkes, auf den Tod Christi
am Kreuz, wurde schon vor dreißig Jahren, unter strenger Wahrung
seiner Form — regelrechte Alexandriner, mit klassischer Zäsur — ins
Deutsche übertragen.

Dez que cette Oraison fut par luy prononcée
Il laisse un peu sa teste à main droite pancher:
Non tant pour les douleurs dont elle est offensée,
Que pour semondre ainsi la Parque d'approcher.

Voilà soudain la peau de son front dessecher,
Voilà de ses beaux yeux tout à coup enfoncée
L'une & l'autre prunele, & leur flamme éclipsée,
Leur paupière abatue, et leurs reaux se cacher.

Ses narines à peine estant plus divisées
Rendent son nez aigu: ses tempes sont creusées,
Sur ses levres s'espand la pâleur de la mort.

Son haleine est deux fois perdue, & recouverte,
A la tierce il expire, avec un peu d'effort,
Les yeux à demi clos, & la bouche entr'-ouverte.10

Er betet noch, dem Herrn die Seele zu empfehlen,
Dann neiget er das Haupt ein wenig rechterhand :

Nicht ob der Schmerzen nur, die es so tödlich quälen,
Vielmehr es scheint, er ruft der Parze rasche Hand.

Und plötzlich, wie die Haut der Stirn sich trocken spannt,
Erlischt sein schönes Aug; in leeren Knochenhöhlen
Sieht man die trübe Glut der letzten Flammen schwelen,
Die Lider sinken schlaff, der Blick ist ausgebrannt.

Die Schläfen mulden sich, und da der Nüstern Schütze
Sich kaum noch trennen, ragt verschärft der Nase Spitze,
Indes auf seinem Mund des Todes Blässe hegt.

Zweimal veratmend fast kann er den Hauch noch raffen,
Der mit geringer Kraft beim dritten ihm versiegt:
Sein Auge schließt sich halb, die fahlen Lippen klaffen.11

Ein Glücksfall, schien mir damals. Hätte man aber so fortfahren
können? Zu viele der Sonette sträubten sich, so blieb es bei dem einen.
Heute nun scheint mir, es gäbe vielleicht noch einen anderen Weg,

10 Ibid., 483 f.
11 Französische Gedichte aus sechs Jahrhunderten, hrsg. von Fritz Schalk, Bre¬

men, Carl Schünemann Verlag, o.J., S. 111.

27



einen freieren, rauheren auch, auf dem aber durchgehends das

Geschichtete, Verschränkte, Verkeilte des Originals besser wiedergegeben

werden könnte. Das etwas einschläfernd Mechanische des jambischen

Alexandriners verlieh diesem Sonett, trotz der Kühnheit seines
manieristischen Realismus, eine Art mildernder Patina. Unsere Ohren
sind inzwischen allerlei Sorten unmetrischer, mehrfach gestauter und
verzogener Verse, unsere Augen ungleich lange, gebrochene Zeilen
gewöhnt. Sollte man sich dieser nicht einmal als eines Spektrums oder
Perspektivs bedienen, um Altes auf eine neue Weise ansichtig zu
machen? Ein Experiment also — das sich seiner Fragwürdigkeit bewußt
bleibt.

Die folgenden Sonette entstammen sämtlich dem dritten Buch
der Theoreme über die Passion: Jesus hat die Schädelstätte erstiegen,
man hat ihn seiner Kleider beraubt, die Henkersknechte schicken sich

an, seinen blutrünstigen Leib auf das zugerichtete Kreuz zu nageln:
„Kaum hatte der Arme seiner ganzen Länge nach sich auf das Kreuz
gestreckt, begann er selbst die linke Hand als erste dem Eisen
darzubieten. Die Linke ist dem Herzen näher benachbart: darum will er,
daß man sie als erste öffne, zum Zeugnis, daß er den Henkersknechten

das Herz auftut, um uns die Hölle zu verschließen."

XV

Sogleich als diese Hand man zum Loch gereckt,
treibt man mit schweren Hammerschlägen
grobkantig einen Nagel ein, bis er am Balken hinten vorsteht:
er unterdessen, keinen Klagelaut vernahm man.

Das Eisen zu schmieden war euch doch verboten,
ihr hattet, o Juden, weder Pflugschar noch Rechen,
weder Axt noch Nägel, Schlegel weder noch Messer;

wer gab die Freiheit, sich ihrer zu bedienen, euch zurück?
Das Eisen wagte nicht, die Steine des Altars zu berühren,

kein Eisen je erklang bei Bethels Tempelbau,
und heut den wahren Tempel kränkt das Eisen?

Verflucht sei, Tubal, deine erfindungsreiche Hand —

nein, Segen über sie, ihr Werkzeug dient,
den Menschen hier ihr Heil ins Werk zu richten.

XVI

Jetzt kommt die Rechte dran, ob sie das Loch schon
mit Blut färbt: dennoch, es ist zu weit entfernt.

28



Verzerrt der Nerv zerrt und verkürzt
den Arm, der langt nicht hin.

Sogleich mit einem Strick umwunden,
reckt man und streckt ihn mit Gewalt,
bis er das Loch erreicht; der Henker schlägt
den andern Nagel ein, der ihn mit Blut bespritzt.

Auch unten die Füße bleiben zum Loch zu kurz,
ein Strick auch muß hier den Schergen dienlich sein.
Da sieht man diesen schönen Bau zerbrechen.

Der Leib geht aus den Fugen, und das harte Krachen
der ausgerenkten Glieder, der zerrissenen Nerven
läßt uns lebendig ihn zerstückelt glauben.

XVIII

Die Füße also sind durchbohrt (wie es vorausgesagt),
durchbohrt die linke und die rechte Hand durchbohrt.
Die allzu straff gespannte Haut ist schrundig überall;
und dies verfluchte Volk kann seine Knochen zählen.

Die harten Unbeschnittenen jedoch, befürchtend,
er gebe den Geist auf, eh man das Kreuz errichtet,
schreien: Stellt es hoch! Und hastig rotten
die Häscher sich und Schergen jetzt zu Häuf.

Erbittert, daß man sie schilt, schleift unverzüglich
der unbarmherzige Verein den schweren Galgen,
um dessen untres Ende dem vorbestimmten Ort zu nähern;

dann, auf ihn stemmend, rammt man die Spitze
so hart in dieses in den Fels gehöhlte Loch,
daß der Kozyt in seinem Mittelpunkt davon erdröhnt.

LXXXII

Vollbracht war alles, Christus läßt
den Tod gewähren, und verlassen zwar
vom Vater, bringt, was über sich zu beschließen
ihm gefiel, ausdauernd er zu Ende.

So sehr ergibt er in des Vaters Willen sich,
daß er den zweifelhaften Durchweg sicher schreitet.
Verlassen ganz, unwankend doch
bleibt er in Hoffnung fest.

Darum (wie eine Fackel stärker
aufbrennt, und höher, heller, ehe sie erlischt)
erhebt er sterbend Mut und Stimme.

Ersättigt ganz, das Heil uns zu vollbringen,
schreit er (und dieser Schrei ermutigt seine Braut):
In deine Hände, Vater, befehle ich meinen Geist.

29



LXXXV

So lautet sein Gebet. Dies ausgesprochen,
läßt rechterhand er das Haupt ein wenig gehn:
der Schmerzen wegen nicht so sehr, die es bedrängen,
als um der Parze zu bedeuten, ihr Nahen sei erwünscht.

Jäh sieht man die Haut der Stirn sich trocken spannen,
der schönen Augen Aufäpfel sieht man jäh
einsinken beide, ihre Flamme dunkelt,
die Lider hangen, ihre Strahlen bergen sich.

Kaum sind die Nüstern noch geweitet, das

spitzt ihm die Nase; die Schläfen höhlen sich,
und Todesblässe überkriecht die Lippen.

Zweimal verliert er und schöpft den Atem wieder,
und haucht beim dritten Mal mit schwacher Kraft ihn aus;
die Augen brechen, der Mund bleibt offen stehn.12

Soll man sich nun vorsetzen, sämtliche Theoreme des Jean de la Cep-

pède auf diese andere, gewagtere Art ins Deutsche zu übersetzen? Ich
würde das für eine schlecht angewandte Mühe halten. Diesem Dichter
kommt nicht der Stellenwert zu, der einem Petrarca oder Shakespeare

zukommt. Zu zeigen, was bei ihm vorliegt, was bei ihm vor
sich geht — an etwas mehr Texten freilich als diesen wenigen Sonetten

— dürfte ausreichen. Mir ging es darum, spürbar zu machen, daß

man als Deutscher nach Lovis Corinth, nach Max Beckmann, nach
den Bilddokumenten aus den Vernichtungslagern des letzten Krieges,
solche heiligen Greuel, ihrer überzeitlichen Aktualität wegen,
vielleicht anders übersetzen sollte als in einer Art Mimikry des deutschen
Barocksonetts und seiner hier einschlägigen höchsten Muster,
Andreas Gryphius und Catharina Regina von Greiffenberg.

Ich habe mich gelegentlich darauf eingelassen, zwischen
Übersetzung, Übertragung und Nachdichtung zu unterscheiden und die
Unterschiede zwischen diesen dreien näher zu bestimmen. Mit geringem

Erfolg, wie mir heute vorkommt, und kaum einem für die Praxis

ergiebigen Resultat. Sollte man deshalb, da Übersetzen ein so besonderes

Tun ist, nicht einmal den Versuch wagen, seine Erzeugnisse mit
allen Abarten und Nebenformen als ein eigenes Genus zu betrachten

12 Sämtliche Übersetzungen in: Akzente, 31. Jg., Heft 6, München, Dezember
1984, S. 505-509.

30



und gelten zu lassen? Nehmen wir die Übersetzung als eigene literarische

Gattung, fordern wir, daß dem Herübergeholten, Eingebrachten,

Angeeigneten, gleichviel ob übersetzt, übertragen, nachgedichtet
oder paraphrasiert, selber ein dichterisches Moment innewohne, dann
käme es zuletzt darauf an, ob und wie der Übersetzende in der eigenen

Sprache in Bewegung gerät; darauf, daß er, wie der Dichter, dem

er nachgeht, in der eigenen Sprache handelt, nicht auf eine ihm durch
die Vorlage vorgegebene Endgestalt hin, sondern im Nachgang Kräfte
entwickelnd, Spannungen herstellend, Raum entwerfend.

Dazu finden sich bedenkenswerte Winke bei Novalis, in seinen

,,Blütenstaub"-Fragmenten, die 1798 im Athenäum erschienen. Es

heißt dort: „Nur dann zeig ich, daß ich einen Schriftsteller verstanden

habe, wenn ich in seinem Geiste handeln kann, wenn ich ihn,
ohne seine Individuaütät zu schmälern, übersetzen und mannigfach
verändern kann13." Novalis unterscheidet dann dreierlei Sorten von
Übersetzungen: grammatische, verändernde und mythische. Was er
unter mythischer Übersetzung versteht, soll hier außer Betracht bleiben.

Von den grammatischen heißt es, sie seien „die Übersetzungen
im gewöhnlichen Sinn. Sie erfordern sehr viel Gelehrsamkeit — aber

nur diskursive Fähigkeiten." Zu den verändernden Übersetzungen
hingegen gehöre, „wenn sie echt sein wollen, der höchste poetische
Geist. Sie streifen leicht in die Travestie — wie Bürgers Homer in
Jamben — Popens Homer — die französischen Übersetzungen insgesamt.

Der wahre Übersetzer dieser Art muß in der Tat der Künstler
selbst sein und die Idee des Ganzen beliebig so oder so geben können.
Er muß der Dichter des Dichters sein und ihn also nach seiner und
des Dichters eigner Idee zugleich reden lassen können14." — „Es gibt
eine symptomatische und eine genetische Nachahmung. Die letzte ist
allein lebendig. Sie setzt die innigste Vereinigung der Einbildungskraft

und des Verstandes voraus15." Wäre dieser „Dichter des Dichters"

nicht der wahre „Dichter-Übersetzer", den die Rahel im Sinne
hatte?

13 Novalis, Schriften, hrsg. von Paul Kluckhohn und Richard Samuel, Band 2,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1965, S. 424.

14 Ibid., S. 438.
15 Ibid., S. 535.

31



Form ist Verwandlung, Gestalt Metamorphose; der Dichter-Übersetzer

beschwört etwas; er handhabt sein Gemüt wie einen Spiegel.
Doch nicht sich stellt er dar: er führt vor. Er ist dabei, er kann nicht
anders, aber gleichsam nur daneben; wie der Spieler im japanischen
Puppenspiel, mit verhülltem oder mit freiem Gesicht; wir sehen ihn,
wir sehen ihn nicht ; wir vergessen ihn.

Das Tun des Übersetzers ist so vermittelnd wie vermittelt; es ist
nicht nur ein Zusammenbringen, es ist auch ein Auseinanderhalten.
Unverzichtbar dabei bleibt, daß Abstand, Entfernung, Differenz
nicht unterschlagen werden, sondern als formstiftende Momente in
sein Werk eingehen.

Lassen Sie mich, zum Abschluß, ohne weiteren Kommentar ein
Gedicht Ihres Landsmannes Philippe Jaccottet zitieren, den heute
nicht unter uns zu sehen wir herzlich bedauern. Das Gedicht eröffnet
seinen 1967 erschienenen Sammelband Airs. Es besteht im Original
aus sieben Siebensilbern mit weiblichen Reimen in unregelmäßiger
Ordnung; in keiner Ordnung eigentlich, nur aus merklich sich
vergrößerndem Abstand wie Echos einander rufend und in den verzögerten

Antwortrufen die beiden Worte hervorbringend, die das nennen,
um das es dem Dichter geht: Gesang — und die Erde. Ich habe das

nicht nachzubilden versucht, habe auf die Endreime verzichtet, nicht
aber auf das Echospiel, das nun im Deutschen — unaufdringlich
genug, hoffe ich — als eine auf lauter i-, r- und s-Laute sich stützende
Paronomasie sich hindurchzieht. Das sollte leicht bleiben, leichter
werden, doch durch zarte Kerbungen, um der Entfernungen willen.

Peu de chose, rien qui chasse

l'effroi de perdre l'espace
est laissé à l'âme errante.

Mais peut-être, plus légère,
incertaine qu'elle dure,
est-elle celle qui chante
avec la voix la plus pure
les distances de la terre.

Weniges, nichts
das den Schrecken verjagte, raumlos zu schwinden
bleibt der irrenden Seele.

32



Aber leichter vielleicht
keines Dauerns versichert
ist sie die Singende :

mit reinster Stimme
die Entfernungen singt sie,
die irdischen.16

Résumé

Traduire, selon un mot de Rahel Varnhagen, signifierait reproduire une oeuvre,
après l'avoir investie par l'imagination, dans une autre langue de telle sorte que
l'âme du lecteur se sente orientée dans une même direction; cela signifierait peut-
être aussi procéder par perspective, grâce à des préparatifs permettant des échappées,

d'ouvrir un espace.
Comme le poète, le traducteur-poète, s'il veut convaincre, doit procréer et

donner naissance. Peut-être avons-nous trop pris l'habitude de lire les poèmes, et
bien évidemment des traductions, comme s'il s'agissait de textes démontables,
dirigeant, avec une logique microscopique, notre attention sur des particules et
des particularités; sans réfléchir à l'économie de l'ensemble, sans nous maintenir
en mouvement, sans même nous être mis en mouvement. La forme est changement;

la morphé, métamorphose. Grâce au traducteur, quelque chose se passe;
il évoque, il conjure.

Fidélité donc — comment pourrait-on la trouver et la garder si ce n'est dans
le plaisir de la transposition et de l'apparentement? Un poème n'est pas une
pétrification, mais une entité vivante de mots qui se métamorphose à travers les

époques, jusqu'à nous et avec nous. Fidélité, n'est-ce pas au fond un autre nom
pour notre désir de créer? Et création, un autre nom pour la liberté?

Trois exemples: 1. En traduisant Tancrède de Voltaire, Goethe abandonne
l'alexandrin — mètre strictement i'ambique dans la prosodie allemande, tombé
en désuétude depuis la découverte de Shakespeare par le „Sturm und Drang".
Goethe adopte donc le vers blanc devenu le seul mètre dramatique depuis Les-

sing. En „sauvant" Tancrède pour un public allemand, il arrange, il retranche, il
ajoute, il invente et recrée la pièce par une ré-structuration intime du discours
poétique.

2. Les Théorèmes sur le sacré mystère de notre rédemption (1612) par Jean
de La Ceppède. Tentative de sauvegarder l'expressivité, l'âpreté et la densité de

l'original en laissant tomber et le mètre (l'alexandrin) et les rimes de ces sonnets.
Traduction en vers libres. L'attention du traducteur se concentre sur l'organisa-

16 Philippe Jaccottet, Gedichte, französisch und deutsch, Übertragung und
Nachwort von Friedhelm Kemp, Stuttgart, Klett-Cotta, 1985, S. 22/23.

33



tion syntaxique, l'allure de la phrase par bonds, saccades et enjambées.
Juxtaposition de deux traductions d'un de ces sonnets: l'une, ancienne (en alexandrins
rimés), l'autre, récente (en vers libres par F. Kemp).

3. Deux strophes de Philippe Jaccottet (de son receuil Airs, 1967, par F.
Kemp). Transposition et recherche d'équivalences sonores. Pour un tel „mouvement"

en suspens, l'essentiel ne serait-il pas de léviter un peu soi-même?

34


	Form durch Freiheit : ein Plädoyer

