
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: Il combattimento di Tancredi e Clorinda

Autor: Güntert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Güntert

IL COMBATTIMENTO DI TANCREDI E CLORINDA

L'umanissima vicenda di Tancredi e Clorinda, per quanto più volte
commentata dai maggiori studiosi del Tasso, continua a chiudersi in
un suo fascino enigmatico e segreto che, se ha saputo trasfondersi in
altre opere d'arte ispirando pittori e musicisti, oppone pur sempre
resistenza a chi, con le armi del critico letterario, cerchi di enuclearne
il senso più riposto.

Di recente Ezio Raimondi, in una sua originale rilettura del poe-
ma, ha segnalato ,,1'ambivalenza non ancora esplorata" dell'episodio,
dovuta al fatto che la coincidenza del duello guerriero con l'awen-
tura erotica, non certo ignota alla tradizione del poema cavalleresco,
assume in Tasso una tonalità e un significato del tutto diversi, rile-
vando una problematica che invano cercheremmo nei poeti precedents

La novità dell'episodio tassiano consiste non solo nelle condi-
zioni particolari di questo duello, tutto dominato da furor, e non da

ars, si da somigliare a una rabbiosa sfida e da degenerare presto in un
corpo a corpo (ciö che porta al colmo dell'esasperazione la sottin-
tesa lotta dei sessi!), ma anche nella circostanza che esso prende ini-
zio nel cuore délia notte e si protrae fïno all'alba, in un procedere
drammatico — e insieme metaforico — che va dall'equivoco notturno
all'albeggiare délia conoscenza, daU'offuscamento dei sensi alla rive-
lazione, e che culmina per entrambi i duellanti, uccisore e uccisa, in
una radicale trasformazione: qui, la crisi morale; là, la conversione e

la morte.
Ma diversa è anche la natura dei personaggi coinvolti nell'awen-

tura notturna. La figura di Clorinda, innanzitutto, non è riducibile al

1 Ezio Raimondi, Introduzione a T. Tasso, Gerusalemme Liberata, Milano,
Rizzoli 1982, vol. 1, p. LII.

97



tipo délia virgo militons (che ha il suo modello nella Camilla virgiliana
e ricompare nelle donne guerriere del Boiardo e dell'Ariosto), bensi
ubbidisce a una più complessa logica compositiva. In lei, che occulta
e reprime sotto la dura corazza la sua femminilità, la ferocia di guer-
riera è una seconda natura acquisita e sovrapposta (Clorinda ha due

madri, l'una umana, l'altra ferina), una „forma assunta" in contrasto
con quella vera, si che Tintera sua esistenza diventa un fatale equi-
voco2 La modernità del Tasso è awertibile subito qui: nel suo pren-
dere le distanze dai predecessori che non conoscevano situazioni ana-
loghe di personaggi rimasti, per tutta una vita, estranei a se stessi e

quindi condannati a vivere neU'incomunicabilità e nell'errore. Nei
poemi precedenti non v'è duello fra uomo e donna che sia awolto
nella stessa tragica ambiguità: qui, corne è stato detto, „chiuccide è

anche vittima" perché ,,la vittima è a sua volta carnefice"3. A far pre-
cipitare il combattimento nella catastrofe è proprio l'oltranza com-
battiva di Clorinda che non perdona colpo all'awersario e rifiuta,
nel momento decisivo délia lotta, la possibilità di tregua offertale (a
condizione che essa si dichiari), provocando cosi lo scontro finale.
Parlare di volontà suicida, in questo caso, è solo lieve esagerazione:
Clorinda è spinta all'annientamento di sé da un cieco furore originato
dal suo animo inappagato e mai soddisfatto, quasi che debba spezzare
la corazza del proprio corpo per poter esprimere la sua vera identità.

D'altra parte, nemmeno Tancredi somiglia al tipo di cavalière
innamorato reso famoso dai poeti délia corte estense. Il racconto
délia sua disperazione, se a qualcuno potrà ricordare la follia di
Orlando, appartiene a tutt'altro genere e registre narrativi, privo com'è
di iperboli tragicomiche e di elementi grotteschi. Il narratore tassiano

partecipa intensamente all'infelicità del suo eroe e segue da vicino,
con frequenti interventi, i graduali trapassi e modulazioni del pathos.

2 Abbiamo présente l'eccellente analisi délia figura di Clorinda ad opera di
Fredi Chiappelli, Il conoscitore del caos — Una ,,vis abdita" nel linguaggio
tassesco, Roma, Bulzoni 1981, cap. 7. Ma conviene ricordare anche ciè
che scrive, nella presentazione del canto XII, G. Getto, in T. Tasso, La Geru-
salemme Liberata, Brescia, La Scuola Editrice, Collana di Classici Italiani,
p. 568-576. Per qualche punto particolare ci è stato utile S. Zatti, L'uniforme

cristiano e il multiforme pagano. Saggio sulla ,,Gerusalemme Liberata",
Milano, Il Saggiatore 1983.

3 Ezio Raimondi, op. cit., p. LII.

98



Ma se altra è la tonalità, altre saranno le conseguenze che la crisi
dell'eroe comporta nello svolgimento generale del poema. Nella prima

parte délia Liberata, Tancredi eccelle fra i crociati tanto da sem-
brare, nonostante la sua malinconia, superiore a tutti gli altri (fatta
eccezione per Goffredo, la cui funzione, perô, non è di combattere
ma di organizzare l'impresa, e per l'ancora giovanissimo Rinaldo). Se

a questi è, sin dall'inizio, riservato il ruolo di protagonista, Tancredi,
l'eroe itabano per eccellenza, modello di virtù e di cortesia, richiama
a lungo l'attenzione su di sé e resta nei canti VI, VII, XII e XIII al

centro del racconto, cioè proprio quando Rinaldo, rivoltatosi a
Goffredo e sedotto da Armida, esce di scena e cessa ogni suo apporto alla

guerra. In questa prima parte, Tancredi spicca sia per valentia (e si

veda il suo duello con Argante) sia per saggezza (nel canto V è lui il
consigliere di Rinaldo). Nella seconda parte, invece, dal canto XII in
poi, un Tancredi sopraffatto dal dolore sarà vinto dagli incantesimi e

dagb orrori délia selva. Di conseguenza, non essendo egli più padrone
di sé, non potrà neppure svolgere un ruolo di primo piano nella con-
quista délia città. Come braccio destro del capitano gli subentrerà
Rinaldo, il quale, bberato dalle malie di Armida e confortato dalla
preghiera sul Monte Obveto, potrà infine assurgere a nuovo campione
deba cristianità. A differenza di Tancredi, egli saprà distinguere i fan-
tasmi dalla realtà e quindi sciogliere — con l'aiuto di armi anche spiri-
tuab — gb incanti délia selva4.

4 Per il confronto Tancredi-Rinaldo si vedano anche Le Lettere di T. Tasso,
ed. di Cesare Guasti, Firenze, Le Monnier 1901, vol. 1. A partire dalla lette-
ra 31 a Luca Scalabrino si cominica ad awertire come il Tasso, intento alla
revisione del suo testo, cerchi di conferire maggiore peso alla figura di Rinaldo,

a scapito di Tancredi. Nella stessa lettera 32 ci fornisce un elenco dei
maggiori campioni: „Sono tra' saracini, Solimano, Argante, Clorinda valoro-
sissimi; tra' cristiani, Goffredo, che si puô e si deve opporre e preporre (taie
è la fama, taie sempre il dipingo) a ciascuno di loro [. .]. E quel che s'è

detto prima da me de la bravura di Argante e Clorinda, s'è detto sin a questo
termine, cioè; che ciascun altro del campo cristiano (trattine i tre primi,
Goffredo, Rinaldo, Tancredi) sia considerato da per sè inferiore a ciascun
d'essi." (op. cit., lett. 32, p. 82). E poco più avanti egli dirà: ,,Io non ricevo
affatto nel mio poema quello eccesso di bravura che ricevono i romanzi; ciö
che alcuno sia tanto superiore a tutti gli altri, che possa sostener solo un
campo: e se pure il ricevo, è solo nella persona di Rinaldo-, chè se da lui a gli

99



A questo punto ci si accorge come l'episodio del combattimento
fra Tancredi e Clorinda venga a preparare un'importante svolta, da
cui consegue la definitiva (ma sin dall'inizio progettata) sostituzione
dell'eroe protagonista, almeno sul piano pragmatico dell'impresa,
mentre su quello conoscitivo resta immutata la funzione guida di
Goffredo. Mente e braccio dell'impresa saranno Gottfredo e Rinaldo
(„Tu sei capo, ei mano/ di questo campo", XVI, 13) e non Goffredo
e Tancredi, a cui soltanto verrà concesso di eliminare Argante, eterno
numéro due fra i pagani5.

Qualche cosa di analogo awiene contemporaneamente nelle
schiere nemiche, dove la scomparsa di un nobile cavalière come
Clorinda fa avanzare in primo piano figure più tenebrose, perché connotate

di elementi satanici, quali, tra i combattenti, Solimano di Nicea
(attivo, certo, anche prima, ma solo dal canto X alleato del re di
Gerusalemme) e, tra i civili, il mago Ismeno, nei cui sortilegi risiede
ormai la massima forza dei pagani. Clorinda, e ciö appare significati-
vo, s'è sempre opposta ai sordidi intrighi del mago, sin dalla sua

prima entrata in scena quando, chiedendo la libertà di Sofronia e

Olindo, esclamava:

Faccia Ismeno incantando ogni sua prova
egli a cui le malie son d'arme in vece;
trattiamo il ferro pur noi cavalieri:
quest'arte è nostra, e 'n questa sol si speri.

(11,51)

Con la morte della nobile guerriera il campo saraceno perde dunque
l'unico suo eroe positivo, ligio agli antichi ideali della cavalleria; d'ora

altri amici e nemici (trattone Goffredo; al quai, com'a capitano non son
lecite alcune cose) non fosse molta differenza, scioccamente il poeta gli
attribuirebbe tanto. Vedrassi al suo luogo, che Rinaldo scorre la battaglia a

sua voglia: non awiene il medesimo degli altri. Voi vi devete ricordare con
quanta facilité uccide Solimano e gli altri principali del campo egizio: dove a

l'incontra, fra Tancredi e Argante la battaglia è molto dubbiosa; e l'un riman
morto, l'altro tramortito. E'ntorno a questo proposito ho considerato, che

questo sommo eccesso di bravura è da Omero concesso ad Achille solo, non
ad Aiace o a Ettore." (op. cit., pp. 84-85). Cfr. anche le lettere 37, 38, 39,
45.

5 Sul rapporto Rinaldo-Goffredo cfr. Lettera 51, op. cit., vol. 1, p. 125.

100



in poi a dominare saranno guerrieri più truci e violenti (Solimano,
appunto, e Argante) o addirittura le forze demoniache. Infine, anche

per quanto riguarda gli interventi della maga Armida conviene ricor-
dare che essi hanno, fino al canto XII, un effetto solo dispersivo e ri-
tardante per l'esercito crociato, poiché diversi guerrieri, tra cui Tan-
credi, vengono da lei trattenuti, ma faranno ritorno al campo. Nella
seconda parte del poema, invece, la maga dispiega tutta la sua gran-
dezza di inventrice dell'anti-ordine, creando un labirinto di incantesi-
mi speculari e iterativi (ossia il caos organizzato che ostacola e ab-

bagha il discernimento)6. La tendenza alla polarizzazione, awertibile
anche nelle vicende di Armida, finisce per riflettersi nell'evoluzione
generale della guerra che per i crociati assume un aspetto sempre più
chiaramente ideologico, come stanno a dimostrare, nella seconda

parte, i diretti interventi del cielo (XIII, XIV), il ricorso, sempre per
ordine divino, alle arti del buon mago di Ascalona e la conversione di
Rinaldo all'etica cavalleresca e cristiana7.

La morte di Clorinda e la crisi morale di Tancredi, ambedue rap-
presentanti della cortese cavalleria, consentono dunque l'attuarsi di
un processo di polarizzazione, awiato, è vero, sin dai primi canti, ma
rallentato e fatto indugiare dal fitto susseguirsi delle awenture caval-
leresche ed amorose che coinvolgono proprio i personaggi meno sen-
sibili al discorso ideologico, cioè Tancredi, Erminia e Clorinda. II
poema tassiano quindi narra non solo la vittoria dei crociati sui difen-
sori pagani di Gerusalemme, ma narra anche la sconfitta dell'antica
cavalleria (che era un modo di intendere la guerra più come awentura
individuale che come dovere al servizio di una superiore causa): vien
meno la virtù di Clorinda, la cui conversione, awenuta in extremis,
rinvia alla svolta che prenderà lo stesso poema; e si indebolisce il
valore di Tancredi che scopertosi l'uccisore della sua donna, perde sia

il suo crisma sia, almeno prowisoriamente, la sua forza dovendo ce-
dere il posto a chi meglio di lui impersona il nuovo ideale cavalleresco.

6 Sul simbolismo del caos cfr. ancora l'eccellente saggio di Fredi Chiapelli,
op. cit., cap. 21. Per quanto riguarda le strutture speculari del canto XVI
puö essere utile ricorrere aile analisi, puramente formali, di Giovanni Pozzi,
La parola dipinta, Milano, Adelphi 1981.

7 Cfr. Sergio Zatti, op. cit., cap. 1 : L'uniforme cristiano e il molteplice paga-
no.

101



A dividere lo spazio testuale della Liberata in due parti non siamo
soltanto noi, ma anche lo stesso poeta, il quale nella lettera 26 a Sci-

pione Gonzaga, suo consigliere e fidato trascrittore del poema, tiene
a precisare a proposito del decimo canto:

Voglio perö che sappia, che questa è piuttosto metà del quanto che de la fa-
vola; perch'il mezzo veramente de la favola è nel terzodecimo, perché sin a

quello le cose de' cristiani vanno peggiorando; son mal trattati ne l'assalto; vi
è ferito il capitano; è poi arsa la lor machina, ch'era quella che sola spaven-
tava gli nemici; incantato il bosco che non se ne posson far de l'altre; e son
in ultimo afflitti da l'ardore de la stagione, e da la penuria de l'acque, e im-
pediti d'ogni operazione. Ma nel mezzo del terzodecimo le cose cominciano
a rivoltarsi in meglio; viene, per grazia di Dio, a' prieghi di Goffredo la piog-
gia; e cosi di mano in mano tutte le cose succedono prospéré.8

Per il Tasso, dunque, la svolta decisiva viene a prodursi a metà del
canto XIII, immediatamente dopo la morte di Clorinda che, se travol-
ge Trancredi, lascia per altro piena libertà di iniziativa al mago Isme-
no. Incantando l'unica selva nei pressi di Gerusalemme, costui créa
un ostacolo quasi insormontabile per i cristiani, corne già annuncia la

prima ottava del canto XIII:

Ma cadde a pena in cenere l'immensa
machina espugnatrice de le mura,
che 'n sé nuovi argomenti Ismen ripensa,
perché più resti la città secura:
onde ai Franchi impedir ciö che dispensa
lor di materia il bosco egli procura,
onde contra Sion battuta e scossa

torre nova rifarsi indi non possa.
(XIII,1).

Occorre tener présente che l'uscita notturna di Argante e Clorinda,
tentata su iniziativa di questa, ha avuto per scopo di incendiare le
macchine dei Franchi, in particolare ,,la gran torre"; proposito che è

stato puntualmente eseguito sia pure a costo della vita di chi l'ha
ideato. Distrutta la prima torre, il massimo sforzo dei crociati si

concentrera sul dominio della selva onde procurarsi il legname necessario
alla costruzione di nuove torri d'assalto. Orbene, l'esistenza di due

tipi di macchine, ossia di due diversi strumenti con cui tentare l'assal-

8 T. Tasso, Lettere, op. cit., vol. 1, lettera 26, p. 68.

102



to, è un particolare non irrilevante in un poema che narra (ed è) una
conquista, tanto più che conferma l'organizzazione dell' opera in due

movimenti: il primo, dal momento délia costruzione delle torri (canto

III) alla loro distruzione nel fuoco (canto XII); il secondo, dal
momento in cui viene a crearsi la mancanza di materiale a quello del

prowedimento di chi vi pone rimedio rendendo possibile la costruzione

di più solide torri, questa volta incombustibili e resistenti ad

ogni attacco (XIII-XVIII). Ed ecco come saranno le nuove macchine
belliche:

Mirabil torre
ch'entro di pin tessuta era e d'abeti
e ne le cuoia avolto ha quel di fuore
per ischermirsi da lanciato ardore.

(XVIII, 43).

Nel legno infiammabile è facile riconoscere un'immagine délia materia,

e quindi anche dei sensi e delle passioni, mentre la sostanza
isolante e protettiva allude al freno délia ragione. Altri signifîcati, perô,
si impongono dal momento che le torri stanno in un rapporto meto-
nimico con l'esercito crociato. Se la conquista di Gerusalemme cor-
risponde in ultima analisi alla realizzazione dell'opera intesa corne
discorso, i due tipi di torre, strumenti délia conquista, finiranno per
assumere a loro volta un valore poetologico9.

Se adottiamo siffatta divisione del poema, che è in fondo quella
proposta dal Tasso, vediamo la prima fase consumarsi nella duplice
crisi di Tancredi e dell'esercito crociato, la seconda awiarsi sulla riso-
luzione del capitano di far cercare Rinaldo il quale, una volta ritrova-
to, portera i suoi alla vittoria. Nel destino del collettivo si riflette

9 La tesi di un significato poetologico delle torri d'assalto, strumenti délia
conquista, puô essere corroborata dal lessico dell'ottava XVIII, 41 : „Vassi a

l'antica selva, e quindi è tolta / materia tal quel buon guidicio elesse; / e

bench'oscuro fabbro arte non molta / por ne le prime machine sapesse / pur
artefice illustre a questa volta / è colui ch' a le travi i vinchi intesse. Si

tenga poi présente che Tasso, nelie Lettere, usa i termini di „machina" o

„fabrica" per Fedificio del suo poema. Cosi per esempio, nella lettera 38:
„M'han fatto pensare e ripensare se fosse possibile, senza ruinar la mia fabrica

e senza discordar da i miei principii, di soddisfare in tutto o 'n parte al

giudizio suo" (lett. 38, op. cit., p. 97).

103



ogni volta quello dell'eroe; la sua crisi, owero il superamento di essa

corrispondono, per metafora, alle rispettive vicende dell'esercito: cosi,
il desiderio inappagato di Tancredi e la sua dolorosa privazione tro-
vano riscontro nella sete dei crociati e nella loro mancanza del più
necessario; cosi pure, la vittoria di Rinaldo sugli incantesimi e sui
propri istinti préfigura quella dell'esercito cristiano sul proprio nemi-
co. Ciö consente, inoltre, di associare le caotiche schiere pagane al

caos degli istinti oppure l'acqua e le nuove torri desiderate alla figura
di Clorinda battezzata. Un intreccio di rapporti metaforici si viene
scoprendo, e a volerli seguire tutti rischieremmo di perdere di vista il
nostra compito.

Quanto detto basti, dunque, a dimostrare che il senso dell'episo-
dio di Tancredi e Clorinda non si rivela se non quando venga messo in
relazione con quello del poema intero. Il combattimento fra i due
eroi costituisce il duello conclusivo della prima fase del poema, cosi

come alia fine — secondo uno schema ricorrente nell'epopea — ha
luogo il gran duello decisivo, quello di Rinaldo e Solimano esemplato
sullo scontro finale, nell'Iliade, fra Achille e Ettore. Ma se il cosiddet-
to duello „risolutore" segna il definitivo sciogliersi del ,,nodo" e del
conflitto principale, quello fra Tancredi e Clorinda risolve un conflit-
to interno, inerente alla concezione dell'opera10. La morte dell'una e

la crisi dell'altro mettono fine al prevaricare dell'awentura, proprio
del romanzo cavalleresco, ma non del nuovo poema epico cristiano,
inaugurato, per cosi dire, e riconfermato dalla conversione di Clorinda.

La nostra rilettura dell'episodio prende Tawio dall'ottava XII, 48
che inizia con la visione della porta aperta („Aperta è l'aurea porta.

.") e termina sulla visione della porta chiusa e quindi sul motivo
dell'esclusione di Clorinda, messo in evidenza, sul piano dell'espres-
sione, dalle molte allitterazioni, ripetizioni di parola e figure etimolo-
giche (,,e chiusa / è poi la porta, e sol Clorinda esclusa. / Sola esclusa

ne fu. ."). Nel distico finale e nella seguente ripresa, fatta quasi alia
maniera delle ,,coblas capfinidas", è possibile rawisare un certo nu-

10 Per il termine di „duello risolutore" vedasi Guido Baldassarri, II sonno di
Zeus, Roma, Bulzoni 1982, cap. Ill a pp. 78-85.

104



mero di parole chiave e in esse la tematica centrale del brano: anzi-
tutto la parola „porta" che riecheggia in „morte" e ricompare, nelle
ottave 52 e 71, nelle rime „porte" (qui paranomasia, da „portare") e

„morte", rispettivamente „porta" e „morta"; nell'ottava 62 in ,,mor-
ta" — „spaziosa porta" (detto della ferita che apre il corpo di Clorin-
da, rivelandone l'intima verità), mentre altrove „porta" s'associa a

„forte" o a „sorte" (altra parola chiave, legata alia tematica del desti-

no, vedasi ottava 39); poi, dipendenti dal concetto di porta, i verbi
„chiudere" e „escludere" che presuppongono l'antiteto „aprire" nel
senso di „ferire, rilevare", ma anche di concedere l'accesso alio spazio
prima vietato („S'apre il cielo; io vado in pace"); e infine „sol" che,
come abbiamo mostrato in altra sede, è forse la sillaba centrale dell'-
intero poema11. Si tratta owiamente di segnali: la ridondanza di fo-
nemi e lessemi sul piano dell'espressione accenna a una funzione-per-
no attiva nel piano del contenuto.

L'esclusione di Clorinda, dunque, e la sua solitudine nell'estrema
awentura, tra le porte della vita e della morte, che la riconcilierà con
il suo destino. L'indomita guerriera, che non indossa le solite armi,
ma veste di nero, ha tentato con successo la sua sortita notturna (per
ragioni di abilità diplomatica — o di verosimiglianza, corne vuole
Tasso ne lia lettera 39 — s'è fatta accompagnare da Argante), ma al
momento di dover rientrare con gli altri ha preferito lasciare libero
corso al suo istinto e inseguire un nemico, rimanendo sola e chiusa
fuori della città. In questo percorso di andata e mancato ritorno al

luogo di origine è simboleggiata tutta la sua storia di vergine guerriera,
esclusa dalla patria e dall'essere se stessa, e sulla analogia fra il raccon-
to della sua vita (fornito poco prima dal servo Arsete) e quello dell'-
uscita notturna intendiamo basare la nostra lettura.

Ascoltando il racconto di Arsete (XII, 18-41) veniamo a sapere
che Clorinda è in fondo creatura di San Giorgio, suo vero Destina-
tore12 Molto ci sarebbe da dire su questa storia dai tipici motivi
fïabeschi (nascita miracolosa dell'eroina, che è nutrita da una fiera e

11 Georges Güntert, „Unità e varietà nella Gerusalemme Liberata", Versants,
III, 1982, pp. 45-76, in particolare cap. III, „In un sol punto".

12 Per il termine di „destinatore" cfr. Algirdas J. Greimas/J. Comtés, Sémioti¬

que. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage, Parigi, Hachette 1979.

105



portata in salvo dalle acque) sia pure usati, nell'epopea, con diverso
fine e maggiore complessità di significato: basti pensare al problema
religioso, assente in genere dalle fîabe. Ma limitiamoci almeno a un
breve cenno: Clorinda è nata bianca da madre etiope e cristiana, de-

vota di San Giorgio, la quale, temendo la gelosia del marito, l'affida
al servo Arsete perché la salvi e la faccia battezzare. Questi, nonostan-
te gli awertimenti del celeste Destinatore, differisce di farlo e di par-
larne alla giovane, fîno al giorno in cui l'imminente pericolo e un
oscuro sogno lo inducono a rivelarle il segreto. In tal modo, la vita di
Clorinda, trascorsa nell'oscurità e nell'ignoranza delle proprie origini
e del proprio destino, è alla fine illuminata da singolare rivelazione.
Analogamente l'uscita notturna da Gerusalemme, vista come movi-
mento dalla città turrita al luogo dell'azione, ma deviato poi, nell'im-
possibilità di un ritorno, verso il fatale scontro, è coronata anch'essa
da una rivelazione, per cui altro non è che una metaforica ripresa
della vicenda esistenziale di Clorinda. II testo del canto dodicesimo,
ricco di corrispondenze lessicali, ci fornisce gli elementi che consen-
tono di costruire l'analogia. Innanzitutto la madre di Clorinda è

stata costretta dal re a vivere ,,in chiuso loco" („E perché fu la torre,
ove chius'era / da le donne e da me solo abitata", narra l'eunuco
Arsete) e la nascita di Clorinda équivale a un primo atto di esclusione
(„ingravida fra tanto, ed espon fuori. Candida fïglia"). Come dire
che Clorinda viene due volte esposta ed esclusa: appena nata, dal ventre

materno; poi, con l'esilio, dalla torre delle donne. Il rapporto in-
sieme metonimico e metaforico che si instaura fra la madre isolata,
perché partoriente, e la turriforme abitazione in cui è rinchiusa,
permette di individuare nel simbolo della torre un primo significato,
quello della donna onesta, intoccabile o intatta, chiamata nella tradi-
zione cristiana turns eburnea.

Ma v'è altro: l'immagine della torre (caratterizzata, oltreché dall'-
altezza, dall'esistenza di uno spazio interiore, abitabile e sicuro, e di
un muro che lo protegge dal mondo esterno) si traduce, al livello non
più fïgurativo, ma relazionale, nel duplice rapporto di spazio interno
vs esterno e di esclusione vs inclusione, quello stesso che contraddi-
stingue il personaggio di Clorinda, chiusa neU'involucro della sua ar-
matura, ma esclusa dal suo stesso più vero13. Lo spazio interno, ormai

13 Per il simbolismo della „torre" inteso come mito ascensionale, cfr. Diction¬
naire des symboles, Parigi, Seghers 1974, vol. Ill, p. 315.

106



inaccessibile, corrisponde alla sua femminilità connotata da attributi
quali tenerezza o dolcezza; il muro, alia „forma assunta" di feroce e

dura guerriera.
Fuggî gli abiti molli e i lochi chiusi,
ché nei campi onestate anco si serba;
armô d'orgoglio il volto, e si compiacque
rigido farlo, e pur rigido piacque.

(II, 39).

Vergine e guerriera, Clorinda è anzi due volte torre, ma in quanto
cavalière somiglia piuttosto a una torre d'assalto, a quella stessa che lei,
presa da insolito furore, vorrà dare alle flamme prefigurando cosi il
suo gesto sacrificale. Quei due versi, nell'ottava 46, che esprimono il
crollo della torre incendiata preannunciano anche la caduta di Gorin-
da (e di tutto ciö che essa rappresenta): ,,La mole immensa, e si te-
muta in guerra / cade, e breve ora opre si lunghe atterra."

Nell'immagine della torre vediamo allora convergere una doppia
tematica, ricoirente non solo in questo canto, ma nell'intero poema.
Con la figura „torre" il poema tassiano désigna ora la donna onesta
ora il cavalière, e per metonimia, la cortese cavalleria. Clorinda stessa,

fin dalla sua prima apparizione, è presentata come torre alta, ,,d'alta
sembianza e degna" (II, 38); o „alta guerriera" (VI, 26), allorché si

rivela dall'alto al suo amante; e nella battaglia del canto XI quando,
abile sagittaria, ferisce dall'alto il capitano dei Franchi, essa domina
in senso sia topografico che morale sugli altri due campioni saraceni,
Solimano e Argante, ordinati, per dantesca memoria, l'uno al livello
basso dell'mferno, l'altro a quello medio del purgatorio, mentre lei
stessa sembra attingere il cielo:

E quinci in forma d'orrido gjgante
da la cintola in su [come Farinata] sorge il Soldano;
quindi tra' merli [voce dantesca usata solo nel Purgatorio] il minaccioso

Argante
torreggia, e discoperto è di lontano;
e in su la torre altissima Angolare
sovra tutti Clorinda eccelsa appare.

(XI, 27).

107



Qui vediamo non solo come i grandi cavalieri sono fatti somigliare
alle torn, ma anche come questa immagine della torre s'inscriva, per
quanto riguarda Clorinda, nella dinamica di un mito ascensionale, di

gran rilevanza nella composizione del poema14.
Qual'è, dunque, il significato esistenziale della sortita notturna?

Come la vita di Clorinda ebbe origine da una prima torre (la madre o

il turrito palazzo d'Etiopia simboleggianti la sua natura) e divenne in
seguito una seconda „torre" (lei stessa, fattasi cavaliere feroce, nella
sua realizzazione sociale), cosi la guerriera, in preda a una strana in-
quietudine, lascia quella notte le torri di Gerusalemme per puntare al

luogo dell'awentura eroica (la torre dei cristiani, poi Tancredi). La
corrispondenza fra i due percorsi risulta anche più précisa: se l'itine-
rario della giovane affidata al servo era caratterizzato da due singolari
incontri, quello con la tigre che le trasmise insieme alla ferocia la
focosità del temperamento, e quello con le acque del torrente che,

pur trascinandola via la rimisero in salvo, anche questo secondo per-
corso (notturno, certo, come l'esistenza di Clorinda lo è sempre
stata) s'inscrive nelle due tematiche del fuoco e delïacqua, dell'ago-
nismo furioso e autodistruttivo e del battesimo salvifico. Nell'uscita i
saraceni eccitati dall'ardore dell'awentura (,,lor s'infiammano gli spi-
riti, e '1 cor ne bolle") portano il fuoco in fiaccole celate al luogo sta-
bihto, dove dovrà divampare tra fiamme e fumo un gigantesco incen-
dio, tale da prefigurare il duello tra chi, accecato dal proprio ardire,
arde ormai solo di vendetta e chi, non meno cieco e appassionato,
ferisce a morte ciö che più ama. Sulla via del ritorno, perô, Clorinda
ad un tratto è trascinata dal flume dei suoi persecutori cristiani, detto
— come nell'episodio miracoloso — „torrente" („Cresce più che tor-
rente a lunga pioggia / la turba" oppure: ,,E ratto / diretro ad essiil
franco stuol v'inonda")15. Sono corrispondenze non certo casuah:

14 Anche la scelta del nome del personaggio sembra connotare l'idea di „chiu-
sura" (da *cludere). Altri fanno derivare il nome da Cloris+inda (sillaba
ricorrente in molti nomi femminili), cioè xXcûptÇ nome che si ricongiunge
al greco opdç „verde chiaro". Anche quest'ultimo significato sembra
adatto a chi fugge i luoghi chiusi per combattere nelle selve (G.L. II, 40) e

appare „fra le selve / fera" (II, 40). Sull'etimologia del nome cfr. Carlo
Tagliavini, Un nome al giorno, Bologna, Patron 1972, p. 386.

15 Anche il verso: ,,Poi, corne lupo tacito s'imbosca / dopo occulto misfatto e

108



come quella volta che lei e il servo furono perseguitati da ladri doven-
do, per salvarsi, affidarsi alla corrente, cosi ora Clorinda cerca la sal-

vezza nella turba confondendosi fra i nemici (,,pur veggendo ch'alcu-
no in lei non guata / nov'arte di salvarsi le sowenne. / Di lor gente
s'infinge, e fra gli ignoti / cheta s'avolge; e non è chi la noti"; XII,
50). Da questo momento l'azione segue un ritmo inesorabile. Per un
istante Clorinda spera di poter sottrarsi al suo destino. Ma già Tancre-
di awista — non lei, occulta nella sua bruna armatura — bensi il fello-
ne che ha ucciso uno dei suoi; già sprona verso il presunto nemico.

La regia del duello è affidata tutta al narratore che, per mettere
in risalto l'eccezionale awenimento che prende a narrare, interviene
in maniera diretta, e ben tre volte. Citiamone almeno il primo inter-
vento:

Degne d'un chiaro sol, degne d'un pieno
teatro, opre sarian si memorande.
Notte, che nel profondo oscuro seno
chiudesti e ne l'oblio fatto si grande,
piacciati ch'io ne '1 tragga e 'n bel sereno
a le future età lo spieghi e mande.
Viva la fama loro; e tra lor gloria
splenda del fosco tuo l'alta memoria.

(XII, 54).

L'ottava 54, oltre che predisporre l'animo del lettore all'insolito spet-
tacolo che lo attende, indica il passaggio dalla contesa verbale all'ir-
ruenza della lotta, dal feroce scambio di parole (,,E guerra e morte. /
Guerra e morte avrai. .") all'alternarsi degli urti e degli assalti che,
ribadito sul piano dell'espressione dai modi antitetici e chiastici (otta-
va 56), finisce per suggerire un ritmo fortemente concitato. Inoltre, i
tre espliciti commenti dell'io narrante (ottave 54, 58-59 e 62) segna-
no lo svolgersi drammatico del duello in tre atti, inducendoci a distin-
guere altrettanti segmenti testuali: 1) nelle ottave 55-58, il primo
scontro dalla notte fino all'alba; 2) ottave 59-62, la sosta, alle prime

si desvia" (XII, 51) puo essere messo in relazione alia storia di Clorinda. Ve-
dasi II, 40: „Poscia o per via montana o per silvestra / l'orma segui di fer
leone e d'orso; / segui le guerre e 'n esse e fra le selve / fera agli uomini par-
ve, uomo a le belve."

109



luci del giorno, quando Tancredi procura di farsi dire il nome dell'av-
versario; 3) ottave 62-69, lo scontro finale ma rivelatore, al termine
del quale Clorinda, volgendo gli occhi al sole, muore. Se nel segmen-
to intermedio délia sosta è data preferenza agli atti del vedere che

sembrano consentire l'awiarsi di una comunicazione non solo pole-
mica e quindi del dialogo („L'un l'altro guarda. .", „ Vede Tancredi.

,,Cosî tacendo e rimirando, questi / sanguinosi guerrier cessaro

alquanto. / Ruppe il silenzio Tancredi. ."), nei due momenti di lotta,
tra il fragore dei colpi e la violenza degli urti, prendono rilievo le sen-
sazioni uditive e tattili, si da dare l'impressione di un'estrema, per
quanto sempre sorvegliata, fïsicità.

Un'analisi minuziosa del primo e del terzo segmento permettereb-
be di cogliere i segni di una composizione accurata, che poggia su
effetti di simmetria e di graduale drammatizzazione. Simmetria si

awerte nella ripresa della voce „furor" (ottave 56 e 52), ricorrente
sempre in opposizione a „destrezza" o „arte", quasi a sottolineare il
già evidente significato poetologico. Simmetrico è poi il ripresentarsi
della tematica agonistico-erotica che tende al parossismo: il triplice
abbraccio dell'ottava 57 („Tre volte il cavalier la donna stringe")
trova riscontro nella mortale penetrazione della spada (ottava 64), si
da non lasciar dubbi sulla natura anche erotica dell'antagonismo guer-
riero. Altrove prevalgono le figure della gradatio, ciö che non stupisce
in un episodio cosi drammatico, teso tutto alia rivelazione finale.
Cosî, aH'immagine virgihana dei „due tori gelosi e d'ira ardenti"
(ottava 53), che s'affrontano per cozzare l'uno contro l'altro, fa
rispondenza quella, pure virgiliana, ma di maggiore risonanza cosmi-

ca, della tempesta di mare, in un sintomatico passaggio da un emble-
ma del fuoco (ove sentiamo riecheggiare, nella paronomasia „tori
d'ira ardenti" — „torre", il fragore dell'incendio) a un emblema
dell'acqua, secondo un procedere conforme alla linea di sviluppo
dell'intera vicenda che porta a Tancredi „sangue e pianto", e a

Clorinda, con la sanguinosa morte, la redenzione nel battesimo.
Ma il triplice intervento del narratore comporta altri significati.

Innanzitutto l'io narrante, dimostrando di conoscere ogni particolare
di un fatto rimasto segreto, si pone nei confronti del personaggio
(che ignora persino il senso della sua lotta) in una posizione di
supériorité rispetto al sapere, e gli awertimenti rivolti a Tancredi ne
danno eloquente prova:

110



Misero, di che godi? Oh quanto mesti
fiano i trionfi ed infehce il vanto! Gli occhi tuoi

pagheran (se in vita resti)
di quel sangue ogni stilla un mar di pianto.

(XII, 50).

L'io narrante sa quel che il personaggio si Sforza di sapere: conosce
l'identità dell'awersario e l'ambivalenza della situazione. L'ottava 54
permette di costruire un rapporte di analogia, e insieme di contrasto,
fra l'io narrante (che sottrae all'oblio un fatto glorioso per trarlo alla
luce) e Trancredi (che, senza saperlo, agisce da strumento del destino
rivelando cosi la vera personalità di Clorinda). All'opposizione not te
del oblio vs chiaro sole della fama, valida per il narratore (e per chi
gli si affida), corrisponde nella vicenda dei personaggi quel trascolo-
rare della notte dalla oscurità ai lumi rivelatori del giorno che consen-
tono la tragica scoperta (,,Ahi vista! ahi conoscenza"). E alla prima
antitesi oscurità-luce, che paragona l'ignorare al sapere, viene ad ac-
compagnarsi quell'altra tra silenzio e voce, tra non dire e dire. Infatti,
alla volontà del narratore di tramandare ai posteri notizia dell'aweni-
mento fa riscontro quella di Tancredi, desideroso di conoscere il
nome dell'awersario in modo da poterlo rendere noto.

Ma piuttosto che sull'analogia converrà insistere sulla differenza
fra narratore e personaggio: l'uno narra un fatto già compiuto sapen-
do quindi ricostruirlo nel suo drammatico procedere; l'altro appare
(all'osservatore) coinvolto nel processo della lotta, le cui ragioni gli si

paleseranno solo ad opera conclusa. L'atto di rivelare significa, nel
primo caso, dire ciö che non era noto; nel secondo, fare in modo che
qualcosa, trasformandosi, si scopra.

Le due funzioni, pragmatica e conoscitiva (che vediamo abbinate
anche altrove nel poema, ad esempio nel rapporto capitano-protago-
nista, rispondente a quello tra mente e mano) rinviano a due diversi
momenti della creazione artistica, al poter fare e al saper ri)dire ciö
che è stato fatto. Tancredi, che combatte con „furore" o, per espri-
merci in un linguaggio non platonico, con autentica partecipazione,
rappresenta il poeta opérante, il „fabbro" munito del suo „ferro"
(„Spinge egli il ferro nel bel sen di punta / che vi s'immerge"), alle

prese con una materia vitale che gli è cara (ma non fino in fondo nota)

e che gli résisté fino all'ultimo, si da poter prendere forma solo

111



essendo stata dominata: cosi come succédé, per l'appunto, a Clorin-
da che „se rubella / in vita fu" diviene „in morte ancella' e che, sul

punto di morte, appare al suo amante e uccisore come „bella forma":
„In questa forma / passa la bella donna, e par che dorma" (XII, 69).
Non è priva d'interesse la circostanza che Tancredi operi al servizio di
un Destinatare a lui ignoto: San Giorgio o il celeste destino di Clorin-
da, presenti — sul piano figurativo — nei fenomeni luminosi quale
,,1'ultima Stella", anche nottetempo vigilante, dell'ottava 58 o quale

„il sole" dell'ottava 69 (,,e gli occhi al cielo affisa, e in lei converso /
sembra per la pietate il cielo e'l sole"), segno, quest'ultimo, che ri-
manda al Destinatare dell'intero poema con le cui intenzioni Clorin-
da, ormai cristiana, appare riconciliata16. Non è irrilevante, ci sembra,
che Tancredi abbia a compiere la sua impresa nel nome di San Giorgio.

Se il santo cavalière délia leggenda liberava la bella vergine dal
drago, Tancredi dovrà uccidere in Clorinda quanto essa abbia di
mostruoso perché possa sprigionarsene la forma armoniosamente
composta. E si badi che i letterati del Cinquecento parlando di
„mostri" designavano tutto ciö che era informe, multiforme, caoti-
co, o, comunque, di una varietas disordinata, atta a stupire17. Clorinda,

nata bianca da madré nera, è chiamata „mostro" (XII, 24), anzi

„novo mostro", causa di meraviglia e di stupore; ma è soprattutto uno
straordinario esempio di varietas, taie da riassumere in sé tutta una
complessa vicenda di eroismo cavallereso e di malnato amore. Ora,
colui che riesce a imporsi su di lei, nella lotta, dominando la materia
mostruosamente polimorfa al punto di poter trarne la forma, appare
simile al poeta visto nell'atto di poetare. Ma cotesto poetare non
potrà non sembrare autolesionistico a un osservatore che sia a sua
volta Tasso e che abbia piena consapevolezza di quanto quellavitto-
ria costi al vincitore.

Per quanto riguarda il narratore-osservatore, anch'esso troverà il
suo corrispondente al livello del discorso, in chi è in grado di con-

16 Georges Güntert, art. cit., cap. III; „in un sol punto."
17 II termine „mostro" è comunemente usato dai teorici délia letteratura, con

un'accezione poetologica. Tasso stesso paragona le opere disorganiche ai
mostri dell'Inferno dantesco, cfr. Discorsi dell'arte poetica, a cura di L.
Poma, Bari, Laterza 1964, p. 24.

112



templare l'azione del poema come già successa. Che l'io narrante non
rappresenti l'ultima istanza délia comunicazione intratestuale e non
debba essere identificato con il Tasso tout court appare evidente dal
momento che esso ci présenta il duello come veramente accaduto si-

tuandosi cosi all'interno, e non fuori, della finzione. Al livello del
discorso c'è invece chi conosce il dosaggio della invenzione e della
verità storica, ma chi si guarderebbe daH'attribuirgli troppa importan-
za: 1'artista Tasso diventato intelligenza del poema, oppure il lettore,
ove si costituisca soggetto nell'atto di lettura18 Entrambi, e enuncia-
tore e enunciatario, sono in grado di dominare con lo sguardo l'azione
fatta succedere nella Gerusalemme Liberata-, e si tenga présente che il
primo lettore di un testo suole essere l'autore stesso, capace di dominare

il suo mondo ordinato nell'opera compiuta.
La messa a fuoco dei procedimenti poetologici, lungi dal volere

essere un esercizio fine a se stesso, conduce a una visione più appro-
fondita del processo creativo che diede vita e forma al poema tassia-

no. Se la lotta di Tancredi è „figura" dell'atto poetico (cosi com'è
concepito nella prima fase del poema) e se il nemico da abbattere si

rivela essere colei ch'egli più ama; Tancredi finisce per somigliare al

poeta che porto a consunzione, sublimandola, una materia a lui cara,
quella cavalleresco-amorosa, materia nella quale il primo Tasso,
l'autore, personalmente si riconosceva. Ma Tasso si riconobbe anche nella
mente che dispone e rinarra quel processo doloroso di auto-sanzione,
senza il quale non puô esserci né rinnovamento né rinascita.

18 È noto quanto il Tasso dei Discorsi cerchi di conferire un carattere, oltre ché

verosimile, veridico al nuovo poema epico, le cui vicende debbono fondarsi
sul vero storico, cioè su narrazioni contenute nelle cronache. Occorre distin-
guere, perô, le riflessioni teoriche dell'autore dalla prassi, e l'autore dall'e-
nunciatore del poema. Per quest'ultimo gli episodi inventati, come lo è

quello di Tancredi e Clorinda, non sono certamente meno validi o „veri"
degli altri basati sulle fonti storiche.

113



Georges Güntert

DER ZWEIKAMPF VON TANKRED UND CLORINDA
(ZUSAMMENFASSUNG)

Die Episode des Duells zwischen Tankred und Clorinda (Gerusalem-
me Liberata, XII, 48-69) kann nur dann überzeugender als bisher
gedeutet werden, wenn sie als Teil des ganzen Gedichts gelesen wird.
Zunächst stellen wir fest, daß die Episode, die mit dem Tod und der
Bekehrung Clorindas sowie mit der tiefen Erschütterung des Siegers
Tankred endet, sich gegen Ende des ersten Teiles befindet. In einem
Brief an Scipione Gonzaga bezeichnet Tasso selber diesen Abschnitt
als erste Hälfte der zweiteiligen „Fabel". Ritterlich-amouröse Abenteuer,

die ganz einer Ästhetik der (die Sinne ergötzenden) varietas
verpflichtet sind, dominieren in diesem ersten Teil (I-XIII). Im
anschließenden zweiten Teil (XIII-XX) tritt die Haupthandlung des

Kreuzzuges und der Eroberung Jerusalems stärker in den Vordergrund,

zumal der Krieg nun im Namen einer hierarchisch verstandenen,

straffen Ordnung geführt wird, welche jedes Tun und Streben
dem einen letzten Ziel unterordnet. Für individuelle Abenteuer und
Digressionen ist in diesem Teil kaum mehr Raum. Tatsächlich findet
die ritterlich-amouröse Thematik des Abenteuers im Duell von Tankred

und Clorinda ihren großartigen Abschluß und zugleich ihre
Überwindung. Die erst im Tode getaufte Clorinda verweist auf die

nun einsetzende Entwicklung des Gedichtes, das nicht als Abenteuerroman,

sondern als christliches Heldenepos gelten will.
Den beiden Teilen der Fabel entspricht das männliche Heldenpaar,

der leidenschaftlich-grüblerische Tankred (in dem schon immer
ein Selbstporträt Tassos vermutet wurde) und der jugendliche, erst
ungestüme Rinaldo, der schließlich das vollkommene Rittertum
verkörpern wird. Diesen beiden Figuren können — metaphorisch — die
zwei Typen von Kriegsmaschinen oder „torri" zugeordnet werden,
die im Verlaufe des Eroberungskrieges zum Einsatz kommen. Den

114



ersten der hölzernen Türme brennt Clorinda während ihres nächtlichen

Ausrittes nieder; ein zweiter Turm kann erst dann errichtet werden,

wenn der das Holz liefernde Wald entzaubert sein wird. Umsonst
versucht Tankred, diesen magischen Bann zu brechen; erst Rinaldo
wird die Aufgabe bewältigen. Die neuen Türme werden besser isoliert
sein, was die Brandgefahr vermindert. Ihr leicht entzündbares Material

und dessen Schutz verweisen auf das Verhältnis von Leidenschaftlichkeit

und Selbstbeherrschung, Materie und Geist, wobei jene
diesem untergeordnet sein soll.

Eine genaue Betrachtung des XII. Gesanges zeigt, daß Clorindas
nächtlicher Ausritt (XII, 43-51) und ihr Ausgeschlossensein analog zu
ihrer — in der Nacht des Irrtums verlaufenen — Lebensgeschichte
gestaltet sind. Die gleichen Symbole (Feuer, Wasser) finden in dieser

Erzählung ihre Entsprechung. Mit Fackeln bewaffnet eilt Clorinda
aus der betürmten Stadt zum gegnerischen Turm, um diesen
niederzubrennen, vertraut sich aber auf dem Rückweg (in der Hoffnung,
unbekannt zu bleiben) dem „Fluß" (torrente) ihrer christlichen
Verfolger an. Zerstört Clorinda den ersten Turm, so wird sie anderseits
selbst als Turm dargestellt. Sie stammt aus dem „Turm der Frauen",
aus dem sie ausgeschlossen ward und wuchs dann zum stattlichen,
geharnischten Ritter heran, wobei sich ihre weibliche Natur nicht
entwickeln konnte. Im XI. Gesang erscheint sie als die bis zum Himmel
emporragende Heldin auf der Zinne eines Turmes. Die Metonymie
wirkt hier als Zeichen der Vertikalität, denn durch die Taufe Clorindas

wird die aufsteigende Linie des Gedichtes eingeleitet und bestätigt.

Bei der Lektüre des Zweikampfes (XII, 54-69) ist es von Bedeutung,

daß Tankred die Identität seines (geliebten) Gegners erst bei
dessen Tod erkennt. Zwar versucht er, den Namen seines Feindes zu
erfahren, damit die Öffentlichkeit von dem ruhmvollen Streit
unterrichtet werde; doch verweigert ihm die in Haß ergrimmte Clorinda
jede Auskunft und bewirkt so ihren eigenen Untergang. Tankred
entdeckt die Wahrheit dadurch, daß er Clorindas Rüstung mit dem
Schwert durchbohrt und so ihre weibliche Natur enthüllt. Von
Enthüllung spricht aber auch der Ich-Erzähler (XII, 54), der vorgibt, den
nächtlichen Kampf aus dem Dunkel der Vergessenheit ins „Sonnenlicht

des Ruhmes" rücken zu wollen. Enthüllung kann demnach

115



zweierlei bedeuten: für den Erzähler heißt es, über schon Geschehenes

zu berichten; für Tankred bedeutet es die Bezwingung einer sich
ihm widersetzenden (und im Grunde geliebten) Materie, wodurch
Formwerdung und Erkenntnis überhaupt erst möglich werden. Das
blinde Wüten der Kämpfenden wird vom erzählenden Ich aufmerksam

verfolgt und angstvoll kommentiert, denn ihm ist klar, daß

Tankred mit seiner Geliebten ringt. Entspricht der vom „furor"
besessene Held dem Dichtenden, der in seinem Schaffensprozeß
aufgeht, so stellt der ihn betrachtende Erzähler eine höhere Ebene des

wissenden Künstlers dar. Tasso sieht sich also beim eigenen
(selbstzerstörerischen?) Schaffen zu. Das Duell von Tankred und Clorinda
erscheint so als eine Selbstdarstellung des Dichters, der seine frühere,
dem Rittertum und der Liebe verpflichtete Poetik überwindet, um
den neuen Anforderungen des Heldenepos gerecht zu werden.

116


	Il combattimento di Tancredi e Clorinda

