
Zeitschrift: Colloquium Helveticum : cahiers suisses de littérature générale et
comparée = Schweizer Hefte für allgemeine und vergleichende
Literaturwissenschaft = quaderni svizzeri di letteratura generale e
comparata

Herausgeber: Association suisse de littérature générale et comparée

Band: - (1985)

Heft: 2

Artikel: C.F. Meyers "Möwenflug" oder der Abstand des Textes zu sich selbst :
ein Annäherungsversuch

Autor: Hart-Nibbrig, Christiaan L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christiaan L. Hart-Nibbrig

C.F. MEYERS „MÖWENFLUG" ODER
DER ABSTAND DES TEXTES ZU SICH SELBST.

EIN ANNÄHERUNGSVERSUCH

Alles klar, so scheint es, und spiegelglatt, zum Abrutschen. Ein
Gedicht, das ein Problem formuliert, kein problematisches Gedicht.
Schön, fließend und durchgeformt. Wie's das Klischee will vom
unermüdlich feilenden Formkünstler Meyer: fünfhebige Trochäen mit
gelegentlich leiser Tendenz zum anapästischen Zeilenanfang, die ersten
vier Zeilen im Paar-, die folgenden vier im Kreuz-Reim, die nächsten,
dem Inhalt entsprechend gleichsam spiegelverkehrt, umarmend; die
zweite Strophe, eher kurzatmig, statisch, reflektierend, wiederum
paarig gebunden als gälte es, die Zentrifugalkraft der fünf Fragen und
das inhaltlich ausgesprochene „Grauen" formal zurückzustauen.
Betörend sanft die Assonanzen und Alliteration im Innern der Verse zu
Beginn, die Dominanz der zwischen e und i — wenn man will
zwischen Fels und Ich — vermittelnden ei-Klänge, die den kreisenden
Gleitflug mimetisch auf der Lautebene abbilden. Daß sich gerade
zwischen Spiegel und Flügel eine kleine, wenn auch unüberhörbare
Ungereimtheit ergibt, hat seinen, wenn auch versteckten, Grund, wie
sich zeigen wird. Als Detlev von Liliencron an dem Gedicht „Die
Zwingburg" die unreinen Reime (Ross/Schoss; spiegeln/Silberflügeln)
rügte, antwortete Meyer, es habe, wer gut angezogen sei, ganz gern
einen zerrissenen Handschuh und „eine Beule im Hut", sonst könnte
man ihn am Ende gar für einen Schneider halten (SW 3, 161). Nicht
aus dem Ei gepellt und konfektionsgeschneidert, sondern mit winzigen

Schlacken des Gemachtseins trotz des Scheins des Vollendeten
liegt uns der Text vor. Wie könnte er anders? Er müßte mit seinem
Zweifel an der Wahrheit der eigenen Rede lügen, wie jener Kreter, der
behauptete, alle Kreter lögen. A propos Wahrheit: Nietzsches Tirade
gegen die Dichter, die zuviel lügen kommt so gut wie gleichzeitig {Also

sprach Zarathustra erscheint 1883-85, die endgültige Fassung des

63



Gedichts 1882); fast ein halbes Jahrhundert zuvor hatte Heine, in der
Vorrede seines Buchs der Lieder (1837, 2. Auflage) kritisch darauf
hingewiesen, daß in Reimen schon zuviel gelogen, zuviel schon zu
schön gesagt wurde, um wahr zu sein.

Daß sich Klarheit auf Wahrheit reimt — ausnahmsweise männlich
und über die größte Redestrecke des Textes hinweg — ist nicht
geheuer. Der Wahrheit wegen, die mit Trug identisch ist, und solche
Klarheit trügerisch macht. Es ist die Klarheit der Spiegelfläche, der
die Tiefe fehlt, es sei denn, man vermute sie — und dann wird die
Spiegelfläche bodenlos — im Innern dessen, der hineinblickt und sich

hineinprojiziert. Das tut das Ich des Textes nicht, stattdessen tun's
die Möwen, ohne es zu wissen. „Tiefe und Formklarheit", schrieb
Meyer am 11. April 1879 an Hermann Lingg, „sind fast unvereinbar
und unsere charakteristischen Vorzüge eben auch unsere Grenzen".
Das ist bedenkenswert, gibt uns einen warnenden Tip fürs Lesen und
stützt den Verdacht, daß es sich bei der ganzen Spiegelei um eine

„allegory of reading" handelt im Sinne Paul de Mans, freilich auch
um eine „allegory of writing". Nimmt man das inhaltlich ausgesprochene

Problem, daß der Text im Blick auf ein in der ersten Strophe
vorgeführtes, nacherzähltes Anschauungsbeispiel in der zweiten
Strophe auf den Begriff bringt, für seine Tiefe, so bleibt man an der
Oberfläche, auf der Ebene bloßer Klarheit, die Tiefe nur vorspiegelt,
wie der Spiegel, in dessen Klarheit das sprechende Ich sich der Wahrheit

seiner Rede versichern will. Allein: die Klarheit täuscht Wahrheit
vor, tarnt Absenz von Tiefe. Oder anders und positiv gewendet: diese
Klarheit gibt zu bedenken, daß sie — um die Begriffe des Briefs
aufzunehmen — Wahrheit nicht herausgibt, daß sie sich — um bei den

Begriffen des Texts zu bleiben —, im Spiegel-Bild, im Bilder-Spiegel
unter dem Aspekt der Adaequatio von Schein und Wesen nicht mehr
fassen läßt. Um das zu prüfen, müssen wir genauer hinsehen.

Schon der Titel enthält die Frage nach dem sprechenden, sehenden

Ich und seinem Standpunkt. Davon hängt ab, ob die Möwen im
Gleitflug vorzustellen sind oder ob ihr Fliegen optisch, gleichsam
fotografisch als Momentaufnahme — in der Vorstellung des Lesers
versteht sich und des Autors, insofern er schreibend schon sein erster
Leser ist — stillgelegt wird. Nur in bezug auf einen festen Punkt wäre
Bewegung in actu wahrnehmbar. Dieser Punkt als Kontrapunkt und

64



motivische Objektivation des Ich — die Schein produzierende
Reflexionsfläche aus unsichtbarer Tiefe heraus durchbrechend — ist der
Fels, das Ich erst dann, wenn es nicht mehr einfach nur sieht,
sondern den Augenschein reflektierend durchbricht und so im Grunde
erst recht herstellt. Auf die prekäre Stellung des Ich weist schon die

Syntax zu Beginn: „Möwen" — syntaktisch für die Dauer des ersten
Worts noch undeterminiert — evoziert den Schwärm in einem noch
offenen Vorstellungsraum; mit der Benennung sind sie da, losgelassen
zum Flug und dann gleich schon wieder dingfest gemacht als Objekt
des Sehens; das Subjekt des Sehens wird, an exponiertem Ort am
Zeilenanfang und trochäisch betont, nachgetragen. Der Fels, wie
gesagt, nicht das beobachtende Ich markiert als Fixpunkt die Bewegung.

Aus Stein ist ihr Zentrum; keineswegs stabil und von der Bewegung

ausgeschlossen ist dagegen das Ich der Textrede. Daß die
Schwinge gespannt ist, garantiert den Gleitflug. Das Partizip Präsens

entspricht dem Sachverhalt: Bewegung im Stillstand. Die „schimmernd

weiße Bahn" summiert die bewegten Einzelimpressionen zum
optischen Gesamteindruck. Stillegung auch das. Mit der Bahn, als

Spur ihres Fliegens, schreiben sich die Möwen selber ein in den
Raum, oben und, simultan, noch einmal unten. Daß betont wird, es

seien „dieselben Felsenspitzen", befestigt sprachlich Identität gegen
ihre beängstigende Verdoppelung. Daß der Spiegel in seiner Klarheit
nicht farblos, sondern grün gefärbt ist — die Farbe kommt von unten,
aus einem Bereich des Imaginären hinter dem Spiegel, Leben, Wachstum,

vielleicht sogar Hoffnung andeutend — signalisiert den Kunst-
Charakter des Spiegelbildes, ja des ganzen Erinnerungs-Tableaus. Eine
frühere Fassung spricht bloß vom „stillen Spiegel" auch vom „dunklen

Spiegel". Der Eindruck, eines hohen Umsetzungsgrades — daß

man statt der kreischenden Möwen eher das Papier knistern hört —

bestätigt sich durch den Hinweis der historisch-kritischen Ausgabe,
daß das Bild- und Erlebnismaterial des Gedichts aus früheren Fassungen

des Gedichts „Der tote Achill" abgezweigt wurde. Eher als ein
unmittelbarer Natureindruck scheint hinter alledem ein primärer
Leseeindruck zu stehen: Jakob Burckhardt, Die Zeit Constantins des

Grossen (die Erstauflage von 1853 befindet sich in Meyers Bibliothek
in Kilchberg). Die Passage, die hier im Spiel ist, lautet:

65



[. .] eine Insel des Pontus, Leuce, nicht weit von den Donaumündungen,
(gehörte) ganz dem Schatten Achills. Ein weißes Felsgebirge (so lauten die
Schilderungen) steigt aus dem Meer, zum Teil mit überhängenden Wänden;
keine Wohnung, kein menschlicher Laut weder am Gestade noch in den
einsamen Talschluchten; nur Scharen von weißen Vögeln umschweben die Klippen.

Heiliger Schauer beseelt die Vorübersegelnden; wer die Insel betritt,
wagt doch nie die Nacht daselbst zuzubringen; wenn man den Tempel und
das Grab Achills besucht und die seit alten Zeiten von frühern Besuchern
niedergelegten Weihgeschenke betrachtet hat, so besteigt man abends wieder
das Schiff. Das ist der Ort, welchen einst Poseidon der göttlichen Thetis für
ihren Sohn verheißen hat, aber nicht bloß zu seinem Begräbnis, sondern
damit er sehg fortlebe. Und Achiü wandelt hier nicht allein; allmälig gibt ihm
die Sage zu Begleitern andere Helden und glückselige Geister, die auf Erden
ein schuldloses Dasein geführt und die Zeus nicht in dem dunkeln Orcus lassen

will. Mit Andacht schaute man auf jene weißen Vögel, welche dem
Anblick nach den Halcyonen ähnlich schienen; vielleicht war dies die sichtbare
Gestalt jener glücklichen Seelen, nach deren Los gerade das späteste Heidentum

sich am meisten sehnte. (SW 3, S. 307)

Lyrisch umgesetzt, liest sich das bei Meyer dann so:

Aus des Meeres grüner Tiefe ragen
Wände, dran die Wellen schäumend schlagen,
Geisterhafte Felsen, trümmergleiche.
Buchten öffnen sich geheimnissreiche.

Weisse Vögel, nistend in den Ritzen
Kreisen um die blassen Felsenspitzen,
In des Meeres dunkelm Spiegel schweben
Weisse Vögel, flatternd ohne Leben.

Und des Zuges Silberfurche schwindet,
Wo die Grotte durch den Berg sich windet,
Die Gesänge ziehen fort und enden
Fern verhallend an den Felsenwänden. (SW 3, S. 289)

Es könnte sein, daß die weitere Verarbeitung des Toteninsel-Motivs
nach 1880 einen, wenn man will wiederum sekundären, Impuls
erhielt durch Arnold Böcklins 1880 entstandenes Bild „Die Toteninsel".
Vom Thema her, mehr als vom Stoff (abgesehen von den fahl
beleuchteten Felsen, den Reflexen im Wasser). Die weiß verhüllte
Gestalt auf dem Todesnachen, hinter dem quergestellten Sarg vom
Maler heruntermaterialisiert auf die Ebene des Kalks der Grabgebäude

auf der Insel — beim Dichter scheint sie weiß, wenn auch nur als

66



Möwe, flattern zu dürfen, wie auch die Seele sonst bei Meyer. Zur
neuen Auflage der Gedichte von 1883 dichtet er:

Was da steht, ich hab' es tief empfunden
Und es bleibt ein Stück von meinem Leben —

Meine Seele flattert ungebunden
Und ergötzt sich drüberhinzuschweben.

Und in dem Gedicht „Das Seelchen" schildert sich das sprechende
Ich auf einer Alp im Grase liegend, in die Himmelsbläue hineinträumend.

Auf den „Wanderrock" setzt sich ein Falter:

Mein Seelchen war's, das flugbereit,
Die Schwingen öffnend, zitterte.
Wie sind die Schwingen ihm gefärbt?
Sie leuchten blank, betupft mit Blut.

Wobei zu bemerken ist, daß das Blut bei Meyer nicht nur im Möwenflug

unter dem Aspekt des Scheins erscheint und der Ununterscheid-
barkeit, ob es aus tödlichen Wunden fließt oder als Lebenssaft oder
als roter Tupfer oder getrocknete Tinte. In dem Gedicht „Abendrot
im Walde" ist das lyrische Ich, so sagt es, in den Wald geflüchtet, ein

„zu Tode gehetztes Wild"; Moos und Stein färben sich rot. Und dann
die Frage:

Strömt das Blut aus meinen Wunden?
Oder ist's der Abendschein?

Am 20. September 1856 schrieb Meyers Mutter aus der Anstalt Pré-

fargier an ihre Schwägerin — eine Woche bevor sie den Tod im Wasser

suchte (im Wasser, aus dem der dichtende Sohn immer wieder ihre
Stimme vernahm): „Für einmal erscheint mir alles so verhüllt, daß ich
gar keinen Ausweg sehe und nur noch das Gefühl behalte, ich sei

mein Leben lang mehr Schein als Wesen gewesen". Es scheint seinen

produktiven Sinn zu haben, daß Meyer, abgesehen vom „Möwenflug",
aus dem Toteninsel-Komplex auch das Gedicht „Der Gesang des Meeres"

(1882) herausverdichtet, wo sich die Verse von den ziehenden
Wolken finden, die sich „nicht in Mutterbanden halten" lassen und
der Schlußruf: „Kommet, meine Kinder, kommet wieder!" Böcklins
Einfluß sei dahingestellt. Jedenfalls berichtet Adolf Frey in seiner
Böcklin-Schrift von 1903 (S. 121), daß sich Meyer mit dem Maler

67



1890 traf und daß er ihm sagte, eine „bescheidene Wiedergabe" der
„Toteninsel" hänge über seinem Bett und erhoffe unter diesem Bild
die Augen zu schließen. Nachdem er das Leipziger Original, das jetzt
bekanntlich im Kunstmuseum Basel hängt, gesehen hatte, schrieb er
an Hermann Haensel am 15. Februar 1887: die „Toteninsel ist herrlich,

neben dem Schloß am Meer der schönste Böcklin".1
Doch zurück zum Text. Die Flügel, heißt es, sind auch im Spiegel

gestreckt. Läßt man die Assoziation der Feder zu, so läßt das

gedoppelte Bild auf die Anspannung der poetischen Schreibarbeit
schließen, dem visuellen Eindruck ohne Intervention der deutenden
Reflexion gleitend nachzugeben. Erfahrung und Ausdruck, „Trug
und Wahrheit", Urbild und Spiegelbild gleichzeitig zu inszenieren
und dem Schein nach ununterscheidbar zu halten. Denken vom
Sehen abzuziehen. Abstraktion der Abstraktion. Das freilich ist schon
die Leistung angestrengter Zurücknahme eines mit dem Begriff des

Spiegels verbundenen Wissens der Spaltung. Kunstvoll, künstlich wird
es auf bloße Anschauung reduziert, schließlich, bewußtlos, aufs bloße
Starren. Dabei kommt Grauen auf, Angst angesichts der Ungeschie-
denheit von „Schein und Wesen", die das redende Ich notiert,
obwohl sie, als Manko begrifflicher Differenzierung schon in begrifflichen

Kategorien gefaßt wird. Und als Funktion der Sprache über sie,
die ihr vorausgeht. Wieder ein Befund, der die vermerkte Künstlichkeit

bestätigt. Für das Gefühl, von dem das sprechende Ich beschli-
chen wird, hat es kaum einen Namen („wie Grauen"). Die Erfahrung
beängstigender und gespensterhaft-unwirklicher Verdoppelung ruft
nach Reflexion, welche sie deuten und aufheben könnte. Was
zunächst optisch gleichgeordnet war, wird durch ein Schwenken der
Strukturachse, begrifflich nunmehr untergeordnet in einer Relation,

1 Vgl. Hans Blum, Lebenserinnerungen, Bd. 2, 1870-1907, Berlin, Vossische

Buchhandlung 1908, s. 106: „Das Dienstmädchen führte mich in einen
reizenden Salon, in welchem ich — als Maler — sofort die an den Wänden
hängenden Bilder in Augenschein nahm, besonders einen vortrefflichen
Stich der „Toteninsel" von Arnold Böcklin, deren Original in dem
geheimnisvollen Dämmerlicht des kleinen Oberlichtsaales im Leipziger Museum
hängt. Meyer sagte mir später, daß er dieses düster-ergreifende Bild während
seiner schweren Krankheit kaum habe anschauen können." Besuch vom 19.

August 1889 in Kilchberg. — Diesen Hinweis verdanke ich Roland Ris.

68



welche die Relata nicht unabhängig voneinander, bloß räumlich,
scheidet, sondern hierarchisch kategorial unterscheidet. Die Ordnung,
die das begriffliche Oppositionspaar Trug/Wahrheit, Schein/Wesen in
das angeschaute und deutbare Spiegelphänomen übersetzen hilft —

von dem zunächst nur die Sprache gleichsam blindlings zu wissen

schien, nicht das sehende Ich selbst — ist gestört. Von daher —

genauer wegen des Widerspruchs von Sehen und Denken —: das „Grauen".

Das Ich, das zuerst standpunktlos sich ins Schauen verliert, wird
in der zweiten Strophe zum angeredeten Du in der Frage nach Echtheit,

nach echter Beflügelung. Das verbale Pathos der Echtheit freilich

beschwert schon wieder die Beflügelung. Ein Seitenblick auf die
frühere Variante zeigt, daß das Blut den Schwingen, die ja nicht
durchblutet sind, künstlich erst später eingespritzt wurde, auf
Papier:2

Auf das doppelte Geflatter starrend:
Und du selbst? Bist du lebendig Leben?
Oder nur ein traumgespiegelt Schweben?
Treibst du dich im Kreis mit nicht'gen Dingen,
Oder hast du Kraft in deinen Schwingen?

Durch das Hinüberspielen der Echtheitsfrage ins Poetologische —

mehr als um Wahrheit oder Wirklichkeit geht es nunmehr um kreative
Durchblutung — kann sich das Ich vergleichsweise, metaphorisch unter

die gefiederten Fabeldinge mischen, sich so nach seiner eigenen
Stelle zwischen gespiegelter und Spiegelbilder werfender Realität
fragen. Imaginativ mischt es sich unters Gesehene. „Am Strand verharrend",

ins Geflatter starrend könnte es sich selbst nicht sehen. Um
sich selbst in den Blick zu bekommen, bedarf es der Spiegelung.
Rückwirkend erscheint das in der ersten Strophe Wahrgenommene als

Spiegel, der das wahrnehmende und sprechende Ich auf sich selbst
zurückwirft. Das Du, Ziel der reflektierenden Frage, ist sein Spiegelbild.

Die fliegenden Vögel, oben und/oder unten, trügerisch und/oder
wirklich seine Metaphern.

Die Frage bleibt offen, ihr Ziel von der Reflexion unerreicht. Un-
ausdenklich bleiben Ort und Status des Ich, das sich als schreibendes

2 Zur psychoanalytischen Deutbarkeit vgl. Friedrich A. Kittler, Der Traum
und die Rede, Bern 1977, s. 142.

69



sieht. Auch das ist Spiegelung: in der Schrift, im Text. Die Frage
„Gaukelst du im Kreis mit Fabeldingen?" impliziert, daß sich das

sprechende Ich ins wahrgenommene Spiegelphänomen versetzt, aber
auch, daß es gauklerisch und spiegelfechterisch umgeht mit dem Mö-
wenflug — selbst „eine schimmernd weiße Bahn beschreibend" —

wenn es ihn, schwarz auf weiß, mit der Feder noch einmal beschreibt.
Und dabei sich im Kreis dreht um die eigene Achse, um das Zentrum
der Rede und der Reflexion, das ihm selbst nicht zugänglich ist. So

spricht der Text aus Abstand zu sich selbst. Die fünf Schlußfragen,
mit denen das Ich sich auf sich selbst als dichtendes und sein
Produkt, den Text, auf sich selbst bezieht, stellen das klassisch-romantische

Paradigma lyrischer Hervorbringung als unmittelbare Erfah-
rungsausdrucks-Kunst, sprich: Herzensergießung ebenso in Frage wie
das realistische einer mimetischen Darstellung, die „nur gemalt und
abgespiegelt" wäre. Trügerisch wird ästhetischer Trug, außer
Gebrauch geraten als ästhetische Kategorien die idealistischen Begriffe
Schein und Wesen. Damit gerät der scheinbar klassizistische Spätling
Meyer in die Nähe der Modernität, wie sie die Franzosen seit Baudelaire

mit dem sich selbst in Frage stellenden, sich selbst begründenden
Gedicht inauguriert haben.

Um den hochgespannten, zeitlich und räumlich doppelten Schwebeflug

nicht als gespenstisches Geflatter bewußtlos „starrend" sich
verwirren und auflösen zu lassen, muß es unter dem begrifflichen
Gesichtspunkt der Spiegelung ontologisch in Ordnung gebracht und
gedeutet werden. Das bedarf des Zuschauers, auch des Lesers. Die
Anstrengung, das Gesehene als Reflexion zu deuten und das Reflektierte
wiederum zu sehen entspricht der Kraft der Möwen, sich, wenn
anders ihre Flugkraft echter Durchblutung entspringt, über dem
Meeresspiegel schwebend zu halten, der Kraft auch, sich vom kalten
und nicht lebendigen Spiegelbild, das sie dort hervorrufen, aus
Abstand zu unterscheiden. All das ist vom Absturz bedroht, vom Verlust

der rationalen Ordnung, die im Geflatter hierarchisch Gespiegeltes

von Sich-Spiegelndem entzerren helfen könnte. Der Appell um
Mithilfe geht an den zuschauenden Leser. Das Ich selbst verstrickt
sich in der binären Struktur des Textes, kann den Standpunkt aus

eigener Kraft nicht einnehmen, der sie relativierbar machen würde,
ihm aus dem Teufelskreis heraus helfen könnte. Wäre es, am Ende,

70



bloß „abgespiegelt", es könnte den Spiegel redend nicht dingfest
machen. Er ist der Text, den wir zu lesen versuchen. Der Leser, der dem
sprechenden und wahrnehmenden Ich über die Schulter zu blicken,
sein Sehen zu sehen aufgefordert ist, ist auch aufgefordert, teilzunehmen

an der Frage: wer bin ich im Spiegel meiner Rede? Jenes Grauen,

welches das reflexionslos angeschaute Spiegelphänomen begleitet
und das sehende Ich zur Reflexion auf sich Zuflucht nehmen läßt,
entspricht dem drohenden Zerfall sprachlich-begrifflicher Ordnung
ebenso wie der Verlust eines intersubjektiven Raums, in dem sich das

vereinsamte Subjekt, wenn es irre wird an sich selbst, spiegelnd seiner
selbst vergewissern kann. Was dem Bewußtsein widerfährt, wenn der
Spiegel, Real-Metapher seiner Reflexionsfähigkeit, zerbricht, teilt,
aufs erschütterndste, ein Text mit, den Meyer in der Irrenanstalt Kö-
nigsfelden im Kanton Aargau am 9. August 1892 unter dem Titel
,,Der geisteskranke Poet" dem Wärter diktiert.3 Dort heißt es, unter
anderem :

[. .] Und selbst in den Stücken des

zerbrochenen Spiegels
Sieht man das Flattern eines Flügels [. .]
Zeit und Raum ist ihm verwirrt [. .]
Und das Leben ist ihm zum Traume verwirrt.
Alles erscheint ihm doppelt und dreifach,
Und verloren ging ihm die Wahrheit [. .]

Schon der frühere Text über die kreisenden, sich spiegelnden Möwen
ist von Wahnsinn umflattert.

3 Vgl. Hans-Günther Bressler, „Gedichte aus Conrad Ferdinand Meyers Spät¬

krankheit", Monatsschrift fir Psychiatrie und Neurologie, 125, 1953, s. 321.

71



Chris tiaan L. Hart-Nibbrig

„MÖWENFLUG" DE C.F. MEYER OU LA DISTANCE DU TEXTE
ENVERS LUI-MÊME. ESSAI D'APPROCHE.

(RÉSUMÉ)

Une lecture microscopique révèle que ce texte, par son caractère
fermé du point de vue formel, tente d'endiguer les forces centrifuges
issues de son intérieur qui menacent le sujet de la perception et du
discours de désintégration de l'ordre discursif — et ceci jusqu'au bord
même de la folie. La réflexion représentée peut alors être lue comme
une „allegory of reading" et comme une „allegory of writing". Ce

texte auto-réflexif de bout en bout qui se penche sur sa propre épi-
gonalité marque en même temps le seuil de la modernité littéraire:
refus des catégories de l'esthétique traditionnelle qu'il nomme pourtant

encore à sa surface. De sa profondeur surgit alors la question:
qui suis-je dans le miroir de mon propre discours?

72


	C.F. Meyers "Möwenflug" oder der Abstand des Textes zu sich selbst : ein Annäherungsversuch

