
Zeitschrift: Cahiers d'histoire du mouvement ouvrier

Herausgeber: Association pour l'Étude de l'Histoire du Mouvement Ouvrier

Band: 36 (2020)

Artikel: L'éphémère Église du peuple de La Chaux-de-Fonds (1916-1920) : une
organisation au service des socialistes chrétiens de Suisse romande

Autor: Fontannaz, Clément

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-880815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-880815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE
DE LA CHAUX-DE-FONDS (1916-1920):
UNE ORGANISATION AU SERVICE
DES SOCIALISTES CHRÉTIENS
DE SUISSE ROMANDE

CLÉMENT FONTANNAZ

Aujourd'hui, deux groupes d'hommes surtout travaillent à réa-

// liser [la paix] : les Chrétiens et les Socialistes, [il faut donc] faire
»» cesser le malentendu qui les sépare.»1 C'est par ces mots que

Pierre Reymond2, militant au sein du groupe des socialistes chrétiens
de Neuchâtel, résume la mission que se sont donnée les membres de

la Fédération romande des socialistes chrétiens (FRSC). Inspiré du
mouvement du Deuxième Réveil, né au milieu du XIXe siècle dans les

pays européens et nord-américains, ce courant souhaite prendre en
considération les nouvelles problématiques liées à l'émergence de la

classe ouvrière, à ses conditions de vie et à sa déchristianisation3. A ce

sujet, l'historien Peter d'Alroy Jones souligne le fait que «les socialistes
chrétiens de toutes confessions ont été confrontés, en tant que chrétiens,

au même grand dilemme d'une société industrialisée : l'éloigne-
ment des masses de la religion organisée»4. Cette prise de conscience,
nous la retrouvons même dans les plus hautes sphères de l'Église

1 Pierre Reymond, «L'espoir du monde», L'Espoir du monde, 9e année, n° 4,
avril 1916, préambule.

2 Pierre Reymond est né en 1891 et décède en 1977. Il entre au comité de la
Fédération romande des socialistes chrétiens le 18 avril 1915, lors du congrès national
de la fédération, à Neuchâtel. Il occupe le poste de secrétaire de la section neuchâ-
teloise (cantonale). Il rédige plusieurs articles dans le journal des socialistes chrétiens
francophones : L'Espoir du monde, et donne des conférences en qualité de professeur.
L'Espoir du monde (en ligne : gallica.bnf.fr), L'Essor, La Sentinelle et La Suisse libérale

(en ligne: www.e-newspaperarchives.ch).
3 Klauspeter Blaser, «Le Christianisme social avant le socialisme chrétien»,

Autres Temps, Cahiers d'éthique sociale et politique, n° 61, 1999, p. 79.
4 « Christian socialists of all denominations faced, as Christians, the same major

dilemma of an industrialized society : the alienation of the masses from organized
religion», in Peter d'Alroy Jones, Christian Socialist Revival, 1877-1914, Princeton,
Princeton University Press, 2015, p. 4.

106



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

catholique, avec l'encyclique Rerum novarum du pape Léon XIII en
18915. Elle est l'aboutissement d'une décennie de questions sociales et
ouvrières soulevées par les milieux catholiques. Cependant, le
mouvement chrétien-social ne penche pas du côté des socialistes, mais
donne naissance au syndicalisme chrétien et aux partis démocrates-
chrétiens - en Allemagne et en Italie, surtout. De plus, certaines de ses

thèses sont même épousées par les partis conservateurs populaires6.
Le mouvement chrétien-social qui, parfois, peut être d'accord avec les

socialistes plus modérés s'oppose néanmoins aux formes radicales.
Ce n'est pas nécessairement le cas du socialisme chrétien, qui plonge

ses racines dans un autre terreau, celui de la France de 1830. En effet,
c'est alors que Philippe Bûchez7 commence à esquisser un programme
dont l'objectif est d'obtenir «la réalisation sociale du christianisme
sous forme d'un socialisme»8. Sa doctrine est basée sur la démocratie
républicaine, la prise en charge des besoins de base de la population
par l'Etat, la création d'associations, de groupements à tous les niveaux
de la société et une forme d'autogestion ouvrière en matière économique.

Si Philippe Bûchez est catholique, il faut néanmoins noter que
c'est au cœur du protestantisme - notamment anglo-saxon, et plus
précisément dans les courants dissenters9 - que se forment les premiers
penseurs du socialisme tels que John Malcolm Ludlow, Frederick
Denison Maurice10 et Charles Kinsley. En Allemagne, le pasteur
Blumhardt adhère en 1888 au parti socialiste SPD, perd ses titres et
droits de pasteur et se fait élire député au Landtag du Wurtemberg
de 1900 à 190611 sous l'étiquette socialiste. En France, ce sont le pasteur
Elie Gounelle et le professeur de théologie Wilfred Monod qui fondent
en décembre 1908 l'Union des socialistes chrétiens (USC)12. Une étape

5 Markus Rohner, «Mouvement chrétien-social», in Dictionnaire historique de
la Suisse, 2008 (en ligne).

6 Olivier Meuwly, «Parti démocrate-chrétien (PDC) », in Dictionnaire historique
de la Suisse, 2018.

7 Armand Cuvillier, Philippe Bûchez et les origines du socialisme chrétien, Paris,
Presses universitaires de France, [coll.] Centenaire de la révolution de 1848, 1948.

8 Klauspeter Blaser, «Le Christianisme social...», p. 80.
9 Ibid.
10 Frederick Denison Maurice (1805-1872) a été professeur à l'université de

Cambridge.
11 Klauspeter Blaser, «Le mouvement Blumhardt et le socialisme religieux en Suisse

et en Allemagne », Autres Temps, n° 63, 1999, p. 63.
12 Klauspeter Blaser, «Elie Gounelle etWilfred Monod, chefs de file français du

socialisme chrétien», Autres Temps, n° 66, 2000, p. 74.

107



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANT E S

est franchie, car le mouvement socialiste chrétien n'est plus nommément

rattaché aux partis sociaux-démocrates. Cependant, deux
tendances s'opposent sur cette question: d'un côté, Élie Gounelle et
Wilfred Monod ne veulent pas de l'adhésion aux partis traditionnels,
de l'autre Paul Passy appelle les socialistes chrétiens à adhérer à la
SFIO en France13.

Le mouvement romand apparaît après 1908 et change de nom à

partir de 1914, lors du congrès d'Orbe14, pour devenir la FRSC. La
nouvelle fédération compte près de 120 membres15. Malgré l'influence
des nouveaux penseurs suisses alémaniques du socialisme chrétien,
le professeur de théologie Leonhard Ragaz et le pasteur Karl Barth,
l'organisation romande se développe de manière autonome. Une
situation qui n'empêche pas une certaine proximité avec les Religiöse
Sozialisten de Ragaz, et l'ouverture des colonnes de leur revue Neue
Wege aux militants de la FRSC16.

Les discours ne suffisent plus aux membres de la fédération et ils
cherchent d'autres moyens d'agir au sein du mouvement. Il faut
souligner que s'il existe plusieurs Églises dans le canton de Neuchâtel,
l'Église nationale du canton et l'Église évangélique neuchâteloise
indépendante, aucune des deux ne convient aux socialistes chrétiens.
La première - l'Église nationale - est organiquement liée à l'État
cantonal, et ce malgré une laïcisation progressive de l'État après l'arrivée
des radicaux au pouvoir en 1848 17. C'est «ainsi que naquirent ce que
Richard Bäumlin - professeur d'histoire du droit - appelle des "Églises

13 Mathieu Dürrleman, «L'Union des socialistes chrétiens et F. Dürrleman»,
in Itinéraires socialistes chrétiens. Jalons sur le christianisme social hier et aujourd'hui
(1882-1982), Genève, Labor et Fides, 1983, p. 35.

14 Klauspeter Blaser, «Du christianisme social au socialisme chrétien », Autres
Temps, n° 62, 1999, p. 82.

15 «Informations des groupes», L'Espoir du monde, 7e année, n° 3, mars 1914,
pp. 47-48.

16 Peter Aerne, Religiöse Sozialisten,Jungreformierte und Feldprediger: Konfrontationen
im Schweizer Protestantismus (1920-1950), Zurich, Chronos, 2006.

17 Le processus de la laïcisation n'entend pas une rupture entre l'Église et l'État,
mais plutôt une réappropriation par l'État des prérogatives de l'Église - état civil,
salariat des fonctionnaires ecclésiastique et enseignement (1872) - sans toutefois
remettre en question la morale protestante et la prédominance de la connaissance
biblique dans le canton. Il ne faut pas voir, ici, un anticléricalisme forcené comme
c'est le cas en France. Voir Jean-Marc Barrelet, Histoire du canton de Neuchâtel.
La création d'une République de la révolution de 1848 à nos jours, Neuchâtel, Éditions
Alphil-Presses universitaires suisses, 2002, tome 3, pp. 27-29.

108



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

d'État de la démocratie radicale"»18. Ce processus d'étatisation de l'Église

provoque une rupture au sein de celle-ci, et en 1873 naît l'Église évan-
gélique neuchâteloise indépendante, qui se distingue par son opposition
à la théologie jugée trop libérale de l'Église nationale et son inféoda-
tion à l'État cantonal19. Enfin, les Églises dites libres ne sont pas nées

sur les cendres de débats théologiques, mais plutôt dans l'élan des

mouvements issus du Réveil au début du XIXe siècle. Leurs membres
prônent «une foi individuelle et avec une piété qui s'exprimait dans
des activités sociales et missionnaires; ces tendances s'opposèrent de

plus en plus à l'Église officielle et l'indifférence religieuse et se teintèrent
de séparatisme. Le conflit du Réveil avec le radicalisme politique, qui
visait à démocratiser les structures des Églises officielles, fut à l'origine
de séparations plus ou moins marquées»20. C'est dans ce sillage que
fut fondée en 1947 l'Église évangélique libre du canton deVaud. Le
caractère social de ces nouvelles Églises ne doit pas faire perdre de vue
qu'elles restent assez conservatrices à de très rares exceptions près.

Face à cette situation, les socialistes chrétiens de La Chaux-de-
Fonds cherchent à se doter d'une Église qui serait à l'image de leurs
convictions socialistes, et décident, sous la houlette du jeune pasteur
Jules Humbert-Droz, de fonder une nouvelle Église en juillet 1916,
appelée l'Eglise du peuple. Son étude constituera le corps de notre travail,
car aucune recherche n'a été menée à ce jour sur le sujet. De plus,
Jules Humbert-Droz ne l'évoque qu'en peu de mots dans ses mémoires.
Un état des sources est difficile à évaluer; nous avons dû étudier le
fonds d'archives de l'ancien pasteur chaux-de-fonnier et lire les articles
de La Sentinelle et de L'Espoir du monde pour glaner des informations
sur le sujet. Nous ferons le lien très fréquemment entre l'Église du
peuple, la FRSC et l'USC. Nous verrons de quelle manière cette Église
du peuple a été fondée à la suite de la crise morale des socialistes et
des chrétiens au milieu de la Grande Guerre. Quelles étaient les conceptions

du socialisme et du christianisme que véhiculaient l'Église du
peuple et les socialistes chrétiens Dans quelle mesure était-elle un
organe de propagande socialiste à La Chaux-de-Fonds Comment

18 ChristophWinzeler, « Églises nationales », in Dictionnaire historique de la Suisse,
2008.

19 Heinz Riiegger, «Églises évangéliques réformées», in Dictionnaire historique de

la Suisse, 2006.
20 Marc vanWijnkoop Liithi, « Églises libres », in Dictionnaire historique de la Suisse,

2004.

109



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANTES

s'organisait-elle? Pourquoi les révolutions russes firent-elles voler en
éclat cette organisation Pour répondre à ces problématiques, nous
avons construit notre travail à partir d'un plan thématique en trois
parties : en premier lieu, nous nous attacherons à étudier les fondements
idéologiques de l'Église du peuple et plus généralement des socialistes
chrétiens romands; puis nous évoquerons le mode d'organisation de
l'Église; enfin, nous observerons les polémiques et les ruptures qui
existèrent au sein du mouvement socialiste chrétien romand à partir
de 1917 concernant les révolutions russes et la violence révolutionnaire.

De la paix au combat contre l'injustice:
une propagande socialiste

Refus et critique de l'armée : le cas Humbert-Droz
Jules Humbert-Droz définissait l'armée comme une institution qui

«tue la vie morale, la vie chrétienne à sa racine, en étant l'école du
meurtre ; l'homme apprend là à mépriser la vie humaine, à la détruire»21.

Durant le congrès des socialistes chrétiens romands à Neuchâtel,
sur le thème du pacifisme, Pierre Cérésole22 défend les actes de Jules
Humbert-Droz, accusé d'injure à l'armée23. Une campagne se met
alors en place pour demander la libération du pasteur. La justice militaire

lui reproche d'avoir écrit dans La Sentinelle - journal socialiste
neuchâtelois - des mots crus envers l'armée. Le pasteur appelle l'armée
une «organisation de bandits», et les soldats «des instruments de meurtre
d'une brutalité de cosaque ». Des propos qui font écho à la répression
par les troupes de la cavalerie d'une manifestation socialiste et pacifiste

le dimanche 20 mai 1917, devant le Grand Temple de La Chaux-
de-Fonds, faisant suite à l'arrestation puis la libération le 19 mai 1917

21 Jules Humbert-Droz, «Armée, Démocratie et Conscience», L'Espoir du monde,
n° 4, 9e année, avril 1916, p. 64.

22 Né à Lausanne le 17 août 1879 et mort le 23 octobre 1945 à Lutry (VD),
Pierre Cérésole est un ingénieur suisse et enseignant, qui dès 1916 mène diverses
activités pacifistes. Imprégné de morale chrétienne, ses combats portent la marque
du christianisme social et du socialisme chrétien. Il cofonde en 1920 le Service
civil international, organisme qui lutte pour la reconnaissance des objecteurs de
conscience. Voir Marc Perrenoud, « Pierre Cérésole », in Dictionnaire historique de

la Suisse, 2005.
23 Archives fédérales suisses (AFS), Fonds de la surveillance policière, E5330/

01#1000/894#6286, Lettre de l'avocat Jean Roulet au grand juge de Neuchâtel,
2 juin 1917.

110



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

au soir par les manifestants de Paul Graber, le chef socialiste24. C'est
à cette occasion que la militante ouvrière chrétienne et socialiste Lucie
Ablitzer prend la parole. Un acte qui lui vaudra d'être vilipendée par
la presse conservatrice et radicale, et même d'être la cible de l'ironie
du pasteur Paul Pettavel25. Les ennuis de Lucie Ablitzer coïncident
avec l'arrestation de Jules Humbert-Droz, mais les deux faits n'auront
pas le même retentissement. S'il y a une tentative d'éviter son expulsion

du territoire helvétique en qualité d'étrangère - elle est de nationalité

française - force est de constater que la campagne pour Jules
Humbert-Droz est plus massive.

Plusieurs membres de l'Église du peuple écrivent à la justice neu-
châteloise, comme Alice Dubois qui envoie une missive « en qualité de
membre de l'Église du peuple »26 aux autorités. Elle demande une grâce
concernant la peine à laquelle Jules Humbert-Droz a été condamné,
à savoir trois mois de prison et deux ans de privation de ses droits
politiques et civiques. Les chefs d'accusation sont l'incitation à la
haine, l'injure envers l'armée et la diffamation. La militante socialiste
chrétienne se réfère à «l'article 232 du code pénal militaire»27, celui-là
même qui évoque les questions de grâce et d'amnistie. Elle l'adresse
directement au général de l'armée suisse UlrichWille28. Si certains camarades

défendent Jules Humbert-Droz, ses propos ne font pourtant pas
l'unanimité au sein des socialistes chrétiens romands. Une poignée de
membres - l'ancien pasteur ne donne jamais les noms - tonnent qu'il
«manquait de charité chrétienne envers les sabreurs»29 et l'accusent
d'avoir pris uniquement le parti des victimes. D'autres vont plus loin
encore et «remettaient en cause [ses] principes de non-violence».

24 Ibid.Vovc aussi Marc Perrenoud, «Charles Naine, Paul Graber et les luttes
internationalistes des socialistes neuchâtelois pour la paix (1914-1916) », Cahiers d'histoire
du mouvement ouvrier, n° 32, 2016.

25 Marc Perrenoud, «Militante ouvrière puis missionnaire outre-mer: le parcours
de Lucie Ablitzer (1900-1945), de La Chaux-de-Fonds à Madagascar», Cahiers
d'histoire du mouvement ouvrier, n° 33, 2017, p. 177.

26 AFS, FSP, E5330/01#1000/894#6286, Lettre d'Alice Dubois au Major Huber,
4 octobre 1917.

27 DFJ, Code pénal militaire suisse, en ligne.
28 Formé à l'école prussienne,Wille est germanophile et particulièrement hostile

au mouvement ouvrier. Il n'hésite pas faire appel à la troupe en 1917 et 1918 pour
réprimer les manifestations. RudolfJuan, «UlrichWille», in Dictionnaire historique
de la Suisse, 2013.

29 Jules Humbert-Droz, Mow évolution du tolstoïsme au communisme, 1891-1921,
Neuchâtel, La Baconnière, (Mémoires, tome I), 1969, p. 253.

111



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANT E S

A côté de ces actions individuelles, nous trouvons des luttes collectives.

C'est ainsi que les socialistes chrétiens sont appelés à participer
« à la manifestation habituelle du "dimanche rouge", pour bien clamer
[leur] mépris du meurtre collectif et des massacres patriotiques»30,
aux côtés des sociaux-démocrates et des jeunesses socialistes de la
région; les tâches sont, du reste, partagées, car pour la manifestation
du 1er septembre 1918 les orateurs sont Jules Humbert-Droz, socialiste
chrétien et jeune socialiste, et les camarades Warmbrodt de Bienne.
Le pasteur prend la parole, alors qu'il est sous le coup de nouvelles
condamnations. Il fait entendre la voix à la fois des socialistes chrétiens
et des jeunesses socialistes en exhortant les jeunes à ne pas servir dans
l'armée. Il en appelle aux principes chrétiens, l'unique voie possible

pour mener une politique révolutionnaire. Les socialistes chrétiens ne
se contentent pas de haranguer la foule sur les sujets de la guerre et de

l'antimilitarisme, ils s'impliquent également dans les combats sociaux.
On en veut pour preuve le manifeste que signent les socialistes chrétiens

et les membres de l'Église du peuple, concernant la votation du 29 et
30 mars 1919 sur l'allocation d'une subvention de 10000 francs par
la Commune de La Chaux-de-Fonds à l'Union ouvrière de la ville. Les
auteurs insistent sur le fait que les ouvriers « ont besoin d'être conseillés,
guidés, renseignés sur les lois et arrêtés qui les protègent, défendus
et soutenus dans leurs démarches [car certains] se découragent et
perdent les bénéfices des lois sociales parce qu'ils sont empruntés
devant une démarche à faire ou une simple lettre à écrire, parce qu'ils
s'adressent à un mauvais bureau et ignorent une partie de leurs droits»31.

Et ils rappellent qu'ils se font un devoir de ne pas se « désintéresser
de cette question, ni d'aucune autre concernant la chose publique.
[Leur] cœur et [leur] conscience doivent guider [leur] décision », et
d'ajouter qu'il «est nécessaire de prendre leur [aux ouvriers] défense et
de les guider; c'est du travail de solidarité et de fraternité bien
compris». En conclusion de ce manifeste, les socialistes chrétiens donnent
acte de leurs intentions, montrer que « [leur] Christianisme n'est pas
une parade du dimanche ou un simple amas de bonnes paroles ; par
[leur] vote, [ils veulent] un acte d'entre-aide et de fraternité vraie».
Chaque action est à la fois politique et religieuse chez les socialistes

30 «Le Locle», in La Sentinelle, 34e année, n° 201, 31 août 1918, p. 2, en ligne sur
e-newspaperarchives.ch.

31 «Aux électeurs chrétiens», L'Impartial, 39e année, n° 11750, 25 mars 1919, p. 3

(en ligne : www.doc.rero.ch).

112



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

chrétiens, et indissociable l'une de l'autre; elles se complètent dans
leur projet révolutionnaire.

Dans la Bible, les principes révolutionnaires
Les socialistes chrétiens puisent dans la Bible les principes

révolutionnaires et socialisants. Dans L'Espoir du monde, Lucien Bujard, militant
lausannois, exhorte les chrétiens à chercher en premier « le royaume
de Dieu et sa justice (justice économique y comprise) et tout le reste
[leur] sera donné par-dessus»32. La justice sociale sur terre et l'amour
du Seigneur sont les chemins qui mènent au salut de l'âme dans les

cieux. C'est du moins ce que prêche Jules Humbert-Droz lors de ses

prédications. Par exemple, il fait référence aux «temps où la croyance
du diable eut plus d'importance que la force de Dieu »33, critiquant
ainsi les anciennes prédications chrétiennes qui jouaient sur les peurs.
Un temps qui n'est pas tout à fait révolu, car «aujourd'hui encore
[pour bien] des chrétiens le salut, le but de la vie chrétienne n'est que
la délivrance du feu et des griffes du diable». Les marchands de peur
sont dénoncés et accusés de favoriser l'immobilisme, puisque la peur
paralyse les pauvres. Au contraire, le pasteur conclut son prêche en
disant que «l'amour pour Dieu» et «la croyance en une vraie foi» sont
les seuls moteurs de la justice sociale. Pour souligner son propos, il
évoque trois passages de la Bible34 : l'évangile selon Jean, chapitre III,
versets 14 à 18; l'épître de Paul aux Galates, chapitre IV, versets 1 à 20;
le premier livre des Rois, chapitre IX, versets 9 à 14. Ces passages ont
en commun de dénoncer l'idolâtrie, l'argent, et le fourvoiement des
fidèles. Tous prônent un amour et une croyance sans faille en Dieu et
en son peuple. Dans ces versets, il est également affirmé que l'esclavage

n'est pas accepté par Dieu. L'Homme doit être libre sur terre et
connaître un seul maître au ciel. La figure du Seigneur devient à la
fois celle du protecteur des faibles et le libérateur des esclaves. Donc,
pour être dans la vraie foi, il faut croire en l'amour et en la justice. La
Bible devient sous la plume et dans les discours des socialistes chrétiens
une arme révolutionnaire et une critique de l'ordre capitaliste et de
ses soutiens : l'Église fourvoyée.

32 Lucien Bujard, «L'Église aux abois», L'Espoir du monde, n° 4, 9e année, avril
1916, p. 66.

33 Fonds Jules Humbert-Droz, Bibliothèque de la Ville de La Chaux-de-Fonds :

VCH-BVFSP, JHD n° 05449, Prédication du pasteur Jules Humbert-Droz, 1917.
34 II se réfère sans doute à la traduction de Louis Segond [1880], Paris, Société

biblique française, 1910.

113



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANTES

La critique de l'immobilisme et du dogmatisme
La critique de l'immobilisme comme théologie ou principe ne

s'applique pas seulement aux chrétiens, elle est également dirigée contre
les sociaux-démocrates réformistes et partisans de l'Union sacrée.

Dans son article « Sacrifice » publié dans La Sentinelle, Jules Humbert-
Droz fait une analogie entre le sacrifice des premiers chrétiens et celui

auquel les socialistes de 1914 auraient dû consentir pour empêcher la

guerre. Le pasteur reprend à son compte la martyrologie chrétienne de

l'Église primitive. Il appuie son propos en argumentant que «grâce au
sacrifice [...] le christianisme primitif a dompté le monde romain. Les

pêcheurs ignorants d'un petit pays pauvre finirent par imposer leur
religion au grand empire dont ils étaient vassaux»35. Le pasteur porte
aux nues «les esclaves romains qui réussirent à imposer leur foi à leurs
maîtres et jusqu'à la cour impériale», et «leur force - là encore - fut
le martyre». Mais il met en garde son lectorat, et plus largement les

socialistes, sur les conséquences d'un manque de sacrifice et une
forme d'immobilisme. Il reprend l'exemple du christianisme en
soulignant que « dès que l'Église primitive eut vaincu par le sacrifice, elle

cessa d'être la grande force spirituelle de l'humanité». Cette impuissance
morale, Jules Humbert-Droz la rattache également à la hiérarchisation
des institutions «lorsqu'elle [l'Église] s'organisa, devint puissante,
grandiose et riche». Le même mal ronge les socialistes: il rappelle que
«l'Internationale [socialiste] a grandi grâce à ces milliers de sacrifices»,
mais que « la génération des martyrs passait, le sacrifice n'était plus
nécessaire. L'organisation pouvait se faire au grand jour et elle devint
grande - de la même manière que l'Église chrétienne. Mais la
génération des organisateurs perdit l'habitude du sacrifice; la flamme
révolutionnaire primitive s'éteignit». Avant d'ajouter que «le grand
moteur de l'humanité, la force génératrice de progrès, n'est pas
l'organisation. C'est l'esprit qui anime un mouvement». Un discours souvent
repris par les socialistes chrétiens, et qui mêle à la fois le projet d'une
gouvernance horizontale de la société et l'exaltation romantique de la
révolution. Ils sont de ce fait des héritiers du courant anarcho-tolstoïen.
Jules Humbert-Droz critique le fait que certains chrétiens et certains
socialistes ont oublié leurs convictions de départ, dont l'Union sacrée

est l'illustration la plus claire. Par conséquent, pour l'ancien pasteur

35 Jules Humbert-Droz, « Sacrifice », in La Sentinelle, 32e année, n° 62,15 mars
1916, p. 1.

114



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

et une partie des socialistes chrétiens, « l'Internationale n'a pas failli
sur le terrain politique, son grand déficit est moral. Elle n'a pas eu la
force d'aller au martyre pour ses idées. Elle a sauvé son organisation,
elle a perdu son idéal».

Dans une autre prédication datée de 1917, Jules Humbert-Droz
se livre au même réquisitoire contre ceux qui au sein du socialisme
et du christianisme ont choisi la guerre plutôt que la paix36. Il appelle
à «boycotter» les Églises qui prêchent «pour les marchands de canons
et la finance » et « contre les pauvres et les ouvriers ». Et il termine son

propos en argumentant que la défection des bancs de l'église par le

prolétariat est en partie causée par la méconnaissance des pasteurs,
souvent issus de «l'élite et de la bourgeoisie», du monde ouvrier et
du mouvement socialiste. Il accuse le clergé d'endogamie et de
reproduction sociale.

Sur ce point, Jules Humbert-Droz est un cas atypique en Suisse.
Bien qu'il existe des professeurs et pasteurs qui prônent des thèses
socialistes ou du moins socialisantes, bien peu ont des idées aussi radicales

sur la théologie et la politique que lui. Son cousin lui adresse
même une lettre dans laquelle il le félicite de s'être « débarrassé des

préjugés dans lesquels se complaisent [ses] collègues théologiens» et
d'insister sur le fait qu'il a «été l'unique pour marcher en avant de tous,
[qu'il a] refusé de suivre l'ornière, [ses] sacrifices et [ses] convictions
[lui] interdisant de masquer la vérité aux foules »37. C'est sur le même
ton que la militante Alice Dubois écrit au général Ulrich Wille en
déclarant que «pour la première fois [elle a] vraiment compris ce

qu'était la religion du christ»38 au sein de l'Église du peuple; et de
rajouter qu'elle a «l'impression qu'il [Jules Humbert-Droz] suit les

prescriptions du christ». Ces discours dithyrambiques traduisent
néanmoins une attente chez certains socialistes chrétiens, celle de voir
émerger une Église qui lie à la fois les fondements du christianisme et
ceux du socialisme. C'est ce que va s'efforcer de faire Jules Humbert-
Droz en créant l'Église du peuple.

36 VCH-BVFSP, JHD n°05456, Prédication de Jules Humbert-Droz, 1917.
37 VCH-BVFSP, JHD n°06048, Lettre de Jean Troué à Jules Humbert-Droz,

7 août 1916.
38 AFS, FSP, E5330/01#1000/894#6286, Lettre d'Alice Dubois au général

Ulrich Wille, 9 septembre 1917.

115



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANTES

Une Église populaire en concurrence avec
les Églises institutionnelles chaux-de-fonnières

Proposer un service sacerdotal et social proche des Églises traditionnelles
Jules Humbert-Droz assume les fonctions « de pasteur de l'Église

du peuple»39 de «manière bénévole». C'est lui qui est, entre autres,
chargé de dispenser le culte dominical. Il est la figure du «bon berger»40,

comme le souligne un membre de l'Église du peuple. Il doit également
s'occuper des baptêmes, étape importante dans la vie d'un chrétien.
Cependant, sur ce point, il a une position assez tranchée : il refuse le

baptême juvénile et préfère le baptême à l'âge adulte. Du reste, nous
n'avons pas trouvé trace dans ses archives d'acte de baptême prononcé
au cours de son ministère.

Les cultes dominicaux se déroulent à la chapelle du collège industriel

de La Chaux-de-Fonds ou au cercle ouvrier de La Chaux-de-
Fonds41. Si leur réunion est très irrégulière entre juillet 1916 et janvier
191842 - trois fois officiellement - il en va tout autrement pour la

période entre janvier 1918 et septembre 1919, car le culte se tient
22 fois43, et de manière assez régulière. Les deux condamnations de

Jules Humbert-Droz entre 1916 et 1917 et ses activités au sein des

jeunesses socialistes n'y sont sûrement pas étrangères. Quant à

l'horaire des cultes, il ne varie que très peu, c'est entre 20 heures et
20 heures 4544. Il faut noter que si Jules Humbert-Droz assure presque
l'ensemble des cultes, il est néanmoins remplacé deux fois par le

pasteur Paul Pettavel45, alors proche de la FRSC sans en être pourtant

membre, et une fois par le camarade vaudois Ernest Gloor,
le dimanche 9 septembre 191746, qui fait un exposé sur «les idées du
pasteur Fallot et la religion de la solidarité». Thomas Fallot est un
pasteur français qui théorisa le socialisme protestant à la fin des

39 AFS, FSP, E5330/01#1000/894#6286, Recours en cassation de Jules Humbert-
Droz, 19 août 1917.

40 VCH-BVFSP, JHD n°00011, Lettre de l'Église du peuple à Jules Humbert-
Droz, 10 septembre 1917.

41 La Sentinelle-, janvier 1918 à septembre 1919.
42 La Sentinelle, juillet 1916 à décembre 1917.
43 La Sentinelle, janvier 1918 à septembre 1919.
44 La Sentinelle, juillet 1916 à septembre 1919.
45 Les dimanches 14 juillet et 15 septembre 1918. Paul Pettavel est également

rédacteur en chef de La Feuille du dimanche, un journal social-chrétien.
46 VCH-BVFSP, JHD n°00011, Lettre de l'Église du peuple à Jules Humbert-

Droz, 10 septembre 1917.

116



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

années 187047. Grand féministe, il se tourne au début des années 1880

vers le monde ouvrier et créé l'éphémère Cercle socialiste de la libre pensée

chrétienne. Cependant, ces actions eurent très peu d'échos à l'époque,
car les protestants auraient été trop prudents et les socialistes trop
révolutionnaires48. L'attrait de la théorie chez Thomas Fallot est peut-
être à l'origine du «résumé très intéressant, [et] très clair» d'Ernest
Gloor, mais qui restait trop «théorique [et] un peu abstrait»49.

En plus des activités cultuelles, l'Église du peuple mène un travail
d'éducation religieuse à travers les écoles du dimanche ou écoles
bibliques. Nous trouvons dans les archives onze réunions de cette école

entre juin 1918 et septembre 191950. Cependant, nous ne pouvons
pas connaître la nature des débats ni les thèses abordées, car les archives
n'ont pas été conservées par Jules Humbert-Droz. Les enfants ne sont
pas les seuls visés, l'Église du peuple propose pour les adultes des
conférences : par exemple, un cycle de conférences est organisé du
22 au 25 octobre 191851. L'intitulé général est le «Photo-drame de
la création», et se déroule dans la chapelle de Villeret. L'exposition
comprend 400 tableaux en couleur, et chaque conférence porte sur
un sujet précis : Création et origine de la terre ; Israël et ses prophètes ; La
vie de Christ. Son œuvre ; La véritable Église. Le fil conducteur du
programme est l'histoire du christianisme, une manière pour les socialistes
chrétiens de s'inscrire dans la longue histoire du christianisme, et
ainsi se poser en héritier de l'Église primitive.

Parallèlement à son travail éducatif, l'Église du peuple participe à

des « bonnes œuvres », comme lors de « la souscription en faveur des

veuves et orphelins victimes de l'épidémie»52 de grippe en août 1918,
où elle donne de l'argent avec d'autres organisations : «l'Église nationale,

l'Église indépendante, l'Église nationale allemande, l'Église
catholique romaine, l'Église catholique chrétienne, la communauté
israélite, l'Union ouvrière, la loge maçonnique et Pour les amis des

47 Deux ouvrages : Les pauvres et l'évangile et Qu'est-ce qu'une Église? Chapitre
de christianisme pratique.

48 Jean Baubérot, «Fallot,Thomas», in Pierre Gisel, Encyclopédie du protestantisme,
Genève et Paris, Labor & Fides et Presses universitaires de France, 2e édition,
2006, p. 488.

49 VCH-BVFSP, JHD n°00011, Lettre de l'Église du peuple à Jules Humbert-
Droz, 10 septembre 1917.

50 La Sentinelle, juin 1918 à septembre 1919.
51 La Sentinelle, 34e année, n° 244, 21 octobre 1918, p. 3.
52 Ibid., n° 177, 3 août 1918, p. 2.

117



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANT E S

pauvres»53. En dehors de ces oboles, l'Église du peuple vient en aide

aux caisses de solidarité des grévistes au cours de la grève générale de

novembre 191854.

L'Église du peuple essaie de calquer une partie de son fonctionnement

sur celui des autres Églises pour que le fidèle puisse, ainsi, retrouver

un environnement qu'il connaît. Le deuxième enjeu pour l'Église
du peuple est de créer un cercle de sociabilité au sein de cette
microcommunauté.

L'Église du peuple et les socialistes chrétiens: des cercles de sociabilité
L'Église du peuple souhaite devenir un cercle de sociabilité pour ses

fidèles en proposant, notamment, des activités hors du champ cultuel.
Par exemple, des soirées sont organisées chez ses membres. C'est dans

ce cadre que les Delachaux-Meylan invitent des camarades à partager
une « soirée familiale et d'étude »55 biblique à leur domicile le 30
décembre 1918. Quelque temps plus tard, les membres de l'Église sont
conviés à une soirée au foyer musical abstinent de La Chaux-de-
Fonds56. Notons que, lorsque l'Église programme une soirée en dehors
des lieux d'habitation, elle le fait dans des établissements qui ne
servent pas d'alcool. La lutte contre l'immoralité et l'alcoolisme sont
des chevaux de bataille du socialisme chrétien. Cependant, tous les

membres de l'Église ne sont pas abstinents.
En prolongement des soirées entre camarades, les socialistes chrétiens

et l'Église du peuple organisent des pique-niques à la campagne,
tels que la sortie au communal de La Sagne, le dimanche 8 juin 1919,

en dessus de la gare de la Corbatière, à 5 kilomètres de La Chaux-
de-Fonds. Le programme de la journée est détaillé ainsi : une «soupe
communiste » est proposée aux participants, les invités doivent venir
«munis d'une assiette et des cuillères», le départ est fixé à 10 heures et

un culte est rendu dans la prairie. Nous constatons que, s'il existe bien
un caractère ludique à ces sorties, il n'en reste pas moins que l'aspect

53 «Appel à la population», L'Impartial, 38e année, n° 11558, 3 août 1918, p. 4.
54 La Sentinelle, novembre 1918. A ce sujet, nous invitons le lecteur à se référer à:

Collectif, «La grève générale de 1918 - Crise, conflits et controverses (Der Landesstreik

1918 - Krisen, Konflikte, Kontroversen)», Cahiers d'histoire du mouvement
ouvrier et Traverse, Zeitschrift für Geschichte, hors-série, 2018, (en ligne : www.e-
periodica.ch).

55 «Groupe socialiste chrétien», La Sentinelle, 34e année, n° 298, samedi 23
décembre 1918, p. 4.

56 «Église du peuple», La Sentinelle, 35e année, 7 juin 1919, p. 2.

118



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

^ P éJL •? S

Partie de campagne des socialistes chrétiens de La Chaux-de-Fonds, 1917. Au premier plan, assis,
Ernest Gloor57; derrière, à droite du drapeau, Jules Humbert-Droz.
Bibliothèque de la Ville de La Chaux-de-Fonds.

cultuel de ces journées n'est pas oublié. Dans toutes les actions il y a

une dimension politique, sociale et spirituelle. Nous retrouvons là une
caractéristique de la sociabilité ouvrière qui se développe et trouve son
apogée dans la première moitié du XXe siècle. Ces parties de campagne
révèlent également les faibles moyens que pouvaient avoir les
organisations ouvrières désireuses de proposer elles aussi des activités de
loisir à leurs membres.

Le faible écho de l'Église du peuple
D'un point de vue institutionnel, l'Église du peuple est très isolée,

car elle n'entretient aucune relation avec les autres Églises institutionnalisées.

Et peu d'Églises souhaitent avoir à faire à elle. Néanmoins,
des liens existent avec l'Église libre de Lausanne, animée par Hélène
Monastier, membre du groupe lausannois des socialistes chrétiens.

57 Né le 14 novembre 1893 à Lausanne et mort le 30 mai 1964 à Lausanne,
Ernest Gloor est un des fondateurs de la Fédération romande des socialistes
chrétiens. Membre du Parti socialiste dès 1915, il est également président des Jeunesses
socialistes de 1916 à 1918. En 1918, il est condamné à 3 mois de prison par le
tribunal militaire pour des propos séditieux lors de la grève de novembre 1918.
Diplômé de médecine en 1920, Ernest Gloor reste au Parti socialiste jusqu'en
1939, date à laquelle il est exclu pour avoir publiquement soutenu Léon Nicole.
Voir Gilbert Marion, « Ernest Gloor», in Dictionnaire historique de la Suisse, 2005.

119



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANT E S

De plus, des tentatives d'œuvrer avec les Étudiants de la Bible56, dont
Jenny Perret-Gentil - future épouse de Jules - loue le travail59, et avec
l'Église évangélique neuchâteloise, indépendante de l'État, sont
opérées, mais aucune n'aboutit. Jules Humbert-Droz reçoit même une
lettre de l'Église évangélique neuchâteloise lui signifiant une fin de non-
recevoir concernant la signature d'un manifeste contre la vente d'armes
factices pour les enfants60. Ainsi, le président Auginbuhl et le secrétaire

Paul Jaccard de l'Église évangélique écrivent que «La majorité
de [nos] membres pensent que semblable manifestation [...] sera
interprétée comme une attaque contre [la] patrie et la nécessité de la
défense nationale» dans le contexte de la guerre61. Un exemple qui nous
montre que l'Église du peuple est pratiquement la seule, en Suisse,
à défendre des positions à la fois chrétiennes, socialistes et pacifistes.

Cette audience réduite est également le fruit de la faible implantation

des socialistes chrétiens dans la région chaux-de-fonnière et en
Suisse romande en général62. En 1914, la nouvelle Fédération romande
des socialistes chrétiens compte 120 membres63 pour l'ensemble de la
Suisse romande. Les groupes se composent de la manière suivante :

«18 membres à Genève; 21 à Lausanne; 36 à La Chaux-de-Fonds

- qui est de loin le plus important; 7 au Locle; 14 à Sonvilier; 16 à

Saint-Imier - l'ancien siège de la Fédération jurassienne; et 5 à

Neuchâtel - ville bourgeoise et de tradition calviniste ». Ainsi, Le Locle,
La Chaux-de-Fonds et le vallon de Saint-Imier sont les bastions du
socialisme chrétien en Suisse romande et ils représentent près du tiers
des effectifs. Ces chiffres ne permettent pourtant pas à l'Église du

58 II s'agit d'un courant religieux fondé par le pasteur CharlesTaze Russel (1852-
1916) en 1870, d'inspiration adventiste. Une scission intervient entre 1916 et 1920
avec d'un côté les tenants de la ligne officielle, et de l'autre, ceux qui veulent ériger
une nouvelle Église. Ceux-là donneront naissances aux Témoins de Jéhovah: voir
Bernard Blandre, «Russel et les Étudiants de la Bible (1870-1916)», Revue de

l'Histoire des religions, tome 187, n° 2, 1975, pp. 181-199.
59 Jenny Perret-Gentil, «Avis aux chrétiens», La Sentinelle, 34e année, n° 132,

12 juin 1918, p. 4.
60 VCH-BVFSP, JHD n° 00008, Lettre de l'Église évangélique neuchâteloise

à Jules Humbert-Droz, 11 décembre 1917.
61 Ibid.
62 Jean-François Martin, La Fédération romande des socialistes chrétiens : évocation

historique, Lausanne, Fédération des socialistes chrétiens, [coll.] L'Espoir du monde,
bulletin des socialistes chrétiens de langue française, 1997, p. 32.

63 «Listes des membres de l'USC», L'Espoir du monde, 7e année, n° 3, mars 1914,
pp. 47-48, en ligne sur gallica.bnf.fr.

120



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

peuple de se développer beaucoup dans la région, et elle reste à l'état
groupusculaire. Dans une lettre adressée à Jules Humbert-Droz le
10 septembre 1917, l'auteur fait état de « 14 participants»64 au culte
dominical de la veille. Une situation qui ne s'améliore pas avec les

dissensions qui se font jour au sein des socialistes chrétiens concernant

l'attitude à adopter face aux nouvelles révolutions russes.

L'Église du peuple et les socialistes chrétiens
à l'épreuve des révolutions russes

L'enthousiasme des premiers temps de la révolution russe
Dans ses mémoires, Jules Humbert-Droz écrit qu'au cours du

Ve congrès de la Fédération romande des socialistes chrétiens, les
12 et 13 mai 1918, il est décidé de «rompre avec Paul Passy»65 car ce
dernier serait «devenu depuis 1914 nationaliste, partisan de la guerre»
et «un opposant à la révolution russe». Surtout, Jules Humbert-Droz,
personnage important du socialisme chrétien chaux-de-fonnier de

l'époque, ne tarit pas d'éloge sur la révolution russe. Ses articles dans
La Sentinelle s'en font largement l'écho66. Même le pasteur Pettavel67,
très proche des socialistes chrétiens, prend, pour un temps, le parti de
la jeune révolution. Une prise de position qui lui vaut d'être vivement
critiqué par Martin Naef, fondateur de l'entreprise agroalimentaire
Chuit & Naef à Genève. Il écrit au pasteur - lettre que nous avons
trouvée dans le Fonds Paul Pettavel - des mots peu flatteurs à

rencontre de Lénine et de la révolution bolchevique68. Martin Naef tire
ses informations de discussions qu'il a eues avec le Dr Bruckmann,

64 VCH-BVFSP, JHD n°00011, Lettre de l'Église du peuple à Jules Humbert-
Droz, 10 septembre 1917.

65 Jules Humbert-Droz, Mon évolution du tolstoïsme au communisme, op. cit., p. 252.
66 La Sentinelle, février 1917-janvier 1920.
67 Né le 6 avril 1861 à Fleurier (NE) et décédé le 9 juillet 1934 à Genève, Paul

Pettavel reçoit la consécration en 1884, après avoir suivi des études de théologie
à la faculté de l'Église indépendante de Neuchâtel, puis à l'université de Bâle.
Pasteur de l'Église indépendante de La Chaux-de-Fonds (1885-1903 et 1906-1911),
il s'implique dans les questions sociales et politiques, en publiant notamment un
journal hebdomadaire, La Feuille du dimanche, aux idées chrétiennes, pacifistes
et sociales. Il est également le réorganisateur de l'Union chrétienne des jeunes,
organisation aux accents progressistes et parfois conservateurs. Voir Peter Aerne,
«Paul Pettavel», in Dictionnaire historique de la Suisse, 2009.

68 VCH-BVFSP, PP-102-527.1, Lettre de Martin Naef à Paul Pettavel, 9 octobre

1918.

121



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANT-E-S

attaché de la légation suisse à Petrograd, Louis Perrot, son voisin, et
le pasteur Paul Félix Batschweiler de la paroisse franco-allemande
de Moscou entre 1894 et 191869. Il montre dans la lettre « [son] étonne-
ment de ce que le bolchevisme et surtout son chef, Lénine, trouvent
encore tant de crédit auprès » du pasteur Paul Pettavel. Plus généralement,

Martin Naef critique l'ensemble des socialistes chrétiens

pour leur soutien au nouveau régime bolchevique. Pettavel, à l'instar
d'un certain nombre de socialistes chrétiens, au premier chef Hélène
Monastier, prend rapidement ses distances avec la révolution
bolchevique et se range du côté des chefs sociaux-démocrates, tels
qu'Ernest-Paul Graber et Charles Naine.

Lors duVIe congrès de la FRSC du 14 au 15 juin 1919, les délégués

prennent la résolution suivante : « chacun des membres de l'USC doit
rester parfaitement libre d'adhérer aux doctrines [bolchevisme ou
socialisme collectiviste] qui lui paraîtront les plus justes et les plus
fécondes»70. De l'extérieur, les socialistes chrétiens et l'Eglise du peuple
sont assimilés aux positions prises par leur pasteur Jules Humbert-
Droz. On en veut pour preuve le manifeste signé dans L'Impartial
par l'Union suisse, répondant au manifeste écrit par les socialistes
chrétiens et les membres de l'Église du peuple concernant la votation
sur une subvention de 10000 francs accordée par la Commune de
La Chaux-de-Fonds à l'Office social de l'Union ouvrière chaux-de-
fonnière. Les membres de l'Union suisse dénoncent ouvertement le
fait que «la vérité, d'après le chef de l'Église du peuple, veut que par
la guerre de classe et le coup de force on aboutisse à la dictature d'une
classe sur une autre classe; la vérité, c'est que l'un triomphe de celui
qui a été abattu; la vérité, pour M. Humbert-Droz dont l'Église du
peuple se réclame, c'est que sur les ruines de la patrie quelque chose
s'élève qui soit à l'image de M. Humbert-Droz et à l'image de ceux
dont lui aussi se réclame, orgueilleux inconscient qui ont fait le calvaire
du peuple russe»71. La révolution bolchevique, les positions de Jules
Humbert-Droz et les adresses de l'Église du peuple sont mises sur
pied d'égalité.

69 CyrillTchimorin, «Paul Félix Brüschweiler», in Dictionnaire historique de la
Suisse, 2005.

70 Hélène Monastier, «Échos du congrès», L'Espoir du monde, 12e année, n° 8,
août 1919, p. 119.

71 «Réponse à l'Église du peuple», L'Impartial, 39e année, n° 11 751,26 mars 1919,

p. 4.

122



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

Pourtant, à bien considérer la question, ce relativisme ne tient pas
face aux antagonismes qui se font de plus en plus jour au sein des
socialistes chrétiens. Le recours à la violence révolutionnaire chez les
bolcheviks divise les militants et des fractures apparaissent.

Le temps des doutes et des ruptures :

la violence révolutionnaire au cœur du débat
Dès la prise de pouvoir des bolcheviks en octobre 1917, les critiques

sont nombreuses dans les colonnes de L'Espoir du monde. Paul Passy
n'hésite pas à qualifier l'idéologie bolchevique de «fanatisme furieux»
et de poursuivre que « ces fous [sont] commandés par des traîtres »72 qui
«ont chassé, arrêté ou mis à mort» les partisans de Kerenski. Et il continue
en discréditant ce «gouvernement maximaliste [...] ayant à sa tête le
répugnant Lénine». Comme nous l'avons souligné plus haut, dans un
premier temps, les socialistes chrétiens romands s'opposent à la vision
négative développée par le Français Paul Passy. Mais au fur et à mesure
de l'avancée de la révolution, le ton se fait plus virulent à l'encontre du
nouveau communisme. Hélène Monastier73 et Pierre Reymond prennent
à partie Jules Humbert-Droz sur son soutien de plus en plus appuyé
aux thèses de Lénine, dont la guerre révolutionnaire. Une thèse qui
est en rupture avec ses principes de jeunesse et qu'il continuera à

défendre quelques années plus tard au secrétariat du Komintern.
Dans La Sentinelle, Jules Humbert-Droz rapporte la tenue des débats

durant le Ve congrès de la FRSC et en fait émerger les antagonismes
qui existent entre la nécessité « d'une révolution spirituelle, sociale, un
changement complet et de fond de toute notre civilisation moderne»74 et
le fait de condamner la violence révolutionnaire que beaucoup tiennent

pour «stérile et destructrice». Hélène Monastier parle même de

repousser «l'emploi de la force brutale aussi bien dans une révolution que
dans les conflits internationaux»75. C'est également Hélène Monastier

72 «Fait divers», L'Espoir du monde, décembre 1917, 10e année, n° 12, p. 140.
73 Née le 2 décembre 1881 à Payerne et morte le 7 mars 1976 à Lausanne, Hélène

Monastier enseigna à l'école privée Vinet à Lausanne de 1904 à 1943. Elle
fréquenta dès 1910 la Maison du peuple de Lausanne et devint membre des socialistes
chrétiens romands, ainsi que leur dirigeante à partir de 1913. Dès 1917, elle se

rapprocha des quakers, par l'intermédiaire de Pierre Cérésole. Voir Marc van
Wijnkoop Liithi, «Hélène Monastier», in Dictionnaire historique de la Suisse, 2019.

74 Jules Humbert-Droz, «Au congrès des socialistes chrétiens romands», La
Sentinelle, 34e année, n° 108, 14 mai 1918, p. 1.

75 Ibid.

123



CAHIERS AÉHMO 36 (2020) - FOI DE MILITANT E S

qui aurait incité, le 20 août 1919, John Baudraz - ancien réfractaire
et chrétien antimilitariste - à écrire une lettre à Jules Humbert-Droz
pour critiquer les nouvelles dispositions du pasteur à la violence verbale,
en faisant référence à ses écrits dans les colonnes de La Sentinelle16.

L'instituteur ne s'arrête pas là et il condamne également les visées

destructrices de son ancien «camarade». Si Hélène Monastier garde
des liens d'amitié avec le futur secrétaire de l'IC, elle restera très critique
sur la voie empruntée par ce dernier à partir de 1919, et ce jusqu'à son
exclusion des rangs du Parti communiste suisse en 1943. Plus tard,
lorsque Jules Humbert-Droz évoque l'année 1919 dans ses mémoires,
il écrira que « [sa] foi dans l'action des socialistes chrétiens en fut
définitivement ébranlée». Le fondateur de l'Église du peuple cesse d'être
socialiste chrétien, puis chrétien, puis socialiste ; et il devient un fervent
partisan du bolchevisme. Son Église ne survit pas à cette évolution
politique et se dissout aux débuts de l'année 1920. A cette époque, déjà,
l'Église du peuple ne se réunissait plus. Pourtant, il faut attendre le
mois de juin 1921 pour connaître la décision de Jules Humbert-Droz
de démissionner de la Fédération romande des socialistes chrétiens, lors
du congrès des socialistes chrétiens de langue française qui s'est tenu
à Lausanne. Hélène Monastier tient à souligner que «rien ni personne
n'obligeait J. H.-D. à cette décision. Les principes de libéralisme qui
sont à la base de notre fédération et laissent à chacun de ses membres
la responsabilité de ses opinions personnelles permettent à des
communistes chrétiens de rester dans nos rangs. Pour nous, bien que
nous déplorions l'évolution de J. H.-D., nous nous attristons à le voir
briser le dernier lien qui le rattachait à un groupement chrétien et à

nombre de ses meilleurs amis»77.

Conclusion
Née dans le sillage de la Fédération romande des socialistes

chrétiens, l'Église du peuple connaît une existence éphémère de juillet 1916
à janvier 1920. Voulant concurrencer les Églises institutionnalisées
dans la région de La Chaux-de-Fonds, elle n'a pas le succès escompté.
Numériquement faible, elle n'arrive pas à percer et reste à l'état
embryonnaire. Essayant, pourtant, de créer un cercle de sociabilité chez

76 Michel Busch, «John Baudraz et Jules Humbert-Droz, objecteurs au nom de

Dieu», Cahiers d'histoire du mouvement ouvrier, n° 32, 2016, p. 99.
77 Hélène Monastier, «Congrès des socialistes chrétiens», L'Essor, 16e année,

n° 6, 18 juin 1921, p. 3.

124



L'ÉPHÉMÈRE ÉGLISE DU PEUPLE DE LA CHAUX-DE-FONDS

les socialistes chrétiens, ses moyens sont trop faibles pour espérer
devenir une véritable organisation de masse. L'Église du peuple est
même tentée de tisser des liens avec d'autres Églises, mais toutes ces
tentatives se soldent par des échecs, et l'amènent à lutter le plus souvent
seule. Néanmoins, elle est une caisse de résonance pour les idées du
socialisme chrétien et pour une théologie très libérale qui rompt avec
la tradition protestante. Ses principaux combats sont la justice, la
moralité et la dénonciation des croyances dévoyées par l'argent et le

pouvoir. Mais les dissensions au sein du mouvement socialiste chrétien
finissent par achever l'Église du peuple, qui disparaît en janvier 1920.
Ainsi, le socialisme chrétien dans son ensemble aura du mal à se relever
de cet état après la Grande Guerre. Et il faudra attendre les années 60

pour qu'il puisse jouer un rôle de premier ordre dans les combats
pacifistes menés contre l'atome et la guerre.

125


	L'éphémère Église du peuple de La Chaux-de-Fonds (1916-1920) : une organisation au service des socialistes chrétiens de Suisse romande

