
Zeitschrift: Cahiers d'histoire du mouvement ouvrier

Herausgeber: Association pour l'Étude de l'Histoire du Mouvement Ouvrier

Band: 35 (2019)

Artikel: Une politisation des rapports à l'environnement : la critique écologique
de Jean Wintsch au début du XXe siècle

Autor: Probst, Milo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE POLITISATION DES RAPPORTS
À L'ENVIRONNEMENT: LA CRITIQUE
ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH
AU DÉBUT DU XXe SIÈCLE

MILO PROBST

En
janvier 1913, le fondateur de l'École Ferrer de Lausanne, le

médecin Jean Wintsch (1880-1948), se voit une fois de plus
obligé de trouver un nouvel enseignant. L'instituteur précédent,

Théodore Alfred Matthey-Claudet, a provoqué selon Wintsch un
scandale public en raison de ses «dérèglements sexuels»1 et il a fallu le
licencier. Voilà pourquoiWintsch s'adresse à son ami Théodore Rochat
(1885-1919), qui vit alors avec sa compagne Valentina Ermakoff à

Kazan, où il est précepteur.
Dans sa lettre du 13 janvier 1913, le directeur de l'École Ferrer

cherche à rendre son offre d'emploi attrayante. Le salaire ne fait
assurément pas partie des avantages,Wintsch le concède volontiers. Mais
il en appelle aux convictions politiques du jeune émigré, qui devrait se

sentir proche du projet pédagogique de l'École. La lettre contient
une liste des sept conditions que devrait remplir l'enseignant : des

qualités comme la douceur, le respect de la personnalité des enfants,
l'esprit d'ordre, la tenue et le dévouement, jusqu'à la conviction de

rompre avec les formes autoritaires d'enseignement et d'éducation.
Le point 6 de la liste est plus étonnant : « retour en tout à la nature et
à la vie»2.

Que signifie cette condition Comment Wintsch conçoit-il les
relations entre les humains et l'environnement? Ce «retour à la nature»
est-il un retour au primitivisme, comme le voulaient certains de ses

contemporains libertaires ?3

1 Lettre de Jean Wintsch à Théodore Rochat, 13 janvier 1913, coll. privée
Jermakin.

2 Ibid.
3 Voir Arnaud Baubérot, Histoire du naturisme: le mythe du retour à la nature,

Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2004.

15



CAHIERS AÉHMO 35 (2019) - POUR UNE HISTOIRE OUVRIÈRE DE L'ENVIRONNEMENT

Pour donner une réponse à ces interrogations, je vais situer les textes
de Wintsch dans un contexte plus large. Je voudrais montrer comment
il a toujours tenu compte de la question des relations homme-nature,
qui est au centre de ses activités politiques et scientifiques. On peut
ainsi le voir comme un représentant de la «réflexivité environnementale

», définie par Pierre Charbonnier comme la « politisation de la

nature, [1'] incorporation par les acteurs sociaux et par les sciences
sociales d'une attention aux milieux et à la nature»4. Je me concentrerai
sur la période urant laquelle Wintsch était proche du mouvement
anarchiste en Suisse romande, soit les deux premières décennies du
XXe siècle.

Après une brève notice biographique, je me focaliserai sur deux
activités centrales de Wintsch. Sur la base de ses travaux pédagogiques,
j'expliquerai comment l'éducation doit, selon lui, créer une relation
sensée et pratique entre les humains et leur environnement. Dans un
deuxième temps, on verra que le médecin hygiéniste qu'est Wintsch
compte parmi les facteurs de maladies non seulement des éléments
sociaux et moraux, mais aussi environnementaux. Il en déduit une
analyse critique du capitalisme qui met en lien les inégalités sociales
et écologiques.

Biographie
La vie de Jean Wintsch et celle de l'École Ferrer sont bien

documentées. Né à Varsovie, étudiant en médecine à Lausanne, il entre
en contact très vite avec le mouvement anarchiste et syndicaliste de
Suisse romande. Il se lie avec Louis Bertoni et Georges Herzig, les

rédacteurs du Réveil anarchiste, auquel il collabore régulièrement dès
1901 ; il écrira aussi dans la Voix du peuple, l'organe de la Fédération
des Unions ouvrières de la Suisse romande, depuis 1906. Le soutien
de certains anarchistes à l'Entente, lors de la Première Guerre mondiale,

provoque un conflit : le Réveil reste fidèle aux positions
antimilitaristes, Wintsch et ses amis publient de 1915 à 1919 La Libre
Fédération. En 1922, Wintsch est nommé membre de la Commission
scolaire lausannoise et préside l'association des médecins de la ville.
Il poursuit ses activités institutionnelles en devenant médecin des écoles

en 1931, ce qui lui permet de développer sa politique hygiéniste. Grâce
à ses publications sur la psychologie des enfants et l'hygiène, il obtient

4 Pierre Charbonnier, «Généalogie de l'Anthropocène»,/4««afes. Histoire,Sciences
Sociales 72 (2), 2017, pp. 301-328, p. 302.

16



LA CRITIQUE ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH

L'école vraiment libérée de l'antique servitude ne peut avoir de franc
développement que dans la nature.

Dessin de Frantisek Kupka pour L'Homme et la Terre d'Élisée Reclus,
repris dans le Bulletin de l'Ecole Ferrer de Lausanne.

un poste d'enseignant à l'École supérieure de jeunes filles puis de

psychologie appliquée à l'École de science sociale de l'Université5.
Mais Jean Wintsch est surtout connu pour avoir créé l'École Ferrer,

qui de 1910à 1919 accueillit chaque année vingt-cinq à vingt-huit éco-
lières et écoliers, la plupart provenant de familles ouvrières6. Comme
son nom l'indique, l'école se situait dans un courant transnational
de pédagogie nouvelle inspiré par la Escuela Moderna du Catalan
Francisco Ferrer y Guardia, courant qui se développa après son
exécution en octobre 1909. Le projet était surtout lié à des expériences
libertaires - l'orphelinat de Cempuis dirigé par Paul Robin, un
ancien compagnon de Bakounine, ou la colonie scolaire La Ruche à

5 Voir Hans-Ulrich Grunder, Theorie und Praxis anarchistischer Erziehung. Robin.
Faure. Ferrer.Wintsch, Grafenau-Döffingen,Trotzdem, 1986, pp. 111-112; Notice
biographique du Dictionnaire des anarchistes par Gianpiero Bottinelli et Marianne
Enckell, 2016, http://maitron-en-ligne.univ-paris 1 .fr/spip.php?article 154015.

6 Selon Jean Wintsch, L'Ecole Ferrer. Un essai d'institution ouvrière. Notice, Genève,
Imprimerie des Unions ouvrières, 1919, p. 5.Voir aussi la rééd ion, L'École Ferrer
de Lausanne, Entremonde, 2009, avec des textes de Marianne Enckell et Charles
Heimberg.

17



CAHIERS AÉHMO 35 (2019) - POUR UNE HISTOIRE OUVRIÈRE DE L'ENVIRONNEMENT

Rambouillet, créée par l'anarchiste Sébastien Faure - mais il doit
aussi être situé dans le contexte de débats qui ne se limitaient pas au
mouvement anarchiste. L'École Ferrer de Lausanne fut soutenue par
une alliance de syndicalistes, de libres-penseurs et de libertaires qui
voulaient créer une école conforme à leurs idéaux de liberté et
d'émancipation7. Wintsch rappelle qu'il s'agissait de pratiquer une pédagogie
tenant compte des besoins de la classe ouvrière : « La constitution de
l'École Ferrer en a fait un organisme ouvrier, ralliant principalement
des enfants prolétariens, restant en relation constante avec le monde
de la production. »8 Dans le Bulletin, il énumère ses principes pédagogiques

: « un enseignement concret, pratique, vivant ; la coéducation
des sexes ; pas de devoirs à la maison ; ni punitions ni récompenses ;
consultation des parents, collaboration des gens de métier», auxquels
on peut ajouter l'appel à l'autonomie et à l'acquisition autonome de
connaissances par les enfants, et l'absence d'instruction doctrinaire9.

Au-delà de la protection de la nature
Contrairement à une opinion répandue, Serge Audier a démontré

que la protection de la nature était une question prise en compte par
le mouvement ouvrier déjà au XIXe siècle et au début du XXe. Les
théoriciens et les militants ne s'occupaient pas exclusivement de la

«question sociale»10. Jean Wintsch lui aussi observait avec une
certaine bienveillance le mouvement de protection de la nature, comme
le montre cettt citation :

De même, le capitalisme envahissant toutes les beautés naturelles,
transformant les paysages champêtres et alpestres en grotesques boulevards, par
les hôtels, les tennis, les golfs, les funiculaires, il a fallu que des groupes
spéciaux se constituent pour garder enfin à l'humanité quelques coins
où les caravansérails n'aient pas seuls accès. Ce qu'il peut y avoir d'amour
de la nature dans la population sera ainsi sauvé - bien insuffisamment,
hélas - par des associations de nouveaux libres, de personnes
désintéressées, ayant à s'attaquer souvent à l'État autant qu'à la Bourse.

Des groupes encore existent pour protéger les oiseaux, toujours
si utiles à l'agriculture, et que, par ignorance, comme par lucre, les

gouvernants, les industriels laissaient et faisaient massacrer bêtement.

7 Gründer, op. cit., p. 100.
8 Wintsch, L'École Ferrer, op. cit., p. 4.
9 Voir Charles Heimberg, «L'expérience de l'École Ferrer: déboires pratiques et

modernité pédagogique », Cahiers d'histoire du mouvement ouvrier 16,2000, pp. 27-42.
10 Serge Audier, La société écologique et ses ennemis, Paris, La Découverte, 2017.

18



LA CRITIQUE ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH

Des groupes, toujours, se sont fondés pour protéger jusqu'à des plantes,
stupidement menacées de disparaître par toutes sortes de commerçants
qui, à la longue, ont provoqué des déboisements, des éboulements, des

inondations, des catastrophes. Ce que l'État était incapable de
prévoir, ce que l'argent précipitait, a été aperçu et corrigé par des gens
associés en dehors de l'officiel et des préoccupations pécuniaires11.

Le capitalisme a détruit les «beautés naturelles» et provoqué «des

déboisements, des éboulements, des inondations, des catastrophes »,

écrit Wintsch. Il se fait aussi l'écho de discussions publiques sur des

inondations : peu après les fameuses inondations à Paris, au début
de 1910, il se lança dans une analyse de leurs causes12. Combinées à

l'incapacité des institutions d'État d'empêcher ces destructions, ce sont
avant tout les « préoccupations pécuniaires », comme le dit la citation
ci-dessus, qui sont à l'origine de la défiguration et de la destruction de
l'environnement naturel. Wintsch voit dans les associations de
protection des oiseaux et de la nature un correctif possible aux actions
destructrices de l'État et de la «Bourse».

Ces associations ont une longue histoire. Depuis le début de la
révolution industrielle, les critiques et les résistances ont été nombreuses
contre le déboisement, la pollution de l'air, l'extermination d'espèces
animales, etc.13 On ne s'étonnera pas de voir Wintsch connaître ces

mouvements et les estimer: cette posture était déjà adoptée par des

penseurs anarchistes des générations précédentes14. Ce ne sont d'ailleurs
pas les seuls passages où apparaît son intérêt pour cea mouvements15.

11 Wintsch, «Mirs, artels, groupes et syndicats», Le Réveil socialiste-anarchiste,
15.05.1913, p. 4.

12 Wintsch, «Méfaits capitalistes», Le Réveil socialiste-anarchiste, Genève,
26.02.1910.

13 Voir Christophe Bonneuil et Jean-Baptiste Fressoz, L'événement anthropocène.
La Terre, l'histoire et nous, Paris, Seuil, 2013, en particulier le chap. 9; François
Jarrige etThomas Le Roux, La Contamination du monde. Une histoire des pollutions
à l'âge industriel, Paris, Le Seuil, 2017.

14 Un des principaux fut Élisée Reclus. Voir par ex. José Luis Oyôn, La ciudad en

eljoven Reclus, 1830-1871. Hacia la fusion naturaleza-cultura, Barcelona, Ed. del
Viaducto, 2017; Milo Probst, «Freiheit im Einklang mit der Natur. Fortschritt
und Naturbeziehungen bei Élisée Reclus (1830-1905) », Historische Anthropologie
27 (1), 2019 (à paraître) ; John Clark, Comment un anarchiste a découvert la Terre,
Lyon, Atelier de création libertaire, 2019.

15 II signale par exemple le Bulletin de la Société romande pour l'étude et la
protection des oiseaux dans son article «L'École et l'Agriculture», Bulletin de l'École
Ferrer 20, juin 1918, pp. 7-8.

19



CAHIERS AÉHMO 35 (2019) - POUR UNE HISTOIRE OUVRIÈRE DE L'ENVIRONNEMENT

Ce qui est plus étonnant, c'est le fait qu'il en parle tout comme d'autres
collectifs qui, selon lui, préfigurent les associations libres de l'avenir.
Il évoque les associations de protection des oiseaux et de la nature
dans le même souffle que les associations éducatives ou sportives, ou
encore les « sociétés de sauvetage » qui préfigurent la future société
libertaire. Ce passage doit ainsi être vu dans le contexte d'une analyse
fréquente de l'anarchisme de cette époque, qui voyait dans le
développement de collectifs et d'associations l'annonce et la condition de
la transformation sociale à venir16.

Mais les intérêts deWintsch dépassaient ces mouvements classiques.
Ceux-ci sont généralement centrés sur un seul thème, et leurs relations
avec le mouvement ouvrier sont loin d'être évidentes compte tenu du
caractère majoritairement élitaire, conservateur et à visée nationaliste
des mouvements de protection de la nature. Alors qu'au sein de ces

mouvements le lien entre enjeux naturels et questions sociales n'a que
rarement été réalisé, je voudrais ici me pencher sur d'autres aspects
des activités politiques de Wintsch et montrer comment la question
des relations entre les humains et la nature se traduit dans deux
préoccupations centrales de Jean Wintsch, l'éducation et l'hygiène.

Pour une interaction pratique avec l'environnement
PourWintsch et pour ses collaborateurs, en particulier sa femme

Nathalie Wintsch Maléef, médecin elle aussi, un point est central :

l'École Ferrer doit être à la hauteur des connaissances scientifiques
contemporaines et les transmettre de manière compréhensible aux
enfants. Avant la création de l'école, déjà, ses promoteurs défendent
les principes suivants que doivent observer les enseignants en sciences
naturelles :

Les infiniment grands et les infiniment petits (avec démonstration au
microscope). Les moyens de défense de l'homme contre la nature.
Cohésion, affinité, solidarité (exemples pris dans les règnes minéral,
végétal, animal), en appuyant bien sur l'importance de l'association pour
la lutte chez les animaux, chez les sauvages, dans les cités médiévales
et dans les sociétés civilisées - en opposition à la lutte pour l'existence
tant prônée par les darwinistes incomplets17.

16 En particulier Pierre Kropotkine, notamment dans La Conquête du pain,
Paris, 1902 (rééd. 2013), chap. 11 : La libre entente.

17 Wintsch, « L'é 'oie libre de Lausanne », Le Réveil socialiste-anarchiste, Genève,
30.12.1905.

20



LA CRITIQUE ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH

Cette citation montre clairement que, pourWintsch, la théorie de
l'évolution compte parmi les domaines les plus importants et les plus
innovateurs des sciences de la vie. Mais ce n'est pas n'importe quelle
théorie, du moins pas celle des « darwinistes incomplets », comme il les

appelle. Le médecin libertaire se fonde bien plus sur les débats et les

textes théoriques auxquels son compagnon Kropotkine a donné un
tour décisif. La deuxième partie du passage cité est en effet un résumé
des idées de Kropotkine énoncées dans L'entraide, un ouvrage publié
en anglais en 1902 et en traduction française en 191618.

Cette théorie innovatrice met au centre des mécanismes biologiques
de l'évolution la coopération entre les individus d'une même espèce et
lui donne la préséance sur la « lutte pour la vie », sans toutefois rejeter
ce principe. Brian Morris voit là un tournant fondamental dans la
conception des êtres humains et de leur relation à la nature. Un
« holisme évolutionnaire », qui considère que les humains font partie
de la nature ; une nature qui n'est plus considérée comme mécanique
et statique mais comme un système ouvert ayant sa propre histoire19.

Kropotkine a formulé une critique radicale de l'anthropocentrisme,
du mécanicisme et du dualisme de la philosophie cartésienne de la
nature20. ChezWintsch aussi on trouve pareille rupture avec
l'anthropocentrisme, lorsqu'il écrit à la suite du passage cité ci-dessus : « Les
animaux utiles et nuisibles nous donnèrent l'occasion de montrer la
relativité des points de vue moraux et notre égoïsme humain auquel
nous rapportons tout [...].»21

Mais comment transmettre ces nouvelles connaissances sur la place
de l'homme dans le monde? La réponse deWintsch à cette question
témoigne de la manière dont il comprenait la relation entre l'être
humain et l'environnement. Pour lui comme pour d'autres anarchistes22,

18 Pierre Kropotkine, L'entr'aide, unfacteur de l'évolution, Paris, Librairie Hachette,
1906 (rééd. Bruxelles, Aden, 2009) ; pour une histoire de cette théorie, voir Ruth
Kinna, «Kropotkin's Theory ofMutual Aid in Historical Context», International
Review ofSocial History 40 (2), 1995, pp. 259-283 ; Renaud Garcia, La nature de
l'entraide : Pierre Kropotkine et les fondements biologiques de l'anarchisme, Lyon, ENS, 2015.

19 Brian Morris, Kropotkin. The Politics ofCommunity, Oakland, CA, PM Press,
2018, 2= éd., p. 133.

20 Ibid., p. 117.
21 Wintsch, «L'école libre de Lausanne», art. cit., 1905.
22 Ici aussi on évoquera Kropotkine et Reclus. Voir par ex. Peter Kropotkin,

«What Geography Ought to Be», The Nineteenth Century 18 (106), décembre 1885,
pp. 940-956; Elisée Reclus, L'Homme et la Terre, vol. 6, Paris, Librairie Universelle,

1908, chapitre 11: Éducation.

21



CAHIERS AÉHMO 35 (2019) - POUR UNE HISTOIRE OUVRIÈRE DE L'ENVIRONNEMENT

le savoir ne repose pas sur un processus mental abstrait, mais aussi

sur l'interaction pratique des humains avec leur environnement. Ce
n'est qu'avec tous les sens en action, et en ayant l'occasion de « [m]ani-
puler, tâtonner, expérimenter, observer, vérifier, collectionner»23, que
l'enfant peut s'enthousiasmer pour son milieu et le comprendre.
Réclamer que les enfants se familiarisent dès l'école avec le travail manuel
n'a pas seulement pour objectif politique de valoriser ce travail, cela

repose aussi sur un postulat épistémologique : la connaissance
provient entre autres d'une interaction pratique avec le milieu, les
activités manuelles et intellectuelles vont de pair24.

L'éducation doit donc se libérer de ses barrières institutionnelles
et se rapprocher des autres domaines de la vie. Quand on demandait
aux élèves de l'orphelinat de Cempuis de décrire des phénomènes
comme 1'« époque du premier bourgeonnement, [la] floraison d'une
plante, [la] chute des feuilles, [f] apparition d'un oiseau, [la] fuite des

étoiles», il s'agissait de changer leur relation à la nature non humaine,
pour laquelle tant de gens n'avaient que dédain :

Les élèves inscrivaient ce qu'ils voyaient, ils s'occupaient ainsi de notre
terre, du monde réel que tant de gens préoccupés de quelque monde
frivole ou éthéré dédaignent. Ne pas vivre en étranger au sein de la
nature semblera peut-être bien bas aux rhéteurs, aux cancaniers, aux
métaphysiciens, aux snobs25.

Ainsi s'explique la condition posée aux enseignants futurs de l'Ecole
Ferrer, citée dans l'introduction: le «retour en tout à la nature». A la
lumière des postulats épistémologiques que nous venons de discuter,
cette expression ne signifie en rien un retour à un « état de nature »

primitif. Il s'agit bien plus d'une ouverture au monde, d'une
interaction avec l'environnement pour mieux le comprendre, et pour pouvoir

ainsi transmettre une conscience du rôle des humains dans le

cosmos, proche de la réalité et fondée sur la science26. Le Bulletin de

23 Wintsch, L'École Ferrer, op. cit., p. 34.
24 Un exemple : « C'est en somme dans ce domaine essentiellement scolaire que

les enfants ont exercé leurs yeux, leurs mains, leurs sens musculaire, leur dextérité.

[...] Par là, l'enfant est mis en relation directe avec la matière, il la voit sous ses
divers aspects, l'éprouve, la pénètre, la transforme, l'arrange, l'asservit, la
comprend, tout en restant écolier. » Ibid., p. 35.

25 Wintsch, «L'Éducation intégrale à Cempuis», Le Réveil socialiste-anarchiste,
Genève, 31.01.1903.

26 Audier a bien signalé l'importance de l'éducation pour la compréhension de
la nature chez nombre d'anarchistes. Audier, Société, op. cit., pp. 540-545.

22



LA CRITIQUE ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH

l'École Ferrer concrétise ce principe philosophique par des éléments
didactiques. Wintsch explique par exemple comment l'enseignant
peut motiver les élèves à décrire concrètement les phénomènes naturels27

ou comment la construction d'un aquarium peut faire prendre
conscience d'une nature qui « dans un de ses recoins, d'habitude cachés,
se révèle à l'enfant»28.

Inégalité devant l'hygiène
Dans son ouvrage sur l'histoire de l'environnement, Joachim Radkau

constate que le principal facteur des discussions sur les dégâts
environnementaux au XIXe siècle et au début du XXe, en Allemagne comme
dans le reste de l'Europe occidentale, fut le mouvement hygiéniste29.
Au fur et à mesure de l'industrialisation et de l'urbanisation, et de

l'apparition des problèmes qui leur étaient liés comme le bruit, la
pollution de l'air et de l'eau, les discussions et débats furent nombreux
sur l'aménagement de l'espace urbain, l'utilisation des ressources naturelles

et l'élimination des déchets30. Ils lièrent nettement les questions
de l'environnement et de la santé, ce qui entraîna une politisation de
la relation entre les hommes et leur environnement. L'apparition de
maladies ne fut plus seulement attribuée à des facteurs sociaux, comme
la pauvreté ou l'alcoolisme, mais aussi à des éléments naturels,
comme la qualité de l'air et de l'eau. Une théorie néo-hippocratique
des «miasmes» influença ainsi le discours hygiéniste jusqu'au tournant
du siècle31. Ce n'est qu'au début du XXe siècle, avec le développement
de la bactériologie moderne, que les questions de la santé et de
l'environnement se séparèrent lentement; elles ne furent liées à nouveau
qu'avec les mouvements de protection de l'environnement après la
Deuxième Guerre mondiale32.

27 Wintsch, «Étude de la végétation», Bulletin de l'École Ferrer 9, juin 1917, pp. 4-5.
28 Wintsch, «Aquarium de classe», Bulletin de l'École Ferrer S, mai 1917, pp. 3-5.
29 Joachim Radkau, Natur und Macht. Eine Weltgeschichte der Umwelt, 2e éd.,

Munich, C.H. Beck, 2012, p. 280.
30 Voir Carolyn Merchant, The Columbia Guide to American Environmental History,

New York, Columbia University Press, 2012 (Columbia Guides to American
History and Cultures), chap. 6 ; Jean-Baptiste Fressoz, « Circonvenir les circumfusa.
La chimie, l'hygiénisme et la libéralisation des "choses environnantes". France,
1750-1850», Revue d'histoire moderne et contemporaine 56 (4), 2009, pp. 39-76.

31 Jarrige et Le Roux, Contamination, op. cit., p. 144.
32 VoirVirginia Berridge et Martin Gorsky, «Introduction: Environment, Health

and History», in Environment, Health and History, Basingstoke, Palgrave Macmillan,
2012, pp. 1-22.

23



CAHIERS AÉHM0 3Ï (2019) - POUR UNE HISTOIRE OUVRIÈRE DE L'ENVIRONNEMENT

Le mouvement ouvrier montra lui aussi un intérêt croissant pour
les questions de santé et d'hygiène depuis le début du XXe siècle. Les
politiques de l'époque ne sont donc pas seulement des mesures
biopolitiques dictées d'en haut. En France par exemple, cinq congrès
d'hygiène eurent lieu entre 1904 et 1911, lors desquels syndicalistes,
médecins et représentants des autorités discutèrent des questions
d'hygiène au travail et des mesures légales à prendre33. Lors de plusieurs
grèves, des questions d'hygiène furent soulevées, même si elles restaient
moins importantes que les revendications salariales classiques34.

Jean Wintsch a publié dans la presse anarchiste et syndicaliste
nombre d'articles sur l'hygiène qui s'inscrivent dans ce contexte35. Ils
témoignent d'une vision politique des relations entre les humains et
leur environnement, en ville ou au travail36. Il est frappant de voir combien

il tient compte de l'influence des facteurs sociaux sur le rapport
à l'environnement. Dans ses articles sur le logement ouvrier, il ne
remonte pas seulement aux causes des nombreuses maladies provoquées

fréquemment par la mauvaise aération ou le manque de lumière.
Il montre aussi comment les situations diffèrent selon les classes
sociales. Ainsi un article du Réveil socialiste-anarchiste de juin 1909

propose un tour imaginaire des villes européennes, où l'auteur
dénonce les terribles conditions de logement des quartiers ouvriers. L'air
et la lumière sont indispensables, or les statistiques démontrent que
ces ressources sont inégalement réparties. Il en arrive à conclure : « Le
bourgeois qui ne produit rien a le droit de respirer trois et quatre fois
plus que le travailleur qui produit tout. » Puis ajoute, sur un ton
ironique : « C'est l'égalité démocratique devant l'hygiène. »37 Wintsch

33 Voir Michel Bouillé, « Les congrès d'hygiène des travailleurs au début du siècle,
1904-1911 », Le Mouvement social 161, 1992, pp. 43-65.

34 Voir François Jarrige, «Une invention de Jaurès? La grève de Graulhet entre hygié-
nisme et machinisme au début du XXe siècle», Cahiers Jaurès 199 (1), 2011, pp. 9-26.

35 Wintsch, «A travers les livres. Recherches sur l'hygiène du travail industriel»,
La Vie Ouvrière 68, 20.07.1912, pp. 548-550; «A travers les livres. L'hygiène du
logement», LaVie Ouvrière 2, 20.10.1909, pp. 119-121.

36 Ici aussi se dessine une continuité avec des anarchistes de générations
antérieures. Voir Federico Ferretti, « Globes, savoir situé et éducation à la beauté :

Patrick Geddes géographe et sa relation avec les Reclus », Annales de Géographie
706 (6), 2015, pp. 681-715; Oyôn, La ciudad, op. cit.

37 Wintsch, « Comment est logé le peuple », Le Réveil socialiste-anarchiste, Genève,
16.06.1909. Ce passage est aussi réimprimé dans un article de 1915 : «Comment
le peuple est logé dans la démocratique ville de Lausanne », La Libre Fédération,
Lausanne, 09.12.1915.

24



LA CRITIQUE ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH

considère que l'environnement agit sur le corps des hommes et des

femmes, et que les rapports avec la nature sont différents selon les
classes sociales ; il peut ainsi formuler une critique du capitalisme
qui est autant «sociale» qu'«écologique».

Il donne régulièrement à ses lecteurs des conseils de santé et
d'hygiène - il tient même une chronique dans La Voix du Peuple,

«Propos d'un médecin» - mais il est bien conscient des limites de ses

recommandations médicales. Certes les ouvrières et ouvriers peuvent
déjà veiller au logement qu'ils louent38, à ce qu'ils mangent39, à la
manière dont ils soignent leurs plaies ou comment éviter des maladies40

; mais les meilleurs conseils du médecin se heurtent aux limites
posées par les structures sociales. La médecine admet par exemple
que la tuberculose peut être évitée par le bon air, mais l'accès aux lieux
de cure en Suisse est réservé aux riches et aux privilégiés, comme le
formule Wintsch: «les endroits où l'on est censé se soigner [...] sont
envahis par une bande de gens dodus et gras, roses, resplendissants
de bonne santé, sentant les bons parfums et la paresse [,..]41.» Pour
lui, seul le syndicalisme révolutionnaire est en mesure de résoudre
de manière globale et durable les problèmes sociaux et hygiéniques.
Et lorsqu'il décrit le syndicalisme révolutionnaire comme un « grand
mouvement d'assainissement social »42, la polysémie du terme «

assainissement» traduit une fois encore l'interaction des notions sociales,
morales, médicales et environnementales.

Pour conclure
Que nous dit la critique écologique de Jean Wintsch? En premier

lieu, nous apprenons que les relations des sociétés avec leur
environnement étaient déjà envisagées au niveau politique au début du

38 Wintsch, «Propos du Médecin. Choix d'un logement», La Voix du Peuple,
Lausanne, 02.12.1911.

39 Wintsch, « Propos du Médecin. Sur l'alimentation», La Voix du Peuple, Lausanne,
07.10.1911 ; «Propos du Médecin. A propos des légumes», La Voix du Peuple,
Lausanne, 11.11.1911;« Propos du Médecin. Riz, avoine, blé », La Voix du Peuple,
Lausanne, 18.11.1911.

40 Wintsch, «Propos du Médecin. Pour éviter les rhumes», La Voix du Peuple,
Lausanne, 30.09.1911 ; «Propos du Médecin. Ne négligeons aucune blessure»,
La Voix du Peuple, Lausanne, 21.10.1911.

41 Wintsch, «Propos du Médecin. Sur le rhume et la toux», La Voix du Peuple,
Lausanne, 23.09.1911.

42 Wintsch, «Propos du Médecin. La médecine et le prolétariat», La Voix du
Peuple, Lausanne, 29.06.1907.

25



CAHIERS AÉHMO 35 (2019) - POUR UNE HISTOIRE OUVRIÈRE DE L'ENVIRONNEMENT

XXe siècle. La destruction de l'environnement, qui prit au XIXe siècle
des dimensions inconnues jusque là et qui se poursuivit pendant la
vie de Wintsch, n'est donc pas seulement le produit d'une négligence
collective43. En second lieu, cet examen rend possible une histoire
qui met en lumière, dès le début du mouvement ouvrier moderne,
des liaisons ponctuelles entre préoccupations sociales et écologiques.
Stefania Barca constate que « [1] es interactions entre les revendications
syndicales en matière de santé et de sécurité, et les luttes sociales en
faveur d'un environnement sain n'ont pas été suffisamment soulignées

[...] »44: l'exemple de Jean Wintsch nous permet de faire l'histoire

de ces interactions, qui ne commence pas avec le mouvement
écologiste de la fin du XXe siècle.

Pour terminer, je voudrais mentionner une notion perspicace
développée par Vintsch, fort actuelle dans le cadre de la catastrophe
écologique actuelle : les limites des solutions technologiques dans une
société qui repose sur l'exploitation des hommes et du milieu. Dans
un de ses articles, le médecin libertaire rapporte la revendication des

«papier-peintres» de Montreux demandant l'interdiction de l'utilisation

du blanc de plomb, la céruse, dont la toxicité est reconnue45 ; il
affirme que cela pourrait se faire aisément puisque la céruse peut
être remplacée par le «blanc de zinc», l'oxyde de zinc. Mais l'utilisation

de ce dernier se heurte aux limites d'un mode de production
orienté vers le profit, parce qu'il est plus coûteux, et qu'elle
revaloriserait la profession: «[...] le jour où serait prohibée la céruse, la

profession de peintre redeviendrait vraiment un métier, et les salaires
devraient être relevés »46. Wintsch propose une analyse du même genre
sur la construction de systèmes hydrauliques qui auraient pu éviter
les terribles inondations de Paris en 191047. On trouve ainsi chez lui
des éléments d'une critique de la technique et de la technologie, dont

43 Cet argument est fort développé par Bonneuil et Fressoz, Événement, op. cit.
44 Stefania Barca, « Sur l'écologie de la classe ouvrière : un aperçu historique

et transnational», Écologie & politique 50, 2015, p. 23.
45 La dénonciation des dangers de la céruse est ancienne. En France, cette

revendication fut aussi reprise par la CGT au début du XXe siècle. Voir Judith Rainhorn,
«Le mouvement ouvrier contre la peinture au plomb», Politix 91 (3), 2010, pp. 7-26.

46 Wintsch, « Propos du Médecin. Le saturnisme et la céruse », La Voix du Peuple,
Lausanne, 06.07.1907.

47 Jean Wintsch mérite une place dans l'histoire de la critique de la technique.
Voir à ce sujet François Jarrige, Technocritiques : du refus des machines à la contestation
des technosciences, 2e édition, Paris, La Découverte, 2016.

26



LA CRITIQUE ÉCOLOGIQUE DE JEAN WINTSCH

les instruments ne sont pas neutres48. À une époque où l'échec des
solutions marchandes face à la catastrophe écologique est de plus en
plus patent49, pareil argument revêt une grande actualité. Il montre
qu'une autre relation à l'environnement ne sera possible que lorsque
les êtres humains auront d'autres relations entre eux:

Seule une civilisation communiste pourra entreprendre des travaux
dans l'intérêt de tous, seule elle arrivera à protéger au maximum
l'existence des gens, comme la civilisation capitaliste seule peut amener
les guerres désastreuses et les inondations meurtrières. Déclarer en
effet que l'eau qui tombe sur un terrain est à tous, laisser construire
sur ce terrain un canal de trois ou quatre mètres de largeur, sous
prétexte que c'est une affaire de bien-être général, présuppose la disparition

de la propriété privée et la floraison de mœurs de libre entente
entre travailleurs50.

Traduit de l'allemand par Marianne Enckell

Note des éditeurs : Le Réveil, La Voix du Peuple et La Libre Fédération

peuvent être téléchargés sur le site www.archivesautonomies.org

48 Voir Jarrige, Technocritiques, op. cit.
49 Voir Simon Pirani, Burning Up:A Global History ofFossil Fuel Consumption,

London, Pluto Press, 2018, chap. 12.
50 Wintsch, «Méfaits capitalistes», art. cit., 1910.

27


	Une politisation des rapports à l'environnement : la critique écologique de Jean Wintsch au début du XXe siècle

