Zeitschrift: Kinstlerheft = Cahier d'artiste = Ritratto d'artista

Herausgeber: Pro Helvetia

Band: - (1988)

Heft: -: Camesi

Artikel: Camesi

Autor: Camesi, Gianfredo / Buderer, Hans-Jirgen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-976135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-976135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Couverture : “LAMBDA” Espace Psycho-Biochromatique
projet d'installation pour le Centre Culturel Suisse, Paris 1988

Edition Pro Helvetia Fondation suisse pour la culture, Zirich,

avec la collaboration du Centre culturel suisse, Paris,

de la galerie Renée Ziegler, Ziirich, et de la galerie Bonnier, Genéve.
© 1988 Gianfredo Camesi

Traduction en francais :

Isabelle Lestang, Paris

Traduction en anglais :

Cozette Griffin - Kremer, Paris

Photos :

J.-P. Kiihn, Ziirich - J. Moreno, Genéve - Daniel Boudinet, Paris,
Ch. Noziere, Paris - Yoshitaka Uchida, Tokyo.

Composition et impression :

La Gutenberg - Versailles



?\‘..

y =

R Gl

oo o T vy

Gianfredo Camesi

“LAMBDA”, Espace Psycho biochromatique
Installation, centre culturel suisse, Paris 1988
Photo : Daniel Boudinet, Paris



Hans-Jiirgen Buderer

De I’Atelier a I’Espace-Lieu, le temps d’une exposition

“0u que je sois, dit Camesi, la vie me parle, je I'écoute et je prends
des notes”. L'artiste ne veut pas dire par 1a qu'il ne s'intéresse
qu'aux signes acoustiques perceptibles dans le monde pour lesquels
il crée des signes optiques, mais plutét que sa conception du monde
se définit dans I'ensemble comme un processus au cours duquel il
veut capter la vérité des choses existant dans le monde.

Il entretient un dialogue permanent avec les choses qu'il rencontre
dans la nature. Pour mener cette conversation, il fait appel a ses
expériences optiques et tactiles, a la précision du regard et a la
sensibilité du toucher. “Par le Regard, le Voir de la Forme, et le
Toucher, le Regard de la Main, je Sens le Regard Intérieur de la
Matiére™ écrit en 1984 Camesi dans un poeme. Si I'on jette un coup
d'ceil dans son atelier - que ce soit dans celui de Menzonio, son
village natal dans les montagnes du Tessin, ou dans celui de Paris -
on est frappé par cet amour prodigieux qu'il porte a tous les
matériaux qu'il trouve. Dans chaque coin de la piéce, a chaque
emplacement, on trouve “la matiére de la vie”, terme trés général par
lequel il désigne des objets tels que des morceaux de bois, de
I'nerbe, des pierres - matériaux que nous retrouverons dans ses
ceuvres artistiques - tout comme des tas de mégots et d'allumettes
brlilées soigneusement empilés, ainsi que des restes de tubes de
peinture presses.

On sent dans I'atmosphere de cet atelier que les choses sont
habitées par un dynamisme inhérent a elles, et qu'il est intéressant
de connaitre. Camesi voit dans la silhouette, 1a forme d’un corps
trouvé, un champ d’énergie ou le corps et I'espace se rencontrent.
Deux champs chargés d’énergies différentes, le corps et I'espace, se
rencontrent et fusionnent pour créer des formes et matiéres complé-
mentaires. Cette vision prend de fagon conséquente une forme
plastique dans la séquence ‘‘Transmutation Forme de Terre -
Dimension unique”, exposée en 1985 dans les vitrines le long de la
galerie - le développement de la forme de la terre comme entité
matérielle dans I'espace qui I'englobe comme forme complémentaire.
Ce sont des formes que I'on retrouve toujours dans les signes du
“Théatre des Signes”.

Mais la forme universelle de la terre nest pas la seule manifestation
de signes dans le Théétre lui-méme. Le ciel, le nuage, la montagne,
la pierre, I'arbre, la feuille, la main, les couleurs, les lignes, les corps
géométriques tels que le cercle, le carré, le triangle, constituent la
base de cette langue de signes. En regardant par la fenétre de I'atelier
de Menzonio les montagnes en face, coiffées de leurs trois
mamelons en forme de domes, les foréts épaisses et les toits du
village couverts de granit, on réalise que Camesi est li¢ au

“langage” de sa patrie (les 150-200 premiers collages pour le
“Théatre des signes” sont nés a Menzonio d’octobre a décembre
1977). Et pourtant le monde imaginé devenu image du “Théatre des
Signes™ n'a pas pris naissance uniquement a Menzonio, ni a Paris
que Camesi avait alors quitté pour retourner précisément a Menzonio.
II'a ses racines dans la tension entre ce village et Paris ol Camesi a
en grande partie vécu de 1976 a 1982. C'est cette tension qui a fixé
les notations, les transmutations des matériaux. L'utilisation de
I'écriture est commune a tous les signes. Elle est I'outil de création
couramment utilisé dans le “Théatre des Signes”. Elle forme la
structure de base sur laquelle seront par la suite superposés des
signes en partie colorés ou des unités matérielles telles que les
pierres, le bois, les feuilles, les tubes de couleur... Ces superposi-
tions sont en partie agencées de maniére a cacher derriere elles la
structure de base, un collage composé de petits morceaux de
journaux. On se rappelle ici encore une fois ce qui a été dit en
introduction.

La conception du monde de Camesi se base sur son dialogue avec la
nature. L'instrument intercommunicatif dans un dialogue est Ia
langue, I'écriture est tout simplement la notation pour la langue.
L'écriture dessine I'espace pour les signes qui prennent forme en
elle, I'espace pour la montagne, pour le nuage, pour le ciel, pour la
pierre, pour le morceau de bois.

Pour Camesi, la forme de la matiére qui nous apparait, qu’elle existe
déja dans la nature, ou qu'elle soit imitée, faisant I'objet d'un acte
créatif et artistique, est la manifestation d’un instant dans lequel
I'étre s’exprime dans son existence. Cela signifie qu'enveloppée
dans la temporalité du monde, chaque forme d’existence est sujette a
un changement incessant et que sa présentation en tant que signe
n'est que la manifestation d’un instant dans le processus de sa
provenance du néant, du 0, dans lequel il replongera, aprés étre un
instant apparu sous une forme concréte en tant que “1".

La formule 0-1-0 exprime cette loi universelle de I'histoire du
monde, la provenance du néant, I'instant de son existence et le
retour dans le néant. Comme un programme, la formule 0-1-0
surmonte le panneau a I'entrée du “Théatre des Signes”, telle 1a loi
déterminant la cosmogonie.

Mais le néant est en méme temps un tout fait des éventuelles
manifestations, I'unité a partir de laquelle se développe toute vie. Il
correspond dans ce monde symbolique des signes a la définition du
centre, du point. La matiére devenue forme se manifeste en signes
colorés. Coloré comme linstant pendant lequel la matiere se
présente a la lumiére, noir si elle se trouve dans I'ombre. C'est

I'ombre qui est projetée par la lumiére qui nous fait découvrir la
matérialité des corps, comme nous le décrit Camesi en 1984 dans ce
poéme qui a déja été évoque.

Une autre remarque d'ordre biographique me parait importante pour
mieux comprendre I'ceuvre. Camesi est autodidacte. Avant de se
familiariser de lui-méme avec I'art et ses dimensions historiques et
philosophiques puis en tant qu'artiste, avec ses possibilités pratiques
grace a des voyages effectués dans les années 1960 jusqu’en 1974
principalement en Italie, il a terminé une formation de dessinateur en
batiment chez I'architecte Pisenti a Locarno. C'est précisément cette
formation qui confere a sa pensée une structure logique et a son

“ ceuvre une disposition ordonnée et méthodique. Une disposition qui,

‘dans le “Théatre des Signes”, s'exprime a deux niveaux :
d'une part dans le signe singulier, d'autre part dans I'agencement
Ispatial de toute I'installation. Le "“Théétre des Signes” est une suite

“de 1530 signes différents, tous dissemblables les uns des autres.
" Présentés les uns aprés les autres, des signes voisins apparaissent

comme des notations créées parfaitement indépendamment les unes
des autres, comme de nouvelles formes d’expression se faisant
vis-a-vis mais apparemment étrangeres les unes aux autres. Mais la
séquence de la “Forme de Terre” a montré qu'il faut absolument
comprendre les différents signes comme une suite, comme des
constructions et prolongements de I'un a l'autre tout au long des
presque 10 années qui ont marqué la genése de tout cet ensemble.
On peut la déchiffrer dans les ““Signographies’ exposées également
dans la vitrine de la galerie. L'indépendance apparente des signes
entre eux est le résultat de I'agencement toujours recréé par Camesi.

C'est un agencement créé de fagon intuitive. Camesi s'est bien
souvent arrété devant des rangées de tableaux, en a retiré un pour le
remplacer par un autre. Les assemblages de matériaux décrits
précédemment et réalisés dans les ateliers laissent apparaitre une
disposition bien ordonnée tout comme une organisation soigneuse-
ment structurée. Les objets ont été alignés avec discernement les
uns a coté des autres. Leurs agencements peuvent, il est vrai, étre
changés a volonté, mais leur voisinage spatial est le résultat d'un
assemblage recherché. L'atelier de Menzonio est rempli de centaines
de caisses d'objets. Elles sont disposées selon un ordre que I'on ne
peut pas expliquer mais que I'on peut toutefois percevoir. Les
différents groupes posés en partie les uns derriére les autres, en
partie les uns a coté des autres, entassés de facon décalée ou
empilés, ne sont pas classés chronologiquement, ni selon des
catégories formelles spécifiques au genre, ou d'aprés un point de
vue de contenu, mais uniquement d'aprés la volonté d’organisation



créatrice de I'artiste, qui détermine ainsi par des structures son
espace vital et professionnel. Cette organisation structurée se
manifeste également dans le “Théétre des Signes”, ici bien entendu
avec la nette intention d’expliquer I'espace. Une ligne horizontale
cerne tout I'espace théatral. Sa hauteur est déterminée par le centre
et point de départ qu'indique a I'entrée le signe isolé avec le fil a
plomb. C'est au-dessus de cette ligne centrale que s'organise dans
une idée de perspectives, I'espace des signes. Trois, cing et sept
rangées de signes aboutissent a la paroi centrale composée de 930
signes. Sa nature infinie, insaisissable au premier coup d'ceil, est en
contradiction dialectique avec le signe isolé qui lui fait face.

Mais I'organisation structurée de I'espace ne se limite pas a cette
polarité de la pluralité a la singularité. La nature indéfinissable de
chaque signe dans cette exposition, qui empéche I'enregistrement
optique des signes isolés est voulue et recherchée. Elle est analogue
aux expériences de I'homme dans le monde, a une expérience qui
est déterminée par la nature inextricable des signes existant. Seul
I'agencement des signes les uns par rapport aux autres nous permet
de comprendre. Cet agencement par contre est dépendant de la
situation de I'individu dans I'espace. Nous devons déterminer un
point, a partir duquel les signes existant dans la vie connaissent un

agencement significatif, mais Camesi dit aussi : “Ce point est une
totalité : il est la concrétion de tous les points de I'espace, partie finie
dans l'infini. Physiquement ce point n’est rien, il existe par nous et
en nous...”.

Nous avons fait le tour de la pensée de Camesi.

Nous avons été ramenés au point de départ de nos réflexions, a
I'hnomme et a la forme expérimentale de la vie. Le point d’ou part la
compréhension du monde, voire la création du monde et vers lequel
elle retourne, c'est I'hnomme.

L'acte de peindre révele chez Camesi I'importance éminente du “je”,
sa sensibilité de voir et de sentir.

Depuis 1976 on voit apparaitre, parallelement aux signes, des
tableaux que I'artiste peint avec son corps, avec les doigts, la main et
les pieds.

“Cette peinture corporelle” est le moyen créatif utilisé dans les
tableaux a I'entrée du “Théétre des Signes”.

Des lignes de couleurs, directement appliquées du tube a la toile
sont tragées avec le doigt. Une trace de peinture est dessinée avec le
pied sur la toile. Camesi gratte avec les ongles des traces en forme

Depuis 1968,

J'ai orienté mon travail

d travers un questionnement
“philosophique et scientifique”

ou la dimension mentale et physique
aans mon faire artistique,

participe a la rencontre existentielle
avec le monde dans lequel je vis.

G. Camesi, Paris 1988 Espace Total

Espace a structure variable

plexiglas et métal.

de graffiti dans des surfaces colorées monochromes. Ces orifices
laissent voir des structures cachées sous la couche de peinture. On
retrouve en partie aussi ces formes de création dans tes signes
isolés du Théatre.

La conception logique et la complexité du “Théatre des Signes”
n'est pas le résultat d’'une analyse de la pensée effectuée ad hoc.
C’est le résumé d'une expérience universelle que Camesi a introduit
petit & petit dans tout le complexe de sa création. Elle commence
dans les dessins et aquarelles apparus entre 1972 et 1974, dans
lesquels Camesi visualise la temporalité de I'expérience, et se
poursuit dans I'expérience de la forme en tant que ligne de force qui
s'exprime principalement dans I'ceuvre plastique de Camesi. Elle
s'accompagne depuis 1977 de tableaux de Camesi dans lesquels
I'artiste fait I'expérience de I'importance que représente son corps
dans le travail de la peinture. Toutes ces conceptions de base de la
pensée parviennent a leur apogée dans toute I'exposition du
“Théatre des Signes”.

Le matériel livre ici de fagon ininterrompue I'expérience du monde
que Camesi réunit depuis 1977 dans ses notations et a laquelle il
nous invite a participer dans le “Théatre des Signes™ a travers cette
exposition.

Kunsthalle, Mannheim 1986.

1968-1969

Point vital
fil & plomb



Indication - Identification Mise en évidence

1969, Intervention dans le paysage urbain. 1969, Galerie Bonnier, Genéve.
Fleche en bois. Fleche en polyester et corde.




Installation - Visualisation

1970, Galerie Renée Ziegler, Zirich.

Matériaux et outils divers

faisant suite a I'exposition Visualisierte Denkprozesse, Kunstmuseum, Luzern 1969.

“Echelle”
Bois et métal.



‘.a.%k:‘%
A

Objet - Action - Résultat - Devenir Action : Feu - Eau - Terre - Air
Visualisierte Denkprozesse 1970 Amsterdam.
1969, Kunstmuseum, Luzern. Exposition : Stedelijkmuseum, Amsterdam *“Rétrospective théorique™.



Dimension Unique
Portrait-Paysage.
1971, toile-couleur-photographie.

Autoportrait, Transmutation Forme de Terre

1973, huiles sur toile, faisant suite aux dessins, aquarelles et objets, Menzonio 1972-1973.
Participation suisse a la Xlle Biennale de Sao Paulo, Brésil.

Musée d'Art et d'Histoire, Genéve



“La Forét” 1975 Dimension Unique - Transmutation Forme de Terre
Bois, papier, crayon. 1972, Grand Palais, Paris “31 artistes suisses contemporains”.
Sculpture - Installation, bois et métal.



Polarisation Cosmogonique, béton, gaufrage bois apparent, pierre + arbre “Cosmologie”

1979-1980 Réalisation pour la nouvelle école polytechnique fédérale de Lausanne-Ecublens. 1974, Genéve, sculpture dans la ville.

De 1974 a 1980 le theme Cosmogonique a été visualisé sous forme de dessin, peinture, relief et sculpture. Tronc d'arbre, aluminium et pierre.
Collection A. L'Huillier, Genéve



“Pyramide”
1972, bois, verre, pierre.
MAM Genéve.

Chemin du Corps 1983, Exposition-Installation, Museum zu Allerheiligen, Schaffhausen.
1977, pierres fendues. “Cosmogonie”, spazio misura del Tempo.







Cosmogonie 0-1-0, Théatre des Signes

1985, musée Rath, Genéve.

1977-1980, 1530 pieces (34 x 27 cm) Dimension totale 340 x 4131 cm.
Bois et papier, collages a technique mixte.




“Ouvert”, Formation-Transformation.
Sculpture - environnement, béton, laiton et granit.
1985, réalisation pour la nouvelle faculté des lettres, Université de Neuchatel.



Cosmogonie 0-1-0, Théatre des Signes.
1986 Kunsthalle, Mannheim.
Installation - Environneme

Au premier plan :
Polarisation-Unité.
Technique mixte.

“Ouvert”
1982 fenétre-objet.
Collection A. L'Huillier, Genéve




oty i

Alchimie de la Vision - Archéologie de la Pensée
Menzonio 1984/1986.

145 compositions en 9 parties, 102 x 75 cm.

Granit, bois, verre, pierre, couleur.

“LAMBDA” Paris 1987
Acrylique et craie sur toile.
Acrylique et huile sur bois,
243 x 243 cm



“LAMBDA”’ Espace Psycho-Biodynamique
1987, Installation, Meguro Museum of art, Tokyo.
Technique mixte.



Espace lumiére
Extérieur

Espace forme
Corps

Espace ombre
Intérieur

Forme de Lumigre
Energie

Forme de matiere
Saisons

=@ _h -aénl'l
s §se -n.um u-«mu&omun-

R T TR TR L eI
--::: I; w208 3K, o

Formation-Transformation

Chemin du Corps
Vertical-Horizontal

Espace mesure du Temps
Ecriture

Espace ouvert
Lecture

Espace Corps
Contenu

Espace Mémoire
Contenant

‘““Paysage cosmogonique’’, tableau en 11 parties, technique mixte, 1976-1980.



Hans-Jiirgen Buderer

Vom schopferischen Gestus zur inneren Aneignung

“Wo immer ich bin,” sagt Camesi, “spricht das Leben zu mir, ich
hore zu und notiere”. Damit will der Kiinstler nicht sagen, daB er
sein Interesse allein auf die akustischen Zeichen in der Welt richtet,
fiir die er optische Zeichen schafft, sondern damit ist generell sein
Weltverstédndnis als ein Vorgang charakterisiert, in dem er den in der
Welt gegebenen Dingen ihre Wahrheit ablauschen will. Er fiihrt einen
bestdndigen Dialog mit den in der Natur gegebenen Dingen. Die
Mittel fiir dieses Gesprach sind seine optischen und haptischen
Erfahrungen, das genaue Betrachten und das sensible Beriihren.
“Durch das Betrachten, das Sehen der Form, und durch das
Beriihren, das Betrachten der Hand, spiire ich das innere Betrachten
der Materie” sagt Camesi 1984 in einem Gedicht.

Wenn man einen Blick in seine Ateliers wirft -sowohl in das in
Menzonio, seinem Heimatort in den Tessiner Bergen als auch in das
in Paris - so fdllt einem seine unglaubliche Liebe zu allen
gefundenen Materialien auf. In jedem Winkel des Raumes, auf jeder
Ablage findet man “Materie aus dem Leben” wie er diese Dinge ganz
allgemein bezeichnet : Holzstiicke, Gras, Steine - Materialia, die wir
in seinen geschaffenen Werken wiederfinden - ebenso sorgfiltig
aufgeschichtete Materiehaufen aus Zigarettenkippen und abgebrann-
ten Ziindholzern sowie aus den Resten von-ausgedriickten Farbtuben.
In der Atmosphdre dieser Ateliers wird spiirbar, daB in den Dingen
eine ihnen innewohnende Dynamik beheimatet ist, die es zu erfahren
gilt. Die Figur, die Form eines gefundenen Korpers versteht Camesi
als ein Kraftfeld, an dem der Kérper und der Raum sich treffen. Zwei
mit unterschiedlichen Energien geladene Felder, Korper und Raum
begegnen einander und bilden zueinander komplementdre Formen
und Stoffe. In der in den Geldndervitrinen des Umgangs ausgestellten
Sequenz “Transmutation Forme de Terre - Dimension Unique” von
1985 findet das seinen konsequenten bildnerischen Ausdruck. Die
Entwicklung der Gestalt der Erde als materiale Entitat in dem sie als
komplementédre Form umfassenden Raum. Es sind Formen, die sich
in den Zeichen des “Théatre des Signes’ immer wieder finden.

Aber nicht nur die universelle Gestalt der Erde findet im Théatre ihren
zeichenhaften Ausdruck. Himmel, Wolke, Berg, Stein, Baum, Blatt,
Hand, Farben, Linien, geometrische Korper wie Kreis, Quadrat,
Dreieck bilden den zeichensprachlichen Grundstock. Ein Blick aus
dem Atelierfenster in Menzonio auf den gegeniiberliegenden Berg
mit seinen drei kuppelartigen Wélbungen, seinem dichten Waldbest-
and, auf die granitgedeckten Ddcher des Ortes zeigt, daB Camesi der
“Sprache” seiner Heimat verbunden ist. Die ersten 150-200 Bltter
fiir das Théatre des Signes sind im Oktober bis Dezember 1977 in
Menzonio entstanden. Dennoch, die bildgewordene Vorstellungswelt

des Théatre des Signes hat ihren Ursprung nicht in Menzonio allein,
auch nicht in Paris, aus dem Camesi damals gerade nach Menzonio
zuriickgekommen war. Sie hat ihr Fundament in der Spannung
zwischen diesem Dorf und Paris, wo Camesi zwischen 1976 und
1982 hauptséchlich lebte. Es ist diese Spannung, die die Notationen,
die Transmutationen der gefundenen Materien in Zeichen bestimmt.

Allen Zeichen gemeinsam ist die Verwendung der Schrift. Sie ist das
durchgdngige Gestaltungsmittel des gesamten Théatre des Signes.
Mit ihr wird eine Grundstruktur angelegt, die dann {berlagert wird
von zum Teil farbig gefaBten Zeichen, oder materialen Einheiten wie
Steine, Holz, Blétter, Farbtuben... Diese Uberlagerungen sind
teilweise so gestaltet, daB hinter ihnen die Grundstruktur, die Collage
aus Zeitungsfetzchen verdeckt wird. Es sei hier nochmals an das
einleitend gesagte erinnert. Camesis Weltverstandnis basiert auf
seinem Dialog mit der Natur. Das interkommunikative Medium eines
Dialogs ist Sprache, die Schrift das Notatum fiir Sprache schlechthin.
Die Schrift bildet den Raum fiir die Zeichen, die sich in ihm bilden,
den Raum fiir den Berg, fiir die Wolke, fiir den Himmel, fiir den Stein,
fiir das Stiick Holz.

Die Form der erscheinenden Materie, sei sie in der Natur vorgegeben
oder in einem kreativen kiinstlerischen Akt nachvollzogen, ist fiir
Camesi die Manifestation eines Augenblicks, in dem das Sein sich
existentiell zum Ausdruck bringt. Das heit, im Eingebettetsein in die
Zeitlichkeit der Welt unterliegt jede existentielle Seinsform einer
unentwegten Verdnderung und ist ihre Présentation als Zeichen nur
die Manifestation eines Augenblicks in dem ProzeB seiner Herkunft
aus dem Nichts, aus dem 0, in das es zuriicksinken wird, nachdem
es sich einen Augenblick als konkrete Seinsform, als die “Eins”
visualisiert hat. In der Formel 0-1-0 wird diese universelle
GesetzmaBigkeit des Weltgeschehens, die Herkunft aus dem Nichts,
der Augenblick seines Seins und der Riickgang in das Nichts zum
Ausdruck gebracht. Wie eine programmatische Bestimmung steht die
Formel 0-1-0 iiber der Tafel am Eingang zum Théatre des Signes, als
die die Cosmogonie bestimmende GesetzmaBigkeit.

Das Nichts ist aber zugleich das Alles der mdglichen Erscheinungen,
die Einheit aus der alles Leben sich entwickelt. lhre symbolische
Entsprechung im Zeichen ist die Bestimmung des Zentrums, des
Punktes. Die formgewordene Materie zeigt sich in farbigen Zeichen.
Farbig als der Augenblick, in dem sich seine Materie im Licht
darstellt, oder schwarz in Schatten. Es ist der Schatten, der durch das
Licht projiziert wird, der die Materialitat der Kérper dokumentiert, so
schildert es Camesi in seinem Gedicht von 1984, das bereits
angesprochen wurde.

Ein weiterer biografischer Hinweis scheint mir fiir das Verstandnis
des Werkes wichtig. Camesi ist Autodidakt. Bevor er sich auf eigene
Faust mit der Kunst und ihren historischen und philosophischen und
als Kinstler mit ihren praktischen Dimensionen und Mdglichkeiten
durch Reisen - hauptsdchlich durch Italien - in den Jahren 1960 und
1974 bekannt gemacht hat, hat er eine Ausbildung als Bauzeichner
bei dem Architekten Pisenti in Locarno abgeschlossen. Es ist wohl
diese Schulung, die seinem Denken die logische Struktur und
seinem Werk die stringente Ordnung gibt. Eine Ordnung, die sich im
Théatre des Signes auf zwei Ebenen ausspricht : einmal im singuléren
Zeichen, zum anderen in der raumlichen Bezogenheit der Gesamtan-
lage. Das Théatre des Signes ist eine Folge von 1530 unterschiedli-
chen Zeichen, keines gleicht dem anderen. In der Folge ihrer
Darbietung scheinen benachbarte Zeichen als vdllig unabhéngig
voneinander entstandene Notierungen, neue einander scheinbar
fremd gegeniiberstehende Ausdrucksformen. Wie sehr aber die
einzelnen Zeichen als Folge, als konstruierte Entwicklungen eines
aus dem anderen in der beinahe 10 jahrigen Entstehungszeit des
gesamten Komplexes zu verstehen sind, hat die Sequenz der “Forme
de Terre” gezeigt und ist ablesbar in den ebenfalls in der Geldndervi-
trine ausgestellten “Signographien”. Ihre scheinbare Unabhéngigkeit
voneinander ist das Resultat ihrer von Camesi immer wieder neu
geschaffenen Zuordnung.

Es ist eine intuitiv geschaffene Zuordnung. Oft ist Camesi vor den
Bilderreihen stehen geblieben, hat eine Tafel herausgenommen und
an ihre Stelle eine andere gesetzt. In den eingangs beschriebenen
Materiesammlungen in den Ateliers herrscht eine beruhigende
Wohlgeordnetheit und ein spiirbares Gefiige von Ordnungsbeziehun-
gen.

Die Dinge sind nicht wahllos nebeneinander gereiht. Zwar sind ihre
Zuordnungen beliebig verdnderbar aber ihr rdumliches Beieinander
ist das Resultat gezielter Zueinanderfiigung. Hunderte.von Objektkés-
ten fiillen das Atelier in Menzonio. Sie stehen in einer nicht
erklarbaren und dennoch spiirbaren Ordnung zueinander. Die einzel-
nen Gruppen, teilweise hintereinander, teilweise nebeneinander
aufgestellt, versetzt iibereinander gestapelt oder biindig aufeinander
gelegt, sind nicht chronologisch, nicht nach gattungsspezifischen
formalen Kategorien oder inhaltlichen Gesichtspunkten geordnet,
sondern allein durch den ordnenden Gestaltungswillen des Kiinstlers,
der so seinen Lebens- und Arbeitsraum strukturierend bestimmt.
Dieses Gefiige der Ordnung zeigt sich auch im Théétre des Signes,
hier allerdings in einer eindeutig raumkldrenden Absicht. Eine
Horizontlinie umspannt den gesamten Theaterraum. lhre Hohe ist
bestimmt von dem Zentrum und Ausgangspunkt, den das einzelne



Zeichen mit dem Lot am Eingang angibt. Uber dieser zentralen Linie
baut sich in einer perspektivischen Dimension der Raum der Zeichen
auf. Drei, fiinf und sieben Zeichenreihen enden schlieBlich in der aus
930 Zeichen bestehenden Frontwand. Ihre Uniiberschaubarkeit steht
in einem dialektischen Gegensatz zu dem einzelnen Zeichen ihr
gegeniiber. Das Beziehungsgefiige raumlicher Zuordnungen aber
beschrénkt sich nicht auf diese Polaritdt der Vielheit zur Einzelheit.
Die Unbestimmbarkeit des einzelnen Zeichens, in der die optische
Registrierung von Einzelzeichen unmdglich machenden Gesamtschau
der raumlichen Anlage ist beabsichtigt. Sie steht analog zu den
Erfahrungen des Menschen in der Welt, einer Erfahrung, die
bestimmt wird von der Uniiberschaubarkeit der gegebenen Zeichen.
Erst die Zuordnung der Zeichen zueinander gewdhrleistet das
Verstehen. Die Zuordnung wiederum ist abhdngig vom Standort des
Individuums innerhalb des Raumes. Wir miissen einen Punkt
bestimmen von dem aus die im Leben gegebenen Zeichen eine
bedeutungsvolle Zuordnung erfahren, aber so sagt Camesi : ““Dieser
Punkt ist eine Totalitdt ; er ist die Verwirklichung aller Punkte eines

Hans-Jiirgen Buderer

Raumes, endlicher Teil im Unendlichen. Physisch gesehen ist der
Punkt nichts, er existiert durch uns und in uns...”.

Damit schlieBt sich der Kreis des Denkens Camesis. Wir sind
zuriickgefiihrt worden auf den Ausgang unserer Uberlegungen, auf
den Menschen und seine Erlebensform des Lebens. Der Punkt aus
dem heraus das Weltverstehen, ja die Weltschopfung stattfindet und
in den sie zuriickkehrt ist der Mensch. Welche eminente Bedeutung
das “Ich” bei Camesi hat, seine Sensibilitat zu schauen und zu
fiihlen wird deutlich in dem Akt des malerischen Handelns. Seit 1976
entstehen neben den Zeichen Bilder, die der Kiinstler mit seinem
Korper malt, mit den Fingern, den Handballen und den FiiBen. Diese
“Korpermalerei” ist das Gestaltungsmedium der Tafeln am Eingang
des Théatre des Signes. Farbige Linien sind direkt aus der Tube auf
die Leinwand gesetzt und mit dem Finger durchschrieben. Eine
Farbspur ist mit dem FuB auf die Leinwand getreten. Mit den
Fingerndgeln kratzt Camesi skrafittinafte Spuren in monochrome
Farbflachen. In diesen Offnungen zeigen sich die unter der Farbfldche

From the studio to the inner encounter point, the time of an exhibition

“Wherever | am”, says Camesi, “life speaks to me, | listen and take
note”. The artist does not mean by this that his interest is only
directed towards the acoustical signs in the world, for which he
creates optical signs. What it does mean is that his understanding of
the world is in the nature of a process in which he wants to learn the
truth of the things occurring in the world by listening to them. He
carries on a steady dialog with the things in nature. The means of
this conversation are his optical and tactile experiences, accurate
observation and sensitive touch.

“By observing, seeing form, and by touching, the hand's form of
observation, | feel an inner observation of matter”’, Camesi said in a
1984 poem.

A look at his studios - the one in Menzonio, his hometown in the
Tessin Mountains, as well as the one in Paris - suffices to make one
feel his incredible love for all the material he comes across.

In every corner of the room, in every storage area, one finds
“material from life”, as he calls these things in general : pieces of
wood, grass, stones - material we see again in his finished works -
carefully layered-up piles of cigarette butts and used matches as well

as squeezed-out paint tubes. The atmosphere of the studio renders
tangible the notion that an innate dynamism lives within these things
that is meant to be experienced. Camesi perceives the outline, the
shape of an object collected at random as a force field in which the
object and space meet. Two fields charged with different energies,
object and space meet and together create reciprocal and comple-
mentary forms and materials. This finds its logical pictorial expres-
sion in the 1985 sequence “Transmutation Earth Form - Unique
Dimension” set out in the exhibit cases along the circular path - the
development of the shape of the earth as a material entity within the
space that envelops it as a complementary shape. Shapes that occur
again and again in the “Theatre of Signs”.

However, it is not only the universal form of the earth that is given a
sign-like expression in the Theater. Sky, cloud, mountain, stone,
tree, leaf, hand, colors, lines, geometric forms such as circles,
squares and triangles make up the basic “‘sign-language”. A glance
out of the studio window in Menzonio towards the mountain
opposite with its three dome-like curves, its thick wood, and the
granite-tiled roofs of the village shows how bound up Camesi is with
the “language” of his home. (The first 150-200 collages for the

verborgenen Strukturen. Diese Formen der Gestaltung sind auch
teilweise in den einzelnen Zeichen des Théétre wiederzufinden.

Die logische Konzeption und die Vielschichtigkeit des Théatre des
Signes ist nicht das Resultat einer ad hoc geleisteten gedanklichen
Analyse. Es ist die Subsumtion einer Welterfahrung, die Camesi
schrittweise in den Gesamtkomplex seines Werkschaffens eingefiihrt
hat. Sie beginnt in den zwischen 1972 und 1974 entstandenen
Sequenzen, in denen Camesi die Zeitlichkeit der Erfahrung visuali-
siert und setzt sich fort im Erlebnis der Figur als Kraftlinie, die ihren
Ausdruck vor allem im plastischen Schaffen Camesis findet. Begleitet
wird sie seit 1977 von Camesis Bildern, in denen der Kiinstler die
Bedeutung seines Korpers fiir die malerische Arbeit erprobt. Alle
diese gedanklichen Grundkonzeptionen gipfeln in der Gesamtschau
des Théatre des Signes. Das Material dafiir liefert das kontinuierliche
Welterlebnis  Camesis, das er seit 1977 in seinen Notationen
sammelt und an dem er uns im Théatre des Signes durch diese
Ausstellung teilnehmen IaBt.

Kunsthalle, Mannheim 1986.

“Theatre of Signs” came to life from October to December 1977, in
Menzonio). Nonetheless, the world of idea made into image of the
“Theatre of Signs” did not find its source in Menzonio alone, nor in
Paris, from which Camesi had just then returned. Its cornerstone lays
in the tension between this village and Paris, where Camesi lived
most of the time between 1976 and 1982. It is this tension which
cast the notes and transmutations of the material discovered into
signs. All the signs have in common the use of writing. It is the
recurrent, form-making medium of the whole “Theatre of Signs”.
This lays down a basic structure upon which is set out layer after
layer of signs, sometimes in color, or material elements such as
stones, wood, leaves, paint tubes...

These successive layerings are arranged in such a way that the
ground, the collage of newspaper shreds, can peek out. This should
recall what was said in the beginning. Camesi's understanding of the
world is based on his dialog with nature. The communicative
medium of a dialog is language, writing simply the means of putting
down language. The writing forms the space for the signs that take
shape within it, space for the mountain, for the cloud, for the sky, the
stone, the piece of wood.



The form of the emerging material, whether it occur in nature or be
brought into being through the creative artistic act, is, for Camesi,
the manifestation of a point in time in which being is expressed
existentially. That is, imbedded in the temporality of the world, every
existential form of being is subject to permanent change and its
presentation as a sign is only the manifestation of a point in time
within the process of its origin from nothing, from Zero, into which it
will fall back after the brief moment as a concrete form of being,
visualized as the “One”. The formula 0-1-0 expresses this universal
law of the world process, the origin in nothing, the brief moment of
being and the return into nothing. Like a program, the formula 0-1-0
above the panel at the entrance to the “Theatre of Signs” stands as
the law determining the cosmogony.

But “nothing” is at the same time “everything” in the possible
phenomena, the unity from which all life develops. Its symbolic
correspondence in the sign is the determination of the center, the
point. Matter made into form manifests itself in colored signs.
Colored as the point in time in which its matter is represented in the
light, or black in the shadow. It is shadow projected through the light
which documents the materiality of the objects - this is how Camesi
portrays it in his 1984 poem cited above.

A further biographical note seems essential to me in understanding
these works. Camesi is self-taught. Before he gained recognition on
his own through his travels, mainly in Italy, from 1960 to 1974, when
he came to grips as an artist with art in its historical, philosophical
and practical dimensions, he trained as a draftsman with the Locarno
architect Pisenti. It may well be this schooling that lends his thinking
its logical structure and his work the stringent order it has. An order
that is expressed in the “Theatre of Signs’ on two levels : on the one
hand in the singular sign and on the other in the spacial reference of
the lay-out as a whole. The “Theatre of Signs” is a series of 1530
various signs, none like another. In the sequence of their presenta-
tion, neighboring signs seem to be notations wholly independent
from one another, new forms of expression juxtaposed without
apparent relation. However, the sequence “Earth Form™ and the
“Signographs” also displayed in the exhibit cases clearly indicate

the extent to which the individual signs are meant to be understood
as a series, as a constructed development one from another during
the nearly 10-year-long period in which they were created. Their
seeming unrelatedness to one another is the result of their continually
renewed re-coordination by Camesi. It is an intuitively created
coordination. Camesi often stood before the series of pictures, took
one element out and put another in its place. In the collection of
materials in the studio spoken about the introduction, there reigns a
reassuring well-orderedness and a tangible structure of orderly
connections. Things are not lined up helter-skelter. To be sure, their
coordination can be changed at will, but their spacial juxtaposition is
the result of purposeful addition. Hundreds of cases of objects fill the
studio in Menzonio. They stand in an inexplicable yet tangible
relation to one another. The separate groups - sometimes set out
behind one another, sometimes side by side, transplanted and piled
up on top of one another or tersely stacked, are not in chronological
order nor set out according to formal categories of type or content,
but are lent order solely by the ordering will for form of the artist,
who thus defines the structure of his living and working space. This
structuring order is also manifest in the “Theatre of Signs”, though
here with the unequivocal intention of clarifying space. A horizontal
line runs around the whole Theater room. Its height is determined by
the center and starting point set forth by the single sign with the
plumb-line at the entrance. Above this central line, the space of the
signs builds itself up in a perspective dimension. Three, five and
seven rows of signs suddenly end in the front wall composed of 930
signs. This fact that the eye cannot take it all in at one time stands in
dialectical contradiction to the single sign opposite them. This
relational structuring of spacial coordination is not limited to the
polarity of multiplicity to unity.

The indefiniteness of the individual sign, the impossibility of taking
in an individual sign, the total view imposed by the spacial lay-out,
is intentional. It is analogous to the experiences of people in the
world, an experience determined by the impossibility of assimilating
the signs that occur. Only the coordination of the signs with one
another guarantees understanding. Then again, this coordination
depends upon the literal standpoint of the individual within the

space. We must decide on a point from which the signs occurring in
life will take on a meaningful coordination, but Camesi says :

“This point is a totality. It is the materialization of all the points in a
space, the finite in the infinite. Seen physically, this point is nothing.
It exists only through and within us...”.

Here Camesi’s thinking comes full circle. We are led back to the
starting point for our considerations, to the human being and the
shape his experience of life takes on. The point at which understan-
ding of the world, creation of the world, starts and to which it comes
back, is the human being. The eminent meaning of ““I" for Camesi,
his sensitivity to sight and touch becomes clear in the act of
painting. Since 1976, pictures have taken shape along with the
signs, pictures the artist paints with his body, with his fingers, his
hand and his feet. This “body painting” is the medium for the panels
at the entrance of the “Theatre of Signs”. Colored lines are laid out
directly from the tube onto the canvas and written through with the
finger. A trace of color is left on the canvas with a foot. Camesi
scratches graffiti-like traces into monochrome planes of color with
his fingernails. In these cracks, one can make out the structures
concealed under the planes of color. These patterns reoccur at times
in the individual signs of the Theatre. -

The logical conception and the many-layered character of the
“Theatre of Signs” is not the result of an intellectual analysis carried
out ad hoc. It is the synthesis of a way of experiencing life that
Camesi has introduced step-by-step into the whole of his creative
work. It begins in the 1972-1974 drawings and water-color sequen-
ces in which Camesi visualized the temporality of experience, and
continues in the experience of the figure as a line of force that finds
its most special expression in Camesi’s sculptural work.

Since 1977, this has been accompanied by Camesi's pictures in
which the artist has tested out the meaning of his own body for his
work as a painter. All the thinking behind these basic conceptions
comes to a head in the total view of the “Theatre of Signs”. The
material for it all is supplied by Camesi’s continuing experience of
the world that he has collected in his notations since 1977 and that
he shares with us in this exhibit in the “Theatre of Signs”.

Kunsthalle, Mannheim 1986.



BIOGRAPHIE - EXPOSITIONS PERSONNELLES ET PRINCIPALES EXPOSITIONS COLLECTIVES

1960

1964
1965

1967
1968

1969

1970

1971

1972

Gianfredo CAMESI

Né le 24 mars 1940 a Menzonio/Tessin, Suisse,
autodidacte.

Vit et travaille alternativement en Suisse et a Paris.

Arrive a Geneve.
Bourse fédérale suisse des Beaux-Arts en 1963, 1965 et 1980.

Exposition personnelle  : Genéve, musée Rath.

Participe aux activités du groupe ‘‘Set di Numero”’ a Florence.

Expositions personnelles : Rome, Florence, Milan, Galerie Numero.

Expositions collectives : Verona, Galerie “Zero", ““Set di Numero",
Palermo, Galerie “Il Punto”, “Set di Numero".

Exposition collective - Napoli, Galerie Modern Art Agency, “*Set di Numero™.

Bourse Lisignol-Chevalier, Genéve.
Exposition collective . Geneéve, Galerie Alexandre Jolas.

Expositions personnelles : Amsterdam, Galerie Art and Project.
Venise, Galerie Bruno Alfieri, “Mise en Evidence”’
Geneve, Galerie Bonnier.

Expositions collectives  : Amsterdam, Stedelijk Museum et Bern, Kunsthalle :
‘22 jeunes artistes suisses”
Gent, Galerie “Plus kern".
Berne et Miinich, Kunsthalle :
“Plans et Projets en tant qu’Art”.
Luzern, Kunstmuseum :
“Visualisierte Denkprozesse”’.
Vira Gambarogno, ‘“‘Sculpture Suisse”

Prix de la fondation Kiefer-Hablitzel.
Exposition personnelle : Ziirich, Galerie Renée Ziegler, “‘Installation”, (cat.).

Séjour de travail a Amsterdam, atelier du Stedelijk Museum.
Expositions collectives : Bienne, XVe Exposition de Sculpture Suisse.
Anvers, Galerie “X one”".

Expositions personnelles : Amsterdam, Stedelijk Museum :
“Rétrospective Théorique” (cat.).
Ziirich, Galerie Renée Ziegler,
“Dimension Unique”’ (cat.).

Expositions collectives : New York, The Cultural Center :
“The Swiss Avant-garde”’.
Balzano, IVe Biennale, Rencontre Italo-Suisse.
Geneve, musée Rath, “‘Le Dessin Suisse du XXe siécle’.
Paris, parc floral, Biennale de Paris.

Réalise les objets de culte dans la nouvelle église catholique de Langendorf/ so
Travaille a Menzonio.
Prix Diday “‘Portrait”’, musée de I’Athénée, Genéve.

Expositions personnelles : Genéve, Galerie Bonnier, ““Transmutation, Forme de Terre”.

Genéve, Galerie Renée Ziegler, Dessins de Menzonio.

Expositions collectives : Paris, Grand Palais, ‘31 Artistes Suisses Contemporains”.
Paris, musée d'art moderne de la ville,
Salon de mai.
Milano, Rotonda, Giovane Arte Svizzera.
Montreux, ‘‘Espace Situation 72”.
Lausanne, musée cantonal des Beaux-Arts,
Musée Expérimental lIl, “Implosion”’.

1973

1974

1975

1976

1977

1978

1979

Bochum, Stadtmuseum, ““‘Profile X*’,

I’Art en Suisse aujourd’hui

Tel-Aviv, musée d'art moderne,

I’Art Contemporain en Suisse.

Béle, Kunsthalle, ““Artistes de la Suisse Romande”’.

Réalise un environnement - parcours, sculpture -peinture a Muttenz, Béle
Expositions personnelles : Ziirich, Galerie Renée Ziegler.

Sao Paulo, Brésil, Xlle Biennale,

Représentation Suisse (catalogue).

Voyage d’étude en Amérique Latine.

Expositions collectives : Ziirich, Basel, Bern, Lugano, Lausanne,
“Tell 73”.

Expositions personnelles : Genéve, Galerie Bonnier et Galerie Ziegler. )
Béle, ART 5’74, Galerie Bonnier et Galerie Renée Ziegler.

Séjour de travail en Allemagne, Blankenstein.

Expositions collectives : ‘‘Ambiente 74, Winterthur, Kunstmuseum,
Geneéve, musée Rath,
Lugano, villa Malpensata.
Geneve, sculpture en ville.

Exposition personnelle : Malmd, Galerie Léger.

Expositions collectives : Bienne, VI exposition de la Sculpture Suisse.
Avignon, Palais des Papes.
Chalon/Sadne, Maison Européenne de la Photographie,
“Photography as Art - Art as Photography”.

Séjour de travail dans le midi de la France, Bages / Narbonne.

Expositions personnelles : Stockholm, Galerie Aronowitsch.
Malmo, Galerie Léger.

Expositions collectives : Kassel, Fotoforum der Gesamthochschule,
“Photography as Art - Art as Photography”’.
Ziirich, Helmhaus, Artistes de Genéve.

Arrive a Paris / Fontenay-aux-Roses.

Prix de Ia Fondation pour les Arts Graphiques en Suisse.
Expositions personnelles : Ziirich, Galerie Renée Ziegler.

Baden, Trudelhaus ‘‘Die Fotografie im Werk von G. Camesi”’ (publication).
Expositions collectives : Ziirich, Kunsthaus, ““Malerei und Photographie im Dialogue”.

Tokyo, Galerie Odakyu,
Chur, Biindner Kunstmuseum,
“Die Alpen in der Schweizer Malerei’’.

Expositions personnelles : Geneve, Galerie Bonnier, Spazio Misura del Tempo, (cat.).
Bern, Galerie Loeb.

Expositions collectives  : Winterthur, Kunstmuseum, Ille Biennale de I’Art Suisse.

Ascona-Brissago, ‘‘Monte Verita” (exposition organisée par M. Harald Szeeman).

Expositions personnelles : Ziirich, galerie Renée Ziegler, Spazio Misura del Tempo (cat.)
Stockholm, galerie Aronowitsch.

Expositions collectives : Pfaffikon, Seedam Kulturzentrum,
“30 Junge Schweizer Plastiker”. Prix de Sculpture.
Zug, “‘Kunst auf dem Wasser”’.
Béle, ART/79.



1980

1982

1983

1984

1985

1986

1987

Atelier a Paris.

Réalise une sculpture-environnement a I’EPFL de Lausanne / Ecublens.

Exposition personnelle
Expositions collectives

Exposition personnelle
Expositions collectives

. Ziirich, Galerie Renée Ziegler, ““Cosmogonie”.
. Zug, Kunstmuseum, “‘Sculpture de Pierre”.

. Ziirich, Galerie Renée Ziegler, ‘‘Blankenstein 1974 (publication).
. Bienne, XIIe Biennale de la Sculpture Suisse.

Vienne, Modern Art Galerie, ““Zeichnungen von 13 Schweizer Bildhauer’.
Genéve, Musée Rath, ““Le Dessin Suisse 1970-1980".

1988

Vira-Gambarogno, Ille exposition de Sculpture Suisse.

Séjour de travail en Italie, Perugia / Umbria.

Exposition personnelle :

Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen,
“Cosmogonie”.

Travaille a Menzonio / Tessin.

Expositions personnelles :

Exposition collective

Expositions personnelles :

Expositions collectives

Ziirich, Galerie Renée Ziegler, “Umbria’.
Paris, Galerie Maximilien Guiol,
“Visible-Invisible” (cat.).

Geneve, Galerie Bonnier, “Bages 1974”.
Locarno, Atelier Lafranca (Publication 5).

. Aarau, Aargauer Kunstmuseum,

““Utopie und Vision”.

Genéve, Musée Rath,
“Cosmogonie 0-1-0, Théatre des Signes” (cat.).
Moers, Galerie Linie.

. Geneve, Musée Rath,

Bruxelles, Palais des Beaux-Arts,
Mannheim, Kunsthalle,

“L’Artet le Temps”.

Miinich, Miinchnerstadtmuseum,

““Das Aktfoto’’.

Moatiers, Exposition Suisse de Sculpture.
Auvernier, Galerie Numega.

Réalise une sculpture-environnement pour I’Université de Neuchatel.

Retourne vivre a Paris.
Expositions personnelles :

Expositions collectives

Expositions personnelles :

Exposition collective

Paris, Galerie Maximilien Guiol,

“Plié-Déplié”.

Mannheim, Kunsthalle,

“Cosmogonie 0-1-0, Théatre des Signes” (cat.).
Ziirich, Galerie Renée Ziegler,

“Alchimie de la Vision, Archéologie de la Pensée”’.
Geneve, Galerie Bonnier.

: Bologna, Représentation Suisse a la Foire Internationale de I’Art.

REPERES, Visp (Valais), Exposition de Sculpture en plein air
‘“Espace Psycho-Biodynamique’”.

Bonn, Galerie Pudelko,

“Alchimie de la Vision, Archéologie de la Pensée”.
Lugano, Galerie Dabbeni,

‘““Menzonio-Paris 1972-1986"’ (Revue TEMPORALE)
Svedala (Suede), Galerie Tittenté.

Saint-Rémy-de-Provence, Galerie Noglla G.

. Yverdon, Galerie de I'Hotel de Ville,

“Des Corps en décor’’.

Réalise la couverture du programme du Festival de Musique de Montreux-Vevey 1987.
Séjour de travail et d’étude de trois mois au Japon dans le cadre du programme :
“Des Artistes Suisses en Résidence au Japon™'.

Exposition collective . Tokyo, Meguro Museum of Art,
Installation “LAMBDA”’, Espace Psycho-Biodynamique, (cat.).

. Paris, Centre culturel suisse,

Exposition personnelle
Installation “LAMBDA’’, Espace Psycho-Biochromatique, (cat.).

Au verso :

‘““Spazio Misura del Tempo”
Action huile sur toile.

Technique utilisée a partir de 1977.



A

NS
N

RN J
% &
A g,_

T

»

Cahier d'artiste

édité par la Fondation suisse
pour la culture Pro Helvetia
1988



	Camesi

