
Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt

Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich

Band: - (2001-2002)

Artikel: Es geht darum, einen nicht synthetisierbaren Zustand anzuerkennen :
ein Gespräch mit dem Philosophen Josef Früchtl

Autor: Neitzke, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es geht darum,
einen nicht synthetisierbaren Zustand
anzuerkennen
Ein Gespräch

mit dem Philosophen Josef Früchtl

In Ihrem Aufsatz Gesteigerte Ambivalenz.

Die Stadt als Denkbild der Post/

Moderne1 sagen Sie von Robert Alt-

mans Film Short Cuts, er biete, „wie die

Gebildeten unter den Verächtern sagen,

Erfahrungen aus zweiter Hand,
,vermittelte Unmittelbarkeit"1. Nach hunder-

ten von Filmen, „die einem Bilder der

Großstadt zeigten", habe man begonnen,

„in der Realität immer wieder

Szenen aus diesem oder jenem Film

zu entdecken"- bekanntlich konstituierten,

ja konstruierten Filme die sinnliche

Wahrnehmung. Und Sie sagen schließlich:

„Die Erfahrung aus zweiter Hand,

made in cinema, ist ehrlicher." Eine

erstaunliche Feststellung. Meine erste

Frage war, ist das eine Absicherung, ein

Selbstschutz vor existentiellen, also nicht

ästhetisch vermittelten, Erfahrungen, die

ja auch bedrohlicher und zuweilen
gefährlicher sein können, und verbindet

sich damit vielleicht sogar eine Abwertung

unvermittelter Unmittelbarkeit? Die

Wirklichkeit großer Städte erfährt man
unvermittelt, direkt, wenn man sich ihr

dort aussetzt, wo sie sich - statt hell,

beschaulich, aufgeräumt und sozial

homogen - zugig, ruinös, mancherorts

wirklich kaputt und oft nicht ohne Risiken

präsentiert. Wie läßt sich Sie die

„ehrlichere" Erfahrung aus zweiter Hand
charakterisieren?

Josef Früchtl: Ich würde nicht sagen,
daß sie vor der bedrohlichen Erfahrung

schützt, ganz im Gegenteil, sie

macht mutiger, offener, sie macht
sensibler für Erfahrungen aus erster

bland, wobei aus erster beziehungsweise

aus zweiter Hand immer in

Anführungszeichen gesetzt werden
müßte. Philosophisch ein wenig
genauer betrachtet, müßte man sagen:
Eine unmittelbare Erfahrung gibt es

nicht. Spätestens seit Kant und den

deutschen Idealisten bezweifeln wir
sehr stark, daß es einen direkten

Zugang zu den Dingen gibt. Und wenn
ich sage, daß die Erfahrung, die wir
im Kino machen, ehrlicher sei, dann

reformuliere ich eigentlich nur ein
altes ästhetisches Statement, wobei ich

wiederum auf Hegel, und nicht nur
auf ihn, verweisen könnte, der gesagt
hat, daß ästhetische Erfahrungen,
Erfahrungen, die wir mit Kunstwerken

machen, gegenüber „gewöhnlichen"
Erfahrungen den Vorzug haben, daß

sie sich als ästhetische Erfahrungen

zu erkennen geben, und damit nicht
den Eindruck erwecken, sie präsentierten

so etwas wie die Welt an sich.

Kant und nach ihm vor allem Hegel

sagt, alle Phänomene, die zu erkennen

geben, daß sie konstituiert - heute

würde man sagen: konstruiert -
sind, haben wenigstens diesen einen
Vorteil: Sie lügen nicht insofern, als

spiegelten sie uns einen direkten

Zugang zur Welt vor, sie geben sich als

Vermittlung - mit dem klassischen

Terminus der Kunsttheorie gesprochen:

als Schein - zu erkennen, und

damit sind sie ehrlicher als die

Phänomene, mit denen wir tagtäglich
umgehen. Genau dies habe ich

zunächst einmal so auf den Film bezogen.

Der Film, den ich sehe, versucht

mir nicht den Eindruck zu oktroyieren,

er wäre die Welt unmittelbar. Ich

bin mir immer der Tatsache bewußt,
daß ich im Kino bin. Insofern gibt es

immer das Moment einer Distanz,

das aber gerade nicht dazu führt, uns

vor den Erfahrungen zu schützen, die

wir außerhalb des Kinos machen. Im

Gegenteil: Wer sich auf diese

Erfahrungen einläßt, läßt sich auch eher

„draußen" auf die Welt ein. Anders

formuliert: Wer sich nicht auf das

Kino einläßt, oder allgemeiner: auf

Kunst, läßt sich auch nicht so leicht
darauf ein, Erfahrungen in der Welt

zu machen, die ihn konsternieren
könnten.
In Ihrem Aufsatz heißt es auch, der
Schock habe, „auf den Straßen wie im

Kino, seine Schuldigkeit getan". Das

trifft zu, wenn man an Bilder denkt, wie

sie von den Sprechern der Tagesschau

als „schockierend" angekündigt werden,

an Dokumentationen über Krieg und

Völkermord, an die Kinowerbung, an

Videoclips, die die Schocks der modernen

Kunst ausbeuten. Gegen seriell produzierte

und repetierte Schocks ist die

Wahrnehmung inzwischen fast immun,
das ursprünglich empfundene Entsetzen

stellt sich nicht nur kaum je wieder

ein, die an Schocks geschulte Wahrnehmung

beziehungsweise das individuelle

Desensibilisierungsprogramm verlangt
nach derjeweils nächsten Drehung.

„Der Schock hat seine Schuldigkeit
getan" - gilt das auch, wenn Sie

überraschend Zeuge eines Gewaltakts werden

und weder Ruhe noch Zeit finden, um
über Ihre Eindrücke nachzudenken?

Was träte „vermittelnd" zwischen das

Ereignis und Sie als unfreiwilligen
Zeugen? Stumpft das Gewöhntsein an

„schockierende" Kinobilder gegen das

unmittelbare, unvermittelte Ereignis ab,

gleich worum es sich handelt?

Im Kino setzt ein theoretisch bekannter

Mechanismus ein, den man als

Handlungsentlastung beschreibt. Vor

Phänomenen, die mir Gelegenheit
geben, betrachtend, also in Distanz

zu ihnen, Stellung zu nehmen, bin ich

ja vom Zwang zu handeln befreit. Ich

kann etwa darüber nachdenken, wie
ich gehandelt hätte, wenn ich an der
Stelle dieser oder jener Figur gewesen

wäre. Das kann ich bekanntlich in

134



Amsterdam

Foto: Elisabeth Blum

Alltagssituationen nicht. Da bin ich

gezwungen, sofort zu reagieren. Das

hat aber eine zwiespältige Konsequenz.

Dieses Gezwungensein wirkt
„handgreiflicher", körperlich bedrohlicher.

Das ist ja das Entscheidende.
Die Tür des U-Bahn-Wagens öffnet
sich, ich will einsteigen, und plötzlich
sehe ich vor mir einen Mann, auf

dem Boden zusammengeklappt, mit
blutüberströmtem Gesicht. Ich bin so

konsterniert, daß ich buchstäblich
keinen Schritt mehr tue. Würde ich

diese Szene im Kino sehen, hätte ich

genügend Distanz, mich zu fragen,
wie ich in Wirklichkeit reagiert hätte.

Das Kino hat ja diese eigenartige
Kraft, uns in betrachtender Distanz

zu lassen, aber doch eine ungemein
realistische Wirkung hervorzurufen.

Bestimmte Szenen aus Hitchcocks

Psycho etwa können auch nach

wiederholtem Sehen immer noch

Entsetzen auslösen. Ich erschrecke

immer noch, wenn Antony Perkins

am Ende des Films in den Keller

hinunterjagt, das Messer gezückt, und

die Musik schwillt an, das Drama steigert

sich zum Höhepunkt, der Sessel

dreht sich herum, und da sitzt diese

Frau, die Mutter als Mumie jedesmal

bekomme ich eine Gänsehaut,
obwohl ich weiß, was da auf mich

zukommt.
Sehen Sie einen Zusammenhang
zwischen einer an der Oberfläche

vergleichsweise ruhig erscheinenden,

gleichwohl „explosionsgefährdeten "

Gesellschaft und einer „Sehnsucht"
nach körperlichen, nach existentiellen

Herausforderungen, wie sie uns Fernsehen

und Kino mit einem wachsenden

Anteil an Gewaltdarstellungen liefern?

Müßte man nicht mit Kracauer den, wie

er es nennt, „Grundgehalt einer Epo¬

che" im Lichte ihrer „unbeachteten

Regungen" erhellen und „aus der Analyse
ihrer unscheinbaren Oberflächenäußerungen"

eine Vorstellung von den

Gefahren zu gewinnen suchen, die unter
der Oberfläche lauern?

Je mehr Gewalt uns im Kino begegnet,

desto mehr kann man davon

ausgehen, daß unsere Gesellschaft
sich in einem bis zur Langeweile
befriedeten Zustand befindet. Kulturhistorisch

ist das Phänomen Langeweile

ja aus den Salons des

achtzehnten Jahrhunderts bekannt, vor
allem aber aus der französischen
Literatur des frühen neunzehnten
Jahrhunderts. Erich Auerbach hat in seiner

inzwischen klassischen Studie

Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in

der abendländischen Literatur2 darauf

hingewiesen, daß die Langeweile
seit dieser Zeit, etwa mit Stendhals Le

rouge et le noir, epidemisch zu
nennende Ausmaße annimmt.

Benjamin schreibt, daß man sich

langweile, wenn man auf etwas warte, aber

das Erwartete nicht kenne.1

Denken Sie an Baudelaires ennui.

Langeweile ist zunächst ein Phänomen

der Massengesellschaft der

bürgerlichen Epoche, also des
neunzehnten und des beginnenden
zwanzigsten Jahrhunderts, einer Epoche,
die spätestens mit dem Faschismus

einen solchen fundamentalen Stoß

erhalten hat, daß wir heute nicht umhin

können zu bezweifeln, ob unsere
Gesellschaft noch eine bürgerliche sei.

135



Zürich

Foto: Elisabeth Blum

Das Phänomen Langeweile tritt in der

Massengesellschaft der bürgerlichen

Epoche auf, als das gesellschaftliche
Leben von einer Vernunft reguliert zu
werden beginnt, die Abweichungen
nicht mehr zulassen will. Benjamin sagt,
daß die moderne Gesellschaft die
Menschen zu warten nötige.

Warten - worauf? Ich kann nicht

sagen, wie Benjamin das gemeint
haben mag. Ich denke aber, es ist in

seinem Sinne, wenn ich betone, daß

Langeweile sich ausbreitet, wenn sich

keine wirklichen, keine grundlegenden

Alternativen zeigen, wenn es das

große Andere nicht mehr zu geben
scheint. Das Erleben ist dann, in

alternativlosen Zeiten, an Potenzierung

gekoppelt. Dafür gibt es ja auch

gegenwärtig einschlägig bekannte

Beispiele, vom Bungee Jumping bis

zu den Hooligans. Gewalt im Kino

bietet ein Kompensat für Langeweile,
für den Entzug von ereignisreicher
Realität. Dennoch bin ich nicht ganz
zufrieden mit dieser soziologischen
und psychologischen Interpretation.
Denn ich möchte doch auch darauf

hinweisen, daß der Film ein Medium

ist, dem in gewisser Weise das

aggressive Element immanent ist,

schlichtweg dadurch, daß wir es mit

Bewegungsabläufen zu tun haben,
mit Bildern, die durch die Technik des

Schneidens aneinandergereiht werden

Aggressiv, weil Sie nicht die Freiheit

haben, in die Bewegung einzugreifen?

Nein, aggressiv allein aus einem
formalen, technischen, mit dem
Medium Film innerlich gesetzten Grund.

Der Film ist ein Kunstprodukt, ein

synthetisches Werk, in dem

zusammengeleimt wird, was vorher zer¬

schnitten worden ist. Je abrupter
diese Synthese, je heftiger und

schneller die Schnitte, desto stärker,

desto offensichtlicher tritt das aggressive

Element hervor. Benjamin spricht
in seinem Kunstwerk-Aufsatz vom
„zerstückelten" Bild des Kameramanns,

dem „Dynamit der
Zehntelsekunden", davon, daß der Film die

Kunst wieder zu einem „Geschoß"
mache und ihm damit die „taktile"
Qualität wiedergebe, von seiner

„Chockwirkung", mit der er der
Lebensform des modernen, das heißt
des großstädtischen Menschen

entspreche.4 Der Film ist ein Sozialisa-

tionsmedium für städtisch bewegte
Zeiten. Über die Schnittechnik ist ihm
dieses aggressive Element inhärent
als einem Medium, das mit dem
Zerschneiden und Wiederzusammensetzen

von ,Realität' arbeiten muß.

An einer Stelle Ihres Aufsatzes sagen
Sie, „die Einwanderung des Bürgerkriegs

in die europäischen und
US-amerikanischen Metropolen" sei längst
Wirklichkeit geworden, formulieren dann

aber einen Vorbehalt, indem Sie sagen:

„wenn wir Enzensberger und seinen

Aussichten auf den Bürgerkrieg glauben
dürften". Der Autor dieses Textes ist weder

Dokumentarist noch Berichterstatter

vom Kriegsschauplatz Stadt, er
kommentiert. Mit Ihren Worten gesprochen:

er liefert „Erfahrungen aus zweiter
Hand". Ist,,wenn wir Enzensberger

glauben dürften"hier in dem Sinne zu

verstehen, daß Sie die von ihm
beschriebenen und kommentierten

Beobachtungen für weniger verläßlich

halten?

Enzensbergers Text tritt mit einem
anderen Anspruch auf als ein rein
literarischer Text. Als Essay ist dieser Text

ja zwischen einer literarischen und

136



Tate Modern, London

Foto: Elisabeth Blum

einer diskursiv-wissenschaftlichen

Beschreibung der Realität angesiedelt.
Mit Montaigne beginnend, über die
französischen Moralisten, über
Lichtenberg, Schopenhauer und bis zu

Adorno hatte es diese Form des

Schreibens in der europäischen
rationalistischen Tradition immer schwer.

Meine relativierende Bemerkung ist

so zu verstehen, daß der Essay, im
Unterschied zu rein literarischen Texten,

immer auch mit einer
Wahrheitsbehauptung auftritt, und in einem
solchen Fall gelten daher auch schärfere

Wahrheitsbedingungen.
Adorno besteht darauf, daß sich der

Essay von der traditionellen Vorstellung
oder Mitteilung von Wahrheit löst, daß

er das Risiko eingeht, ungeschützt und

unabgesichert Erfahrungen zu bearbeiten,5

Er kündigt insofern mit voller
Absicht den immer wieder behaupteten

Zusammenhang von Wissenschaft und
Wahrheit auf. Würden Sie Enzensberger

etwas vorwerfen, was man dem Essay,

zumal dem politisch argumentierenden,
oft vorhält: daß er unzulässig
verallgemeinere, vielleicht sogar dramatisiere?

Es gibt diese Tendenz beim Essay, sie

gehört zur Natur dieser Textgattung.
In ihrer Position zwischen Literatur
und Wissenschaft liegt ja einerseits
ihre Stärke und Chance, andererseits
aber auch ihre Schwäche und Gefahr.

Der Essay bewegt sich auf unsicherem

Terrain, er kann, wenn er Glück

hat, das Allgemeine treffen, wie ein

guter Schütze ins Schwarze trifft. Wer

zwischen verschiedenen
Geltungsansprüchen differenziert und die
verschiedenen Medien auseinanderzuhalten

versucht, stellt je verschiedene

Ansprüche an unterschiedliche
Textformen. Einfacher gesagt: Hätte

Enzensberger seine Aussichten auf den

Bürgerkrieg beispielsweise als Erzählung

vorgelegt, dann hätte ich diese

Klausel gar nicht formuliert.
Die Sprache dieses Essays - undenkbar

für Texte mit wissenschaftlich genanntem

Anspruch - ist die eines

unerschrockenen, unerbittlichen,
ungeschminkten Blicks aufgesellschaftliche
Tatsachen. Der Furor, der sie treibt, ist

implizite immer auch die der Empörung
über die Sprache der Weichspüler.
Riskiert, wer sich empört, an der Wahrheit

vorbeizuschreiben

Nein. Empörung, Gefühle allgemein,
stehen der Wahrheit ja nicht prinzipiell

entgegen, jedenfalls dann nicht,

wenn es um soziale Tatsachen geht.
Hier sind Gefühle - Gefühle der Ver-

letztheit, der Scham und so weiter -
vielmehr Bedingung der richtigen
Gesellschaftsbeschreibung. Insofern
steht der Essayist unter keinerlei

Rechtfertigungszwang. Er schreibt
bewußt ungeschützt, aus einem Fundus

eigener Wahrnehmungen, der
allerdings durch Literatur und Theorie,
soziologische und philosophische Theorien,

erweitert ist. Er wagt es, Dinge
in einem Versuch, also wörtlich in

einem Essai, auf den Punkt zu bringen,
die in anderer Form nicht auf den

Punkt zu bringen wären.
Ich möchte noch einmal auf das Phänomen

Langeweile zurückkommen, nicht
als Phänomen der bürgerlichen Kultur

des neunzehnten Jahrhunderts, sondern

137



der der heutigen Massenkultur. „Keine
totalitäre Jugendbewegung", schreibt

Niels Werber (vgl. im vorliegenden
Band 113ff), „hätte eine Generation

derartig physisch stählen und gleichzeitig

geistig zerrütten können, wie es die

[heutige] Mischung aus Extremsportarten,

Kabelfernsehen und Freizeit

vermochte - eine Generation, die in

sinnlosen Risiken und zweckfreien Gewalttaten

nach Erfüllung sucht und tatsächlich

allzeit zu allem bereit zu sein

scheint. "6 Wartet eine an Alternativlosig-
keit gelangweilte Generation auf eine

Chance zum Losschlagen? Gibt es eine

Sehnsucht nach dem existentiellen

körperlichem „Einsatz"?

Meine Hypothese ist, daß dieses

Phänomen mit der Flucht des

Massenbürgers oder, in nachbürgerlichen
Zeiten, des Massenmenschen vor sich

selber zu tun hat. Georg Simmel hat

in seinem Essay Die beiden Formen

des Individualismus7 aus dem Jahre

1901 daraufhingewiesen, daß die

Bewegung der romantischen

Individualisierung, der romantischen Suche

nach dem Besonderen und
Außergewöhnlichen, erst einsetzen konnte,
nachdem mit der Französischen
Revolution die Gleichheit auf einer ab¬

strakten - formalen, juristischen -
Ebene etabliert war. Hypothetisch
würde ich das Phänomen der Langeweile

in diesen größeren
kulturgeschichtlichen Zusammenhang
einordnen. Dieselben Bürger und

politischen Zeitgenossen, die ihre
Freiheit und Gleichheit erkämpft
haben, müssen mit den Konsequenzen
umzugehen lernen. Und das bis

heute.

Wer heute vom öffentlichen Raum der

Stadt spricht, verwendet das Wort
„öffentlich" in einem sehr eingeschränkten
Sinne. Der „Sicherheits"-Diskurs demontiert

den ursprünglichen Sinn oder das

einstige Versprechen, das das Wort
einmal konnotierte. Öffentlichkeit wird

hergestellt in Form von überschaubaren,

kontrollierbaren, sozial homogenen

Stadtsurrogaten - getrennt von der

Stadt der sozialen Widersprüche, der

Armutszumutung, getrennt durch sichtbare

und unsichtbare Mauern.

Öffentlichkeiten Mit dieser

Beschreibung habe ich Probleme.
Ich vermute, daß sogenannte
postmoderne oder in der Soziologie

systemtheoretische Ansätze, wie wir
sie von Parsons oder Luhmann ken-

lm Kunsthaus Bregenz
Foto: Elisabeth Blum

nen, dem gegenwärtigen Zustand der

westlichen Gesellschaft insofern
näher kommen, als sie dem Tatbestand
der Diversifizierung und Fragmentarisierung

besser entsprechen, und uns

nahelegen, daß „die" Öffentlichkeit
ein Konstrukt war, daß es keinen Sinn

mehr hat, unsere Zeit nach einem

Öffentlichkeitsbegriff zu konzeptualisie-

ren, der einmal gegolten haben mag,
jetzt aber nicht mehr gelten kann.

Man muß aufpassen, daß man da

nicht einem unilinearen Modell
aufsitzt. Auch hier also ein Plädoyer
dafür, den Plural - unterschiedliche
Öffentlichkeiten - in den Blick zu

nehmen.

Angesichts des vielfach behaupteten
Endes der totalisierenden Geschichtsund

Weltbetrachtungen sollte aber nicht

aus dem Blick geraten, daß vieles von

dem, was die Postmoderne als Distink-

tionsgewinn feiert, und was, auf der

Grundlage des Individualisierungskonzepts,

mit Diversifikation der
gesellschaftlichen Optionen und Lebensstile

beschrieben wird, nur die

Wohlstandsgesellschaften der Welt betrifft, also

privilegierte Minderheiten. Die neuen
Freiheiten sind möglich durch soziale und

ökonomische Privilegien, wie sie die

sogenannten neuen Mittelschichten im

Wortsinne genießen. Unübersehbar ist

allerdings auch, daß - in einer Tonlage

formuliert, die seit 1990 als nicht mehr

zeitgemäß gilt - deren Klasseninteresse

und die Interessen des Marktes postmodernen

Ideen wie „Pluralität" und „Alte-

rität" nur innerhalb eines gegebenen
ökonomischen Horizonts Raum geben

- der Andere ist willkommen, solange

er zahlt, und die sogenannte Toleranz

endet meist sehr schnell dort, wo
diejenigen den Stadtraum auch für sich

beanspruchen, die als Modernisierungs-

138



Verlierer bezeichnet werden. In ihrem

Aufsatz Gesteigerte Ambivalenz. Die

Stadt als Denkbild der Post/Moderne
schreiben Sie nach Hinweisen aufSen-

netts Civitas und Simmeis Die Großstadt

und das Geistesleben, die Kultur des

Unterschiedes meine „eine Lebensform,

die den Unterschied anstelle des

Gleichen, die Vielfalt anstelle der Einheit

pflegt". Den Unterschied zu pflegen, „sei
von höherem Wert, als ihn einzuebnen",

angesichts der alltäglichen Bedrängungen

und Bedrohungen neige man
dazu, sich immer weniger auf
Unterschiede einzulassen.

Moderne und Ambivalenz Ich

glaube, wir sollten zwei Ebenen

auseinanderhalten. Die Postmoderne auf
der theoretischen, philosophischen
Ebene ist sehr anspruchsvoll und

anregend, die Postmoderne, wie sie sich

im Alltag durchgesetzt hat, als eine

Lebensform, die auf Distinktionsge-
winne im äußerlichen Sinne fixiert ist,

bezeichnet demgegenüber nur einen

minimalen Ausschnitt von dem,

worum es in der Philosophie der

Postmoderne geht. Man sollte Theorie

und Lebenspraxis unter dem
Stichwort Postmoderne auseinanderhalten,

wenn man der Theorie nicht
Unrecht tun will. Daß sich das Leben

in den Städten so entwickelt hat, wie
Sie es beschreiben, kann ich aus meiner

eigenen Wahrnehmung vielfach

nur bestätigen.

Ausgehend von den USA, sollen in den

Zentren der großen Städte der
westlichen Welt, homogene Verhältnisse

hergestellt werden. Statt um Vielfalt

geht es um Eindeutigkeit, um das

„Nichttolerieren" der Ambivalenz, für

Rudolph Giulianis Politik für New York

steht die Polizeilosung „No Tolerance".

Ordnung ist ohne ihr Gegenprinzip,
ohne Widerstand nicht zu haben, darum

geht es ja auch an einer Stelle Ihres

Aufsatzes Gesteigerte Ambivalent wo
Sie sagen: „Die Moderne ist selber

ambivalent: Sie bekämpft in ihrer

Ordnungsfixierung jegliche Ambivalenz und

sieht sich gerade dadurch stets wieder

mit ihr konfrontiert. " Wo sehen Sie

Anzeichen dafür, daß das städtische
Leben - wie Sie, wenn auch einschränkend,

sagen - „vermehrt, aber nicht

notwendigerweise Anstöße" dazu gebe,

„mit Erfahrungen von Ambivalenz tolerant

umzugehen "? Daß in der sozialen

Realität der Stadt „das Fremdsein zur

allgemeinen Lebensform" und Ambivalenz,

mit Ulrich Beck argumentiert, „zur
Existenzform aller wird"? Wie wären,

wenn dem so wäre, die Praxis der

Selbsteinschließung in Form von Gated

communities zu erklären? Wie das, was
die Stadtsoziologie als zunehmende

„soziale Desintegration" und
„sozialräumliche Polarisierung" bezeichnet

und auch empirisch belegt?

Statt für Gottvertrauen plädiere ich für
Modernitäts- und Ambivalenzvertrauen.

Die können machen, was sie

wollen, die können mit ihren
Putzkolonnen versuchen, ganze Städte

klinisch zu säubern, sie werden nicht
verhindern können, daß die Unordnung,

die sie vertreiben wollen, wieder

zurückkommt. An dieser Para-

doxie haben schon ganz andere

laboriert. Hier kann man Zygmunt
Bauman viel eher folgen als in manchen

seiner arg pessimistischen

Prognosen: Die Moderne in einem ord-

nungsorientierten Sinne hat, wie er

sagt, seit dem achtzehnten Jahrhundert

versucht, eindeutige Verhältnisse

herzustellen, großenteils in bester
Absicht, wollte sich aber nicht mit dem

Gedanken anfreunden, daß sie

Ambivalenzen damit nicht beenden kann.

In dieser Hinsicht bin ich also sehr

gelassen. Die Dialektik der Aufklärung
werden auch die Amerikaner nicht
austreiben.

Anmerkungen
1 Merkur, H. 594/595, Sept./Okt. 1998
2 Tübingen 1994
3 „Langeweile haben wir, wenn wir nicht wissen,

worauf wir warten. [...] Die Langeweile ist

die Schwelle zu großen Taten." Gesammelte

Schriften, V, S. 161 ff. — Susanne Buck-Morss

(Dialektik des Sehens. Walter Benjamin und
das Passagen-Werk, Frankfurt am Main 1993,

137) schreibt: „Benjamin macht einen
politischen Unterschied zwischen den verschiedenen

sozialen Typen im Hinblick auf ihre

Einstellung zur Langeweile: Da ist der Spieler,

[...]; der Flaneur [...]:, und endlich ist da ,der
Dritte: er lädt die Zeit und gibt in veränderter
Gestalt - in jener der Erwartung - wieder ab'.

[...] Doch der wahrhaft infernalische Schrek-

ken der Moderne besteht darin, daß ihr sogar
die Revolution zum Opfer fallen kann, indem
sie dazu verdammt ist, sich zu wiederholen
und fehlzuschlagen: 1789, 1830, 1848,
1871."

4 Walter Benjamin, Gesammelte Schriften 1.2,

hg. v. Rolf Tiedemann und Hermann Schwep-

penhäuser, Frankfurt am Main: Suhrkamp
1974, S. 459, 461, 463 f.)

5 „Im emphatischen Essay entledigt sich der

Gedanke der traditionellen Idee von der

Wahrhheit. [...] für seine Affinität zur offenen

geistigen Erfahrung hat er mit dem Mangel an

jener Sicherheit zu zahlen, welchen die Norm
des etablierten Denkens wie den Tod fürchtet."

Theodor W. Adorno, Der Essay als Form,

Gesammelte Schriften, Bd. 11, Frankfurt am
Main 1974, S. 18ff

6 Niels Werber, Vorbereitung der Kampfzone
Nimmersatter. Erlebnisbedarf: „Die Leude

woll'n los", aber wohin? Zur alten und neuen

Protopolitik der Lifestyles, Frankfurter
Rundschau, 14. Dezember 2000

7 Georg Simmel, Die beiden Formen des Indi¬

vidualismus, in: Gesamtausgabe 7, Aufsätze

und Abhandlungen 1901-1908, Bd. 1, Frankfurt

am Main 1995, S. 49-57

Das Gespräch führte Peter Neitzke

im Februar 2001.

139


	Es geht darum, einen nicht synthetisierbaren Zustand anzuerkennen : ein Gespräch mit dem Philosophen Josef Früchtl

