
Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt

Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich

Band: - (2001-2002)

Artikel: Auf welche Konflikte müssen wir uns einstellen? : Ein Gespräch mit
dem Literatur- und Medienwissenschaftler Niels Werber

Autor: Neitzke, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf welche Konflikte
müssen wir uns einstellen?
Ein Gespräch mit dem Literatur- und

Medienwissenschaftler Niels Werber

In zwei Aufsätzen^ haben Sie sich mit
Stadt und Stadtgesellschaft
auseinandergesetzt. Ihre Überlegungen laufen

darauf hinaus, daß sich die Weltgesellschaft2

teilt: in die „Besatzungen" von

Archipelen des Reichtums und der

Macht auf der einen Seite und Territorien

des Elends auf der anderen. Sind

Alternativen zu einer solchen Perspektive

noch realistisch? Hört, wie Carlos

Castoriadis vermutete, die Gesellschaft

auf, sich selbst in Frage zu stellen in

einer „Zeit ohne historische Dimension",
die alle kritische Theorie und Praxis „von
nun an [als] so fragmentiert, deregu-
liert, selbstreferentiell, singulär und
episodisch wie das postmoderne Leben

selbst"3 betrachtet? Werden, wie Zyg-

munt Bauman prognostiziert, die

vermögenden Klassen mit dem Cyber

Space des World Wide Web „exterritorial
und unerreichbar für Menschen, die

ihnen im physischen Raum nahe sind"?

Oder stimmt die ganze Fragestellung
nicht? Im Anschluß an die Überlegungen,

die Jeremy Rifkin in seinem jüngsten

Buch Access anstellt, könnte man

ja fragen, ob nicht längst Tendenzen zu
anderen Formen der gesellschaftlichen

Organisation zu beobachten sind, ob

die Selbsteinschließung des Reichtums

und dessen Bindung an dingliches

Eigentum nicht letztlich für einen

Realitätszugang steht, den die Realität längst

zu überschreiten begonnen hat. An
welchen Symptomen zeigt sich die Spaltung
der Welt, die soziale und auch
sozialräumliche Polarisierung, am deutlichsten?

Niels Werber: Ich würde nicht von

Symptomen, sondern eher von einem

Syndrom sprechen, das vor allem im

Westen zu beobachten ist: technische

Evolution, Denkströmungen wie etwa
der Kommunitarismus, New

Economy, die Deregulierung, der Abbau

des Nationalstaats, die Übernahme

von ehemals souveränen Bereichen
des Staates durch große Konzerne,
die planmäßige Entwicklung von Gated

communities durch große Firmen

und so weiter - erst das Zusammenwirken

all dieser Entwicklungen
fördert derzeit den Eindruck der
Unumkehrbarkeit und provoziert die Frage:

Wer sollte diesen Prozeß aufhalten?
Als man in Europa die Positionen des

Kommunitarismus zu diskutieren

begann, war aus der Lektüre der Texte

diverser Autoren zunächst nicht zu

schließen, daß sich das Votum für die

Verteidigung bürgergesellschaftlicher

Tugenden so gut mit Praktiken der

Zitadellenbildung vertragen würde. Smart

Communities, sagen Sie, verbänden

„die Grenzsicherung der guarded
communities mit dem kommunikationstechnischen

Anschluß an die Globalisierung".

In den „Hochsicherheits- und

High-Tech-Städten" verschränkten sich

„die Bedürfnisse der Bürger nach physischer

Sicherheit mit den ökonomischen

Notwendigkeiten globaler Kommunikation".

Die „Aufhebung aller Grenzen, die

mit der Telematik einhergehende

Trennung von Arbeit und Arbeitsplatz"
werde „von kommunitaristischen
Maßnahmen flankiert". Die „telekommunikative

Einbindung der Arbeitsplätze in

temporäre, flexible Teams" werde

„aufgefangen vom hochinklusiven
Kommunitarismus der lokalen Neighborhoods".
Unterstellen Sie dem Kommunitarismus

einen „Klassencharakter", der sich in

den Schriften seiner Autoren nur nicht

offen zeigt?

Wen eigentlich will die Stadt? Im

Kern steht hinter all dem die

Beobachtung, daß Gemeinschaften, wenn
sie funktionieren sollen, eine be-

Tate Modern, London

Foto: Elisabeth Blum

stimmte Größe nicht überschreiten

dürften. Das konventionellste Beispiel
wäre die Familie, der Kommunitarismus

vertritt ja auch die guten alten

family values. Der von ihm favorisierte

Typ von Gemeinschaft ist

immer überschaubar: Nachbarschaft,

Universität, Sportverein, alles

Gemeinschaften, in denen man sich

mehr oder weniger gut kennt,
gemeinsame Werte vertritt, man ist

gemeinsam sozialisiert worden, es gibt
eine unhinterfragte Kohäsion
zwischen den Mitgliedern. Wenn man
diese Basis des kommunitaristischen
Denkens zur Kenntnis nimmt, findet

man ohne weiteres und gleichsam als

„logische" Entsprechung die Bezugspunkte

zur Tendenz der

Selbstabschottung von Neighborhoods. Auf
der einen Seite das gesellige Leben,

Parties, Sporttermine und so weiter,
auf der anderen Exklusion - Sicherheit

ist ja eines der wichtigsten
Themen, das gemeinsame Interesse an

der Abschottung gegen Irritationen

jeglicher Art: Neigborhood watch

programs und gemeinsam finanzierte

Sicherheitsdienste, das paßt alles

sehr gut zusammen. Selbst wenn
man die Werte solcher Gemeinschaften

nicht gerade „leben" muß, aber

vielleicht nicht ganz schlecht findet,
muß man doch immer auch sehen,
daß Inklusion nicht nur potentiell und

irgendwann, sondern real und jetzt in

Exklusion umschlägt. Außerhalb der

physischen und elektronischen Mauern,

befürchtet man, lauere jederzeit
der potentielle Feind. Was außerhalb
der Exklave liegt, gilt als fremd und

bedrohlich: Drogensüchtige, Obdachlose,

Bettler und andere. Dieses
Szenario einer drohenden Invasion der

Neighborhoods erscheint dann als

113



folgenreiche Angst vor der Barbari-

sierung der eigenen Wohnviertel. Es

schweißt die Bewohner solcher

„Stadtstaaten" zu homogenen
Communities zusammen - eine Praxis, die
sich wie selbstverständlich mit dem
kommunitaristischen Denken

verträgt.

Wollen oder brauchen diejenigen, die

sich selbst einschließen, die Stadt

überhaupt noch als Lebensort?

Ich glaube, daß die Stadt nach wie

vor für attraktiv gehalten wird. Aber

umgekehrt muß man ja wohl fragen:
Wen eigentlich will die Stadt? Wollen
denn diejenigen die Stadt, die - wie

etwa die Bahn AG oder die
Eigentümer des Potsdamer Platzes -
bestimmte, ehemals öffentliche Räume,

von denen man ja zunächst den
Eindruck haben könnte, daß es sich

angesichts der riesigen Einkaufsgebiete

um veritable Teile der Stadt handelt,

per Hausrecht kontrollieren? Man

schließt die Stadt für diejenigen, die

nicht bezahlen können, mit organisatorischen

Mitteln, mit Security Services,

man beschränkt den Zugang zu
diesem oder jenem Bereich über
architektonische beziehungsweise
ästhetische Codes. All diese Maßnahmen

berechtigen ja wirklich zu der

Frage: Wen eigentlich will die Stadt?

Wem möchte sie welchen Typus von
Urbanität bieten?

Keine Stadt der westlichen Welt ist

momentan so gefährlich, als daß sich die

flächendeckende Installation von

Überwachungskameras mit Sicherheitsargumenten

legitimieren ließe. Könnte man
die entsprechenden Maßnahmen als

Teil einer präventiven Strategie ansehen,

mit der sich der Staat, allen

Verlautbarungen zum Trotz, auf soziale

A useinan dersetzungen vorbereitet?

In Frankreich wird diese Debatte
geführt, etwa von Robert Castel. Die

Verhältnisse in den Banlieus von Paris

scheinen ja in der Tat hochexplosiv zu

sein.4 Natürlich machen Menschen -
mit schlechter oder überhaupt
fehlender Ausbildung, ohne Job, ohne
irgend eine Form von verläßlichem
Einkommen und ethnisch diskriminiert-

genau das, was man fürs Überleben

braucht und was man im übrigen
auch von ihnen erwartet: ihre Margi-
nalisierung schlägt um in Kleinkriminalität,

Vandalismus und so weiter,
ein perfider Zirkel von äußeren

Zwängen und der „Bestätigung" von
Vorurteilen. Handelt es sich da um
Phantombilder, die die Disziplinargeseilschaft

im Sinne von Deleuze und
Guattari zu ihrer Legitimation benutzt,

um die Überwachungs- und
Kontrollpraktiken auszudehnen - oder nicht

ganz eindeutig doch um reale

Probleme, darum, daß es immer mehr
Menschen gibt, die in Gesellschaften

unseres Typus keine Chance mehr
haben und ihr Überleben jenseits
aller Normen zu organisieren versuchen?

Ich sehe keinen Grund, daran

zu zweifeln, daß es sich hier um
Tatsachen handelt. Man muß eine Stadt,

die diesen Menschen keinen Raum

gibt, wirklich als „revanchistische
Stadt"5 bezeichnen. Revanche im

Wortsinn verstanden: Die Stadt rächt
sich für die „Zumutung", die sie darin

sieht, daß Menschen, die sie an ihrem
Wohlstand nicht teilhaben läßt, sich

nicht stillstellen lassen, sondern die

Stadt im wahrsten Sinne des Wortes

angreifen. Auf Dauer werden diese

Menschen sich allerdings kaum damit

begnügen, in Bezirken zu überleben

zu versuchen, die die Stadt sich selbst

überläßt, so wie in zahlreichen ameri¬

kanischen Städten, wo die Polizei
bestimmte Straßenzüge oder ganze
Bezirke nur aus gepanzerten Fahrzeugen
kennt.
Muß man nicht annehmen, daß die

Staatsapparate sich längst darauf
eingerichtet haben, daß Kriege geführt
werden könnten?

Exklusion, Exklusivität Wenn man
die Lage zu analysieren versucht,
zeichnet sich zweierlei ab: Die erste

Bewegung ist das Aufgeben
bestimmter Teile des Raumes der Stadt,

Bereiche, aus denen sich der Staat

mit all seinen Einrichtungen zurückzieht,

Bezirke, die irgendwann nicht
mehr betreten werden, ausgesonderte

Gebiete mit Menschen ohne
Adressen: Exklusionszonen. Die

zweite Bewegung spiegelt die erste

strukturell, nur führt sie nicht zu

Zonen der Exklusion, sondern zu exklusiven

Zonen, zu Cated communities.
In beiden Fällen haben wir es mit
einer neuen Form von Privatisierung

zu tun. In den Ghettos in einem ganz
negativen Sinne - so, daß die Res

publica dort keine Chance mehr hat,

weil ihr alle organisatorischen
Voraussetzungen fehlen wie Ruhe,

Sicherheit und Ordnung. Was dann

auf den Straßen und Plätzen dort

stattfindet, ist nicht Öffentlichkeit,
sondern eher Obdachlosigkeit. Was

dem einzelnen hier passiert, bleibt
ohne Folgen - denken Sie nur an die

Straßenkinder in südamerikanischen

Großstädten, die erschossen,
vergewaltigt oder als Organspender
verwertet werden, ohne daß die Täter

Strafverfolgung riskieren. Auf der
anderen Seite gibt es die Privatisierung
als Aneignung von Räumen und

Rechten, die zuvor in öffentlicher

114



Amsterdam
La Rochelle

Fotos: Elisabeth Blum

Hand waren. Die Siedlung Celebration

bei Orlando etwa ist ein County,
das Disney gehört. Disney kann hier

Steuern erheben, Polizeifunktionen
ausüben und so weiter. Vor diesem

Hintergrund könnte man fragen, auf
welche Entwicklung, aufweiche
Konflikte müssen wir uns einstellen? Ich

glaube, daß sich der Staat über die

Konsequenzen überhaupt nicht im

klaren und auf mögliche Konflikte
nicht vorbereitet ist. Eine Idee des

Nationalstaats ist ja die eines lückenlos
überschaubaren und kontrollierbaren
Territoriums. Wenn die Privatisierung

von Räumen, die bislang Teil des

öffentlich kontrollierten Territoriums

waren, fortschritte, dann würde der
Nationalstaat nicht nur auf der Ebene

der Entgrenzung des Raumes durch
den Cyberspace, sondern auch auf

derjenigen des physischen Raumes in

seinem Bestand und in seiner Macht

bezweifelt, beziehungsweise demontiert.

Daß immer mehr Räume
entstehen, exterritoriale Bereiche, wie es

sie seit langem etwa bei Botschaften

gibt, über die der Staat im Wortsinne

nicht mehr verfügt. Die Eigentümer
der neuen exklusiven Siedlungen sind

dagegen auf Konflikte vorbereitet.
Keinem anderen Zweck dienen ja die

Kameras, die privaten Sicherheitsdienste,

die diese in der Tat exklusiven

Lebensbezirke vor der Stadt

schützen sollen. Menschen, die sich

in solche Wohnsicherheitstrakte
zurückziehen, mögen das alles für
selbstverständlich halten. Aber sie

treiben die Polarisierung der
Stadtgesellschaft, die Spaltung des öffentlichen

Raumes, voran, kein Zweifel.
Wird der „öffentliche Raum" noch für im

Wortsinne öffentliche, also zu veröffentlichende

Angelegenheiten in Anspruch

genommen? Sind Veranstaltungen

„unter freiem Himmel", wie etwa der
1. Mai, nicht mehr oder weniger ihrer

Entsorgung harrende Restposten
historischer Rituale? Was ist eigentlich
gemeint, wenn vom „öffentlichen" Raum

die Rede ist? Wenn staatliche und
private Sicherheitseinrichtungen diesen

Raum wie Gefängnisse kontrollieren?

Die Fiktion hinter diesem Terminus

wird offensichtlich, wenn man da-

- - inaiiiiiir«" # ^Bß fv. ifc, — ^

»f ' iifWitumpwp«"

115



nach fragt, wer im griechischen Stadtstaat

Zugang zur Agora hatte. Unfreie,

Frauen, Fremde hatten ja keine
Möglichkeit, an „öffentlichen" Beratungen
teilzunehmen. Öffentlichkeit war
immer schon ein exklusiver Begriff. Auch

die Öffentlichkeit bei Rousseau ist ein

Phantasma. Die Idee, daß sich
Menschen mit einem gemeinsamen Interesse

treffen, „herrschaftsfrei" miteinander

sprechen und um die jeweilige
Sache ringen, ist ohnehin realitätsfern,

wenn nicht naiv. Daß man an
dem Begriff „Öffentlichkeit" dennoch

festhält, verweist eher auf eine Art

politisches Wunschdenken. Die Politik
braucht einen Adressaten. An wen
wenn nicht an „die Öffentlichkeit"
sollte sie sich denn wenden? Wenn

die Politik sich eingestände, daß es

sie nicht mehr im lange behaupteten
Sinne gibt, weil sie sektorisiert ist in

Zielgruppen, Einschaltquoten und

so weiter, wenn man sich damit
abfände, daß es „die Öffentlichkeit"
bestenfalls in Form diverser, fragmentierter

Öffentlichkeiten gibt, müßte sie

sich fragen, an wen genau sie sich

jeweils wendet und wen sie erreichen

will. Jetzt können Politiker noch glauben,

sie sprächen mit „der"
Öffentlichkeit, wenn sie Interviews geben.
Tatsächlich erreichen sie nur ein

Publikumssegment, das sich womöglich

gar nicht für die Res publica interessiert,

sondern für Skandale, Deodorants,

Unterhaltung. Wenn man also

den Begriff heute diskutiert, muß

man immer den der Exklusion

mitdiskutieren - es sei denn, man
beschränkte sich auf eine idealistische

Denkfigur, die noch nie eine
uneingeschränkte Entsprechung in der
politischen Realität besessen hat.

Hat Georg Simmel von Tatsachen

gesprochen oder eher idealtypische

Vorstellungen formuliert? War die

städtische Öffentlichkeit auch zu seiner

Zeit exklusiv?

Simmel beschreibt offensichtlich

Oberschichtenphänomene, sein Blick

ist derjenige des bürgerlichen
Individuums. Wenn wir hier einmal Ernst

Jünger folgen, dann ist es damit aber
vorbei: In seinem Essay Der Arbeiter

(1932) schreibt er, das bürgerliche
Individuum werde von einer Figur

neuen Typus abgelöst, die zunächst

nur an Details wahrzunehmen sei, an

der Mode etwa. Der Arbeiter
verabschiedet sich von der bürgerlichen
Kleidung und trägt überall Arbeitskleidung,

nicht nur bei der Arbeit,
sondern auch als Arbeitsloser, als

Ruhrkämpfer, als Saboteur, als Sportler
oder Wahlhelfer - Ausdruck, wie er

schreibt, eines „Modus, in dem das

Leben überhaupt erscheint". Als

„Uniform" also, die das ganze Leben in

einem einzigen „Stil" umfaßt. Diese

Montur ist Ausdruck einer Identität,
die nicht länger auf Individualität
zurückzuführen ist, sondern auf

Mitgliedschaft und „Einreihung". Und

dieser neue Typus dominiert die
Gesellschaft. Er betrachtet den Raum der

Stadt nicht länger als Bühne für die

Selbstdarstellung und Begegnung
unterschiedlichster Menschen,
sondern in letzter Konsequenz als Ort für
Aufmärsche. Damit schafft er letztlich
auch den öffentlichen Raum und alle

Urbanität ab. Er transformiert den

Raum der Stadt zu einer Kampfzone,
in der einander feindselige Gruppierungen

ihre Konflikte austragen.
Die von Jünger skizzierte Figur
verschränkt zweierlei: den Untergang des

bürgerlichen Subjekts in den
Materialschlachten des Ersten Weltkrieges und

die Sehnsucht nach der Überwindung
des Urbanen, weltoffenen, gebildeten
Individuums durch den namenlosen

und gesichtslosen Helden zukünftiger
Produktionsschlachten. Die Sehnsucht

nach einem Typus, den es nach der
befreienden Tat in den Kollektiven einer

auf modernste Technik gestützten
Diktatur drängt. Der „Arbeiter" repräsentiert
eine reaktionäre Sehnsucht nach

Uniformität und Kälte, wie sie der
Faschismus dann einlöste. Jüngers Essay

formuliert eine Utopie der politischen
Reaktion.

Jünger hatte ja Recht behalten mit
seiner Prognose. Heute könnte man
versuchen, ob man an seine

Beobachtungen, gestützt auf die Erfahrungen

des „Dritten Reiches", anschließen

könnte. Ob es nicht heute
Anzeichen für Gruppenbildungen
gibt, bei welchen die Zugehörigkeit
zur jeweiligen Gruppe, die Inklusion,
mehr zählt als die Teilhabe an einer

abstrakten, anonymen, immer nur
medial vermittelten Öffentlichkeit.

Weitergedacht hieße das, daß nur mehr

Gruppencodes und Verbandslogiken

zählen, die Selbsteinschließung
beziehungsweise Selbstabschließung
bestimmter Gruppen, die sich für das,

wofür der Begriff Öffentlichkeit steht,

nicht mehr zuständig fühlen.

Notwendigerweise wird der jeweils
Andere zum Feind. In der Tat besteht
die Gefahr der Entnormativisierung,
der Entregelung. Wenn die Ingroup
und das Gefühl der Gleichheit und

Uniformität in der Gruppe das Aller-

wichtigste geworden ist, dann wird
die Kampfzone eröffnet, und alle

anderen, die anders sind als diese

uniformierte Gruppe, die anders
aussehen, sprechen, denken, müssen um
Leib und Leben fürchten.

116



Andalusien

Foto: Elisabeth Blum

„Diesen Sommer geh für Deine
Träume auf die Straße"6 In einem

Zur alten und neuen Protopolitik der

Lifestyles überschriebenen Zeitungsbeitrag7

schreiben Sie, Jünger habe im
Arbeiter eine schleichende Mobilmachung
der gesamten Gesellschaft beobachtet
und vermutet, Kino, Funk und Reklame

würden die Massen mit „lautlosen und
unsichtbaren Kommandos bewegen"
und dafür sorgen, daß „an jedem
beliebigen Orte und zu jeder beliebigen Zeit
in jedem beliebigen Maße Herrschaft

verwirklicht" werde. Ausgerechnet Günther

Anders hat diese Einsicht später
bestätigt. In Die Antiquiertheit des

Menschen heißt es, dem Faschismus sei es

gelungen, die Vermassung des
Menschen durch den Rundfunk durchzusetzen,

weswegen Demonstrationen -
also die reale, körperliche Präsenz von

Massen - inzwischen obsolete

Veranstaltungen seien. Diese Beobachtung
scheint mir inzwischen selbst obsolet zu
sein. Denken Sie etwa an die
Demonstrationen der Arbeitslosen in Paris,

1998, an die Manifestationen gegen
die ETA und die IRA in den neunziger
Jahren, die Demonstrationen gegen die

Mafia in Palermo, an den Monate
währenden Protest in Wien gegen die

Beteiligung der FPÖ an der österreichischen

Regierung oder den Protest gegen den

dann zurückgetretenen Fernsehdirektor

auf dem Wenzelsplatz in Prag - alles

Massenzusammenkünfte, die ja ganz
offensichtlich die These bestreiten, daß

es sich bei Öffentlichkeit und öffentlichem

Raum um Fiktionen handele. In

all den genannten Beispielen ging es

um handfeste öffentliche Angelegenheiten

an traditionellen Orten des städtischen

Diskurses: Straße und Platz.

Geht es allein um die jeweilige
politische Botschaft? Geht es nicht viel¬

leicht auch um den körperlichen
Genuß der massenhaften Präsenz? In

Masse und Macht hat Elias Canetti
den Genuß der Masse an sich selbst

beschrieben - wenn sie zur „Meute"
wird und ihre Einheit, Stärke und
Macht genießt.8 Und zu Anders' These

wäre zu sagen, daß die Nationalsozialisten

trotz der Instrumentalisierung
des Rundfunks für ihre Propaganda

riesige Massenveranstaltungen
organisiert haben. Leni Riefenstahls Filme

sind Dokumente der massenmedialen

Verwertung dieser Großveranstaltungen.

Ist die Lust an der körperlichen Präsenz

wirklich das vorrangige Argument? Die

Menschen, die sich auf dem Prager

Wenzelsplatz versammelten, wollten

einen verhaßten Fensehbürokraten
weghaben - Politik! Die Frauen in Palermo

wollten dem System der Mafia

entgegentreten - Politik! Not trieb sie an,

nicht Lust oder Eitelkeit. Unbezweifelbar

ist der Raum der Stadt nach wie vor
attraktiv und unersetzbar, wenn man
etwas öffentlich machen will. Sehr zu
Recht erwartet man hier die, die man
erreichen will, nicht nur in Prag und in

Palermo, in Barcelona, in Dublin und
Paris. Über ein ganzes Jahrzehnt gilt
als hoffnungslos uncool, wer sich noch

immer über die Plünderung der Welt

durch eine Handvoll international
agierender Gesellschaften und die ihnen

ergebenen Politiker erregt. Auf einmal
kommen einem diese Dreißigjährigen,
die nichts anderes vor Augen und im

Kopf haben als die Kultivierung ihrer
wechselnden Lifestyles, wie Spottgeburten

einer Welt vor, gegen die

international vernetzte Gruppen in Seattle,

Prag, Köln, Nizza, Davos, Göteborg,

Barcelona, Salzburg und in Genua

demonstrieren. Mit Recht schreibt die

tageszeitung „daß nun auch in der

Gesellschaft und damit in den Medien

wieder vermehrt die richtigen und die

117



Cadiz

Foto: Elisabeth Blum

wichtigen Fragen gestellt werden -
nach sozialer Gerechtigkeit, Verteilung

gesellschaftlichen Reichtums,
Legitimation staatlicher und wirtschaftlicher

Macht"9. Ist die Stadt nicht nach wie vor
der Ort, an dem gestritten wird? Über

Alternativen zu einer Gesellschaft, die

sich als angeblich alternativlos präsentiert?

Sie haben vermutlich Recht mit Ihrem

Eindruck. Es geht darum, eine Sache

zu veröffentlichen, eine Sache als „res
publica" an oder in die Öffentlichkeit

zu tragen, direkt, nicht medial, indem

man sich auf Straßen und Plätzen

versammelt. Die Perspektive auf die

Stadt könnte heute aber auch anders

gewählt werden, man müßte von der

Globalität der Diskurse ausgehen und

dementsprechend die Ereignisse in

den einzelnen Städten wie
Demonstrationen und Polizeieinsätze als

regionale Realisierungen globaler
Probleme betrachten. Dann könnte

man vielleicht sehen: Die Globalisierung

hebelt nicht nur den Nationalstaat

aus und deterritorialisiert die

Politik, was ja viele begrüßen10,
sondern auch bestimmte verfassungsrechtliche

Errungenschaften, wie etwa
das Recht auf Freizügigkeit oder
die Versammlungsfreiheit. Hinzu

kommt, daß die hinter der Teilnahme

an Versammlungen im öffentlichen
Raum stehenden Motive, beziehungsweise

die Antworten, die man auf

diesbezügliche Fragen erhielte, natürlich

deutungsbedürftig sind. Geht

man nicht auch auf die Straße, weil
das Fernsehen kommt? Weil der
Adressat gar nicht die Stadt oder die

Stadtbevölkerung ist, vielleicht nicht
einmal das eigene Land, weil man,
wie im Falle von Prag, wo man einen

verhaßten Fernsehchef absetzen

wollte, das Ausland auf die Lage im

eigenen Land aufmerksam machen,

beziehungsweise zeigen will, daß



man mit Blick auf eine EU-Mitgliedschaft

die demokratischen Spielregeln

beherrscht? Der Adressat säße

in diesem Fall in Paris oder in Berlin.

Ein Motiv, das sich natürlich von
demjenigen unterscheidet, das Canetti

beschreibt: Wo alle hingehen, da

will man auch dabei sein.

Mobilisierbare Subkulturen Zu

einem anderen Aspekt, den Sie in Ihrem

Artikel diskutieren: Sie schreiben, keine

totalitäre Jugendbewegung habe „eine
Generation derartig physisch stählen

und gleichzeitig geistig zerrütten können,

wie es die Mischung aus
Extremsportarten, Kabelfernsehen und Freizeit

vermochte". Sie sprechen von einer

Generation, „die in sinnlosen Risiken und
zweckfreien Gewalttaten nach Erfüllung
sucht und tatsächlich allzeit zu allem

bereit zu sein scheint", und sagen dann:

„Wenn dies die Lage wäre"- Sie scheinen

eine These ausprobieren zu wollen

-, „dann wären ausländerfeindliche

Ausschreitungen, Hooliganismus und
Vandalismus nur die ersten gewalttätigen

Symptome einer Jugend, die
verroht ist wie Landsknechte nach langem

Krieg. " In nur einem Jahrzehnt habe

„die Berliner Republik ein mobilisierbares

Potential von Subkulturen hervorgebracht,

vor deren möglichem Anschluß

an politische Projekte es einem graust".
Eine Zuspitzung, die den üblichen,

abwägenden und nach allen Seiten

abgesicherten Einschätzungen eine
grundsätzlich andere Sicht entgegenhält und
bestimmte Signale als Gefahrensignale
wahrnimmt. Als gesellschaftliche
Oberflächensymptome, die als Keimformen

bedrohlicher Entwicklungen interpretiert
werden könnten oder müßten.

Der Beitrag verstand sich übrigens
als ironische Replik auf einen in der

Frankfurter Allgemeinen publizierten
Artikel von Diedrich Diedrichsen, der
Die Leude woll'n losn überschrieben

war. Diedrichsens These ist viel
optimistischer als die von Jünger. Er

versucht in der vermeintlich depolitisierten

Lifestylegesellschaft protopoli-
tische Elemente auszumachen. Die

Welt sei „voller immer radikalerer und

fanatischerer Egos", die völlig privat,

unpolitisch und egozentrisch auftreten,

auf den zweiten Blick aber eine

„Wiedergeburt des Politischen" aus
der Freizeitkultur entdecken lassen.

Das Wann und Wohin bestimme der

mediale Einsatzbefehl, das, wie
Diedrichsen schreibt, „gesungene
Kommando". Diese Mobilisierbarkeit der

Lifestyles sei zu nutzen, um sie wieder

an politisch-kulturelle Projekte
anzuschließen, was bisher allerdings
nur der NPD gelungen sei, die den

freizeitrassistischen Neonazis das

Gefühl gebe, „an einem größeren Projekt

teilzunehmen", das Projekt „des
Nationalsozialismus nämlich".
Diedrichsen wiederholt exakt die Frage

Jüngers, die Frage, welcher Macht es

wohl gelingen werde, die hohen, in

Bereitschaft gehaltenen Energien für
sich zu nutzen. 1933 wußte Jünger es

dann. Die Leute wollen heute wieder,
daß was passiert, da hat Diedrichsen

Recht. Das wollten sie 1932 auch,

1933 sind sie dann angeschlossen
worden an ein „größeres Projekt". Ich

halte Diedrichsens Analyse für
ausgezeichnet, aber seine Hoffnungen für
bedenklich. Ich wünsche mir keinen

Anschluß an ein größeres politisches
Projekt, frage mich allerdings, auf

welche Kommandos die mobilisierbaren

Subkulturen heute warten, die

vielen, die in Fitness-Studios, beim

körperlichen Training, bei den diver¬

sen Extremsportarten die Belastbarkeit

ihrer Körper prüfen. Soll man in

der immensen Aufmerksamkeit, die

heute dem Körper gilt, nur eine Spielart

des Narzißmus sehen? Oder nicht
auch die Vorbereitung auf künftige
Kampfeinsätze?
Alexander von Schönburg vergleicht die

„Langeweile" des Jahres 1914 mit der

Müdigkeit des Jahres 1999, wenn er in

dem von ihm mitverfaßten Manifest

Tristesse Royale sagt:„Wäre das hier

Cambridge und nicht Berlin und wäre

es jetzt der Herbst des Jahres 1914 und

nicht der Frühling des Jahres 1999,

wären wir die ersten, die sich freiwillig
meldeten. "u

Das würde natürlich sehr gut zu der

These passen, daß die Leute „los
woll'n". Und wieder ist es etwas
vermeintlich Unpolitisches, Langeweile,
Ennui, Erlebnishunger von reichen

Wohlstandskindern, die als Motive
herhalten müssen. Aber dieser

Lifestyle kann eben in Politik umschlagen,

und dann melden die jungen
Herren aus dem Adlon sich freiwillig:
Aus dieser Perspektive könnte man in

den Freeclimbern von heute die

Gebirgsjäger von morgen sehen, im Taucher

den Kampfschwimmer, im

Fallschirmspringer den Paratrooper und
in den Massen der Jogger und
Bodybuilder ein marschbereites Heer. Ich

sehe in dieser ebenso fortgeschrittenen

wie unbewußten Disziplinierung
inmitten der Fun- und Freizeitgesellschaft

eine unerhörte Mobilmachung,
die nur noch auf den Einsatzbefehl zu

warten scheint, um an den Kämpfen

um Inklusion und Exklusion
teilzunehmen. Schon reicht das Adrenalin,
das beim Risikosport ausgeschüttet
wird, nicht mehr aus, um diese durch
und durch fit gemachten wie todes-

119



Andalusien

Tate Modern, London

Fotos: Elisabeth Blum

I «

Bi n

mutigen Körper zu befriedigen. Das

an die Sicherheitsleine genommene
Risiko reicht nicht mehr aus, um den

„danger seeker" zu reizen. In den mit

Springerstiefeln bewehrten Schlägern
könnte man die Avantgarde eines

Heeres sehen, dessen Tross noch in

den Winterquartieren ausharrt und

sich in zahllosen Übungen auf beliebige

Einsätze vorbereitet. Die

uniforme Mode der tank tops,
Camouflage-Hosen und Kevla-Rucksäcke

deutet auf die Formierung einer
Armee hin, die man jederzeit erkennen

würde, wären nicht bislang noch die

Farben so bunt.

Was müßte denn passieren, damit

Menschen, die von ihrer potentiellen

Anschlußfähigkeit an politische
Großprojekte nichts ahnen, losschlagen?
Was muß gesellschaftlich einbrechen,

damit die ohnehin dünne Decke der

bürgerlichen Ordnung reißt?

Nicht viel. Ich frage nur: Warum riskieren

so viele Menschen beim Extremsport

schwere Verletzungen oder setzen

sich der Lebensgefahr aus? Daß

es sich dabei nicht um ein Randphänomen

handelt, ist etwa daran zu

erkennen, daß die Versicherungen mit

neuen Einstufungsklassen reagieren.
Bei den heute Dreißigjährigen handelt

es sich ja um die erste Generation,

die den Krieg kaum noch von

Erzählungen der Eltern her „kennt".
Ist Alexander von Schönburgs Satz

„Unsere Langeweile bringt den Tod.

Langsam komme ich zur Überzeugung,

daß wir uns in einer ähnlichen

Geistesverfassung befinden wie die

jungen Briten, die im Herbst 1914
enthusiastisch die Rugby-Felder von
Oxford und Cambridge verließen, um
in den Krieg gegen Deutschland zu

ziehen"13, nur provokativ gemeint?

120



Oder werden Stimmungen
ausgedrückt, Sehnsüchte, wie sie die

Freiwilligengeneration des Jahres 1914
formuliert hat, als man sich mitten in

einer saturierten Welt, die einen nicht
mehr herausforderte, die keine Risiken

mehr bot, um mit Jünger zu
sprechen: die keinen Platz mehr hatte für
„abenteuerliche Herzen", Herzen, die

erst angesichts des Schreckens schlagen,

buchstäblich nach dem Krieg

gesehnt hat? Nach einer „großen
Zeit"? In Tristesse Royale hat Christian

Kracht den „Krieg" einen „Ausweg"
genannt.14
In einer Welt, die erfolgreich Surrogate
als Wirklichkeit anbietet und die

Auseinandersetzung mit der Realität risikofrei

und ungefährlich macht, gibt es ein

wachsendes Bedürfnis nach wirklichen

Erlebnissen, nach existentiellen

Auseinandersetzungen

nach körperlichen Herausforderungen,

bei denen etwas auf dem Spiel
steht. Nicht Kommunikation, sondern

Kampf, das ist die entscheidende
Differenz. Statt virtueller Spiele
körperliche Erfahrungen. Hans Ulrich

Gumbrecht hat in seinem Buch 1926

geschrieben, Boxen sei deshalb ein

so unglaublich erfolgreicher Sport,
weil es den Zuschauern „den Tod

gegenwärtig" macht, weshalb das

Höchste eines Kampfes die Entscheidung

durch Knock out ist.15

Sehen Sie hier einen direkten

Zusammenhang zu Inklusion und Exklusion?

Die Debatte über Inklusion und
Exklusion wird ja oft so geführt, als

handle es sich um eine abstrakte

Fragestellung, als gebe es zwischen den

Zonen der Inklusion und Exklusion

überhaupt keine Verbindung, schon

gar nicht eine existentielle oder exi-

stenziell bedrohliche. Worauf ich hin¬

aus wollte, ist, daß bereits die

Selbstbeschreibungen, also die in den
Feuilletons und Talkshows flottierenden

Thematisierungen schon erhebliche

Wirkungen haben: die Stilisierungen
der Gefahr, der Bedrohung, des

Kampfes führen ja bereits zu realen

Reaktionen, auch wenn von einer

wirklichen Gefahr noch gar keine

Rede sein kann. Man übt sich sozusagen

in „Vorneverteidigung" - gegen
Ausländer, gegen Eindringlinge,
gegen Migrantenströme - und errichtet

Grenzen, die überwacht und verteidigt

werden können. Das alles findet
ja bereits statt. Und wo dies so nicht

möglich ist, da findet dieses Streben

nach Inklusion und Exklusion sein

Pendant in Gruppenbildungen und in

physischer Aufrüstung. Die Skinheadtruppen,

die aus der Provinz in die

Hauptstadt fahren, um dort Jagd auf
Ausländer zu machen, die es auf dem
Land gar nicht gibt, sind vielleicht das

mobile und aggressive Äquivalent der

Gated communities. Während letztere

auf passive Gewalt durch Verteidigung,

auf Abschreckung durch semio-
tische Barrieren und auf große

Entfernungen von den Problemvierteln der

Ballungsräume setzen, funktioniert
die mobile „Kriegsmaschine", von der
Deleuze und Guattari sprechen, der

Skinheads mit denselben Differenzen,

geht aber gegen Exklusionsopfer -
Migranten, Ausländer, Obdachlose -
gewalttätig vor. Trifft dies zu, dann

haben die privilegierten Bewohner

teurer Wohnsicherheitszonen mit den

vagierenden Schlägertrupps mehr
gemeinsam, als sie bisher ahnen.

Das Gespräch führte Peter Neitzke

im Februar und August 2001.

Anmerkungen
1 Die Realität der Telematik. Zur Semantik

der globalisierten Gesellschaft, in: Merkur,
H. 582 583/1997; Exklaven. Globalisierte
Städte auf dem Weg zum Staat im Staate,

in: Berliner Debatte. Inititial 9/1998
2 Vgl. Niels Werber, Die Zukuft der Weltgesellschaft,

in: Maresch, Rudolf; Niels Werber

(Hg.), Kommunikation, Medien, Macht,
Frankfurt am Main 1999

3 Zygmunt Bauman, Die Krise der Politik,

Hamburg 2000
4 Vgl. François Dubet, Diedier Lapeyronnie, Im

Aus der Vorstädte, Stuttgart 1994 (frz. Ausg.
Paris 1992)

5 Vgl. Neil Smith, The New Urban Frontier,

London, New York 1996, und ders. Wem

nützt der neue Urbanismus? Zero Tolerance,

die „Giuliani-Zeit" und der Revanchismus der

Neunziger, in: CENTRUM. Jahrbuch Architektur

und Stadt 1998-1999, 135ff

6 „Life Tastes Good". Coca-Cola-Werbung,

Sommer 2001

7 Niels Werber, Vorbereitung der Kampfzone
Nimmersatter. Erlebnisbedarf: „Die Leude

woll'n los", aber wohin? Zur alten und

neuen Protopolitik der Lifestyles, Frankfurter

Rundschau, 14. Dezember 2000
8 Elias Canetti, Masse und Macht, Frankfurt am

Main 1980, S. 103f

9 Eberhard Seidel, Ist Genua 2001 die
Geburtsstunde einer neuen Protestgeneration?,
die tageszeitung, 28. Juli 2001

10 Vgl. nur Helmut Willke, Atopia,
Frankfurt/Main 2001. Dazu auch Werber,

Niels, Ohne Raum / im Raum. Globalisierung

und Geopolitik als Leitsemantiken der

Weltgesellschaft, in: Telepolis, 7. Mai 2001

11 Diedrich Diedrichsen, Die Leude woll'n, daß

was passiert. Wege aus der Ironiefalle: Für

eine Wiedergeburt des Politischen aus dem

Ungeist der Freizeitkultur, Frankfurter
Allgemeine Zeitung, 13. Oktober 2000

12 Tristesse Royale, Berlin 1999, S. 138

13 Ebd., S.137f

14 Ebd., S. 156
15 Hans Ulrich Gumbrecht, 1926. Ein Jahr am

Rand der Zeit, Frankfurt/Main 2001, S. 78

fWSSBr,

121


	Auf welche Konflikte müssen wir uns einstellen? : Ein Gespräch mit dem Literatur- und Medienwissenschaftler Niels Werber

