
Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt

Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich

Band: - (2001-2002)

Artikel: Das Sicherheitsproblem ist immer ein Problem der Regierenden, die
der wachsenden Komplexität der Stadt geistig nicht folgen können : ein
Gespräch mit dem Schriftsteller Robert Menasse

Autor: Blum, Elisabeth / Neitzke, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Sicherheitsproblem ist immer
ein Problem der Regierenden,
die der wachsenden Komplexität
der Stadt geistig nicht folgen können
Ein Gespräch

mit dem Schriftsteller Robert Menasse

In Ihrem Roman Sinnliche Gewißheit

lesen wir: „Granja Julieta, ein Villen- und

Gartenbezirk in Säo Paolo, Mauern oder

Gitter um Häuser, Scherengitter vor den

Fenstern, vergitterte Privatparkplätze,

einige große, weiße Apartmenthäuser mit
Wächterhäuschen und wieder Mauern,

ein dichtes Gittersystem, das zusammen
mit den Gittersystemen anderer guter
Viertel einen Käfig um die schäbigen,

armen Teile der Stadt bildete, so daß nicht

die Verschanzten, sondern die

Ausgesperrten gefangen sind." Welches Bild

von Metropole haben Sie?

Robert Menasse: In Städten, die man
seit vielen Jahrzehnten als Zukunftsstädte

charakterisiert, wird ununterbrochen

Geschichte vernichtet. Städte

sind Geschichtsvernichtungsorte. Die

Entscheidungen, wie das geschieht,
fallen in Urbanen Zentren, wo die

meisten ruhmsüchtigen, talentierten,
genialischen, fiebrigen Menschen

zusammenströmen.

Was meinen Sie mit Zukunftsstädten?

Säo Paolo zum Beispiel. Ich habe

zehn Jahre dort gelebt und erst langsam

zu begreifen begonnen, daß das,

was sich in Städten an Zukunftsprojekten

entwickelt, paradigmatisch ist

für die Zukunft menschlicher
Gesellschaften überhaupt, eben weil Städte

Entscheidungszentren sind. Ich bin

1981 nach Säo Paolo gekommen.
Damals gab es dort ein Viertel, das

klassische Sammelviertel der italienischen

Einwanderung. Dieses Viertel

hatte, und dies in einem fast
musealen Sinne, einen unendlichen
Charme. Man fand dort ein Italien,
wie man es in Italien nicht mehr fand.

Getrennt von der sogenannten Heimat

überlebten hier Sprache, Gesten,

Verkehrsformen, Moden, von denen
sich das lebendige, real existierende

Amsterdam
Robert Menasse

Fotos: Elisabeth Blum

Italien schon längst wegentwickelt
hatte. Das italienische Viertel in Säo

Paolo war so etwas wie ein positives
Ghetto und zugleich eine „touristische"

Attraktion für die Menschen
derselben Stadt. Man konnte innerhalb

Säo Paolos in ein anderes und

zugleich historisches Land reisen,

wenn man in dieses Viertel aufbrach.

Dann beschloß die Stadtverwaltung,
das Viertel vollständig abzureißen, es

lag nämlich genau dort, wo aus diversen

Gründen die beste und logistisch
attraktivste Möglichkeit bestand, eine

sechsspurige Zu- und Abfahrt für die
Stadtautobahn zu schaffen.

Ohne Widerstand?

Es gibt in Säo Paolo keine Kultur des

Ensembleschutzes. Eine Stadt, die

von Anfang an immer Moderne
produziert hat, findet den Gedanken an

geschützte Fassaden geradezu lächerlich.

Es gab natürlich Aufregung. Es

gab Kommentare von Journalisten,
die dort gerne weiter italienisch essen

gegangen waren. Drei Monate später

war das ganze Viertel platt gemacht.
Heute ist dort eben eine Autobahnauffahrt,

und die Bevölkerung des

Quartiers lebt woanders. Im ersten

Augenblick habe ich gedacht: Das

kann ich nicht begreifen. Aber dann
ist zweierlei passiert. Erstens fühlte
ich mich im Laufe der darauffolgenden

Monate und Jahre ganz einfach

deswegen korrumpiert, weil die
Autobahnauf- und abfahrt auch mein
Leben erleichterte. Wenn ich über die

Stadtautobahn ins Zentrum fahren

oder in bestimmte Teile der Stadt

gelangen wollte, ersparte das mir eine

Dreiviertelstunde im erstickenden
Verkehr der Metropole. Einmal in drei

Monaten vielleicht war ich dorthin
essen gegangen, aber jeden Tag mußte

ich aus beruflichen Gründen da

irgendwie durch. Ich wurde durch die

neue Realität korrumpiert. So ist die

Geschichte des Abrisses in mir immer
mehr abgesunken. Und zweitens hat

mich die simple Tatsache, daß das

Viertel nicht mehr existierte, gezwungen,

mir für bestimmte Momente
meiner Freizeit, meiner Genußgier
und meiner Sehnsüchte anderes zu
suchen. Und so habe ich plötzlich

71



Viertel in der Riesenstadt kennengelernt,

die ich vorher nicht kannte.

Durch die Zerstörung der Geschichte

wurde ich offener für die Gegenwart,
und die Gegenwart hat mich damit

belohnt, daß sie mein Leben erleichterte,

eine unglaubliche Erfahrung. Im

ersten Affekt habe ich mir gedacht:
Wenn ich jemals zurückkomme nach

Europa, wenn ich jemals heimkehren
sollte nach Wien, werde ich fordern:
Verbietet den Denkmalschutz! Später

beginnt man das natürlich differenzierter

zu sehen. Aber für mich ist

diese jahrelange Erfahrung in einer
wirklich megalomanischen Großstadt

sehr interessant gewesen. Säo Paolo

hat ja 20 Millionen Einwohner auf

einer Fläche, die etwa der von Oberösterreich

entspricht, aber dicht bebaut.

Wenn man von der Aussichtsterrasse

des damals höchsten Gebäudes der

Stadt in alle Richtungen schaut, sieht

man nirgendwo einen Horizont ohne
Stadt. Die Stadt geht über den Horizont

hinweg, man hat den Eindruck,
sie umfaßt den ganzen Erdball. Hinzu

kam noch eine Erfahrung, die mir klar

gemacht hat, was Stadt als

Zerstörungszentrum von Geschichte bedeutet.

Wie in jeder Metropole gibt es in

Säo Paolo Viertel der Reichen, und es

gibt Slums. Der Reichtum will sich auf

irgend eine Weise zeigen, zugleich
aber will er sich schützen. In diesen

Vierteln wird eine Ästhetik produziert,
die beides ermöglicht: stolze Demonstration

der eigenen Macht und

zugleich radikale Abschirmung und
radikaler Schutz. In solchen Vierteln gibt
es Gebäude, in denen der Reichtum

sich nach dem Prinzip definiert:

zeigen, daß man sich alles kaufen kann,

was in der Welt als schön gilt, eine

dorische Säule etwa oder ein goti¬

sches Fenster, und das alles mit Wällen

und Mauern umgeben, die so

hoch sind, daß man nicht hinüberklettern

könnte, und so geschützt mit
modernster Technologie, daß in

Selbstschußanlagen geriete, wer es

trotzdem versuchte. Hinter den

Mauern der Reichtum der gesamten
Menschheit, von der griechischen
Antike bis zur Chrysler-Building-Ästhetik.
Die Zukunft, dachte ich mir, ist eigentlich

eine Klitterung aus dem Schönsten

der Vergangenheit, das Zitat,
aber vollständig befreit vom Geist des

Zitierten, einfach als ästhetisches

Spiel. Handfest und materiell beglaubigt

ist nicht der produzierte Schein,

es sind ausschließlich die Mechanismen,

mit denen er beschützt wird. Als

ich 1989 nach Wien zurückkam und

in die Ausläufer der Postmoderne-
Debatte hineinstolperte, habe ich

zum ersten Mal in meinem Leben

eine Debatte, die ich fast versäumt

hätte, unglaublich schnell begriffen.
Gemessen daran, was in einer Weltstadt

wie Säo Paolo existiert, war das

hier nichts als eine Sandkastendebatte.

Als ich später New York

kennenlernte, wollte ich wissen, ob das

Vernichten von Geschichte grundsätzlich

auf Megazentren zutrifft. Es

stimmt. Wo Weltentscheidungen
fallen, können diese Entscheidungen

nur auf der Basis der Zerstörung von
Geschichte und zugleich auf der Basis

der Ausbeutung ihrer Ästhetik getroffen

werden.
Wiederum in Sinnliche Gewißheit findet
sich eine Denkfigur, die Waiter Benjamins

Bild vom Engel der Geschichte

umkehrt. Bei Ihnen hat der Engel „das
Antlitz auf die Zukunft gerichtet. Wo

eine einzige Katastrophe vor uns

erscheint, da sieht er einen Idealzustand,

der, weil er nie erreicht wurde, vor ihm

in Trümmer zerfällt". Ein starker Sturm

gehe „vom nie erreichten Paradies aus,

der sich in seinen Flügeln verfangen hat
und so stark ist, daß der Engel sie nur
mit großer Anstrengung ausbreiten

kann". Der Sturm treibe ihn „unaufhaltsam

in die Vergangenheit zurück, derer
den Rücken kehrt, während vor ihm in

immer bizarrere, unverständliche Trümmer

zerfällt, worauf er hinauswollte. "

Und Sie schließen: „Das, was wir die

Bewegung oder die Geschichte nennen,
ist dieser Sturm. " Vor welchem Bild der
Zukunft graut dem Engel?

Dem Engel graut davor, daß er die

Zukunft plötzlich sieht. In Benjamins
Bild wußte der Engel ja nicht, wohin
er fliegt, er blickte in die Vergangenheit

und wurde in eine Zukunft
getrieben, die er nicht kannte. Als er
sich aber umdreht und man ihm die

Zukunft zeigt, treibt ihn der von der
Zukunft ausgehende Sturm zurück in

die Vergangenheit. Dem Engel graut
nicht vor der Zukunft, sondern davor,
daß er sie nicht mehr erreichen kann.
Zukunft ist heute nicht mehr, was
sie einmal war. Die Geschichte der

Zukunftsentwürfe läßt sich vereinfachend

so zusammenfassen: Vor Hegel

und Marx gab es keine Vorstellung

von einem Telos der Geschichte.

Erst Hegel und Marx haben eine der

Weltgeschichte innewohnende Logik
entdeckt: Die Entwicklung der

Menschheit steuert auf ein

Geschichtsziel zu, dieses Ziel können wir
nicht nur erkennen, um es schneller

zu erreichen, wir können in die
Entwicklung auch bewußt eingreifen. In

dem Augenblick aber, als die einen
für ein konkretes Bild der Zukunft
eintreten, für die größtmögliche Befreiung

der Menschen und ihre Teilhabe

72



Paulo Mendes da Rocha Im Juli 2000 ist ein

brasilianischer Architekt mit dem Mies van der

Rohe-Preis ausgezeichnet worden, hinter dessen

in unseren Breitengraden nahezu unbekannten

Namen einer der bedeutendsten Architekten der

Gegenwart steht: Paulo Mendes da Rocha. Mendes

beginnt 1957, vor dem Hintergrund der
brasilianischen Moderne, mit einem aufsehenerregenden

Erstling sein Schaffen und entwickelt in

einer eigenen, unverwechselbaren architektonischen

Sprache ein Werk, das durch seine Kraft

über die vergänglicheren Zeitströmungen hin-

am Reichtum der Welt, für den
Sozialismus, widersprechen diejenigen, die

die Welt weiter beherrschen wollen,
diejenigen, die unter Freiheit
ausschließlich ihre Freiheit verstehen

und unter Reichtum nur ihren Reichtum,

für dessen Produktion sie

Arbeitssklaven brauchen. Es waren also

zwei einander widersprechende
Konzepte der Zukunft, die die Welt

gespalten haben. Eine Metapher wie die

vom Engel der Geschichte ist da

vollkommen überflüssig, man kann sie in

einem Roman verwenden, in einem

Gedicht, in einem geschichtsphiloso-
phischen Traumtext - wir brauchen

das nicht, wir fragen einfach: Was ist

und was kann die Zukunft? Noch
einmal: Die Schlacht ist geschlagen worden.

Sie wurde um das Bild der
Zukunft geführt und ist in Kämpfen und

Kriegen entschieden worden. Es gibt
einen Sieger in dieser Auseinandersetzung.

Mit Lukäcs gesprochen gab

es zwei Konzepte von Zukunft: das

eine wollte eine freie Zukunft, das

andere nur noch die Rasierapparate
verbessern. Wir haben uns eindeutig für
das zweite Konzept entschieden.
Danach gibt es keinen Grund mehr, die

Welt nach konkurrierenden
Zukunftsvorstellungen zu spalten, und so ist

es auch kein Zufall, daß die Spaltung
der Welt aufgehört hat, nachdem sich

die Gegenwart in einem geschichts-

philosophischen Sinne die Zukunft zu

verbieten begonnen hat - warum für
eine andere Zukunft als die eintreten,
die man bereits erreicht hat? Die

Entfernung vom Paradies, das die

Menschheit einmal mit der
Geschichte erreichen wollte, ist aber die
Rückkehr in die Barbarei. Diese
Barbarei hieß Nationalsozialismus und
Stalinismus. Wenn Zukunft nicht

ausweist. Wie nur wenigen Architekten gelingt
es ihm, in seinem Werk etwas vom grundlegenden

Wesen der Architektur sichtbar zu machen.

Mendes gehört zu den Architekten, deren Arbeiten

man sofort erkennt, unabhängig von ihrem

Maßstab und der jeweiligen Bauaufgabe. Nicht

so sehr architektonische Einzelheiten oder
formale Merkmale, sondern die kühnen und
ungewöhnlich präzisen Konzeptionen lassen sofort
ihren Autor erkennen. Mendes' Bauten sind von
einer außergewöhnlichen, nahezu klassisch zu

nennenden Klarheit und zeugen zugleich von ei-

mehr das Ergebnis des Versuchs ist,

ein bestimmtes Geschichtsziel zu

erreichen, dann hören, geschichtsphilo-
sophisch gesprochen, Geschichte und

Vergangenheit auf. Wenn wir bestreiten,

daß die Geschichte der Menschheit

ein Ziel hat, oder wenn wir nicht
erreichen wollen, was uns einmal als

mögliches Ziel der Geschichte
erschienen ist, dann bedeutet das auch,

daß alles, was bisher geschehen ist,

keinen Flinweis mehr darauf geben
darf, daß der Geschichte ein Sinn

innewohnte. Mit der Zerstörung der

Idee eines Ziels der Geschichte
zerstört man also zugleich die Vorstellung

einer der Geschichte immanenten

Logik, und damit zerstört man
auch die Vergangenheit, man macht

aus ihr ein Ensemble aus Beliebigkeiten

und Zufällen.

nem unorthodoxen geistigen Hintergrund.
Gedankliche Freiheit und Präzision prägen seine

Projekte und verleihen ihnen, trotz ihres höchst

individuellen Ausdrucks, geradezu universellen

Charakter.

Die auf den folgenden Seiten publizierten, im
Dezember 2000 angefertigten Fotos zu zwei von
Mendez' Bauten stammen von der Zürcher
Architektin Annette Spiro, die mit ihrer im Herbst

2001 beim Verlag Niggli erscheinenden
Monographie erstmals eine umfassende Arbeit zum
Werk des Architekten vorlegt.

Alternativen In Die Krise der Politik

sagt Zygmunt Bauman etwas Ähnliches:

Man verzichte heute darauf, die

Welt „durch eine Gegenüberstellung
ihres Jetztzustands mit der Alternative

einer besseren Gesellschaft" zu beurteilen.

Jegliche kritische Theorie und Praxis

soll „so fragmentiert, dereguliert,
selbstreferentiell, singulär und episodisch"
sein „wie das postmoderne Leben

selbst".

Der Postmodeme ging - und geht -
es darum, Entitäten zu zertrümmern,
um die von ihrem Sinn befreiten und

fragmentierten Teile und Splitter
danach „neu" oder „besser" zusammenzusetzen,

das ist ja gerade das

Verführerische an der Postmoderne. Wie

soll man aber leben - ohne
Geschichte, ohne irgend eine Vorstellung

von der Zukunft? Offensichtlich

73



geht es nur noch darum, die Gegenwart

zu akzeptieren, wie sie ist, für
sie zu funktionieren und sich für sie

fit zu machen.

Der weltweite Widerstand gegen die die

Welt unter sich aufteilenden Konzerne

und Kapitalgesellschaften akzeptiert die

Gegenwart nicht, wie sie ist, im Gegenteil.

Die Gegner der Globalisierung sind

momentan die einzigen, die sich

weigern zu akzeptieren, daß es keine
Alternative geben soll. Die Geschichte

der Befreiung der Menschheit war
immer ein Kampf um immer weniger
Herrschaft des Menschen über den

Menschen, um Demokratie. Von
Demokratie kann man allerdings nur
reden, wenn man wirklich die Möglichkeit

der Wahl hat. Heute haben wir
einen demokratisch legitimierten
Mangel an Wahlmöglichkeiten.
Die politische Delegitimierung von
Alternativen und die Selbstanpassung an
eine alternativlose Gegenwart bestätigen

einander wechselseitig.

Richtig. Und die Idee, politisch
gegenzusteuern, Alternativen zu formulieren

und sich für sie einzusetzen, ist in

der Politik praktisch verschwunden.

Heute sagt die Politik nicht, wir müssen

da und dort gegensteuern, sie

sagt nur: So ist die Entwicklung, wir
müssen uns für diese Entwicklung fit
machen. Alles was Staat und Politik

tun, ist, alle Ecken und Kanten so

abzuschleifen, daß alles reibungslos im

Sinne einer ohnehin stattfindenden

Entwicklung funktioniert. Der helle
Wahnsinn. Das ist nicht nur die Preisgabe

jeglicher Verantwortung, es ist

eigentlich die Zustimmung zur Selbst-

entmachtung, die Preisgabe der Idee

der Entscheidungsfreiheit. Selbstent-

machtung der Politik. Etwa wie wenn

man sagen würde, Ende der zwanziger

Jahre hätte sich deutlich
abgezeichnet, daß Europa unter die
Herrschaft des Faschismus kommen

würde, und daß es ein Fehler der
sozialistischen und kommunistischen
Parteien war, dagegen zu kämpfen.
Nach heutiger politischer Logik hätten
sie durchzusetzen helfen sollen, was
sich ohnehin als die stärkere Tendenz

zeigte. Durchaus kein so unsinniges
Beispiel, wie man vorschnell meinen
könnte. Wer heute sagt, man müsse

fit sein für die Entwicklung, die sich

unter unseren Augen abspielt, ist
jederzeit auch bereit, eine faschistische

Entwicklung zu stützen, wenn diese
sich als die stärkere herausstellt. Und

deswegen ist - auch wenn wir jetzt
nicht von Faschismus reden können -
die Entwicklung strukturell faschistisch,

Faschismus wäre die physische
Ausschaltung von Alternativen. Die

Frage ist nicht nur, wo wir ankommen
wollen oder nicht wollen, sondern

wie wir ein Leben in der Gegenwart -
und zwar auch zukünftig - produzie¬

ren können - ohne Geschichte und

ohne Zukunft.
Während die Vergangenheit als zu

vergessende bezeichnet wird, kehren, wie

um die Gegenwart der Vergangenheit

zu demonstrieren, Armut und Obdachlosigkeit

an diejenigen Orte zurück, die

die Gewinner der sogenannten
Marktgesellschaft als Bühne ihrer Selbstdarstellung

betrachten. Viele Menschen
erfahren auch in Europa, daß man sie

nicht mehr braucht. Viviane Forrester

spricht in ihrem Buch Der Terror der

Ökonomie davon, daß man auf die Idee

kommen könnte, sich der Überflüssigen
einfach zu entledigen.
Durchaus kein zynischer Vorschlag. Er

überspitzt nur eine Situation, für die

es bereits drei praktizierte Lösungsmuster

gibt.
Die erste könnte man die Wiener

Lösung nennen: Sozialpolitik, eine

Politik mit dem Anspruch,
Rahmenbedingungen zu schaffen und in

gesellschaftliche Prozesse steuernd

einzugreifen. Man entschädigt die sozial

Scheiternden mit einem Lebensmini-

74



Paulo Mendes da Rocha

Casa no Butantà, Sào Paulo (1960)
Blick auf den Eingangsbereich (links)
Wohndiele vor den Schlafräumen (rechts)
Fotos: Annette Spiro, Zürich

mum. Ideologiepolitik, radikale

Scheinpolitik.
Die zweite Lösung wird in New York

praktiziert: Selbst die Obdachlosen

sollen stolz darauf sein, in dieser

Stadt zu leben. Zugespitzt formuliert:
lieber obdachlos in New York als

Sozialhilfeempfänger in Wien, lieber
in der Warmluft eines New Yorker U-

Bahn-Schachts überleben als in einer

Gemeindewohnung der Wiener
Sozialdemokraten. Die New Yorker

Lösung: Man gebe den Menschen den

Stolz, Bürger dieser Stadt zu sein -
gegenüber der Wiener Lösung, bei

der man das Steuervolumen erhöht,
die Verlierer aber mit Sozialhilfe,
Sozialwohnungen und so weiter abfindet.
Die dritte Lösung gibt es erst nach

dem Fall der Mauer, die Berliner

Lösung. Man gibt den Menschen
beides: die Idee, im Zentrum der Welt zu

leben, in einer sich radikal verändernden

Stadt, selbst wer es nicht schafft,

ist Teil einer Stadt, die es schafft -
und zugleich versichert man ihnen,
daß man niemanden verhungern läßt,

der es nicht schafft. Zugegeben, die

New Yorker Lösung ist eine dürftige
Lösung. Aber wenn ich lese, daß der

Arbeitsplatz eines deutschen Kohlearbeiters

so hoch subventioniert ist,

daß die Subvention höher ausfällt als

der Lohn, den der Arbeiter bekäme,
dann finde ich das einigermaßen
grotesk. Es ist doch ökonomisch wirklich

grotesk, wenn ein Arbeiter rund 3000
Mark dafür bekommt, daß er in die
Grube fährt, und der Staat bezahlt
noch einmal 4000 Mark dafür, daß

dieser Arbeitsplatz überhaupt
existiert, so daß das Ganze auf diese

Weise zusammen 7000 statt 3000
Mark kostet. Ich glaube, daß sich

mittelfristig durchsetzen wird, was
alle liberalen Ökonomen heute schon

vorschlagen: Wenn ein Mensch mit
einer solchen Arbeit für 3000 Mark

seine Gesundheit ruiniert und der

Staat für die Erhaltung dieses Arbeitsplatzes

noch einmal 4000 Mark zahlt,
stellt sich doch die Frage, ob es nicht

gescheiter wäre, dem Arbeiter gleich
4000 Mark zu geben und die Grube

zu schließen. Der Arbeiter hat 1000

Mark mehr als bisher, die könnten in

den Konsum gehen, und er hat Zeit,

sich fortzubilden und, möglicherweise,

Voraussetzungen dafür zu

entwickeln, daß er selbst oder zumindest
seine Kinder bessere Startbedingungen

haben. Die Zukunft der
entwickelten Zivilisationen, das heißt für
mich: die Zukunft der Metropolen,
wird in einer Art kapitalistischem
Kommunismus liegen. Es wird ein

aus rein ökonomischer Logik
beschlossenes Grundeinkommen
geben, ohne irgend einen ideologischen
Überbau. Es wird ein Grundeinkommen

geben, weil es sonst Barbarei

geben wird. Man kann nicht einfach

Existenzen zerstören, Menschen auf

den Straßen Flungers sterben lassen,

die ökonomischen Folgen und die
sozialen und politischen Kosten wären
mit Sicherheit höher, als wenn man
die Zahlung eines Grundeinkommens

vereinbarte, das ja in den Konsum
zurückfließt. Das Ganze wird eine rationale

ökonomische Entscheidung des

entfesselten Weltkapitalismus werden,

sozusagen ein Treppenwitz der

Weltgeschichte: Der Sozialismus wird

eingeführt aus Gründen der Markt-
vernunft. Zugleich wird das

Grundeinkommen bewirken, was die

Lebensgrundlagen des Kapitalismus
verstärkt: noch exzessiverer Konsum,
noch größere Raserei des Marktes.

Ob das Ganze irgendwann implo-
diert, läßt sich heute nicht entscheiden.

Die Entscheidung wird auf jeden
Fall die sein zwischen Barbarei und

ideologiefreiem Sozialismus.

Der nicht nur rational einleuchtende

Gedanke, daß die Zukunft der Metropolen

in einer Art kapitalistischem
Kommunismus liegen wird, scheint noch

75



andere Denkexperimente zu eröffnen.

Welcher mögliche Schluß daraus ist

wahrscheinlicher, welches Bild von

Metropolenbewohnern: stillgestellte,
konsumierende Massen, oder Menschen,

die sich, befreit von der Sorge um die

Existenzsicherung, unter dem Reich der

Freiheit mehr vorstellen als Einkaufszentren,

soweit das Auge reicht?

Ich fürchte, daß nichts anderes bleibt
als Konsum. Das Reich der Freiheit ist

ja eigentlich nur vorstellbar, wie es in

den Frühschriften von Marx beschrieben

wird: in der absoluten Freiheit

und Selbstbestimmung des
Menschen in bezug auf seine Tätigkeiten,

metaphorisch ausgedrückt: jagen,
fischen, kritische Kritiken schreiben.

Um es in einem Bild zu beschreiben:

Im Staat der Mullahs rebellieren

Frauen gegen den Tschador, um ihn,
nachdem sie den Kampf gewonnen
haben, aus ästhetischen Gründen

weiterhin zu tragen.

Aus Erfahrung klug oder aus Schaden

dumm? Richard Sennett identifiziert

an einer Stelle seines Buches Verfall

und Ende des öffentlichen Lebens

die fehlende Leidenschaft für unpersönliche

Fragestellungen als strukturelles

Merkmal für Rassismen aller Art. Nun

leben in ein und derselben Stadt
Menschen verschiedenster Kulturen
nebeneinander. Wenn aber das, was Stadt

noch sein darf, aufprivate Empfindungen,

auf Vertrautes zusammenschrumpfen

soll, muß alles mögliche
ausgeschlossen werden. Bedeutet das nicht

den Ruin für metropolitanes Leben?

Ich denke, daß die Diskussion zum
Thema Konflikte zwischen Kulturen

extrem ideologisch geführt werden.
Daß es solche Konflikte in einer Stadt

gibt, ist eine Fiktion. Es gibt nur Men¬

schen, die den Wehrlosesten, also

den Ältesten, Angst machen, indem
sie ihnen einreden, man könne am

Sonntag bald nicht mehr in die Kirche

gehen, weil es bald nur noch Minarette

gebe. Eine Metropole hat Minarette,

Kirchen und Synagogen. In

einer Metropole leben Menschen, die
Tür an Tür verschiedenste Kulturen
leben. Eine Metropole hat innere

Distanzen, die so groß sind wie das

Wechseln zwischen Kontinenten. Eine

Metropole muß aus diesem Grund

nichts anderes tun, als ihren Bewohnern

den Ausnahmezustand als

alltäglichen Bewußtseinszustand
nahelegen. Das ist alles. Absolut alles.

Denken Sie an Menschen ohne

Aufenthaltsstatus, sogenannte Illegale...
Kein Mensch ist illegal.
Schöne Floskel, aber leider nicht wahr.

Menschen ohne Papiere haben offiziell

keine Rechte. Und sie haben auch nicht

die Möglichkeit, sich legal andere

Formen der Existenz zu organiseren. Das

Recht ist alles andere als mobil, im

Gegenteil. Auch wenn die Wirklichkeit

die Grenzen des Rechts längst
überschritten hat, soll sie sich bestehendem

Recht beugen. Könnte man sich nicht

vorstellen, daß das Recht ähnlich flexibel

wird wie die Weltökonomie und auf
veränderte Verhältnisse ähnlich flexibel

reagiert? Und etwas produziert, was Sie

als ein wesentliches Charakteristikum

von Metropolen bezeichnet haben: Ad-

hoc-Lösungen statt ferner Ziele? Oder

ist das ein abstruser Gedanke?

Nein, das ist ein klassisches Beispiel
für die bewußtlose Dialektik
gesellschaftlicher Dynamik. Es ist kein

Kunststück, vorauszusagen, wie dieser

Konflikt ausgeht. Man muß kein

Hellseher sein, um voraussagen zu

können, was bestimmte politische

Schritte in nächster Zukunft sein werden.

Man muß sich nur auf den
Wirtschaftsseiten der Zeitungen informieren.

Und die Ungleichzeitigkeit, das

sogenannte Nachhinken vergrößert
sich ja immer und ist im Grunde nur
noch der Zeitraum zwischen der

Erstveröffentlichung auf der Wirtschaftsseite

der Neuen Zürcher Zeitung und
der Gesetzesfassung. Es ist nur noch

dieser Zeitraum, der ideologisch
überbrückt werden muß.

Ist die Festung Europa - das Beharren

auf der Trennung zwischen erwünschten

beziehungsweise von der Wirtschaft

benötigten und unerwünschten

Immigranten - unabwendbar? Oder wäre

eine grundsätzlich offenere Flaltung
vorstellbar, die etwa in der Anerkennung

sogenannter Illegaler bestünde?

Man muß unterscheiden zwischen

denen, die für die Wirtschaft interessant

sind, und denen, die politisch
verfolgt werden in ihren Heimatländern

und hier um politisches Asyl
nachsuchen. Die einen sind definierbar

über ihre Qualifikation, die anderen

nicht. Bei den politischen Flüchtlingen

gibt es ja nicht überwiegend
Minderausgebildete. Ich weiß, daß es

nicht Common sense ist in Europa -
aber ich würde jeden Menschen als

politischen Flüchtling bezeichnen, der

verhungern würde, wenn er nicht

wegginge aus seinem Land. Er muß
nicht zu Tode gefoltert werden, er
könnte einfach verhungern. Die Frage

ist nur, wo und wann der Punkt
erreicht wird, wo sich die Entwicklungslinie

des gesellschaftlichen Reichtums

mit der Entwicklungslinie des

gesellschaftlichen Bewußtseins so kreuzt,
daß eine Mehrheit der Gesellschaft

anerkennt, daß es legitim ist, in ein
anderes Land zu kommen zu versu-

76



Paulo Mendes da Rocha

Casa no Butantà, Säo Paulo (1960)
Fenster zur Arbeitszone
im Wohnraum
Foto: Annette Spiro, Zürich

77



chen als dort, wo man geboren ist, zu

verhungern.
Was ist gesellschaftliches Bewußtsein?

Das in Medien und im Mehrheitsdiskurs

sich ausdrückende Wissen

um die Verhältnisse in der Welt. Im

Durchschnitt immer unterentwickelt.
Wo die Entwicklung des gesellschaftlichen

Reichtums und die Entwicklung

des gesellschaftlichen Bewußtseins

aufeinandertreffen, sollte es

eine doppelte Einsicht geben: Weil

wir so reich und frei sind, sollte es zu

unserem Selbstverständnis gehören,
anzuerkennen, daß wir Menschen
diese Möglichkeit geben müssen.
In der Mehrzahl der europäischen
Länder kann derzeit von einem
gesellschaftlichen Bewußtsein, wie Sie es

definiert haben, nicht die Rede sein.

Ich habe den Eindruck, daß es so

etwas gibt wie eine pragmatische
Entwicklung zum Besseren. Ich kann mir
nicht vorstellen, daß die Schweiz mit
ihrem heutigen gesellschaftlichen
Bewußtsein so restriktiv gegen jüdische
Flüchtlinge vorgehen würde, wie sie

es im Zweiten Weltkrieg getan hat.

Das heißt, unsere Unzufriedenheit ist

immer relativ beziehungsweise
dynamisch. Gesellschaften altern und werden

auf schlaffere Weise liberalere
Gesellschaften. Sie machen Erfahrungen,

die sich irgendwo im Bauch

einer Gesellschaft - Marx hat

merkwürdigerweise immer vom Bauch der
Gesellschaft gesprochen - ansammeln.

Auf einmal entsteht eine Krise,

nicht mal eine große, wird aber

unglaublich intensiv diskutiert. Sie wird
dramatisiert, weil das gesellschaftliche

Wissen größer geworden ist und
das gesellschaftliche Alarmsystem

dementsprechend reagiert. Und die

Krise wird bewußter gelöst. Diese

bessere Lösung wird als ungenügender

erlebt, als eine ungenügendere
Lösung vor einem halben Jahrhundert

empfunden worden wäre.
Die vorauseilende Unterwerfung unter
das gesellschaftliche Durchschnittsbewußtsein

scheint das Denken und

Handeln der Mehrheit zu prägen. Ein

Beispiel dafür Ist die immer wieder
anzutreffende Ansicht, wer nichts zu
verbergen habe, habe nichts zu befürchten,

gegen die Kameras sei mithin
nichts einzuwenden. Müßte man nicht

von demokratischem Totalitarismus

dann sprechen, wenn das Bedürfnis

nach Übereinstimmung mit dem
gesellschaftlichen Durchschnittsbewußtsein

sich als übermächtig erweist? Und

könnte man sich vorstellen, daß es, trotz

dieser Entwicklung, eine „Rückeroberung"

des gesellschaftlichen
Durchschnittsbewußtseins durch Formen des

gesellschaftlichen Sprechens gibt, das

andere Ideen artikuliert? Daß man
allmählich begreift, daß hinter der überall

propagierten Idee von mehr Sicherheit

die nicht artikulierte von weniger Freiheit

steckt?

Ich denke, daß die hier skizzierte

Entwicklung zu einem demokratisch

legitimierten Totalitarismus unzweifelhaft

stattfindet. Der eigentliche
Konflikt ist wohl aber nicht derjenige
zwischen Menschen, die lieber sicher
als frei sein wollen, und solchen, die

umgekehrt die Freiheit der Sicherheit
vorziehen. Im übrigen fordert die

Videoüberwachung ja auch eine neue
Kreativität heraus, sei es auch in Form

von Steinen gegen die Kameras

Dann wären Sie auf dem Bildschirm.

Das wäre die Frage. Wenn ich unterhalb

der Überwachungskamera stehe

und sie zerstöre? Es wird Menschen

sehr bald auffallen, daß es unange¬

nehm ist, daß man ihnen irgendwo
beim Nasenbohren zuschaut,

beispielsweise in einer U-Bahn-Station,
obwohl sie weit und breit die einzigen

auf dem Perron sind. Es wird sich

eine enorme Wut gegen die Kameras

entfalten. Der eigentliche Konflikt
wird der sein zwischen jenen, die aus

Erfahrung klug werden, und denen,
die es vorziehen, aus Schaden dumm
zu werden. Die Zukunft der Gesellschaft

wird sich daran entscheiden,
ob man klüger oder dümmer wird auf
der Basis von Erfahrungen, für die es

kein Vorbild und kein Paradigma gibt,
weil es sich um qualitativ neue
Erfahrungen handelt, die wir heute
machen. Wenn Menschen heute intellek-

78



Paulo Mendes da Rocha

Casa no Butantà, Sào Paulo (1960)
Durchblick durch die Schlafzone

zum Wohnraum (links)
Fensterfront im Wohnraum (rechts)
Fotos: Annette Spiro, Zürich

tuell nicht nachvollziehen können,

was der Satz „Wenn ich nichts zu

verbergen habe, muß ich mich nicht
fürchten vor dem totalen
Überwachungsstaat", wenn sie nicht das

intellektuelle Minimum besitzen, um zu

begreifen, was das für sie heißt, dann

werden sie die Erfahrung machen,

was es bedeutet, und dann gibt es

Widerstand dagegen. Oder sie
machen die Erfahrung, daß sie keine

Erfahrung damit machen, dann waren
unsere Befürchtungen übertrieben.
Auf jeden Fall werden Erfahrungen
damit gemacht werden, und zwar
schon in naher Zukunft. Diejenigen,
die heute frohlocken, weil sie dies

oder jenes auf der Basis einer Boule¬

vardverwirrung so widerstandslos
durchsetzen konnten, wissen heute
noch nicht, welchen Konflikten sie

morgen zum Opfer fallen werden. Die

Gesellschaft wird um so freier in dem
Maße werden, wie das jenen zu
Bewußtsein kommt, die sich das heute
noch nicht vorstellen können. Es

scheint mir eine ausgemachte Sache

zu sein, daß wir uns irgendwann
zurücklehnen können, die Beine über-

einanderschlagen, eine gute Zigarette
rauchen und amüsiert beobachten

können, wie das Ganze in relativ kurzer

Zeit implodiert.

Das Gespräch führten Elisabeth Blum

und Peter Neitzke im August 2001.

79


	Das Sicherheitsproblem ist immer ein Problem der Regierenden, die der wachsenden Komplexität der Stadt geistig nicht folgen können : ein Gespräch mit dem Schriftsteller Robert Menasse

