
Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt

Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich

Band: - (2001-2002)

Artikel: Telegramm aus Nirgendwo

Autor: Wark, McKenzie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1072487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1072487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tate Modern, London

Foto: Elisabeth Blum

McKenzie Wark

Telegramm aus Nirgendwo

Im«—* v Y'* » £\

Hallo? Hallo? Ist da jemand? Ich rufe hier

an von dort, vom Tag rufe ich die Nacht,

vom Winter den Sommer. Ich melde

mich von der anderen Seite der Welt.

Hier, das heißt, wie die Dinge sich von
hier aus betrachtet darstellen (oder
umgekehrt). Und natürlich gibt es etwas,

das uns verbindet, etwas, das

Verbindungen zwischen uns allen schafft.

Für wen könnte Globalisierung etwas

Neues sein? Doch nur für die, die nahe

an den Zentren der alten imperialen
Macht gelebt haben. Für die übrigen (für

uns andere, für euch andere) draußen

an der Peripherie ist Globalisierung
nichts Neues. Von der Peripherie, also

von den früheren Kolonien aus gesehen,

ist Geschichte nichts anderes als

Globalisierung.
Nichts anderes als der Kampf, den die

Kolonialmächte eine nach der anderen

geführt haben, um von der zunehmenden

Nähe und dem wachsenden Handel

zwischen den Völkern zu profitieren.
In der Geschichte geht es nicht um Zeit,

es geht um Raum.

Die Ironie dessen, was man in der Alten

Welt als Globalisierung bezeichnet, liegt

ja darin, daß zum ersten Mal das

Zentrum die Peripherie einzuholen versucht.

Hallo, Freunde aus den alten Zentren,

willkommen beim Rest der Welt!

Willkommen zum Leben an der Peripherie!
Sie ist fast da, nicht ganz, nur fast. Im

Zentrum, wo sich nichts bewegt, scheint

es um Zeit zu gehen, an den schwimmenden

Rändern geht es nur um Raum.

Jahrhundertelang hat Europa seine

Kriege mit der Kohle und dem Eisenerz,

mit dem Flachs, mit der Wolle und dem

Holz aus den Kolonien geführt.
Jahrhundertelang hat Europa seinen Warenüberschuß

in den Kolonien abgeladen. Die

Industrie im Mutterland ist auf Kosten

der Peripherie gewachsen. Die Arbeiter-

8



aristokratie hat sich ihren Anteil an den

Profiten geholt - auf Kosten der Arbeiter

in der Peripherie. Jahrhundertelang
haben die Länder am Rande der Welt die

Mittel geliefert, mit deren Hilfe das alte

Europa sich selbst nach wie vor für das

Zentrum, für das absolute historische

Zentrum halten konnte.

Ein postkolonialer Brecht könnte sich

einen Arbeiter von der Peripherie
ausdenken, der die monumentale Pracht

der alten imperialen Hauptstädte
betrachtet und sich fragt: „Woher kam das

Material für all das? Woher das Essen

und die Stoffe, mit denen diese
Menschen gesättigt und gekleidet wurden?

Woher kamen die Truppen, die all das

verteidigen sollten? Wo hat man gestohlen,

was hier in den Museen steht?"

Geert Lovink behauptet, ganz Europa sei

ein Museum. Aber was für ein Museum?

Eine Art Container für das, was sich aus

den Ressourcen anderer machen läßt.

Das einzig wirklich Neue war, daß die

Vereinigten Staaten dagegen aufbegehrt
haben - und schließlich am imperialen
Tisch Platz nahmen. Wenn Europa ein

Museum für die Beute von der Peripherie

ist - dann sind die Vereinigten Staaten

ein Museum für die Beute aus Europa.

Das ist für euch Globalisierung. Verändert

hat sich allein die Geschwindigkeit der

Globalisierung, aber auch das ist eine alte

Geschichte. Die Télégraphié ist die wahre

Revolution der Kommunikation.

Seit es Telegraphen gibt, kommen
Informationen schneller voran als Menschen,

Güter oder Armeen. Seitdem kann die

physische Verteilung von Dingen weitaus

komplexer organisiert werden. Die

Bewegung von Dingen kann zum

Gegenstand einer ununterbrochenen

Logistik werden.

Seit es den Telegraphen gibt, ist es mit
der Architektur definitiv vorbei. Den An¬

fang von ihrem Ende bildeten diese

schönen Telegraphenämter des

neunzehnten Jahrhunderts, die es ja noch in

den meisten großen Städten gibt.
Mausoleen der Architektur an sich. Mausoleen

jener alten europäischen Idee,

einen Raum einzufassen und eine Grenze

zu ziehen, innerhalb derer sich die

jeweiligen Dinge in eine rationale

Ordnung bringen lassen.

Seit der Erfindung des Telegraphen ist

es vorbei damit. Nicht nur mit der

Architektur, sondern auch mit jener geistigen

Grenzziehung, die Nationalismus heißt.

Dazu war ein langer und blutiger Kampf

nötig, ein Kampf, der noch anhält.

Momentan erleben wir jeden Tag im

Fernsehen, wie der Nationalismus in einem

Leichentuch aus Telegraphen, Telephonen

und Fernsehen einbalsamiert wird -
in einem Leichnam aus Telästhesie.

Telästhesie oder „Wahrnehmung aus

der Ferne", das sind Werkzeuge, mit

denen es seit Jahren möglich ist, Vernunft

ohne Begrenzung zu schaffen, Dinge in

Bewegung zu setzen und ihre Bewegungen

zu überwachen. Die materiellen

Ressourcen der natürlichen Welt, mit denen

eine zweite, aber unbewohnbare Natur

errichtet worden ist, werden überwacht,

gemessen, verfolgt und gezählt - in einer

dritten telästhetischen Natur.

Telegramm für Professor Foucault:

Benthams Panoptikum ist nie gebaut
worden. Die Engländer zogen es vor,
ihre Störenfriede in die Kolonien

abzuschieben. Deswegen schreibe ich ja aus

Australien auf Englisch. (Ich könnte auch

aus Afrika auf Französisch oder aus

Brasilien auf Portugiesisch schreiben.)

Disziplinierungstechniken sind ein

unbedeutender Aspekt moderner Machtausübung

und werden in zunehmendem

Maße vektoriellen Technologien
untergeordnet.

In der Geometrie ist ein Vektor eine

Linie mit festgelegter Länge ohne festen

Ort. Er hat bestimmte Maße, kann aber

an jedem beliebigen Punkt anfangen
und innerhalb seines Radius eine

Verbindung zu jedem anderen Punkt

herstellen. In der Epidemiologie ist ein

Vektor ein spezifisches Mittel der

Übertragung von Infektionen, wie etwa Wasser,

Luft oder Körperflüssigkeiten. Durch

sie kann jeder Körper mit jedem anderen

Körper in Kontakt treten. Mithilfe von

Technologien kann ein Vektor eine
Sache mit einer anderen verbinden, in

einer besonderen Beziehung, aber ohne

spezifische Koordinaten. Mit anderen

Worten: Das Vektorielle ist eine Technik

des Offenen, des Virtuellen.

Disziplinierungstechniken schließen ein.

Sie zählen und klassifizieren, was sie

einschließen. Vektorielle Technologien
dehnen ihren Raster über den offenen

Raum aus und projektieren Linien für

Bewegungen in diesem Raum. Von der

Kartographie und der Navigation bis zur

Télégraphié und zur Telemetrie macht

das Vektorielle aus jeder irgendwo

verfügbaren Ressource etwas, das sich mit

jeder anderen verbinden läßt. Stellen Sie

sich die Kartographie und die Navigation
des achtzehnten Jahrhunderts als

äußerst langsame Cruise Missiles vor.

Telegramm für Doktor Heidegger:
Technologien rahmen nichts. Es gibt keine

eingezäunten Bereiche außer in der

kryptofaschistischen Gedankenwelt, es

gibt nur die Möglichkeit der Beziehung.

Technologie ist Materie und Bewegung.

Technologie rahmt nicht und kappt auch

nichts, sie eröffnet Wege und verbindet.

Zumindest ist das das Grundmerkmal

jener Technologien, die sich durchgesetzt
haben.

An der Peripherie war die vektorielle

Macht immer größer als die Macht der

9



Einschließung. Darum erscheint
Geschichte als Raum und nicht als Zeit,

was man auch in den alten Zentren

langsam begreift. Imperialismus heißt in

der Lage zu sein, den eigenen Raum

abzugrenzen auf Kosten eines anderen,

dessen Raum offen bleibt für Ströme
aller Art und ungleichen Tausch, aber so,

daß das die imperiale Macht nicht weiter
belastet. Eine imperiale Beziehung ist an

einem Ende geschlossen und am anderen

offen - zum Vorteil dessen, der die

Grenze errichtet hat.

Vektorielle Macht ist nichts Neues. Sie

ist so ait wie die imperialen Flotten des

achtzehnten Jahrhunderts, als die ersten

verläßlichen Karten hergestellt wurden.

Sie wird durch die Télégraphié beschleunigt.

Das Internet wiederum beschleunigt

die Télégraphié. Es verbindet sie mit

Archiven und macht es möglich, mehr

und mehr Daten miteinander zu

verknüpfen, immer komplexere
Ressourcenbestände miteinander in Beziehung

zu bringen. Ja, es beschleunigt, es sorgt
für Verbreitung und verändert einiges.

Aber in qualitativer Hinsicht ist es so

revolutionär nicht.

Trotz der Begeisterung einiger Web-

Künstler und Nachzügler auf dem
Gebiet der Medientheorie haben wir es

nicht mit einer Schlüsselperiode der

Mediengeschichte zu tun. Eher mit einer

Zeit, die die Virtualität der Telästhesie

freisetzt. Eine Virtualität, die im
Kommunikationsbereich überdauert, ihr Potential

jedoch nur langsam entfaltet hat. Mit

anderen Worten: schlechte Zeiten für

Konservative, gleich ob linke oder

rechte. Was sich langsam verändert hat,

ist die Tatsache, daß es immer schwieriger

geworden ist, die vektorielle Macht

jener Macht der Einschließung
unterzuordnen. Die Grenzen eines Staates,

eines Unternehmens, der Zaun um die

Familie oder um das eigene Ich lassen

sich nicht mehr so einfach sichern. So

sieht es zumindest in den alten imperialen

Zentren aus.

Raum - auf Kosten anderer Für uns
andere ist das nur Moderne as usual,

eine Moderne, die sich öffnet, noch einmal

öffnet und immer weiter öffnet.

Genauso verhielt es sich mit den Antipoden,

wo immer sie auch liegen mögen.
Der andere Pol, der andere Fuß - sie

wurden immer durch das definiert, in

bezug auf welches sie Peripherie sind.

Sie befanden sich immer im Übergang

zwischen Differenz und Identität, waren
stets weder hier noch dort. Wie komisch

und wie seltsam, daß sich diese antipodische

Ambivalenz in den alten Zentren

ausbreitet.

Das Murren des Südens erreicht den

Norden. Also findet der Imperialismus

neue Mittel, seine Grenzen zu sichern.

Die Europäische Union umfaßt nicht nur
eine Nation, sondern eine ganze Reihe

von ihnen, auf jeden Fall aber schließt sie

sie ein. Eine Grenze, eine Bürokratie, eine

Währung: Könnte das nicht die Formel für

den perfektionierten Faschismus sein?

Man nehme eine Grenze als Beispiel:

Selbst wenn man Migranten von überallher

aufnimmt und Flüchtlinge mit offenen

Armen empfängt, bleibt immer
noch die Frage nach jener Einschließung,

wie sie der Handelsprotektionismus

bildet. Auf diese Politik kann sich

die neue konservative Linke mit der

alten nationalistischen Rechten verständigen.

Man diskriminiert nicht mehr die

Körper der anderen. Handelsschranken

diskriminieren vielmehr, was diese Körper

produzieren. Heute überlebt das

Imperium, indem es die Arbeit der

Peripherie diskriminiert. Die Abschottung
des Raums des Zentrums bewahrt das

Zentrum vor Veränderungen und der

Unbeständigkeit vektorieller Verbindungen,
wie immer auf Kosten anderer.

Es gab einmal eine Zeit, in welcher der

Imperialismus dadurch herrschte, daß er

arme Länder mit Kanonenbooten

angriff. Heute leiht er armen Ländern Geld.

Kanonenboote feuern nicht mehr blindlings

auf den afrikanischen Kontinent,

wie in Joseph Conrads' Roman Herz der

Finsternis. Heute setzt man Laserwaffen

im Dschungel ein. Das heißt nicht, daß

„chirurgische" Schläge so genau wären -
sie sind nur viel „kostengünstiger" als

das Flächenbombardement ganzer
Städte. Die Nato steht für den Schutz

begrenzter Gebiete durch die avancierteste

vektorielle Macht.

Bislang ist eine Art der Einschließung
sicher: Immer noch gibt es viele Rassisten,

die glauben, daß Franzosen oder

Amerikaner eher ein Recht auf Arbeit
haben als Indonesier oder Chinesen. Und

da es auf der Linken eben so viele
Rassisten gibt wie auf der Rechten, hat eine

ungerechte Handelspolitik in den Zentren

der imperialen Macht eine Zweioder

sogar eine Mehr-Parteien-Basis. Es

gibt keinen von der imperialen Macht

unabhängigen Gerichtshof, vor dem

man vektorielle Gerechtigkeit einklagen
könnte. Und es gibt auch keine andere

imperiale Macht, die als ein ebenfalls

umgrenzter Machtblock Widerstand

leisten würde, weil sie dann Bomben und

10



Sanktionen fürchten müßte. Kurz, auf

der Makroebene wird der freien Verbreitung

von Handelsvektoren durch imperiale

Machtausübung Einhalt geboten. Die

Möglichkeit eines weiteren Machtblocks

wird durch imperiale Gewalt zunichte

gemacht. Wie man an der Peripherie

weiß, eine alte Geschichte.

Aber was ist mit den anderen Ebenen

der Einschließung? Was geschieht mit

der Abschottung der Familie? Oder mit
der des eigenen Ich? Was mit den alten

Disziplinierungsmaschinen - Schule,

Kirche, Kliniken? Hier läßt sich der

Einschließung nichts Gutes prophezeien.
Während der Imperialismus auf der

Makroebene fortbesteht und den Handel

so steuert, daß die alten Einschließungen

erhalten bleiben, durchdringt das

Vektorielle auf der Mikroebene alles und

setzt alles und jedes in Beziehung zu

allem anderen. Die Einschließungen
der Architektur schützen immer noch

vor Regen und schützen das Eigentum,
aber das ist auch schon alles. In jeder
anderen Hinsicht sind die

Kommunikationsingenieure zu Architekten geworden.

Und was sie entworfen haben,

kehrt die Rollen von Vektor und

Einschließung um: Jetzt ist die Einschließung

dem Vektor untergeordnet.
Der Markt herrscht gar nicht so viel. Freie

Märkte werden unverändert von speziellen

Interessen, Regelungen und Monopolen

eingeengt, auch wenn sich die

La Rochelle, Zürich

Fotos: Elisabeth Blum

Regeln von Zeit zu Zeit zum Wohl neuer

Monopolisten ändern. Eigentlich

herrscht das Vektorielle. Unsere Zeit ist

keine der Liberalisierung, sondern der

Vektoralisierung.
Große Unternehmen sind schnell dabei,

sich in den abgeschotteten Gebieten

der Nafta und der EU niederzulassen,

nachdem diese erweitert worden sind.

Indem sie Betriebe zusammenlegen
und von Ballast befreien, versuchen sie

so viel wie möglich von der quasi-mono-

polistischen Macht zu behalten, die sie

in der stärker geregelten Welt der national

abgegrenzten Bereiche genossen
haben. Sie beuten die vektorielle Macht

aus, um Produktions- und Handelskreisläufe

zu schaffen, die global sein sollen.

Im Zentrum wiederum soll die Politik

Kompromisse zwischen Staaten,

Unternehmen, Gewerkschaften und anderen

organisierten Interessengruppen
zustande bringen. Im Rahmen dieser Politik

der Kompromisse heißt freier Handel,

den Markt eines anderen zu erobern,

schließt aber, umgekehrt, nicht das

Recht des anderen ein, ungehindert
Handel in die andere Richtung zu

treiben. Während das Vektorielle sein

Potential entfaltet, tut es dies in einer Welt,

die von der Macht der Einschließung

geprägt ist und eine ungleiche Verteilung
dieses Potentials erzwingt.

Irregeführte Globalisierungsgegner, die

Einschließung mit Gerechtigkeit
verwechseln, unterstützen den Status quo,
in dem die Politik der Einschließung die

imperialen Handelsblöcke zum Schaden

der Peripherie begünstigt. Linke

Globalisierungsgegner fragen sich nicht, warum
sie die Straßen mit rechten

Globalisierungsgegnern teilen, die - wie Le Pen

oder Pat Buchanan - viel besser verstehen,

worum es geht.

Handel und Migration bleiben wichtige

Werkzeuge der Abschottung, während

sich die Abgrenzung in vielen anderen

Bereichen immer weniger sichern läßt.

Daher läuft die verständliche Frustration

jener Anarchisten, die in der

Globalisierungspolitik die falsche Seite unterstützt

und nichts erreicht haben, darauf

hinaus, daß sie Läden von Starbucks und

MacDonalds demolieren. Seltsamerweise

aber scheinen sie sich mit ihren

eigenen nationalen Markenprodukten
durchaus wohlzufühlen.

Die letzte Zeit, in der der Medienvektor

der Einschließung mit einigem Erfolg

untergeordnet war, war die Epoche der

nationalen Sendeanstalten, zuerst für

den Rundfunk, dann fürs Fernsehen.

Mit ihnen hatte man Räume geschaffen,
in denen der Vektor zur Macht der

Einschließung beitrug. Auf diese Weise

wurde der Nationalismus des

neunzehnten Jahrhunderts bis ins zwanzigste
Jahrhundert hinein verlängert - mit zum
Teil barbarischen Konsequenzen. Die

Sphäre der nationalen Rundfunk- und

Fernsehübertragungen war zugleich die

nationale Sphäre des Marketing. Marken

11



sollten eine nationale Identität haben:

FIAT ist eine italienische Marke, BMW

eine deutsche und so weiter. Natürlich

kann man sie auch außerhalb ihrer

jeweiligen nationalen „Hüllen" kaufen,

aber diese „Hüllen" haben eine anscheinend

„natürliche" Gruppe von Marken

geschaffen, die sich auf den jeweiligen
nationalen Raum bezogen. Nationale

Marken wurden Teil einer dritten Natur

aus Zeichen und Identitäten, die wiederum

ziemlich gut zur zweiten Natur der

gebauten Umwelt paßten. Und beide

waren in der „Hülle" der nationalen

Einschließung enthalten.

Wenn sie jetzt in das Zeitalter nach

Rundfunk und Fernsehen hinüberwechseln,

dann beginnen sich in den „Hüllen"

nach und nach durchsichtige Fenster

zu öffnen. Der kulturelle Raum des

Marktes verliert Zug um Zug seine

Verbindung zum Raum der Nation. In einer

vektoriellen Welt, in der Einschließungen,

gleich welcher Art, schwach sind,

bewahrt das Subjekt seinen Sinn für

Kohärenz, indem es sich alle Arten von
Zeichen aneignet - Marken,

Fußballmannschaften, Formen der Sexualität

oder Hobbies. Diese sind dem nationalen

Bereich nicht länger untergeordnet.
Sie zerstreuen sich, geraten aber auch in

Konflikt miteinander.

Auf dieser Ebene, unsauber und einseitig

argumentiert, besteht die Gerechtigkeit

darauf, daß ihre Zeit kommen wird,

eine Gerechtigkeit des offenen
Horizonts und der Virtualität von Beziehungen.

In ihrer Abwesenheit hat man das

irgendwie gefühlt, aber noch nicht

verstanden.

Die Angst vor der Öffnung Das aber

heißt nicht, daß das Gefühl, in einen

nationalen Raum oder in den Raum einer

Religion oder der eigenen Familie einge¬

schlossen zu sein, verschwunden wäre.

Es ist nur viel durchlässiger geworden
und viel weniger in der Lage, sich der

Anziehung durch andere Signifikanten

zu erwehren. Was aber verschwindet, ist

die kulturelle Hierarchie der Zeichen der

Einschließung. Wirklich alles, was eine

Identität besitzen kann, kann kommuniziert

und ausgetauscht werden. Die

Frage ist nur, bis zu welchem Grad dies

eine qualitative Kommunikation, also ein

Problem der Gerechtigkeit ist, oder ein

qualitativer Austausch, also eine Frage

der Fairness sein wird. Vielleicht aber

hängen diese Dinge immer voneinander

und ebenso von der Instabilität ihrer

Beziehung ab, von ihrer Offenheit also.

Daß eine Kultur der Markennamen
entsteht, ist dann nur eine Konsequenz der

Vektoralisierung, eine Konsequenz

davon, daß sich die Einschließung auf der

Mikroebene auflöst. Aber auch das

Gegenteil geschieht: Es kommt zu

einem Aufschwung des nationalen oder

religiösen Fundamentalismus. Die Angst

davor, daß das Maß der Einschließung

geringer wird, kann Menschen dazu

bringen, nach einer stärkeren Einschließung

zu suchen. Die Ironie der

Geschichte liegt darin, daß dies oft dadurch

erreicht wird, daß man der Anziehung

von Kräften erliegt, die, während sie

Legitimität im Namen der Einschließung

beanspruchen, in Wahrheit von vekto-

rieller Macht abhängig sind. Fundamentalismus

und Fremdenfeindlichkeit

verlassen sich auf die Macht der

Kommunikation.

So bewegt man sich durch das alltägliche

Leben, durch den Raum der Stadt,

dank der Stärke des Vektoriellen, damit

diese Bewegung bedeutsam und
lohnend ist oder man sie zumindest überleben

kann. Das ist schon seit sehr langer

Zeit so. Seit der Erfindung des Tele¬

phons ist die Stadt nicht mehr die gleiche.

Die Grenzen um ein Zuhause, um
eine Fabrik, um die Vorstadt oder den

Bezirk haben keine innere Notwendigkeit

mehr. Innerhalb der Architektur
verschiebt sich das Gewicht von der

Herstellung von „Hüllen" zur Herstellung

von ebenen Flächen.

Architekten bauen Modelle, die

Gebäude sein könnten, Gebäude könnten

Modelle für das sein, was aus dem Staat

werden könnte. Vielleicht kann auch der

Staat eher eine ebene Fläche als ein

umschlossenes Gebiet sein. Aber das

wäre eine ganz andere Art von Staat,

verglichen mit dem, den wir kennen.

Vielleicht geht es bei dieser Frage um
relative Dauer. Koolhaas schlägt eine

Architektur vor, die auf der einen Seite

Megastrukturen hervorbringt, bei denen

es sich um Flächen von relativ langer

Dauer handeln würde, auf denen es

wiederum sehr viele Bewegungen
geben würde. Auf der anderen Seite gibt

es auf diesen Flächen eine Light-Architektur,

die Requisiten als Anziehungspunkte

errichtet, im wortwörtlichen Sinn

einen Stall, einen zeitweiligen
Haltepunkt, von viel kürzerer Dauer.

Unter dem zersetzenden Einfluß des

Vektors wird Architektur etwas Fließendes.

Sie wird ebenfalls zu einer Form

von Bewegung. Vielleicht hat Architektur

auch überhaupt nichts mit „Hüllen" zu

tun. Vielleicht geht es bei ihr um Vektoren,

die außerhalb der Zeit liegen. Die

Kommunikationstechnik bringt Vektoren

hervor, die Informationen über den

Raum hinweg bewegen. Architektur

bringt Vektoren hervor, die Informationen

über die Zeit hinweg bewegen.
Als ein Beispiel dafür mag das

Guggenheim-Museum in Bilbao dienen. Zu den

signifikanten Merkmalen dieses Baus

gehört ganz sicher eines, das überhaupt

12



Menschen einschließen kann, als

normalerweise einen Platz überqueren

würden, wenn es nicht dort stünde.

Manches Bauwerk ist groß, weil es

genau weiß, wie wenig es von seinen

Ressourcen aufwenden muß, wenn es

eine Form über einen sehr kurzen

Zeitraum hinweg übermitteln will. (Ein

Beispiel dafür ist Diller + Scofidios

Brasserie-Restaurant im Untergeschoß von
Mies van der Rohes Seagram Building in

New York.)

Wenn der Vektor die Architektur getötet
hat, dann sind ironischerweise auch die

Medien tot. Rundfunk und Fernsehen

haben sich als Irrtum erwiesen, weil

Kommunikation gewöhnlich auf den

Nahbereich bezogen ist. Sie verbindet mehr,

als daß sie Grenzen zieht. Wenn man
ihre allgemeinen Eigenschaften verstehen

will, dann ist die Schlüsseltechnologie

im Kommunikationsbereich nicht

das Fernsehen, sondern das Telephon.

Medienexperten, die Rundfunk und

Femsehen als Paradigma der Kommunikation

angesehen hatten, suchen jetzt
nach Werkzeugen, um die Welt nach Rundfunk

und Fernsehen zu denken.

Während das Fernsehen Zuschauer in

eine Identität einschließt, kündet das

Telephon von zersplitternden Verbindungen.

Man denke nur an den Stadtraum

und daran, wie er vom Telephon umgestaltet

worden ist, dessen Netzwerk das

Innen und Außen des Stadtraums im

Untergrund und auf so nie dagewesene
Weise verbindet. Man denke an die

Avantgarden der Vergangenheit, von
den Romantikern über die Surrealisten

zu den Situationisten. Sie existieren im

Stadtraum, als ob der Telegraph und

später das Telephon ihn nicht bereits

transformiert hätten. Sie treffen sich im

Stadtraum, durchstreifen die Stadt und

nehmen das städtische Leben als offene

Foto: Elisabeth Blum

kein konstruktives Element ist. Das

Gebäude ist ein Bild, das über den Raum

hinweg übermittelt worden ist. Jeder hat

Bilder davon gesehen, jeder hat gehört,

wie darüber geredet wurde. Das Bild hat

den Kommunikationsvektor äußerst

erfolgreich kolonialisiert, ein bezeichnendes

Merkmal vieler eindrucksvoller
Bauwerke unserer Zeit. Sie existieren, aber

nicht für sich selbst, sondern für die
Medien. In dieser Hinsicht ist Architektur tot,
und sie ist es in mehr als einer Hinsicht.

Sie ist tot, aber nicht in den Medien,

jenem Forum des Untoten.

Architektur: Vom Ende der Hybris
Noch aber wissen wir nicht, wie gut das

Guggenheim-Museum in Bilbao über

die Zeit hinweg kommunizieren wird.

Vielleicht repräsentiert es eine Form der

Kommunikation, die über Jahrhunderte

hinweg funktionieren wird. Vielleicht
haben wir schon in der nächsten Woche

genug davon. Oft übernimmt die
moderne Architektur von der klassischen

die Eitelkeit der ewig gültigen Form. Ihre

größte Anmaßung war, nach einer Form

zu suchen, die aus der Zeit hinaustreten

und mit dem Ewigen kommunizieren

könnte. Der reine, weiße Kubus: eine

Architektur, die - wie der Staat, die

Familie oder die Kirche - für immer
Bestand haben und bis in alle Ewigkeit

Räume umschließen würde.

Architektur wird wieder interessant werden,

wenn sie sich von dieser Hybris

erholt, wenn sie ihren eigenen Tod

akzeptiert und Erlösung sucht, indem sie

das tut, was sie am besten kann. Sie

sollte nicht die Zeit im Raum einschließen,

sondern den Raum in die Zeit vek-

toralisieren. Manches Bauwerk ist groß,

weil es das Vektorielle zum Vorteil der

Einschließung einzusetzen weiß, und in

seiner Form viel mehr Bewegungen von

s ;

13



Fläche, nicht als umschlossenes Gebiet

auf, lassen aber das hauptsächliche
Mittel ihrer Verwandlung außer Acht -
das Telephon.

Telegramm für Guy Debord: Ihre

Melancholie ging nicht nur auf Ihre eigene

Rechnung. Der Raum, der Sie erst möglich

gemacht hat, war schon dabei, zu

verschwinden, lange bevor Sie es

bemerkt hatten, und lange bevor Sie geboren

wurden. Sie waren eine späte Blüte

der imperialen Welt.

Das Ironische an den Avantgarden des

Zentrums ist, daß sie immer zu spät
kommen. Erst jetzt gibt es eine Bewegung,

die zu verstehen beginnt, was

schon vor hundert Jahren klar gewesen
sein müßte: Die Avantgarde muß auf die

fortgeschrittenste Form des Vektoriellen

setzen, die ihr zur Verfügung steht. Das

Aufkommen der Web-Kritik zeigt schließlich

an, daß wir das zwanzigste Jahrhundert

verlassen, es aber zu spät verlassen.

Wer überhaupt mußte je in seinen

Einschließungen wohnen?

Vielleicht kann keine politische oder
ästhetische Bewegung, die in dem
abgeschlossenen Raum eines funktionierenden

Imperiums entsteht, sich jemals

völlig von der fortbestehenden Anziehung

durch die Einschließung freimachen.

Während die kreativste geistige
Arbeit in Europa das Internet als ihr

gegebenes Kommunikations- und

Austauschmittel gebraucht, wagen sich -
sogar von den avancierten Intellektuellen

- nur sehr wenige auf das Feld des

Vektoriellen vor.

Und dann gibt es auch noch diejenigen,
die diesen Vektor irgendwann in sein

Gegenteil verkehren möchten. Die Kritik

oder die Negation des Vektoriellen im

Namen der Einschließung gedeiht sogar
im Internet. Überall gibt es eine anhaltende

Sehnsucht nach der Herrschaft

der Einschließung über das Vektorielle.

Sehnt man sich nicht nach der Nation

und der Familie, dann statt dessen nach

Europa und dem Museum. Mit anderen

Worten, die Kritik hat nicht analysiert,

daß sie selbst im Verlangen nach der

Herrschaft der Einschließung verwurzelt
ist. Und ebensowenig hat sie ihre eigene

Verwurzelung in der imperialen
Geschichte durchleuchtet.

In den besten Ausstellungen und in vielen

neuen Anthologien darf man den

Anderen öffentlich zur Schau stellen und

zum Spektakel machen, ihn einer
Faszination für das Multikulturelle aussetzen

und sogar in die neuen Debatten über

Gerechtigkeit einbeziehen. Spricht man

aber über Fairness, dann gehört er nicht

dazu. Immer noch verweigert man ihm

die wirtschaftliche Gleichberechtigung.

Anstatt daß über Fairness im internationalen

Handel vor einem fairen und

unabhängigen Gerichtshof entschieden

wird, werden die amerikanischen oder

europäischen Wirtschaftsräume auf

Kosten anderer abgeschottet.
Das Vektorielle überwiegt auf der Mikro-,

nicht aber auf der Makroebene. Ebbe

und Flut des Vektoriellen werden, wenn
nicht zur zweiten, dann doch zumindest

zur dritten Natur innerhalb des

eingeschlossenen europäischen Raumes und

öffnen dort, nach und nach, die kleinen

Einschließungen des alltäglichen
Lebens. Das aber ist - auch wenn die

apokalyptische anti-moderne Rhetorik der

Kritiker das Gegenteil behauptet - nicht

das Ende der Welt. Die Achse verschiebt

sich, aber niemand fällt vom Rand der

Welt hinunter. Vielleicht, aber nur
vielleicht, ist das Vektorielle ein Prozeß, der

sich von unten nach oben auswirken

wird. Das gute Leben bestände dann

darin, daß man sich vom Wunsch der

Kritik nach einem ewigen und uner¬

schütterlichen Dreh- und Angelpunkt
löst, mit dessen Hilfe sich der rollende

Stein der Moderne aufhalten ließe. Das

gute Leben könnte auch darin bestehen,
daß man im Alltäglichen zu schätzen

weiß, daß das vektorielle Fließen und

Sich-Verändern die Ontologie selbst ist.

Die Einschließungen des Einzelnen sind

vergänglich, und wenn sie von vornherein

als vergängliche errichtet werden,
dann muß man diese Eigenschaft viel

weniger fürchten. Aber dann hätten wir

es mit dem Leben an der Peripherie,

wie es immer war, zu tun. Ist doch die

Peripherie gerade als jener Ort definiert,

an dem sich die Einschließungen auflösen,

wo der Raum immer einem Fließen

untergeordnet war, dessen Ursprung

irgendwo anders lag.

So verstanden könnten Gerechtigkeit
und Fairness eine Welt bedeuten, in der

Macht nicht mehr dazu gebraucht werden

kann, Einschließungen auf Kosten

anderer vorzunehmen. In dieser Welt

wären die Möglichkeiten, eine zeitweilige

Einschließung, gleich welcher Art,

vorzunehmen, gleichmäßig verteilt. So

gesehen sind die in Europa auf den

höchsten Ebenen ethischen Denkens

stattfindenen Versuche, eine philosophische

Ethik ohne Bindung an offene
wirtschaftliche Fairness zu begründen, nur
eine weitere Flucht vor der Verantwortung

für den Imperialismus.

Oder, so könnte es scheinen, man
schaut von irgendwo, kommuniziert

mittels dieses Vektors darüber, was
dieser Vektor erst werden soll.

Aus dem bei ACTAR, Barcelona, erschienenen

Katalog der Ausstellung „Mutations" (Centre
d'architecture „Are en rêve", Bordeaux, 24.
November 2000 - 25. März 2001)

Aus dem Englischen von Christian Voigt, Berlin

14



Amsterdam

Foto: Elisabeth Blum

15


	Telegramm aus Nirgendwo

