Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt
Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich
Band: - (2001-2002)

Artikel: Telegramm aus Nirgendwo
Autor: Wark, McKenzie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1072487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1072487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tate Modern, London
Foto: Elisabeth Blum

McKenzie Wark
Telegramm aus Nirgendwo

Hallo? Hallo? Ist da jemand? Ich rufe hier
an von dort, vom Tag rufe ich die Nacht,
vom Winter den Sommer. Ich melde
mich von der anderen Seite der Welt.
Hier, das heil’t, wie die Dinge sich von
hier aus betrachtet darstellen (oder um-
gekehrt). Und nattrlich gibt es etwas,
das uns verbindet, etwas, das Verbin-
dungen zwischen uns allen schafft.

Far wen kénnte Globalisierung etwas
Neues sein? Doch nur fir die, die nahe
an den Zentren der alten imperialen
Macht gelebt haben. Fr die tibrigen (fiir
uns andere, flr euch andere) draullen
an der Peripherie ist Globalisierung
nichts Neues. Von der Peripherie, also
von den friheren Kolonien aus gese-
hen, ist Geschichte nichts anderes als
Globalisierung.

Nichts anderes als der Kampf, den die
Kolonialmachte eine nach der anderen
geftihrt haben, um von der zunehmen-
den Néhe und dem wachsenden Han-
del zwischen den Vélkern zu profitieren.
In der Geschichte geht es nicht um Zeit,
es geht um Raum.

Die Ironie dessen, was man in der Alten
Welt als Globalisierung bezeichnet, liegt
ja darin, dal} zum ersten Mal das Zen-
trum die Peripherie einzuholen versucht.
Hallo, Freunde aus den alten Zentren,
willkommen beim Rest der Welt! Will-
kommen zum Leben an der Peripherie!
Sie ist fast da, nicht ganz, nur fast. Im
Zentrum, wo sich nichts bewegt, scheint
es um Zeit zu gehen, an den schwim-
menden Randern geht es nur um Raum.
Jahrhundertelang hat Europa seine
Kriege mit der Kohle und dem Eisenerz,
mit dem Flachs, mit der Wolle und dem
Holz aus den Kolonien gefuhrt. Jahrhun-
dertelang hat Europa seinen Warentber-
schul§ in den Kolonien abgeladen. Die
Industrie im Mutterland ist auf Kosten
der Peripherie gewachsen. Die Arbeiter-



aristokratie hat sich ihren Anteil an den
Profiten geholt — auf Kosten der Arbeiter
in der Peripherie. Jahrhundertelang ha-
ben die Lander am Rande der Welt die
Mittel geliefert, mit deren Hilfe das alte
Europa sich selbst nach wie vor far das
Zentrum, fiir das absolute historische
Zentrum halten konnte.

Ein postkolonialer Brecht kénnte sich
einen Arbeiter von der Peripherie aus-
denken, der die monumentale Pracht
der alten imperialen Hauptstddte be-
trachtet und sich fragt: ,Woher kam das
Material fur all das? Woher das Essen
und die Stoffe, mit denen diese Men-
schen geséttigt und gekleidet wurden?
Woher kamen die Truppen, die all das
verteidigen sollten? Wo hat man gestoh-
len, was hier in den Museen steht?”
Geert Lovink behauptet, ganz Europa sei
ein Museum. Aber was fur ein Museum?
Eine Art Container flr das, was sich aus
den Ressourcen anderer machen l&Rt.
Das einzig wirklich Neue war, daf die
Vereinigten Staaten dagegen aufbegehrt
haben — und schlieBlich am imperialen
Tisch Platz nahmen. Wenn Europa ein
Museum fur die Beute von der Periphe-
rie ist — dann sind die Vereinigten Staaten
ein Museum fur die Beute aus Europa.
Das ist fur euch Globalisierung. Verandert
hat sich allein die Geschwindigkeit der
Globalisierung, aber auch das ist eine alte
Geschichte. Die Telegraphie ist die wahre
Revolution der Kommunikation.

Seit es Telegraphen gibt, kommen Infor-
mationen schneller voran als Menschen,
Guter oder Armeen. Seitdem kann die
physische Verteilung von Dingen weit-
aus komplexer organisiert werden. Die
Bewegung von Dingen kann zum
Gegenstand einer ununterbrochenen
Logistik werden.

Seit es den Telegraphen gibt, ist es mit
der Architektur definitiv vorbei. Den An-

fang von ihrem Ende bildeten diese
schénen Telegraphendmter des neun-
zehnten Jahrhunderts, die es ja noch in
den meisten groRen Stadten gibt. Mau-
soleen der Architektur an sich. Mauso-
leen jener alten europdischen Idee, ei-
nen Raum einzufassen und eine Grenze
zu ziehen, innerhalb derer sich die je-
weiligen Dinge in eine rationale Ord-
nung bringen lassen.

Seit der Erfindung des Telegraphen ist
es vorbei damit. Nicht nur mit der Archi-
tektur, sondern auch mit jener geistigen
Grenzziehung, die Nationalismus heif3t.
Dazu war ein langer und blutiger Kampf
notig, ein Kampf, der noch anhélt. Mo-
mentan erleben wir jeden Tag im Fern-
sehen, wie der Nationalismus in einem
Leichentuch aus Telegraphen, Telepho-
nen und Fernsehen einbalsamiert wird —
in einem Leichnam aus Teldsthesie.
Telasthesie oder ,Wahmehmung aus
der Ferne”, das sind Werkzeuge, mit de-
nen es seit Jahren moglich ist, Vernunft
ohne Begrenzung zu schaffen, Dinge in
Bewegung zu setzen und ihre Bewegun-
gen zu Uberwachen. Die materiellen Res-
sourcen der nattirlichen Welt, mit denen
eine zweite, aber unbewohnbare Natur
errichtet worden ist, werden tiberwacht,
gemessen, verfolgt und gezéhlt — in einer
dritten telasthetischen Natur.
Telegramm fir Professor Foucault:
Benthams Panoptikum ist nie gebaut
worden. Die Englénder zogen es vor,
ihre Storenfriede in die Kolonien abzu-
schieben. Deswegen schreibe ich ja aus
Australien auf Englisch. (Ich konnte auch
aus Afrika auf Franzésisch oder aus
Brasilien auf Portugiesisch schreiben.)
Disziplinierungstechniken sind ein unbe-
deutender Aspekt moderner Machtaus-
Gbung und werden in zunehmendem
MafRe vektoriellen Technologien unter-
geordnet.

In der Geometrie ist ein Vektor eine
Linie mit festgelegter Lange ohne festen
Ort. Er hat bestimmte MaRe, kann aber
an jedem beliebigen Punkt anfangen
und innerhalb seines Radius eine Ver-
bindung zu jedem anderen Punkt her-
stellen. In der Epidemiologie ist ein
Vektor ein spezifisches Mittel der Uber-
tragung von Infektionen, wie etwa Was-
ser, Luft oder Kérperflissigkeiten. Durch
sie kann jeder Kérper mit jedem ande-
ren Kérper in Kontakt treten. Mithilfe von
Technologien kann ein Vektor eine Sa-
che mit einer anderen verbinden, in ei-
ner besonderen Beziehung, aber ohne
spezifische Koordinaten. Mit anderen
Worten: Das Vektorielle ist eine Technik
des Offenen, des Virtuellen.
Disziplinierungstechniken schlieRen ein.
Sie zéhlen und klassifizieren, was sie
einschlieBen. Vektorielle Technologien
dehnen ihren Raster tber den offenen
Raum aus und projektieren Linien fur
Bewegungen in diesem Raum. Von der
Kartographie und der Navigation bis zur
Telegraphie und zur Telemetrie macht
das Vektorielle aus jeder irgendwo ver-
fagbaren Ressource etwas, das sich mit
jeder anderen verbinden [4Rt. Stellen Sie
sich die Kartographie und die Navigation
des achtzehnten Jahrhunderts als &u-
Rerst langsame Cruise Missiles vor.
Telegramm fiir Doktor Heidegger: Tech-
nologien rahmen nichts. Es gibt keine
eingezdunten Bereiche auer in der
kryptofaschistischen Gedankenwelt, es
gibt nur die Moglichkeit der Beziehung.
Technologie ist Materie und Bewegung.
Technologie rahmt nicht und kappt auch
nichts, sie eréffnet Wege und verbindet.
Zumindest ist das das Grundmerkmal je-
ner Technologien, die sich durchgesetzt
haben.

An der Peripherie war die vektorielle
Macht immer groRer als die Macht der



EinschlieBung. Darum erscheint Ge-
schichte als Raum und nicht als Zeit,
was man auch in den alten Zentren
langsam begreift. Imperialismus heif3t in
der Lage zu sein, den eigenen Raum
abzugrenzen auf Kosten eines anderen,
dessen Raum offen bleibt fir Stréme al-
ler Art und ungleichen Tausch, aber so,
daR das die imperiale Macht nicht weiter
belastet. Eine imperiale Beziehung ist an
einem Ende geschlossen und am ande-
ren offen — zum Vorteil dessen, der die
Grenze errichtet hat.

Vektorielle Macht ist nichts Neues. Sie
ist so alt wie die imperialen Flotten des
achtzehnten Jahrhunderts, als die ersten
verldBlichen Karten hergestellt wurden.
Sie wird durch die Telegraphie beschleu-
nigt. Das Internet wiederum beschleu-
nigt die Telegraphie. Es verbindet sie mit
Archiven und macht es moglich, mehr
und mehr Daten miteinander zu ver-
kntpfen, immer komplexere Ressour-
cenbestdnde miteinander in Beziehung
zu bringen. Ja, es beschleunigt, es sorgt
fur Verbreitung und veréndert einiges.
Aber in qualitativer Hinsicht ist es so
revolutiondr nicht.

Trotz der Begeisterung einiger Web-
Kanstler und Nachztgler auf dem Ge-
biet der Medientheorie haben wir es
nicht mit einer Schliisselperiode der Me-
diengeschichte zu tun. Eher mit einer
Zeit, die die Virtualitdt der Teldsthesie
freisetzt. Eine Virtualitét, die im Kommu-
nikationsbereich tiberdauert, ihr Poten-
tial jedoch nur langsam entfaltet hat. Mit
anderen Worten: schlechte Zeiten fiir
Konservative, gleich ob linke oder
rechte. Was sich langsam veréndert hat,
ist die Tatsache, daR es immer schwieri-
ger geworden ist, die vektorielle Macht
jener Macht der EinschlieBung unter-
zuordnen. Die Grenzen eines Staates,
eines Unternehmens, der Zaun um die

Familie oder um das eigene Ich lassen
sich nicht mehr so einfach sichern. So
sieht es zumindest in den alten imperia-
len Zentren aus.

Raum - auf Kosten anderer Fiir uns
andere ist das nur Moderne as usual,
eine Moderne, die sich 6ffnet, noch ein-
mal 6ffnet und immer weiter 6ffnet. Ge-
nauso verhielt es sich mit den Antipo-
den, wo immer sie auch liegen mogen.
Der andere Pol, der andere Fulk — sie
wurden immer durch das definiert, in
bezug auf welches sie Peripherie sind.
Sie befanden sich immer im Ubergang
zwischen Differenz und Identitét, waren
stets weder hier noch dort. Wie komisch
und wie seltsam, daR sich diese antipo-
dische Ambivalenz in den alten Zentren
ausbreitet.

Das Murren des Stidens erreicht den
Norden. Also findet der Imperialismus
neue Mittel, seine Grenzen zu sichern.
Die Européische Union umfaft nicht nur
eine Nation, sondern eine ganze Reihe
von ihnen, auf jeden Fall aber schlief3t sie
sie ein. Eine Grenze, eine Blirokratie, eine
Wahrung: Kénnte das nicht die Formel fiir
den perfektionierten Faschismus sein?
Man nehme eine Grenze als Beispiel:
Selbst wenn man Migranten von Uberall-
her aufnimmt und Flichtlinge mit offe-
nen Armen empfangt, bleibt immer
noch die Frage nach jener Einschlie-
Rung, wie sie der Handelsprotektionis-
mus bildet. Auf diese Politik kann sich
die neue konservative Linke mit der al-
ten nationalistischen Rechten verstandi-
gen. Man diskriminiert nicht mehr die
Korper der anderen. Handelsschranken
diskriminieren vielmehr, was diese Kor-
per produzieren. Heute Uberlebt das Im-
perium, indem es die Arbeit der Peri-
pherie diskriminiert. Die Abschottung
des Raums des Zentrums bewahrt das

Zentrum vor Veranderungen und der Un-
bestandigkeit vektorieller Verbindungen,
wie immer auf Kosten anderer.

Es gab einmal eine Zeit, in welcher der
Imperialismus dadurch herrschte, dal3 er
arme Lander mit Kanonenbooten an-
griff. Heute leiht er armen Ldndern Geld.
Kanonenboote feuern nicht mehr blind-
lings auf den afrikanischen Kontinent,
wie in Joseph Conrads' Roman Herz der
Finsternis. Heute setzt man Laserwaffen
im Dschungel ein. Das heift nicht, dal
,chirurgische” Schlége so genau waren —
sie sind nur viel , kostengtinstiger” als
das Flachenbombardement ganzer
Stédte. Die Nato steht fiir den Schutz
begrenzter Gebiete durch die avancier-
teste vektorielle Macht.

Bislang ist eine Art der Einschliefung
sicher: Immer noch gibt es viele Rassi-
sten, die glauben, daf Franzosen oder
Amerikaner eher ein Recht auf Arbeit ha-
ben als Indonesier oder Chinesen. Und
da es auf der Linken eben so viele Ras-
sisten gibt wie auf der Rechten, hat eine
ungerechte Handelspolitik in den Zen-
tren der imperialen Macht eine Zwei-
oder sogar eine Mehr-Parteien-Basis. Es
gibt keinen von der imperialen Macht
unabhéngigen Gerichtshof, vor dem
man vektorielle Gerechtigkeit einklagen
kénnte. Und es gibt auch keine andere
imperiale Macht, die als ein ebenfalls
umgrenzter Machtblock Widerstand lei-
sten wirde, weil sie dann Bomben und



Sanktionen fiirchten mufte. Kurz, auf
der Makroebene wird der freien Verbrei-
tung von Handelsvektoren durch imperi-
ale Machtaustibung Einhalt geboten. Die
Maglichkeit eines weiteren Machtblocks
wird durch imperiale Gewalt zunichte
gemacht. Wie man an der Peripherie
weil, eine alte Geschichte.

Aber was ist mit den anderen Ebenen
der EinschlieBung? Was geschieht mit
der Abschottung der Familie? Oder mit
der des eigenen Ich? Was mit den alten
Disziplinierungsmaschinen — Schule,
Kirche, Kliniken? Hier &Rt sich der Ein-
schlieBung nichts Gutes prophezeien.
Wéhrend der Imperialismus auf der Ma-
kroebene fortbesteht und den Handel
so steuert, dal? die alten EinschlieSun-
gen erhalten bleiben, durchdringt das
Vektorielle auf der Mikroebene alles und
setzt alles und jedes in Beziehung zu
allem anderen. Die Einschliefungen

der Architektur schitzen immer noch
vor Regen und schitzen das Eigentum,
aber das ist auch schon alles. In jeder
anderen Hinsicht sind die Kommunika-
tionsingenieure zu Architekten gewor-
den. Und was sie entworfen haben,
kehrt die Rollen von Vektor und Ein-
schliefung um: Jetzt ist die Einschliefung
dem Vektor untergeordnet.

Der Markt herrscht gar nicht so viel. Freie
Mérkte werden unverdndert von speziel-
len Interessen, Regelungen und Mono-
polen eingeengt, auch wenn sich die

La Rochelle, Zirich
Fotos: Elisabeth Blum

Regeln von Zeit zu Zeit zum Wohl neuer
Monopolisten dndern. Eigentlich
herrscht das Vektorielle. Unsere Zeit ist
keine der Liberalisierung, sondern der
Vektoralisierung.

GrolRe Unternehmen sind schnell dabei,
sich in den abgeschotteten Gebieten
der Nafta und der EU niederzulassen,
nachdem diese enweitert worden sind.
Indem sie Betriebe zusammenlegen
und von Ballast befreien, versuchen sie
so viel wie moglich von der quasi-mono-
polistischen Macht zu behalten, die sie
in der stérker geregelten Welt der natio-
nal abgegrenzten Bereiche genossen
haben. Sie beuten die vektorielle Macht
aus, um Produktions- und Handelskreis-
laufe zu schaffen, die global sein sollen.
Im Zentrum wiederum soll die Politik
Kompromisse zwischen Staaten, Unter-
nehmen, Gewerkschaften und anderen
organisierten Interessengruppen zu-
stande bringen. Im Rahmen dieser Poli-
tik der Kompromisse heift freier Handel,
den Markt eines anderen zu erobern,
schlieBt aber, umgekehrt, nicht das
Recht des anderen ein, ungehindert
Handel in die andere Richtung zu trei-
ben. Wéhrend das Vektorielle sein Po-
tential entfaltet, tut es dies in einer Welt,
die von der Macht der EinschlieSung ge-
pragt ist und eine ungleiche Verteilung
dieses Potentials erzwingt.

Irregefiihrte Globalisierungsgegner, die
EinschlieRung mit Gerechtigkeit ver-
wechseln, unterstiitzen den Status quo,
in dem die Politik der EinschlieBung die
imperialen Handelsblocke zum Schaden
der Peripherie begtinstigt. Linke Globali-
sierungsgegner fragen sich nicht, warum
sie die StraBen mit rechten Globalisie-
rungsgegnern teilen, die — wie Le Pen
oder Pat Buchanan — viel besser verste-
hen, worum es geht.

Handel und Migration bleiben wichtige

Werkzeuge der Abschottung, wéhrend
sich die Abgrenzung in vielen anderen
Bereichen immer weniger sichern laRt.
Daher lauft die verstandliche Frustration
jener Anarchisten, die in der Globalisie-
rungspolitik die falsche Seite unterstutzt
und nichts erreicht haben, darauf hin-
aus, daB sie Laden von Starbucks und
MacDonalds demolieren. Seltsamer-
weise aber scheinen sie sich mit ihren
eigenen nationalen Markenprodukten
durchaus wohlzufthlen.

Die letzte Zeit, in der der Medienvektor
der EinschlieBung mit einigem Erfolg
untergeordnet war, war die Epoche der
nationalen Sendeanstalten, zuerst fiir
den Rundfunk, dann firs Fernsehen.
Mit ihnen hatte man Raume geschaffen,
in denen der Vektor zur Macht der Ein-
schlieBung beitrug. Auf diese Weise
wurde der Nationalismus des neun-
zehnten Jahrhunderts bis ins zwanzigste
Jahrhundert hinein verléngert — mit zum
Teil barbarischen Konsequenzen. Die
Sphére der nationalen Rundfunk- und
Fernsehtbertragungen war zugleich die
nationale Sphére des Marketing. Marken




sollten eine nationale Identitét haben:
FIAT ist eine italienische Marke, BMW
eine deutsche und so weiter. Nattrlich
kann man sie auch auBerhalb ihrer je-
weiligen nationalen ,Hullen” kaufen,
aber diese ,Hillen” haben eine anschei-
nend ,natdrliche” Gruppe von Marken
geschaffen, die sich auf den jeweiligen
nationalen Raum bezogen. Nationale
Marken wurden Teil einer dritten Natur
aus Zeichen und Identitaten, die wiede-
rum ziemlich gut zur zweiten Natur der
gebauten Umwelt palSten. Und beide
waren in der ,Hiille” der nationalen Ein-
schlieRung enthalten.

Wenn sie jetzt in das Zeitalter nach
Rundfunk und Fernsehen hintiberwech-
seln, dann beginnen sich in den ,Hul-
len" nach und nach durchsichtige Fen-
ster zu 6ffnen. Der kulturelle Raum des
Marktes verliert Zug um Zug seine Ver-
bindung zum Raum der Nation. In einer
vektoriellen Welt, in der EinschlieRun-
gen, gleich welcher Art, schwach sind,
bewahrt das Subjekt seinen Sinn fir
Kohérenz, indem es sich alle Arten von
Zeichen aneignet — Marken, FuRball-
mannschaften, Formen der Sexualitét
oder Hobbies. Diese sind dem nationa-
len Bereich nicht lénger untergeordnet.
Sie zerstreuen sich, geraten aber auch in
Konflikt miteinander.

Auf dieser Ebene, unsauber und einsei-
tig argumentiert, besteht die Gerechtig-
keit darauf, daR ihre Zeit kommen wird,
eine Gerechtigkeit des offenen Hori-
zonts und der Virtualitdt von Beziehun-
gen. In ihrer Abwesenheit hat man das
irgendwie gefthlt, aber noch nicht ver-
standen.

Die Angst vor der Offnung Das aber
heilt nicht, daB das Gefiihl, in einen na-
tionalen Raum oder in den Raum einer

Religion oder der eigenen Familie einge-

schlossen zu sein, verschwunden wére.
Es ist nur viel durchléssiger geworden
und viel weniger in der Lage, sich der
Anziehung durch andere Signifikanten
zu erwehren. Was aber verschwindet, ist
die kulturelle Hierarchie der Zeichen der
EinschlieRung. Wirklich alles, was eine
Identitat besitzen kann, kann kommuni-
ziert und ausgetauscht werden. Die
Frage ist nur, bis zu welchem Grad dies
eine qualitative Kommunikation, also ein
Problem der Gerechtigkeit ist, oder ein
qualitativer Austausch, also eine Frage
der Fairness sein wird. Vielleicht aber
héngen diese Dinge immer voneinander
und ebenso von der Instabilitat ihrer
Beziehung ab, von ihrer Offenheit also.
Dal} eine Kultur der Markennamen ent-
steht, ist dann nur eine Konsequenz der
Vektoralisierung, eine Konsequenz da-
von, dafs sich die EinschlieSung auf der
Mikroebene auflést. Aber auch das
Gegenteil geschieht: Es kommt zu ei-
nem Aufschwung des nationalen oder
religivsen Fundamentalismus. Die Angst
davor, daR das MaR der Einschliefung
geringer wird, kann Menschen dazu
bringen, nach einer starkeren Einschlie-
Rung zu suchen. Die Ironie der Ge-
schichte liegt darin, dal dies oft dadurch
erreicht wird, dall man der Anziehung
von Kréften erliegt, die, wéhrend sie Le-
gitimit&t im Namen der EinschlieBung
beanspruchen, in Wahrheit von vekto-
rieller Macht abhéngig sind. Fundamen-
talismus und Fremdenfeindlichkeit
verlassen sich auf die Macht der Kom-
munikation.

So bewegt man sich durch das alltagli-
che Leben, durch den Raum der Stadt,
dank der Stéarke des Vektoriellen, damit
diese Bewegung bedeutsam und loh-
nend ist oder man sie zumindest berle-
ben kann. Das ist schon seit sehr langer
Zeit so. Seit der Erfindung des Tele-

phons ist die Stadt nicht mehr die glei-
che. Die Grenzen um ein Zuhause, um
eine Fabrik, um die Vorstadt oder den
Bezirk haben keine innere Notwendig-
keit mehr. Innerhalb der Architektur ver-
schiebt sich das Gewicht von der Her-
stellung von ,Hullen” zur Herstellung
von ebenen Flachen.

Architekten bauen Modelle, die Ge-
bédude sein konnten, Gebaude konnten
Modelle fur das sein, was aus dem Staat
werden kénnte. Vielleicht kann auch der
Staat eher eine ebene Flache als ein
umschlossenes Gebiet sein. Aber das
ware eine ganz andere Art von Staat,
verglichen mit dem, den wir kennen.
Vielleicht geht es bei dieser Frage um
relative Dauer. Koolhaas schldgt eine
Architektur vor, die auf der einen Seite
Megastrukturen hervorbringt, bei denen
es sich um Flachen von relativ langer
Dauer handeln wiirde, auf denen es
wiederum sehr viele Bewegungen ge-
ben wirde. Auf der anderen Seite gibt
es auf diesen Flachen eine Light-Archi-
tektur, die Requisiten als Anziehungs-
punkte errichtet, im wortwortlichen Sinn
einen Stall, einen zeitweiligen Halte-
punkt, von viel kiirzerer Dauer.

Unter dem zersetzenden Einflul des
Vektors wird Architektur etwas FlieRen-
des. Sie wird ebenfalls zu einer Form
von Bewegung. Vielleicht hat Architektur
auch uberhaupt nichts mit ,Hallen” zu
tun. Vielleicht geht es bei ihr um Vekto-
ren, die aulerhalb der Zeit liegen. Die
Kommunikationstechnik bringt Vektoren
hervor, die Informationen tber den
Raum hinweg bewegen. Architektur
bringt Vektoren hervor, die Informatio-
nen Uber die Zeit hinweg bewegen.

Als ein Beispiel daftir mag das Guggen-
heim-Museum in Bilbao dienen. Zu den
signifikanten Merkmalen dieses Baus ge-
hort ganz sicher eines, das Gberhaupt



by
b
£53

Fre

: 3
Fhbaiaths

Faie
Poruvdane
$i ¢
Saias

P

(i
$¥Ehiiiieithe

#4§
te5s

Tiy
35

)f FrEERRpsRbS 5
BRERBs iebiRE
FRRREREsNraRES
BREXIBRRRERENIR S
PEFRAPEERNRIA
ERSRbprbinrhrparbiz,
L T A
Ty
R R T PR ) ¥
iSpbbbrEsti;
L Brras

it $disdtiessianiss
2;0‘00& $sdticanaces .
“'*x $lstbosddasssy
-l:v-! 1 $sdeasid
i
sttt
sisrnds
AL 4484
SORE4 4 o -
11548
seed
FERY

.
%
3 4

BRERENRIRRRE EFREIE

BEstans

Foto: Elisabeth Blum

kein konstruktives Element ist. Das Ge-
bdude ist ein Bild, das tiber den Raum
hinweg tbermittelt worden ist. Jeder hat
Bilder davon gesehen, jeder hat gehort,
wie darliber geredet wurde. Das Bild hat
den Kommunikationsvektor dulRerst er-
folgreich kolonialisiert, ein bezeichnen-
des Merkmal vieler eindrucksvoller Bau-
werke unserer Zeit. Sie existieren, aber
nicht fiir sich selbst, sondern fiir die Me-
dien. In dieser Hinsicht ist Architektur tot,
und sie ist es in mehr als einer Hinsicht.
Sie ist tot, aber nicht in den Medien, je-
nem Forum des Untoten.

Architektur: Vom Ende der Hybris
Noch aber wissen wir nicht, wie gut das
Guggenheim-Museum in Bilbao tber
die Zeit hinweg kommunizieren wird.
Vielleicht reprasentiert es eine Form der
Kommunikation, die tber Jahrhunderte
hinweg funktionieren wird. Vielleicht ha-
ben wir schon in der nachsten Woche
genug davon. Oft tbernimmt die mo-
derne Architektur von der klassischen
die Eitelkeit der ewig gtiltigen Form. lhre
grofte Anmafung war, nach einer Form
zu suchen, die aus der Zeit hinaustreten
und mit dem Ewigen kommunizieren
konnte. Der reine, weille Kubus: eine
Architektur, die — wie der Staat, die
Familie oder die Kirche — fur immer
Bestand haben und bis in alle Ewigkeit
Raume umschlieBen wiirde.

Architektur wird wieder interessant wer-
den, wenn sie sich von dieser Hybris
erholt, wenn sie ihren eigenen Tod ak-
zeptiert und Erlésung sucht, indem sie
das tut, was sie am besten kann. Sie
sollte nicht die Zeit im Raum einschlie-
Ren, sondern den Raum in die Zeit vek-
toralisieren. Manches Bauwerk ist groR,
weil es das Vektorielle zum Vorteil der
EinschlieBung einzusetzen weif3, und in
seiner Form viel mehr Bewegungen von

Menschen einschlieBen kann, als nor-
malerweise einen Platz Gberqueren
wirden, wenn es nicht dort stiinde.
Manches Bauwerk ist groR, weil es ge-
nau weil}, wie wenig es von seinen
Ressourcen aufwenden muR, wenn es
eine Form uber einen sehr kurzen Zeit-
raum hinweg tbermitteln will. (Ein Bei-
spiel dafur ist Diller + Scofidios Brasse-
rie-Restaurant im Untergeschol$ von
Mies van der Rohes Seagram Building in
New York.)

Wenn der Vektor die Architektur getotet
hat, dann sind ironischerweise auch die
Medien tot. Rundfunk und Fernsehen
haben sich als Irrtum erwiesen, weil
Kommunikation gewdhnlich auf den Nah-
bereich bezogen ist. Sie verbindet mehr,
als dal sie Grenzen zieht. Wenn man
ihre allgemeinen Eigenschaften verste-
hen will, dann ist die Schliisseltechnolo-
gie im Kommunikationsbereich nicht
das Fernsehen, sondern das Telephon.
Medienexperten, die Rundfunk und
Fernsehen als Paradigma der Kommuni-
kation angesehen hatten, suchen jetzt
nach Werkzeugen, um die Welt nach Rund-
funk und Fernsehen zu denken.
Wéhrend das Fernsehen Zuschauer in
eine Identitat einschlielt, kiindet das Te-
lephon von zersplitternden Verbindun-
gen. Man denke nur an den Stadtraum
und daran, wie er vom Telephon umge-
staltet worden ist, dessen Netzwerk das
Innen und AuBen des Stadtraums im
Untergrund und auf so nie dagewesene
Weise verbindet. Man denke an die
Avantgarden der Vergangenheit, von
den Romantikern (iber die Surrealisten
zu den Situationisten. Sie existieren im
Stadtraum, als ob der Telegraph und
spéter das Telephon ihn nicht bereits
transformiert hétten. Sie treffen sich im
Stadtraum, durchstreifen die Stadt und
nehmen das stédtische Leben als offene



Flache, nicht als umschlossenes Gebiet
auf, lassen aber das hauptsachliche
Mittel ihrer Verwandlung auRer Acht —
das Telephon.

Telegramm fur Guy Debord: lhre Me-
lancholie ging nicht nur auf Ihre eigene
Rechnung. Der Raum, der Sie erst mog-
lich gemacht hat, war schon dabei, zu
verschwinden, lange bevor Sie es be-
merkt hatten, und lange bevor Sie gebo-
ren wurden. Sie waren eine spate Blite
der imperialen Welt.

Das Ironische an den Avantgarden des
Zentrums ist, daB sie immer zu spét
kommen. Erst jetzt gibt es eine Bewe-
gung, die zu verstehen beginnt, was
schon vor hundert Jahren klar gewesen
sein muRte: Die Avantgarde mul3 auf die
fortgeschrittenste Form des Vektoriellen
setzen, die ihr zur Verfugung steht. Das
Aufkommen der Web-Kritik zeigt schlieR-
lich an, dal wir das zwanzigste Jahrhun-
dert verlassen, es aber zu spét verlassen.
Wer tberhaupt mufite je in seinen Ein-
schlieBungen wohnen?

Vielleicht kann keine politische oder &s-
thetische Bewegung, die in dem abge-
schlossenen Raum eines funktionieren-
den Imperiums entsteht, sich jemals
vollig von der fortbestehenden Anzie-
hung durch die Einschliefung freima-
chen. Wahrend die kreativste geistige
Arbeit in Europa das Internet als ihr
gegebenes Kommunikations- und Aus-
tauschmittel gebraucht, wagen sich —
sogar von den avancierten Intellektuel-
len — nur sehr wenige auf das Feld des
Vektoriellen vor.

Und dann gibt es auch noch diejenigen,
die diesen Vektor irgendwann in sein
Gegenteil verkehren maéchten. Die Kritik
oder die Negation des Vektoriellen im
Namen der EinschlieBung gedeiht sogar
im Internet. Uberall gibt es eine anhal-
tende Sehnsucht nach der Herrschaft

der EinschlieBung tber das Vektorielle.
Sehnt man sich nicht nach der Nation
und der Familie, dann statt dessen nach
Europa und dem Museum. Mit anderen
Worten, die Kritik hat nicht analysiert,
dal sie selbst im Verlangen nach der
Herrschaft der EinschlieBung verwurzelt
ist. Und ebensowenig hat sie ihre eigene
Verwurzelung in der imperialen Ge-
schichte durchleuchtet.

In den besten Ausstellungen und in vie-
len neuen Anthologien darf man den
Anderen 6ffentlich zur Schau stellen und
zum Spektakel machen, ihn einer Faszi-
nation fur das Multikulturelle aussetzen
und sogar in die neuen Debatten tber
Gerechtigkeit einbeziehen. Spricht man
aber Uber Fairness, dann gehort er nicht
dazu. Immer noch verweigert man ihm
die wirtschaftliche Gleichberechtigung.
Anstatt dal} Gber Fairness im internatio-
nalen Handel vor einem fairen und un-
abhéngigen Gerichtshof entschieden
wird, werden die amerikanischen oder
europdischen Wirtschaftsrdume auf
Kosten anderer abgeschottet.

Das Vektorielle tberwiegt auf der Mikro-,
nicht aber auf der Makroebene. Ebbe
und Flut des Vektoriellen werden, wenn
nicht zur zweiten, dann doch zumindest
zur dritten Natur innerhalb des einge-
schlossenen européischen Raumes und
6ffnen dort, nach und nach, die kleinen
EinschlieBungen des alltéglichen Le-
bens. Das aber ist — auch wenn die apo-
kalyptische anti-moderne Rhetorik der
Kritiker das Gegenteil behauptet — nicht
das Ende der Welt. Die Achse verschiebt
sich, aber niemand fallt vom Rand der
Welt hinunter. Vielleicht, aber nur viel-
leicht, ist das Vektorielle ein ProzeR, der
sich von unten nach oben auswirken
wird. Das gute Leben besténde dann
darin, daR man sich vom Wunsch der
Kritik nach einem ewigen und uner-

schitterlichen Dreh- und Angelpunkt
|6st, mit dessen Hilfe sich der rollende
Stein der Moderne aufhalten lieRe. Das
gute Leben konnte auch darin bestehen,
dall man im Alltéglichen zu schétzen
weil}, daB das vektorielle FlieRen und
Sich-Verédndern die Ontologie selbst ist.
Die EinschlieRungen des Einzelnen sind
verganglich, und wenn sie von vornher-
ein als vergangliche errichtet werden,
dann muR man diese Eigenschaft viel
weniger farchten. Aber dann hétten wir
es mit dem Leben an der Peripherie,
wie es immer war, zu tun. Ist doch die
Peripherie gerade als jener Ort definiert,
an dem sich die EinschlieRungen auflo-
sen, wo der Raum immer einem FlieRen
untergeordnet war, dessen Ursprung
irgendwo anders lag.

So verstanden konnten Gerechtigkeit
und Fairness eine Welt bedeuten, in der
Macht nicht mehr dazu gebraucht wer-
den kann, Einschliefungen auf Kosten
anderer vorzunehmen. In dieser Welt
wadren die Méglichkeiten, eine zeitwei-
lige EinschlieRung, gleich welcher Art,
vorzunehmen, gleichméRig verteilt. So
gesehen sind die in Europa auf den
héchsten Ebenen ethischen Denkens
stattfindenen Versuche, eine philosophi-
sche Ethik ohne Bindung an offene wirt-
schaftliche Faimess zu begriinden, nur
eine weitere Flucht vor der Verantwor-
tung fur den Imperialismus.

Oder, so kénnte es scheinen, man
schaut von irgendwo, kommuniziert
mittels dieses Vektors dariiber, was
dieser Vektor erst werden soll.

Aus dem bei ACTAR, Barcelona, erschienenen
Katalog der Ausstellung ,Mutations” (Centre
d'architecture ,Arc en réve”, Bordeaux, 24. No-
vember 2000 - 25. Mdrz 2001)

Aus dem Englischen von Christian Voigt, Berlin



Amsterdam
Foto: Elisabeth Blum

AR S




	Telegramm aus Nirgendwo

