Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt
Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich
Band: - (1996)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN




Gottliche Gehause

Peter Eisenman oder Die Divination der Architektur

Wer bei Architektur gleich an BGF und GFZ oder DIN
und RAL denkt, nimmt das Buch erst gar nicht zur Hand.
Doch auch wer Gebiude nicht wie Anlagen betrachtet,
sondern sich der vitruvianischen Dreiheit von firmitas, uti-
litas und venustas erinnert, hat mit dem Band seine Miihe.
Denn Peter Eisenman ist ein enfant terrible, das die Kopfe
zum Rauchen bringt. Geboren 1932 in New Jersey, promo-
viert 1963 in Cambridge, von 1967 bis 1982 Direktor des
Institute for Architecture and Urban Studies in New York,
von 1973 bis 1982 Herausgeber der Zeitschrift Oppositions:
Das Reden und Schreiben war dem Mann stets so wichtig
wie das Planen und Bauen. Ein Leichtes, seine Theorie mit
seiner Architektur zu erschlagen, etwa sein Wohnhaus am
Checkpoint Charlie in Berlin zu bemingeln, weil hohe
Winde links und rechts der Haustiir den Eingang wie einen
Luftschacht wirken lassen. Und ein Leichtes, seinen von
der neueren franzosischen Philosophie geprigten Anti-
humanismus als ,Derridada‘ zu belicheln oder gar als Un-
menschlichkeit zu verdammen. Mit solchem Populismus
mogen Halbgebildete und Hartgesottene, Feuilletonisten
und Biirokraten sich briisten. Die Rezension sollte Doku-
ment der Empathie sein, der Rezensent lieber den Fragen-
den als den Wissenden spielen.

Das Buch eint genau zwanzig Artikel und Interviews von
Mitte der siebziger bis Mitte der neunziger Jahre. Statt ei-
nem Gedankengebiude dhneln die Schriften einer Gedan-
kenbewegung, die von der Psychoanalyse zur Komple-
xitdtstheorie fithrt und dank mehrerer Gespriche im letzten
Drittel des Bandes — dem Anfinger erleichtern sie das Ein-
steigen — auch eine Autobiographie des Intellektuellen Ei-
senman bietet. Trotz aller Vor- und Riickspriinge der Ar-
gumentation zeichnet sich beim Lesen eine Folge von fiinf
Denk- und Leitbildern ab: erstens die anthropozentrische
Architektur von der Renaissance bis zur Moderne; zwei-
tens die autonome Architektur voll purer Objekte; drittens
die textuelle Architektur unter Einschlufy der Geschichte;
viertens die emergente Architektur der Faltung und Wel-
lung auf Grundlage der Naturforschung; fiinftens die Rela-
tion von Exzefl und Aura, von Effekt und Affekt als neue
Inter-Subjekt-Objekt-ivitit. ,Ich glaube, gerade daheim ist
das Unheimliche zuhause“ (250), sagt Eisenman und
opponiert gegen das Affirmative der Architektur. Unter

vorgegebenen und angenommenen Bedingungen standfeste
und nutzvolle Bauten zu schaffen, das ist das Eine. Eisen-
man sucht das Andere. Aber was ist dieses Andere?
Machen wir uns auf Umwege und Abwege, ja Wider-
spriiche gefafit. Beim Disput mit Christopher Alexander
wiirdigt Eisenman Andrea Palladio und Ludwig Mies van
der Rohe in den héchsten Ténen, mochte aber vom Klassi-
schen nichts horen. Sein Vergleich zwischen Renaissance
und Moderne betont zwar die Unterschiede — dort das Ideal
des Antiken und Universalen, hier das Ideal des Aktuellen
und Funktionalen —, doch beharrt Eisenman vor allem auf
der Gemeinsamkeit beider Epochen, das meint ihre Kon-
zeption des Humanen und die monukulare Perspektive der
Architektur. Stilistische Priferenzen — dort das Symmetri-
sche und Hierarchische, hier das Asymmetrische und Dyna-
mische — konnten den Anthropozentrismus von Renais-
sance und Moderne nicht negieren, weshalb Theoretiker wie
Colin Rowe auch kein Problem hitten, von einer Mathema-
tik der Idealvilla zu schwirmen, obwohl zwischen quattro-
cento und twentieth century fiinfhundert Jahre liegen.

Statt so zu tun, als ob sich seit einem halben Millennium
nichts getan habe, miisse man die Kondition der Moderne
auf die Architektur der Moderne anwenden. Die Rede vom
depotenzierten Subjekt sei nicht mehr nur Diskurs von
Philosophen wie Michel Foucault. Nein, die Erfahrung des
Undurchschaubaren und Unverfiigbaren sei lingst Ge-
meingut. Aber warum hat die Architektur sich geweigert,
jenes Dasein zur Kenntnis zu nehmen, das im Schrei eines
Edvard Munch oder im SchlofS eines Franz Kafka schon
frith seinen Ausdruck fand? Warum hat sie, wie um das
Verschwinden des Menschen als Movens der Historie zu
verschleiern, heroische Utopien gebaut? Warum hat sie die
Hegelsche Dialektik noch immer nicht verlassen? Warum
spricht man noch von Konstruktion und Ornament, von
Funktion und Form, von Figur und Grund? Die Schwie-
rigkeit der Architektur, eine der Moderne adiquate Theorie
zu bilden, riihrt aus dem Paradox ihres Fundaments. Um
auf die unbehausten Lebenswelten des fliichtenden Jahr-
hunderts zu antworten — um also von Holocaust und
Hiroshima nicht zu schweigen —, miifite die Architektur auf
jedes Objekt und jede Prisenz verzichten. Hiuser aber
kénnen sich nie entorten und nie entsetzen. Wer auf der
Hohe der Zeit stehen und die Einheit von Architektur und
Gebiude als Einheit von Software und Hardware retten
will, dem bleibt nur die praktische Mimesis des Dislozier-

237



Peter Eisenman  Aura und Exzef§

ten und Instabilen. Was dabei entstiinde, ist langst entstan-
den: etwas blof§ Schrilles, blof Schriges und Schiefes. Doch
Eisenman ist ein Intellektueller. Und sucht nach Architek-
tur als Architektur.

Zur Finissage der Tradition des Symbolischen offeriert uns
das Buch eine Interpretation der Maison Dom-ino. Beide,
Rowe und Eisenman, halten das Meisterwerk Le Corbusiers
fir eine geniale Innovation. Allerdings mit verschiedenen
Begriindungen. Rowe lobt das Potential von industrieller
Produktion und kubistischer Asthetik, von hartem Beton
und freiem Grundriff. Eisenman weist die Deutung seines
Lehrers zurtick. Die Modernitit der Maison Dom-ino re-
sultiere nicht aus Konstruktion und Geometrie, sondern aus
der Autoreferenz ihrer Elemente. Das Riicksetzen der Stiit-
zen und das Vorkragen der Decken diene allein dem Ver-
hiltnis der Bauteile als einem Verhiltnis von Bauteilen.
Aber je schoner Eisenman mit den sechs Blocken und sechs
Pfeilern, den drei Scheiben und vier Treppen spielt, desto
klarer wird, dafl kaum etwas die Selbstbeziiglichkeit der
Maison Dom-ino von der Autoreferenz der Ornamente auf
der Fassade eines Palazzo unterscheidet. Was Eisenman fas-
ziniert, ist die seit dem Urinal von Marcel Duchamp tibli-
cher und tblicher gewordene Entfremdung eines Gegen-
stands durch seine Ausstellung. Doch die gewtlinschte
Trennung von Sehen und Wissen — Voraussetzung fiir das
reine Zeichen wie fiir das pure Objekt — schligt fehl. Sie
mufl scheitern wie die Separation von Existenz und Essenz
bei Jean-Paul Sartre und Maurice Merleau-Ponty. Denn nur
fir Momente ist Perzeption polymorph. Wahrnehmung
und Bedeutung, Gestalt und Inhalt fallen rasch in eins, weil
der Mensch auf die Welt kommt mit dem Blick eines Men-
schen, der sich ernihren und behausen muf.

Etwa Mitte der siebziger Jahre gibt Eisenman das Konzept
autonomer Architektur Stiick um Stiick auf. Die Freistel-
lung der Gebiude von ihren Umstinden zentrierte die Ob-
jekte, wo es dem Mann auf ihre Zerstreuung ankommt.
Spitestens nach dem Bau des Hauses VI in Cornwall/
Connecticut avisiert Eisenman eine textuelle Architektur.
Fiir das Schreiben und Lesen von Bauten gibt es freilich
kein normales Lexikon und keine normale Grammatik. Der
Kodex sieht anders aus und fordert zu Katachresen, zur
Mischung von Bildern auf. Man nehme das Wort ,,cat“ und
das Wort ,act und fiige das Wort ,,is“ hinzu; so bekommt
man das Wort ,cactis“. Der Vorgang sei Verlust und Ge-
winn. Zwei alte Inhalte wiirden verschwinden, ein neuer

238

Inhalt wiirde entstehen. Wirklich? Die Linguistik schittelt
den Kopf. Sie erklart, dafl jeder Text auf dem Axiom einer
zwar arbitriren, doch existenten Relation zwischen Signifi-
kand und Signifikat basiere. Wer die Beziehung des Be-
zeichnenden zum Bezeichneten bricht, macht die Sprache
zum Zierat. Und das Aquivalent der Architektur? Wiren
ihre Gebilde noch Gehiuse?

Das Ideal textueller Architektur fithrt Eisenman auch zu ei-
ner Vorstellung vom Ort als Palimpsest. So wie das Perga-
ment der Antike wieder und wieder beschrieben wurde,
wurde der Ort wieder und wieder bebaut. Das Verfahren
des Ineinanders und Auseinanders, des Nebeneinanders und
Ubereinanders von Zeichen machte sich der Architekt 1986
fiir sein Romeo-und-Julia-Projekt in Verona zu eigen. Sein
Plan orientierte sich nicht am Status quo oder Status quo
ante des Areals. Um eine dynamische Simultaneitat des Ge-
stern und Heute und Morgen zu erreichen, schliipfte Eisen-
man eher in die Rolle des Dramatikers als in die des Ar-
chdologen. Seine architektonische Variation tber die
Tragddie der Montague und Capulet schopfte aus dem Hi-
storischen und Fiktionalen. Um Himmels willen: Postmo-
derne? So heftig der Architekt das Etikett verschmaht, nicht
nur seine Interpretation der Fassade von Leon Battista Al-
bertis Kirche Sant Andrea in Mantua konnte aus Robert
Venturis Complexity and Contradiction in Architecture
stammen. Charles Jencks jedenfalls hat gute Griinde, in
zahlreichen Projekten von Eisenman die ,Geisterzeichen®
(255) Michael Graves’ und James Stirlings zu entdecken.
Solche Nachbarschaft konnte Eisenman nicht gefallen. Mit
der Ausstellung Deconstructivist Architecture zog er 1988
um. Im Quartier von Zaha Hadid und Daniel Libeskind
fihlte der Mann sich wohler. Dabei ging es nicht um die
Freude an deren Mikado, sondern um den Beginn eines
Abschieds vom Textuellen und Historischen mit den Uber-
bleibseln des Narrativen und Linearen. Projekte wie das
Frankfurter Biozentrum von 1987, das Berliner Max-Rein-
hardt-Haus von 1992 und das Diisseldorfer Haus Immen-
dorff von 1993 nutzen biologische und mathematische
Strukturen, etwa das Mobiusband und die Solitonwelle.
Fir Entwurf und Gestalt kommt es aber auf Originalitit
und Extravaganz nicht an; vielmehr sucht Eisenman nach
einer sich selbst schaffenden, das heifit emergenten Archi-
tektur. Jedes Objekt wird Objektil; das Ereignis seiner Ver-
inderung ist ihm eingeboren. Wie uns die Theoretiker der
Katastrophe lehren: Der Fliigelschlag des Schmetterlings



Peter Eisenman  Aura und Exzefd

16st den Wirbelsturm, die Drehung des Sandkorns den Erd-
rutsch aus. Eisenman erschauert. Und verlangt Architektur,
die man nicht voraussagen und nicht vorhersehen kann und
die das Erhabene als Verbindung von Schénheit und
Schrecken einschliefit. Doch keine Bange. Zunichst ge-
schieht alles nur auf dem Screen. Was die camera obscura
fir die Perspektive war, ist der Computer fiir die virtual
reality. Stoflen wir in neue Riume? Eisenman sagt ja,
schwarmt fir die ,wildesten Graphiken“ der Television
und ruft ,Wenn wir das nur bauen kénnten!“ (322).

Der Leser mag stohnen tiber die Wendung und Windung
des Buches. Doch die Rezension sei Empathie und folge
dem Intellektuellen in die Verschrinkung zweier Be-
griffspaare. Mit der Rede von ,Exzeff“ und ,Aura“ einer-
seits, ,Effekt“ und ,Affekt“ andererseits unternimmt
Eisenman die Anstrengung zur Konstitution einer Art
Inter-Subjekt-Objekt-ivitit. Man wage zum Einstieg einen
Vergleich: Wie das Intervall durch Interpret und Instru-
ment erklingt und nur als Anwesenheit einer Abwesenheit
zwischen zwei T6nen tont, so ist auch die Architektur eine
Prisenz der Absenz. Der Exzef hat mit ihrer Entstehung,
die Aura mit ihrer Wahrnehmung, der Effekt mit ihrer
Niitzlichkeit, der Affekt mit ithrer Wirksamkeit zu tun. Sie
sei zwischen Subjekt und Objekt und nie so sehr bei sich,
wie wenn sie aufler sich sei. Hier stiirzt Eisenman sich vol-
ler Elan auf das Buch Ax moment voulu von Maurice Blan-
chot, weil es ithm — durch das Konzept des Blicks — neue
Augen schenkt. Unverhofft sehen Architektur und Archi-
tekt einander, treten in einen neuen Raum und schauen ein
neues Licht. Mit blof kiinstlerischem Chiaroscuro hat dies
nichts gemein. ,Es ist das Licht eines Anderen, welches in
der Gegenwart verborgen liegt.“ (214)

Ist Eisenman ein Gottsucher? Wie die Architektur auch
sein soll — erst autonom, dann textuell, dann emergent —, sie
soll das Andere sein. Dessen dauernde Bestimmung als ein
Etwas ohne Ort und Zeit, als ein Etwas der Vorstellung
und nicht der Darstellung, ja als ein Etwas der Willkiir lauft
frither oder spiter auf die Eigenschaft des Gottlichen hin-
aus, weshalb der von Ullrich Schwarz gewihlte Untertitel
des Buches Zur Uberwindung der Metaphysik der Archi-
tektur eine glatte Liige ist. Da Eisenman das Andere stets
als das Eigene behauptet, bezeichnet Jencks ihn voller Hu-
mor als ,ultimative Gestalt in einem Woody-Allen-Film*
(269). Aber so leicht entkommt der bése Bube nicht. Den
Jongleur der Theorie und das Genie der Architektur wiirde

der Glaubende einen Blasphemiker, der Wissende einen
Obskuranten schimpfen. Am heftigsten aber reagiert der
Philosoph. Verbliifft iiber das Spekulative und Transzen-
dentale bei Eisenman, warnt Jacques Derrida seinen Freund
in einem langen Brief aus dem Jahre 1989 vor den destruk-
tiven Konsequenzen einer Konzeption von Architektur, die
sich vom Maf$stab des Menschen 16st. Mehr noch, Derrida
bittet um Aufklirung der Beziehung von Architektur und
Kapital! Soll sich Eisenman doch der homeless people in
den Straflenschluchten von New York annehmen!
Warum nicht? Auch wenn fiir Eisenman Architektur allein
diesseits und jenseits von Gebauden ist, seine Entwiirfe wa-
ren stets baubare Entwiirfe. In den Sechzigern ein wenig
dem italienischen Rationalismus, in den Neunzigern ein we-
nig dem tschechischen Kubismus verwandt, haben sich alle
seine Hauser als Beitrag zur ,fortwihrenden Neuerfindung
des Wohnens“ (100) verstanden. Noch jede Typologie sei ei-
ne Geschichte der Erschiitterung des Vorhandenen. Und wie
Palladio fiir die Villa auf dem Lande die Gestalt nur fand,
weil er die Konvention um der Innovation, ja das Bequeme
um des Riskanten willen brach, so deutet Eisenman das
Groteske von Haus VI — Locher mitten im Fuflboden, Siu-
len mitten im Schlafzimmer — als Versuch, die Gewohnheit
der Bewohner zu verriicken. Mit Macht straubt sich der elo-
quente Architekt gegen die Erwartung der Zuginglichkeit
und Behaglichkeit von Gebduden, weil sie die Wahrheit des
Lebens im Aufschub filsche. Aber lifit sich die Kondition
der Moderne durch die Architektur der Moderne abbilden?
Ist solche Spiegelung iiberhaupt ihre Aufgabe? Die Kunst
darf drgern, das Haus muf} dienen. Daf} folglich der Mensch
die erste hafit und das zweite liebt, darauf hatte schon der
Gentleman Adolf Loos verwiesen. Fiir den radikalen Intel-
lektuellen ist die Philosophie der Hoffnung auf Heimat nur
das Geschwitz von gestern. Doch wer das Trostliche der
Unterkunft verweigert, verweigert das Grundrecht, auf Er-
den heimisch zu werden.
Eisenman kennt diese Aporie: ,Niemand scheint die Not-
wendigkeit zu erkennen, jemanden wie mich tiber die Unter-
bringung von Obdachlosen nachdenken zu lassen. Aber ei-
nes Tages werde ich mich mit diesen Dingen befassen.“ (328)
Rudolf Stegers

DPeter Eisenman, Aura und Exzefs. Zur Uberwindung der Metaphysik
der Architektur, herausgegeben von Ullrich Schwarz, iibersetzt und
bearbeitet von Martina K6gl und Ullrich Schwarz, 383 Seiten, Wien
(Passagen Verlag) 1995, DM 78,—

239



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

S,M,L,XL: Von den MaBen aller Dinge

Marcel Breuer hat 1926 eine plakative Genealogie der von
ihm entworfenen Stiihle collagiert, ein Ablauf von Mal zu
Mal verschlankter Formen, deren utopisch letztes Modell
eine elastische Luftsiule wire. Da sifle man am bequem-
sten, wenn die Technik dies denn zulieffe. Auf dem Bilde
sieht man: Der handgreifliche Werkstoff scheint abhanden
gekommen, wurde Luft, allein die Titigkeit, das Sitzen,
tiberstand des Designers Formwillen und wurde darum um
so mehr Gestaltungsmaterial. Breuers Idee lag tatsichlich in
der Luft, denn die Reduktion der Materie auf ihre ,Trieb-
krifte* gehort zu den puritanischen Standardobsessionen
der Theoretiker dieses Jahrhunderts. In einem Aufsatz fiir
die Zeitschrift De Stjjl stellte Piet Mondrian bereits 1917
fest: ,Das Leben des kultivierten zeitgendssischen Men-
schen wendet sich allmihlich von der Natur ab; es wird
mehr und mehr ein rein abstraktes Leben.“! Wenn Rem
Koolhaas anlifllich des ZKM-Projekts fiir Karlsruhe ver-
langt, sich ein Gebiude vorzustellen, dessen wichtigste
Bauteile geradezu aus der Abwesenheit von ,Gebaude* er-
klart werden miissen, so reiht er es in die gleiche puritani-
sche Tradition ein. Eine Tradition, die auch seine eigene ist,
seit er Delirious New York ? verdffentlichte.

Rem Koolhaas, Literat, Architekt und Stadtplaner, Mitglied
des Office for Metropolitan Architecture (O.M.A.), kiihl,
ernst und beredt, entspricht dem Regenbogenpressebild ei-
nes Profis. Zweifellos ist er ein Idol fiir eine neue Genera-
tion von Zeitgeist-Architekten, denen Stil, Professionalitit
und Coolness tiber alles gehen und die auf der Suche nach
Modellen und Vorbildern sind, mit dem Hang, rigorose
Minimalisierung der Form, Subkultur und geistreiche Er-
zdhlung miteinander zu verschmelzen. Koolhaas wurde
Idol, weil die Substanz seiner Bauten oder Projekte von
Kargheit und messerscharfer Diinne kiindet und weil den-
noch ein mysteridser Text auf oder hinter den Oberflachen
zu liegen scheint.

In jiingeren Jahren Drehbuchschreiber, also mit bewegten
Bildern, Sequenzen und der plausiblen Erfindung von Cha-
rakteren vertraut, bleibt Koolhaas sich treu, auch wenn er
den Beruf wechselt und sich Hiusern als Bithnen mensch-
licher Kommunikation zuwendet. Er entwirft Gebiude, als
seien es Kulissenaufbauten. Seine groflen Projekte (Zen-
trum fir Kunst und Medientechnologie, Bibliotheken in
Paris und Jussieu) erinnern nicht grundlos an aus dem

240

Kontext geloste Schniirbdden. Deren Winde aber sind
Hintergriinde oder Vorhinge fiir all jene Lichtspiele, die
die Schatten des Lebendigen simulieren. Die Riume zwi-
schen den Winden jedoch sind Speicher fiir Aktionen — ,ac-
tions‘, wie es der zeitgeistig-filmisch Orientierte nennt.
»We didn’t believe in buildings anymore“?, sagt Koolhaas.
Folgerichtig wiren Flichen und Volumen durch Projektio-
nen zu ersetzen. Das entspriche der allgemeinen Stim-
mung, da filmische Fiktionen mehr und mehr Vorbildcha-
rakter annehmen. Der Stadter stilisiert sich zum Akteur
und genieflt das Wechselspiel von Film und Leben als sti-
mulierenden Reiz. Der Austausch zwischen Realitit und
Fiktion scheint konsequent zum Cyberspace zu fithren. So
starren die Jiingeren fasziniert in O.M.A.’s Kiiche, denn
Koolhaas® Architektur macht Hoffnung auf ein Gelingen.
Dennoch wire es ungerecht, seine Entwiirfe nur unter dem
Aspekt virtueller Organisation zu sehen. Selbstverstiandlich
bestanden Objekte, auch Hiuser, schon immer aus Projek-
tionsflichen. Doch gab es auch immer vorrangige und
nachrangige Zeichen, und besonders die vorrangigen Zei-
chensysteme erstarrten zur tastbar geformten Substanz, al-
so zu Ornament und Bauplastik. Heute aber wiirden fiir ei-
ne Architektur als choreographischen Raum Folien und
Platten ausreichen, weil dort Zeichen nach Bedarf an die
Wande zu projizieren und wieder zu entfernen sind. Archi-
tektur wird schlicht zur unbezeichneten Hiille fiir eine
Vielfalt von Geschehen, neutraler Schutzumschlag fur ei-
nen veranderlichen Text. Schon in Delirious New York be-
schreibt Koolhaas dies hellsichtig, wenn er von Manhattan
behauptet, daff dessen Tiirme zwar Monumentalitit, jedoch
nur die Illusion intakter Architektur versprichen, wihrend
ihre eigentliche Qualitit im stetigen Funktionswechsel des
Hochhausinneren liege.

Das Beharren auf Reinheit gehdrt zu den Geboten der
Avantgarde des 20. Jahrhunderts. Koolhaas aber, der
Schriftsteller, ist fasziniert vom unreinen Stil und da vom
literarischsten Stil der bildenden Kunst, dem Surrealismus.
Oft genug zitiert er Salvador Dali. Selbst in Manhattan, dem
Ort ausgefuchster Komplexitat und kithler Handelsmenta-
litat, entdeckt er Surrealitit, die schrille Begegnung von
Unvereinbarem: englische Girten auf Hochhausdichern,
Schwimmbider und Golfplitze zwischen Biirogeschossen.
Eine puritanische Realitdt steht hier auf der Kippe, kippt
kaum merklich um in eine hintergriindige Welt. Mit dem
Wort Kippfigur lieffe sich Koolhaas” Entwurfsstimulus an-



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

gemessen umschreiben, seine Neigung, die Normalitit
stoisch zu akzeptieren und bedenkenlos sofort wieder in
Frage zu stellen; Credo allerdings ist: Die Inszenierung des
Zwiespalts muff deutlich im Alltagsgrau aufblitzen und ei-
nem feinsinnigen Publikum Genuf§ verschaffen. So wird
auch das eigene Werk, zum Beispiel die Gebrauchsarchitek-
tur einer Pariser Villa (Villa Dall’Ava, 1991), ein Spiel mit
sachlichen Kuben, verritselt und erinnert mit ihren Stelzen-
beinen an Dalis spinnbeinige Elefanten.

Die Projekte und Bauten von O.M.A. und Koolhaas wur-
zeln im hollindischen Protestantismus, im sparsamen
Kaufmannsgeist und sind zugleich von einer zweideutigen
Phantasie gepragt, die die eher kargen Werke zu eloquenten
Architekturen macht. Eloquenz ist die Tugend, die aus dem
neuesten Werk hervorsticht: dem Katalogbuch S,M,L,XL,
einem fiinf Pfund schweren Opus, das nicht nur ein tber-
bordendes Kompendium von Bauten, Projekten und

Schriften ist, sondern auch ein kompaktes Objekt mit dem
Anspruch, den Betrachter in ein Universum hineinzuzie-
hen. Kompakt, aber vielschichtig: Das Buch simuliert eine
Fiille, die weit tiber die gewohnte Information eines Werk-
verzeichnisses hinausgeht. Fotos und Zeichnungen erldu-
tern nicht immer das jeweilige Projekt, sondern geben oft
eher assoziative Hinweise. Damit ist der Kontext erweitert.
In die Fotos hinein sind (wie auf einer Benutzeroberfliche)
Fenster gesetzt, die die Dimensionen (the dimension of ad-
venture!) zu erweitern scheinen und neue Felder 6ffnen.
Alles scheint mit jedem verkniipft: Filmstills, Pornogra-
phie, Michelangelo, Cindy Sherman, Textbruchstiicke aus
Becketts Warten auf Godot usw. iberlagern Fotos und
Zeichnungen. Zusitzlich gibt es ein nach dem Zufallsprin-
zip erarbeitetes poetisches Lexikon, das als Randleiste iiber
etwa 1300 Seiten hinweg eine umfassende Erklirung der
heutigen Welt anzubieten scheint. Bei niherem Zusehen
verliert man sich allerdings eher in einer Krabbelkiste. Die
Faszination am Stobern ersetzt den lexikalischen Wert.
Der ist selbstironisch (Hinweis auf die Vergeblichkeit alles
Forschens?) in Frage gestellt, denn es findet sich dort eine
kunterbunte Mischung aus geistreichen Sentenzen und ne-
benbei aufgeschnappten Lesefriichten, die irgendwie erhel-
lend sein konnten. Ein ziemlich beliebiges Beispiel nur zum
Stichwort ,cathedral: ,Der Mikrochip ist eine Kathe-
drale.> Isn’tit?

Nun war das Allumfassende schon immer aller Architekten
Anspruch: Van stoel tot stads nannte vor dreiffig Jahren
Jacob B. Bakema seine Schrift, in der er zwar weit ausholte,
sich jedoch auf des Architekten ureigenste Designaufgaben
beschrinkte. Koolhaas aber wihlte mit S,M,L, XL bewuf3t
ein Groflensystem aus der Mode- und nicht aus der Bau-
branche und macht es zum Maf} aller Dinge: von der Bus-
haltestelle bis zur Landesplanung. Die Werte der Unterhal-
tungsindustrie, von denen man getrost sagen kann, dafl sie
alle Gesellschaftsschichten infiltrieren, werden Richt-
schnur, manifestieren sich als sogenannter Lifestyle.

Die elitire Avantgarde mitsamt ihrem Erziehungsanspruch
hat ihre Durchsetzungsfahigkeit langst verloren. Wie in der
bildenden Kunst, so gilt es heute auch in der Architektur,
die egozentrischen Pubertitstraume von Reichtum, Perfek-
tion und Originalitit zu reflektieren. Wie in der Kunst, so
gilt auch in der Architektur, dafl sie Grofle erst erreicht,
wenn sie diesen Triumen das Bewuftsein ihres Scheiterns
entgegensetzt. Koolhaas gelingt es, in die gestylten Behilt-

241



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

Ava (1991)

Villa d"

0.M.A./Rem Koolhaas,

242



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

nisse Briiche und Irritationen einzuftigen. Nichts ist mehr
fiir ihn so, wie es war.
Das konstruktive Skelett der Bauten wird ihm nebensich-
lich. Das Baumaterial wird bedeutungslos. Es bleiben ent-
materialisierte Oberflichen, Projektionen, Reflexionen.
Selbst das geschoffweise erfolgende Stapeln der Decks wird
aufgehoben: Man soll durch das Innere der Volumen wie
auf einem Mobiusschen Band spazieren. In seinem Lob der
Grofe (Bigness or the Problem of Large), sicher kaum zu-
fillig als Herzstiick in der Buchmitte plaziert, sagt Kool-
haas: [Das Prinzip] ,,Grofe verwandelt die City von einer
Summe an Gewiflheiten in eine Fiille von Ritseln. Es ist
langst nicht mehr greifbar, was man sieht.”
Die Reduktion der Materie auf ihre ,Triebkrifte’ gehort
nicht nur zu den puritanischen Obsessionen dieses Jahr-
hunderts. Nichts ist mehr so, wie es war. Der Puritaner
Koolhaas spielt mit dem Image des Hedonisten selbst dann,
wenn er das Weltbild seiner Generation (der 68er Genera-
tion) auf die unanschaulichen Prinzipien Demontage und
Verschwinden® zuriickfiihrt. Demontage und Chaostheorie,
Verschwinden und Neue Medien: Sind dies mehr als Wohl-
standsrezepte, die auf subtile Art den Geschmack verbes-
sern? Es mag sein, dafl man damit verschiedene Aspekte
der Welt erkliren kann. Mit diesen Metaphern aber Archi-
tektur zum Abbild unserer Gesellschaft zu machen, gerit
zur Sisyphusarbeit. Die Bilder weisen den Weg, aber der
Weg ist zu steil.

Ulf Jonak

O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau, S,M,L,XL, 1344 Seiten, Rotter-
dam (010 Publishers) 1995, DM 128,~

Anmerkungen

Die Neue Gestaltung in der Malerei, De Stijl 1917, Heft 1

1978, Neuausgabe 010 Publishers, Rotterdam 1994

S,M,L,XL, S. 606

A.a.0,,S.934

A.2.0.8.120

J. B. Bakema, Van stoel tot stad. Een verhaal over mensen en ruimte,
Zeist/ Antwerpen 1964

S,M,L,XL, S. 501

»dismantlement and disappearance®, S;M,L, XL, S. 505 f

AU RN

o0 N

Von Mauern und Menschen
oder: Ein vages Unbehagen an der Stadt
Richard Sennetts Suche nach dem ,gebauten Zuhause*

Fleisch und Stein ist ein Buch, das auf der Neugier eines
Laien beruht — wenn man den Worten des Verfassers Glau-
ben schenkt und zudem aufler Acht liflt, wie oft er in den
vergangenen Jahren zu Problemen der Grofistadt Stellung
bezogen hat. Auf rund fiinfhundert Seiten folgt Richard
Sennett der Geschichte der abendlindischen Architektur
und des Stiadtebaus und derjenigen des menschlichen Kor-
pers (bzw. der Sicht auf ihn). Er setzt sie miteinander in
Beziehung — von Perikles bis zum Greenwich Village der
frithen neunziger Jahre. Eine einfache Frage hat diese ei-
genwillige Kulturgeschichte inspiriert: Ist die Verarmung
der Sinne, die das Bauen wie ein Fluch zu begleiten scheint,
lediglich auf das berufliche Versagen von Architekten und
Stidteplanern zurtickzufithren?

Das ist der Ausgangspunkt. Wer sich aber an Sennetts Ur-
teile Uber die gegenwirtigen Pline zur Umgestaltung Ber-
lins erinnert (die tageszeitung, 21. Mai 1995) oder daran,
wie die Verarmung des stddtischen Lebensraumes in seinen
vorangegangenen Biichern, Verfall und Ende des iffent-
lichen Lebens. Die Tyrannei der Intimitir und Civitas,
dargelegt worden ist, wird keine einstringigen Argumenta-
tionen und keine kurzatmigen Losungsvorschlige erwar-
ten. Richard Sennett tiberlafit sich auf der Suche nach den
tieferen Wurzeln des Mifiverhiltnisses zwischen mensch-
lichem Koérper und gebauter Umwelt ausgreifenden, mi-
andernden Studien. Sein Weg fiihrt von der selbstbewufiten
Nacktheit der griechischen Manner und der stadtischen Ar-
chitektur des antiken Athen zur imperialen Gestik im Rom
Hadrians; von dort zu den Gemeinden der frithen Chri-
sten, die sich ihren Raum in der rémischen Welt erst einmal
suchen und bauen miissen. Er kommt von den Kloster-
girten um Notre Dame im Paris des 13. Jahrhunderts zur
Ghettoisierung der Juden im frithneuzeitlichen Venedig,
erliutert William Harveys Theorien iiber den Charakter
des Blutkreislaufes und zeigt, wie der stidtische Raum un-
ter diesem Einfluf} ebenfalls als Gewebe von Adern ver-
standen werden konnte. Im Paris der Franzdsischen Revo-
lution und in den ‘ersten U-Bahnen im London der
Jahrhundertwende erkennt er wesentliche Stufen der Iso-
lierung der Individuen voneinander, und im Greenwich
Village der zuriickliegenden zwanzig Jahre spiirt schlief3-

243



Richard Sennett Fleisch und Stein

lich er die Fortschreibung dieser Erosion zwischenmensch-
licher Beziehungen.

Am Ende dieser langen Reihe ist schliefilich unter der
Hand eine cher existentielle, theologische Problematik an
die Stelle der Frage nach den konkreten Wechselbeziehun-
gen zwischen Stein und Fleisch getreten: Korper und ge-
sellschaftliches Umfeld - wohlgemerkt: Sennett selbst
spricht nicht mehr nur von Architektur — stehen und stan-
den immer in einem gespannten Verhaltnis zueinander, und
innerhalb der Gesellschaft gibt es kein Heilmittel fiir den
individuellen Schmerz, der daraus entspringt. Man muf§ ihn
aushalten, und indem man ihn fiir die eigene Person an-
nimmt, erwirbt man die Fihigkeit, auch den Schmerz der
Mitmenschen anzuerkennen — und sich ihnen zu 6ffnen.
Ein ,gebautes Zuhause“, das den Einzelnen mit diesem
Schmerz nicht alleine liefle, wire die Utopie aller Architek-
tur — aber es hat dergleichen wohl niemals wirklich ge-
geben. Gegentiber Gottes Gebot an die Menschen, als
Verbannte zusammenzuleben, seien Architektur und
Stidteplanung letztlich machtlos — was nicht heifit, daf§
sie resignieren sollten.

Soll man das nun als Ehrenrettung eines Berufs lesen? Was
verlangt Sennett iberhaupt von der Architektur, wenn er sie
an solchen Grundbefindlichkeiten mifit? Hat das Buch im
Zuge der Verlagerung hin zu psychologisch-philosophischen
Fragestellungen nicht auch schon sein eigentliches Thema
aus den Augen verloren? Wie plausibel ist dieser Gang durch
die Geschichte, von der Volksversammlung in der griechi-
schen Polis bis zum hermetisch versiegelten, komfortabel
ausgestatteten Innenraum eines Eisenbahnabteils oder eines
fahrenden Autos? Kommt den Klostergirten um Notre-
Dame, wo im 13. Jahrhundert die Leprakranken aufgenom-
men und gepflegt werden, wirklich die Ausnahmestellung
zu, die thnen der Autor zuschreibt: als gemauerter Ort, des-
sen Gestalt signalisiert, daf} hier die Schwiache des eigenen
und des fremden Korpers anerkannt ist?

Sennetts assoziative Springe und die Vagheit mancher The-
sen sind bereits in verschiedenen Rezensionen zum Teil
deutlich herausgestellt worden — ebenso aber auch die An-
regungen, die das Buch vermittelt. Christian Meier (Frank-
furter Allgemeine Zeitung, 14. November 1995) etwa hat
auf sachliche Ungenauigkeiten oder auf iiberspitzte Inter-
pretationen hingewiesen und der Sprache des Buches zu-
dem eine gewisse Nihe zu nichtssagenden, modischen
Floskeln unterstellt. Andreas Kuhlmann (Dze Zeit, 13. Ok-

244

tober 1995) hat dagegen das Ungleichgewicht bei der Schil-
derung des Mittelalters und der Neuzeit beklagt. Oft ist
auch gefragt worden, ob die Deutung der Architektur unter
dem Vorzeichen des jeweils herrschenden Kérperbildes
tatsichliche kausale Bezichungen aufzeigen kann - und
nicht nur analoge, strukturelle Denkmuster.

Fleisch und Stein will — unter Michel Foucaults Einfluff —
keine wirklich konzise Geschichte nachzeichnen. Sennett
mochte, in seinen eigenen Worten, bloff ,durch die korper-
lichen Erfahrungen der Menschen hindurch® erzihlen:
»wie Frauen und Minner sich bewegten, was sie sahen und
horten, die Geriiche, die in ihre Nase drangen, was sie
allen, was sie trugen, wann sie badeten, wie sie sich liebten
...“ Diesen Anspruch aber kann er nur bedingt erfiillen,
denn sowohl die Art seiner Fragen, die sich von den Kri-
sensymptomen des spiten 20. Jahrhunderts herleiten, als
auch die Objekte seiner Darlegungen verengen hiufig den
Blick und lassen die Deutungen manchmal unscharf und
zuweilen etwas beliebig erscheinen. Ein Beispiel: Ganz ge-
wifl hat William Hogarth um 1750 in seinen beiden Stichen
,Gin Lane‘ und ,Beer Street® zwei gegensatzliche Entwiirfe
stadtischen Lebens geschaffen, und ganz gewif§ zeigt sich
auf der ,Beer Street’ im korperlichen Kontakt der Men-
schen untereinander und in der Zufriedenheit und Ruhe,
die sie ausstrahlen, ein zeitentiberspannendes Ideal. Aber
kann man ausblenden, dafl diese Visionen ihren genauen
Ursprung und Zweck im zeitgendssischen Kampf gegen
den Schnapsmifbrauch hatten? Daf sie ideologischen Auf-
gaben dienten, die ihrerseits wieder auf reale, prizise zu
umschreibende Mifistinde verweisen konnten? Wiirde man
nicht mehr tiber das Wesen der gebauten Umwelt und ihrer
Bewohner erfahren, wenn man den Spuren nachginge, die
von Hogarth aus ins 19. Jahrhundert weisen? Wenn man
etwa nach der Landflucht und dem Massenelend fragen
wiirde, um dann im Detail die Umstrukturierung der Stidte
unter dem Einfluf} erster Mietpreisspekulationen, frither
Arbeiterviertel und beginnender Pendlerstrome zu verfol-
gen? Man konnte etwa anhand der Texte von Charles
Dickens vorfiihren, wie sich die Eisenbahn in den dreiffiger
und vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts in das Herz Lon-
dons hineinfrifit und die Menschen ganzer Stadtviertel hei-
matlos macht. Man konnte bei Lichtenberg und spiter bei
Henry Mayhew nachlesen, welches Gewiihl von Fufigin-
gern, Kutschen und kleinen subproletarischen Hindlern
die Grofistadtstraflen verstopft und die Menschen einem



Richard Sennett  Fleisch und Stein

andauernden desintegrierenden Lirm aussetzt, bis ver-
kehrstechnische Kahlschlige in der Art der Umgestaltung
von Paris durch Baron Haussmann den Raum fiir die Be-
schleunigung des urbanen Lebens freilegen. Denn die Ver-
breiterung der Straflen und die Steigerung der Effizienz der
Massenverkehrsmittel bringt auch eine Entlastung fiir den
einzelnen mit sich — und nicht nur die zunehmende Ablo-
sung von der Umwelt und die Entsinnlichung der Erfah-
rung.

Solchen Ambivalenzen ist Sennett bereits frither nach-
gegangen; in Die Tyrannei der Intimitit hat er ein sehr
umfassendes Bild der Verstidterung entworfen: ,,Norma-
lerweise fiihrt Bevolkerungswachstum zu einer Reorganisa-
tion der gesamten Okologie einer Stadt. Man muf sich die
Stadt wie einen Kristall vorstellen, der seine Struktur jedes-
mal umbildet, wenn ihm mehr von der Substanz, aus der er
besteht, zugefithrt wird.“ In einer solchen Formulierung
war Platz fir die zwiespiltigen technischen Verinderungen
und sozialen Verschiebungen im Prozef} der Verstidterung
— das Bild forderte die Auseinandersetzung damit geradezu

ein. Fleisch und Stein spart diese Vielschichtigkeit weitge-
hend aus zugunsten der etwas emphatischen Betonung
eines Schmerzes, der mit dem Prozef} der immer komplexe-
ren Vergesellschaftung einhergeht und durch die Architek-
tur zu keiner Zeit wirklich gemildert wird. Diesen Schmerz
vermag Sennett jedoch nicht eindeutig zu fassen. Er sei
nicht kérperlich zu verstehen, hat er in einem Interview er-
lautert (die tageszeitung, 21. Mai 1995), sondern im Sinne
von Frustration, gewif§ auch im Sinne von Freudscher ,,Un-
lust“. Es handele sich im Kern um das Gefiihl, daf} etwas
zur Vollstindigkeit des Selbst fehle. Das ist ein melancholi-
sches Restimee — und kann in dieser lapidaren Weisheit gar
nicht falsch sein. Das ist, wenn man so will, die conditio
humana — aber ein bifichen auch eine Banalitit.

Michael Schmitt

Richard Sennett, Fleisch und Stein. Der Korper und die Stadt in der
westlichen Zivilisation. Aus dem Amerikanischen von Linda Meissner,
Berlin (Berlin Verlag) 1995, 528 Seiten, zahlreiche Abbildungen, DM
58,—

245



	Rezensionen

