
Zeitschrift: Centrum : Jahrbuch Architektur und Stadt

Herausgeber: Peter Neitzke, Carl Steckeweh, Reinhart Wustlich

Band: - (1996)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Göttliche Gehäuse
Peter Eisenman oder Die Divination der Architektur

Wer bei Architektur gleich an BGF und GFZ oder DIN
und RAL denkt, nimmt das Buch erst gar nicht zur Hand.
Doch auch wer Gebäude nicht wie Anlagen betrachtet,
sondern sich der vitruvianischen Dreiheit von firmitas, uti-
litas und venustas erinnert, hat mit dem Band seine Mühe.
Denn Peter Eisenman ist ein enfant terrible, das die Köpfe
zum Rauchen bringt. Geboren 1932 in New Jersey, promoviert

1963 in Cambridge, von 1967 bis 1982 Direktor des

Institute for Architecture and Urban Studies in New York,
von 1973 bis 1982 Herausgeber der Zeitschrift Oppositions:
Das Reden und Schreiben war dem Mann stets so wichtig
wie das Planen und Bauen. Ein Leichtes, seine Theorie mit
seiner Architektur zu erschlagen, etwa sein Wohnhaus am

Checkpoint Charlie in Berlin zu bemängeln, weil hohe
Wände links und rechts der Haustür den Eingang wie einen

Luftschacht wirken lassen. Und ein Leichtes, seinen von
der neueren französischen Philosophie geprägten Anti-
humanismus als ,Derridada' zu belächeln oder gar als

Unmenschlichkeit zu verdammen. Mit solchem Populismus
mögen Halbgebildete und Hartgesottene, Feuilletonisten
und Bürokraten sich brüsten. Die Rezension sollte Dokument

der Empathie sein, der Rezensent lieber den Fragenden

als den Wissenden spielen.
Das Buch eint genau zwanzig Artikel und Interviews von
Mitte der siebziger bis Mitte der neunziger Jahre. Statt

einem Gedankengebäude ähneln die Schriften einer

Gedankenbewegung, die von der Psychoanalyse zur
Komplexitätstheorie führt und dank mehrerer Gespräche im letzten
Drittel des Bandes - dem Anfänger erleichtern sie das

Einsteigen - auch eine Autobiographie des Intellektuellen
Eisenman bietet. Trotz aller Vor- und Rücksprünge der

Argumentation zeichnet sich beim Lesen eine Folge von fünf
Denk- und Leitbildern ab: erstens die anthropozentrische
Architektur von der Renaissance bis zur Moderne; zweitens

die autonome Architektur voll purer Objekte; drittens
die textuelle Architektur unter Einschluß der Geschichte;
viertens die emergente Architektur der Faltung und Wellung

auf Grundlage der Naturforschung; fünftens die Relation

von Exzeß und Aura, von Effekt und Affekt als neue

Inter-Subjekt-Objekt-ivität. „Ich glaube, gerade daheim ist
das Unheimliche zuhause" (250), sagt Eisenman und

opponiert gegen das Affirmative der Architektur. Unter

vorgegebenen und angenommenen Bedingungen standfeste

und nutzvolle Bauten zu schaffen, das ist das Eine. Eisenman

sucht das Andere. Aber was ist dieses Andere?
Machen wir uns auf Umwege und Abwege, ja
Widersprüche gefaßt. Beim Disput mit Christopher Alexander

würdigt Eisenman Andrea Palladio und Ludwig Mies van
der Rohe in den höchsten Tönen, möchte aber vom Klassischen

nichts hören. Sein Vergleich zwischen Renaissance

und Moderne betont zwar die Unterschiede - dort das Ideal
des Antiken und Universalen, hier das Ideal des Aktuellen
und Funktionalen -, doch beharrt Eisenman vor allem auf
der Gemeinsamkeit beider Epochen, das meint ihre
Konzeption des Humanen und die monukulare Perspektive der

Architektur. Stilistische Präferenzen - dort das Symmetrische

und Hierarchische, hier das Asymmetrische und
Dynamische - könnten den Anthropozentrismus von Renaissance

und Moderne nicht negieren, weshalb Theoretiker wie
Colin Rowe auch kein Problem hätten, von einer Mathematik

der Idealvilla zu schwärmen, obwohl zwischen quattrocento

und twentieth century fünfhundert Jahre liegen.
Statt so zu tun, als ob sich seit einem halben Millennium
nichts getan habe, müsse man die Kondition der Moderne
auf die Architektur der Moderne anwenden. Die Rede vom
depotenzierten Subjekt sei nicht mehr nur Diskurs von
Philosophen wie Michel Foucault. Nein, die Erfahrung des

Undurchschaubaren und Unverfügbaren sei längst
Gemeingut. Aber warum hat die Architektur sich geweigert,
jenes Dasein zur Kenntnis zu nehmen, das im Schrei eines

Edvard Munch oder im Schloß eines Franz Kafka schon

früh seinen Ausdruck fand? Warum hat sie, wie um das

Verschwinden des Menschen als Movens der Historie zu
verschleiern, heroische Utopien gebaut? Warum hat sie die

Hegeische Dialektik noch immer nicht verlassen? Warum
spricht man noch von Konstruktion und Ornament, von
Funktion und Form, von Figur und Grund? Die Schwierigkeit

der Architektur, eine der Moderne adäquate Theorie

zu bilden, rührt aus dem Paradox ihres Fundaments. Um
auf die unbehausten Lebenswelten des flüchtenden
Jahrhunderts zu antworten - um also von Holocaust und
Hiroshima nicht zu schweigen -, müßte die Architektur auf

jedes Objekt und jede Präsenz verzichten. Häuser aber

können sich nie entorten und nie entsetzen. Wer auf der
Höhe der Zeit stehen und die Einheit von Architektur und
Gebäude als Einheit von Software und Hardware retten
will, dem bleibt nur die praktische Mimesis des Dislozier-

237



Peter Eisenman Aura und Exzeß

ten und Instabilen. Was dabei entstünde, ist längst entstanden:

etwas bloß Schrilles, bloß Schräges und Schiefes. Doch
Eisenman ist ein Intellektueller. Und sucht nach Architektur

als Architektur.
Zur Finissage der Tradition des Symbolischen offeriert uns
das Buch eine Interpretation der Maison Dom-ino. Beide,
Rowe und Eisenman, halten das Meisterwerk Le Corbusiers
für eine geniale Innovation. Allerdings mit verschiedenen

Begründungen. Rowe lobt das Potential von industrieller
Produktion und kubistischer Ästhetik, von hartem Beton
und freiem Grundriß. Eisenman weist die Deutung seines

Lehrers zurück. Die Modernität der Maison Dom-ino
resultiere nicht aus Konstruktion und Geometrie, sondern aus

der Autoreferenz ihrer Elemente. Das Rücksetzen der Stützen

und das Vorkragen der Decken diene allein dem
Verhältnis der Bauteile als einem Verhältnis von Bauteilen.
Aber je schöner Eisenman mit den sechs Blöcken und sechs

Pfeilern, den drei Scheiben und vier Treppen spielt, desto

klarer wird, daß kaum etwas die Selbstbezüglichkeit der
Maison Dom-ino von der Autoreferenz der Ornamente auf
der Fassade eines Palazzo unterscheidet. Was Eisenman
fasziniert, ist die seit dem Urinal von Marcel Duchamp üblicher

und üblicher gewordene Entfremdung eines Gegenstands

durch seine Ausstellung. Doch die gewünschte

Trennung von Sehen und Wissen - Voraussetzung für das

reine Zeichen wie für das pure Objekt - schlägt fehl. Sie

muß scheitern wie die Separation von Existenz und Essenz

bei Jean-Paul Sartre und Maurice Merleau-Ponty. Denn nur
für Momente ist Perzeption polymorph. Wahrnehmung
und Bedeutung, Gestalt und Inhalt fallen rasch in eins, weil
der Mensch auf die Welt kommt mit dem Blick eines

Menschen, der sich ernähren und behausen muß.

Etwa Mitte der siebziger Jahre gibt Eisenman das Konzept
autonomer Architektur Stück um Stück auf. Die Freistellung

der Gebäude von ihren Umständen zentrierte die

Objekte, wo es dem Mann auf ihre Zerstreuung ankommt.

Spätestens nach dem Bau des Hauses VI in Cornwall/
Connecticut avisiert Eisenman eine textuelle Architektur.
Für das Schreiben und Lesen von Bauten gibt es freilich
kein normales Lexikon und keine normale Grammatik. Der
Kodex sieht anders aus und fordert zu Katachresen, zur
Mischung von Bildern auf. Man nehme das Wort „cat" und
das Wort „act" und füge das Wort „is" hinzu; so bekommt
man das Wort „cactis". Der Vorgang sei Verlust und
Gewinn. Zwei alte Inhalte würden verschwinden, ein neuer

Inhalt würde entstehen. Wirklich? Die Linguistik schüttelt
den Kopf. Sie erklärt, daß jeder Text auf dem Axiom einer

zwar arbiträren, doch existenten Relation zwischen Signifi-
kand und Signifikat basiere. Wer die Beziehung des

Bezeichnenden zum Bezeichneten bricht, macht die Sprache

zum Zierat. Und das Äquivalent der Architektur? Wären
ihre Gebilde noch Gehäuse?

Das Ideal textueller Architektur führt Eisenman auch zu
einer Vorstellung vom Ort als Palimpsest. So wie das Pergament

der Antike wieder und wieder beschrieben wurde,
wurde der Ort wieder und wieder bebaut. Das Verfahren
des Ineinanders und Auseinanders, des Nebeneinanders und
Übereinander von Zeichen machte sich der Architekt 1986

für sein Romeo-und-Julia-Projekt in Verona zu eigen. Sein

Plan orientierte sich nicht am Status quo oder Status quo
ante des Areals. Um eine dynamische Simultaneität des

Gestern und Heute und Morgen zu erreichen, schlüpfte Eisenman

eher in die Rolle des Dramatikers als in die des

Archäologen. Seine architektonische Variation über die

Tragödie der Montague und Capulet schöpfte aus dem
Historischen und Fiktionalen. Um Himmels willen: Postmoderne?

So heftig der Architekt das Etikett verschmäht, nicht

nur seine Interpretation der Fassade von Leon Battista Al-
bertis Kirche Sant Andrea in Mantua könnte aus Robert
Venturis Complexity and Contradiction in Architecture

stammen. Charles Jencks jedenfalls hat gute Gründe, in
zahlreichen Projekten von Eisenman die „Geisterzeichen"
(255) Michael Graves' und James Stirlings zu entdecken.
Solche Nachbarschaft konnte Eisenman nicht gefallen. Mit
der Ausstellung Deconstructivist Architecture zog er 1988

um. Im Quartier von Zaha Hadid und Daniel Libeskind
fühlte der Mann sich wohler. Dabei ging es nicht um die

Freude an deren Mikado, sondern um den Beginn eines

Abschieds vom Textuellen und Historischen mit den
Überbleibseln des Narrativen und Linearen. Projekte wie das

Frankfurter Biozentrum von 1987, das Berliner Max-Rein-
hardt-Haus von 1992 und das Düsseldorfer Haus Immendorff

von 1993 nutzen biologische und mathematische

Strukturen, etwa das Möbiusband und die Solitonwelle.
Für Entwurf und Gestalt kommt es aber auf Originalität
und Extravaganz nicht an; vielmehr sucht Eisenman nach

einer sich selbst schaffenden, das heißt emergenten
Architektur. Jedes Objekt wird Objektil; das Ereignis seiner

Veränderung ist ihm eingeboren. Wie uns die Theoretiker der

Katastrophe lehren: Der Flügelschlag des Schmetterlings

238



Peter Eisenman Aura und Exzeß

löst den Wirbelsturm, die Drehung des Sandkorns den
Erdrutsch aus. Eisenman erschauert. Und verlangt Architektur,
die man nicht voraussagen und nicht vorhersehen kann und
die das Erhabene als Verbindung von Schönheit und
Schrecken einschließt. Doch keine Bange. Zunächst
geschieht alles nur auf dem Screen. Was die camera obscura

für die Perspektive war, ist der Computer für die virtual
reality. Stoßen wir in neue Räume? Eisenman sagt ja,
schwärmt für die „wildesten Graphiken" der Television
und ruft „Wenn wir das nur bauen könnten!" (322).
Der Leser mag stöhnen über die Wendung und Windung
des Buches. Doch die Rezension sei Empathie und folge
dem Intellektuellen in die Verschränkung zweier
Begriffspaare. Mit der Rede von „Exzeß" und „Aura" einerseits,

„Effekt" und „Affekt" andererseits unternimmt
Eisenman die Anstrengung zur Konstitution einer Art
Inter-Subjekt-Objekt-ivität. Man wage zum Einstieg einen

Vergleich: Wie das Intervall durch Interpret und Instrument

erklingt und nur als Anwesenheit einer Abwesenheit
zwischen zwei Tönen tönt, so ist auch die Architektur eine

Präsenz der Absenz. Der Exzeß hat mit ihrer Entstehung,
die Aura mit ihrer Wahrnehmung, der Effekt mit ihrer
Nützlichkeit, der Affekt mit ihrer Wirksamkeit zu tun. Sie

sei zwischen Subjekt und Objekt und nie so sehr bei sich,
wie wenn sie außer sich sei. Hier stürzt Eisenman sich voller

Elan auf das Buch Au moment voulu von Maurice Blan-
chot, weil es ihm - durch das Konzept des Blicks - neue

Augen schenkt. Unverhofft sehen Architektur und Architekt

einander, treten in einen neuen Raum und schauen ein

neues Licht. Mit bloß künstlerischem Chiaroscuro hat dies

nichts gemein. „Es ist das Licht eines Anderen, welches in
der Gegenwart verborgen liegt." (214)
Ist Eisenman ein Gottsucher? Wie die Architektur auch

sein soll - erst autonom, dann textuell, dann emergent -, sie

soll das Andere sein. Dessen dauernde Bestimmung als ein
Etwas ohne Ort und Zeit, als ein Etwas der Vorstellung
und nicht der Darstellung, ja als ein Etwas der Willkür läuft
früher oder später auf die Eigenschaft des Göttlichen hinaus,

weshalb der von Ullrich Schwarz gewählte Untertitel
des Buches Zur Überwindung der Metaphysik der Architektur

eine glatte Lüge ist. Da Eisenman das Andere stets
als das Eigene behauptet, bezeichnet Jencks ihn voller Humor

als „ultimative Gestalt in einem Woody-Allen-Film"
(269). Aber so leicht entkommt der böse Bube nicht. Den
Jongleur der Theorie und das Genie der Architektur würde

der Glaubende einen Blasphemiker, der Wissende einen

Obskuranten schimpfen. Am heftigsten aber reagiert der

Philosoph. Verblüfft über das Spekulative und Transzendentale

bei Eisenman, warnt Jacques Derrida seinen Freund
in einem langen Brief aus dem Jahre 1989 vor den destruktiven

Konsequenzen einer Konzeption von Architektur, die
sich vom Maßstab des Menschen löst. Mehr noch, Derrida
bittet um Aufklärung der Beziehung von Architektur und

Kapital! Soll sich Eisenman doch der homeless people in
den Straßenschluchten von New York annehmen!
Warum nicht? Auch wenn für Eisenman Architektur allein
diesseits und jenseits von Gebäuden ist, seine Entwürfe waren

stets baubare Entwürfe. In den Sechzigern ein wenig
dem italienischen Rationalismus, in den Neunzigern ein wenig

dem tschechischen Kubismus verwandt, haben sich alle

seine Häuser als Beitrag zur „fortwährenden Neuerfindung
des Wohnens" (100) verstanden. Noch jede Typologie sei eine

Geschichte der Erschütterung des Vorhandenen. Und wie
Palladio für die Villa auf dem Lande die Gestalt nur fand,
weil er die Konvention um der Innovation, ja das Bequeme

um des Riskanten willen brach, so deutet Eisenman das

Groteske von Haus VI - Löcher mitten im Fußboden, Säulen

mitten im Schlafzimmer - als Versuch, die Gewohnheit
der Bewohner zu verrücken. Mit Macht sträubt sich der

eloquente Architekt gegen die Erwartung der Zugänglichkeit
und Behaglichkeit von Gebäuden, weil sie die Wahrheit des

Lebens im Aufschub fälsche. Aber läßt sich die Kondition
der Moderne durch die Architektur der Moderne abbilden?

Ist solche Spiegelung überhaupt ihre Aufgabe? Die Kunst
darf ärgern, das Haus muß dienen. Daß folglich der Mensch
die erste haßt und das zweite liebt, darauf hatte schon der
Gentleman Adolf Loos verwiesen. Für den radikalen
Intellektuellen ist die Philosophie der Hoffnung auf Heimat nur
das Geschwätz von gestern. Doch wer das Tröstliche der

Unterkunft verweigert, verweigert das Grundrecht, auf
Erden heimisch zu werden.
Eisenman kennt diese Aporie: „Niemand scheint die

Notwendigkeit zu erkennen, jemanden wie mich über die

Unterbringung von Obdachlosen nachdenken zu lassen. Aber
eines Tages werde ich mich mit diesen Dingen befassen." (328)

RudolfStegers

Peter Eisenman, Aura und Exzeß. Zur Überwindung der Metaphysik
der Architektur, herausgegeben von Ullrich Schwarz, übersetzt und
bearbeitet von Martina Kögl und Ullrich Schwarz, 383 Seiten, Wien
(Passagen Verlag) 1995, DM 78,-

239



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

S,M,L,XL: Von den Maßen aller Dinge

Marcel Breuer hat 1926 eine plakative Genealogie der von
ihm entworfenen Stühle collagiert, ein Ablauf von Mal zu
Mal verschlankter Formen, deren utopisch letztes Modell
eine elastische Luftsäule wäre. Da säße man am bequemsten,

wenn die Technik dies denn zuließe. Auf dem Bilde
sieht man: Der handgreifliche Werkstoff scheint abhanden

gekommen, wurde Luft, allein die Tätigkeit, das Sitzen,
überstand des Designers Formwillen und wurde darum um
so mehr Gestaltungsmaterial. Breuers Idee lag tatsächlich in
der Luft, denn die Reduktion der Materie auf ihre Triebkräfte'

gehört zu den puritanischen Standardobsessionen
der Theoretiker dieses Jahrhunderts. In einem Aufsatz für
die Zeitschrift De Stijl stellte Piet Mondrian bereits 1917

fest: „Das Leben des kultivierten zeitgenössischen
Menschen wendet sich allmählich von der Natur ab; es wird
mehr und mehr ein rein abstraktes Leben."1 Wenn Rem
Koolhaas anläßlich des ZKM-Projekts für Karlsruhe
verlangt, sich ein Gebäude vorzustellen, dessen wichtigste
Bauteile geradezu aus der Abwesenheit von ,Gebäude'
erklärt werden müssen, so reiht er es in die gleiche puritanische

Tradition ein. Eine Tradition, die auch seine eigene ist,
seit er Delirious New York 2 veröffentlichte.
Rem Koolhaas, Literat, Architekt und Stadtplaner, Mitglied
des Office for Metropolitan Architecture (O.M.A.), kühl,
ernst und beredt, entspricht dem Regenbogenpressebild
eines Profis. Zweifellos ist er ein Idol für eine neue Generation

von Zeitgeist-Architekten, denen Stil, Professionalität
und Coolness über alles gehen und die auf der Suche nach

Modellen und Vorbildern sind, mit dem Hang, rigorose
Minimalisierung der Form, Subkultur und geistreiche
Erzählung miteinander zu verschmelzen. Koolhaas wurde
Idol, weil die Substanz seiner Bauten oder Projekte von
Kargheit und messerscharfer Dünne kündet und weil
dennoch ein mysteriöser Text auf oder hinter den Oberflächen

zu liegen scheint.

In jüngeren Jahren Drehbuchschreiber, also mit bewegten
Bildern, Sequenzen und der plausiblen Erfindung von
Charakteren vertraut, bleibt Koolhaas sich treu, auch wenn er
den Beruf wechselt und sich Häusern als Bühnen menschlicher

Kommunikation zuwendet. Er entwirft Gebäude, als

seien es Kulissenaufbauten. Seine großen Projekte (Zentrum

für Kunst und Medientechnologie, Bibliotheken in
Paris und Jussieu) erinnern nicht grundlos an aus dem

Kontext gelöste Schnürböden. Deren Wände aber sind

Hintergründe oder Vorhänge für all jene Lichtspiele, die
die Schatten des Lebendigen simulieren. Die Räume
zwischen den Wänden jedoch sind Speicher für Aktionen -
jetions', wie es der zeitgeistig-filmisch Orientierte nennt.
„We didn't believe in buildings anymore"3, sagt Koolhaas.

Folgerichtig wären Flächen und Volumen durch Projektionen

zu ersetzen. Das entspräche der allgemeinen

Stimmung, da filmische Fiktionen mehr und mehr Vorbildcharakter

annehmen. Der Städter stilisiert sich zum Akteur
und genießt das Wechselspiel von Film und Leben als

stimulierenden Reiz. Der Austausch zwischen Realität und
Fiktion scheint konsequent zum Cyberspace zu führen. So

starren die Jüngeren fasziniert in O.M.A.'s Küche, denn
Koolhaas' Architektur macht Hoffnung auf ein Gelingen.
Dennoch wäre es ungerecht, seine Entwürfe nur unter dem

Aspekt virtueller Organisation zu sehen. Selbstverständlich
bestanden Objekte, auch Häuser, schon immer aus
Projektionsflächen. Doch gab es auch immer vorrangige und

nachrangige Zeichen, und besonders die vorrangigen
Zeichensysteme erstarrten zur tastbar geformten Substanz, also

zu Ornament und Bauplastik. Heute aber würden für eine

Architektur als choreographischen Raum Folien und
Platten ausreichen, weil dort Zeichen nach Bedarf an die
Wände zu projizieren und wieder zu entfernen sind. Architektur

wird schlicht zur unbezeichneten Hülle für eine

Vielfalt von Geschehen, neutraler Schutzumschlag für
einen veränderlichen Text. Schon in Delirious New York
beschreibt Koolhaas dies hellsichtig, wenn er von Manhattan

behauptet, daß dessen Türme zwar Monumentalität, jedoch
nur die Illusion intakter Architektur versprächen, während
ihre eigentliche Qualität im stetigen Funktionswechsel des

Hochhausinneren liege.
Das Beharren auf Reinheit gehört zu den Geboten der

Avantgarde des 20. Jahrhunderts. Koolhaas aber, der
Schriftsteller, ist fasziniert vom unreinen Stil und da vom
literarischsten Stil der bildenden Kunst, dem Surrealismus.

Oft genug zitiert er Salvador Dali. Selbst in Manhattan, dem

Ort ausgefuchster Komplexität und kühler Handelsmentalität,

entdeckt er Surrealität, die schrille Begegnung von
Unvereinbarem: englische Gärten auf Hochhausdächern,
Schwimmbäder und Golfplätze zwischen Bürogeschossen.
Eine puritanische Realität steht hier auf der Kippe, kippt
kaum merklich um in eine hintergründige Welt. Mit dem

Wort Kippfigur ließe sich Koolhaas' Entwurfsstimulus an-

240



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

gemessen umschreiben, seine Neigung, die Normalität
stoisch zu akzeptieren und bedenkenlos sofort wieder in

Frage zu stellen; Credo allerdings ist: Die Inszenierung des

Zwiespalts muß deutlich im Alltagsgrau aufblitzen und
einem feinsinnigen Publikum Genuß verschaffen. So wird
auch das eigene Werk, zum Beispiel die Gebrauchsarchitektur

einer Pariser Villa (Villa Dali'Ava, 1991), ein Spiel mit
sachlichen Kuben, verrätselt und erinnert mit ihren Stelzenbeinen

an Dalis spinnbeinige Elefanten.

Die Projekte und Bauten von O.M.A. und Koolhaas wurzeln

im holländischen Protestantismus, im sparsamen
Kaufmannsgeist und sind zugleich von einer zweideutigen
Phantasie geprägt, die die eher kargen Werke zu eloquenten
Architekturen macht. Eloquenz ist die Tugend, die aus dem

neuesten Werk hervorsticht: dem Katalogbuch S,M,L,XL,
einem fünf Pfund schweren Opus, das nicht nur ein
überbordendes Kompendium von Bauten, Projekten und

Schriften ist, sondern auch ein kompaktes Objekt mit dem

Anspruch, den Betrachter in ein Universum hineinzuziehen.

Kompakt, aber vielschichtig: Das Buch simuliert eine

Fülle, die weit über die gewohnte Information eines
Werkverzeichnisses hinausgeht. Fotos und Zeichnungen erläutern

nicht immer das jeweilige Projekt, sondern geben oft
eher assoziative Hinweise. Damit ist der Kontext erweitert.
In die Fotos hinein sind (wie auf einer Benutzeroberfläche)
Fenster gesetzt, die die Dimensionen (the dimension of
adventure4) zu erweitern scheinen und neue Felder öffnen.
Alles scheint mit jedem verknüpft: Filmstills, Pornographie,

Michelangelo, Cindy Sherman, Textbruchstücke aus

Becketts Warten auf Godot usw. überlagern Fotos und

Zeichnungen. Zusätzlich gibt es ein nach dem Zufallsprinzip
erarbeitetes poetisches Lexikon, das als Randleiste über

etwa 1300 Seiten hinweg eine umfassende Erklärung der

heutigen Welt anzubieten scheint. Bei näherem Zusehen
verliert man sich allerdings eher in einer Krabbelkiste. Die
Faszination am Stöbern ersetzt den lexikalischen Wert.
Der ist selbstironisch (Hinweis auf die Vergeblichkeit alles

Forschens?) in Frage gestellt, denn es findet sich dort eine

kunterbunte Mischung aus geistreichen Sentenzen und
nebenbei aufgeschnappten Lesefrüchten, die irgendwie erhellend

sein könnten. Ein ziemlich beliebiges Beispiel nur zum
Stichwort ,cathedral': „Der Mikrochip ist eine
Kathedrale."5 Isn't it?

Nun war das Allumfassende schon immer aller Architekten
Anspruch: Van stoel tot stadb nannte vor dreißig Jahren
Jacob B. Bakema seine Schrift, in der er zwar weit ausholte,
sich jedoch auf des Architekten ureigenste Designaufgaben
beschränkte. Koolhaas aber wählte mit S,M,L,XL bewußt
ein Größensystem aus der Mode- und nicht aus der
Baubranche und macht es zum Maß aller Dinge: von der
Bushaltestelle bis zur Landesplanung. Die Werte der
Unterhaltungsindustrie, von denen man getrost sagen kann, daß sie

alle Gesellschaftsschichten infiltrieren, werden
Richtschnur, manifestieren sich als sogenannter Lifestyle.
Die elitäre Avantgarde mitsamt ihrem Erziehungsanspruch
hat ihre Durchsetzungsfähigkeit längst verloren. Wie in der
bildenden Kunst, so gilt es heute auch in der Architektur,
die egozentrischen Pubertätsträume von Reichtum, Perfektion

und Originalität zü reflektieren. Wie in der Kunst, so

gilt auch in der Architektur, daß sie Größe erst erreicht,
wenn sie diesen Träumen das Bewußtsein ihres Scheiterns

entgegensetzt. Koolhaas gelingt es, in die gestylten Behält-

241



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

O.M.A./Rem Koolhaas, Villa d'Ava (1991)

242



O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau S,M,L,XL

nisse Brüche und Irritationen einzufügen. Nichts ist mehr
für ihn so, wie es war.
Das konstruktive Skelett der Bauten wird ihm nebensächlich.

Das Baumaterial wird bedeutungslos. Es bleiben
entmaterialisierte Oberflächen, Projektionen, Reflexionen.
Selbst das geschoßweise erfolgende Stapeln der Decks wird
aufgehoben: Man soll durch das Innere der Volumen wie
auf einem Möbiusschen Band spazieren. In seinem Lob der
Größe (Bigness or the Problem of Large), sicher kaum
zufällig als Herzstück in der Buchmitte plaziert, sagt Koolhaas:

[Das Prinzip] „Größe verwandelt die City von einer
Summe an Gewißheiten in eine Fülle von Rätseln. Es ist

längst nicht mehr greifbar, was man sieht."7

Die Reduktion der Materie auf ihre ,Triebkräfte' gehört
nicht nur zu den puritanischen Obsessionen dieses

Jahrhunderts. Nichts ist mehr so, wie es war. Der Puritaner
Koolhaas spielt mit dem Image des Hedonisten selbst dann,

wenn er das Weltbild seiner Generation (der 68er Generation)

auf die unanschaulichen Prinzipien Demontage und
Verschwinden8 zurückführt. Demontage und Chaostheorie,
Verschwinden und Neue Medien: Sind dies mehr als

Wohlstandsrezepte, die auf subtile Art den Geschmack verbessern?

Es mag sein, daß man damit verschiedene Aspekte
der Welt erklären kann. Mit diesen Metaphern aber Architektur

zum Abbild unserer Gesellschaft zu machen, gerät
zur Sisyphusarbeit. Die Bilder weisen den Weg, aber der

Weg ist zu steil.

UlfJonak

O.M.A./Rem Koolhaas, Bruce Mau, S,M,L,XL, 1344 Seiten, Rotterdam

(010 Publishers) 1995, DM 128,-

Anmerkungen

1 Die Neue Gestaltung in der Malerei, De Stijl 1917, Heft 1

2 1978, Neuausgabe 010 Publishers, Rotterdam 1994
3 S,M,L,XL, S. 606
4 A.a.O., S. 934
5 A.a.O., S. 120
6 J. B. Bakema, Van stoel tot stad. Een verhaal over mensen en ruimte,

Zeist/Antwerpen 1964
7 S,M,L,XL, S. 501
8 „dismantlement and disappearance", S,M,L,XL, S. 505 f

Von Mauern und Menschen
oder: Ein vages Unbehagen an der Stadt
Richard Sennetts Suche nach dem ,gebauten Zuhause'

Fleisch und Stein ist ein Buch, das auf der Neugier eines

Laien beruht - wenn man den Worten des Verfassers Glauben

schenkt und zudem außer Acht läßt, wie oft er in den

vergangenen Jahren zu Problemen der Großstadt Stellung
bezogen hat. Auf rund fünfhundert Seiten folgt Richard
Sennett der Geschichte der abendländischen Architektur
und des Städtebaus und derjenigen des menschlichen Körpers

(bzw. der Sicht auf ihn). Er setzt sie miteinander in
Beziehung - von Perikles bis zum Greenwich Village der
frühen neunziger Jahre. Eine einfache Frage hat diese

eigenwillige Kulturgeschichte inspiriert: Ist die Verarmung
der Sinne, die das Bauen wie ein Fluch zu begleiten scheint,

lediglich auf das berufliche Versagen von Architekten und

Städteplanern zurückzuführen?
Das ist der Ausgangspunkt. Wer sich aber an Sennetts
Urteile über die gegenwärtigen Pläne zur Umgestaltung Berlins

erinnert {die tageszeitung, 21. Mai 1995) oder daran,
wie die Verarmung des städtischen Lebensraumes in seinen

vorangegangenen Büchern, Verfall und Ende des öffentlichen

Lebens. Die Tyrannei der Intimität und Civitas,
dargelegt worden ist, wird keine einsträngigen Argumentationen

und keine kurzatmigen Lösungsvorschläge erwarten.

Richard Sennett überläßt sich auf der Suche nach den
tieferen Wurzeln des Mißverhältnisses zwischen menschlichem

Körper und gebauter Umwelt ausgreifenden, mä-
andernden Studien. Sein Weg führt von der selbstbewußten
Nacktheit der griechischen Männer und der städtischen
Architektur des antiken Athen zur imperialen Gestik im Rom
Hadrians; von dort zu den Gemeinden der frühen Christen,

die sich ihren Raum in der römischen Welt erst einmal
suchen und bauen müssen. Er kommt von den Klostergärten

um Notre Dame im Paris des 13. Jahrhunderts zur
Ghettoisierung der Juden im frühneuzeitlichen Venedig,
erläutert William Harveys Theorien über den Charakter
des Blutkreislaufes und zeigt, wie der städtische Raum unter

diesem Einfluß ebenfalls als Gewebe von Adern
verstanden werden konnte. Im Paris der Französischen Revolution

und in den ersten U-Bahnen im London der

Jahrhundertwende erkennt er wesentliche Stufen der
Isolierung der Individuen voneinander, und im Greenwich
Village der zurückliegenden zwanzig Jahre spürt schließ-

243



Richard Sennett Fleisch und Stein

lieh er die Fortschreibung dieser Erosion zwischenmenschlicher

Beziehungen.
Am Ende dieser langen Reihe ist schließlich unter der
Hand eine eher existentielle, theologische Problematik an
die Stelle der Frage nach den konkreten Wechselbeziehungen

zwischen Stein und Fleisch getreten: Körper und
gesellschaftliches Umfeld - wohlgemerkt: Sennett selbst

spricht nicht mehr nur von Architektur - stehen und standen

immer in einem gespannten Verhältnis zueinander, und
innerhalb der Gesellschaft gibt es kein Heilmittel für den

individuellen Schmerz, der daraus entspringt. Man muß ihn
aushalten, und indem man ihn für die eigene Person
annimmt, erwirbt man die Fähigkeit, auch den Schmerz der
Mitmenschen anzuerkennen - und sich ihnen zu öffnen.
Ein „gebautes Zuhause", das den Einzelnen mit diesem

Schmerz nicht alleine ließe, wäre die Utopie aller Architektur

- aber es hat dergleichen wohl niemals wirklich
gegeben. Gegenüber Gottes Gebot an die Menschen, als

Verbannte zusammenzuleben, seien Architektur und

Städteplanung letztlich machtlos - was nicht heißt, daß

sie resignieren sollten.
Soll man das nun als Ehrenrettung eines Berufs lesen? Was

verlangt Sennett überhaupt von der Architektur, wenn er sie

an solchen Grundbefindlichkeiten mißt? Hat das Buch im
Zuge der Verlagerung hin zu psychologisch-philosophischen
Fragestellungen nicht auch schon sein eigentliches Thema

aus den Augen verloren? Wie plausibel ist dieser Gang durch
die Geschichte, von der Volksversammlung in der griechischen

Polis bis zum hermetisch versiegelten, komfortabel

ausgestatteten Innenraum eines Eisenbahnabteils oder eines

fahrenden Autos? Kommt den Klostergärten um Notre-
Dame, wo im 13. Jahrhundert die Leprakranken aufgenommen

und gepflegt werden, wirklich die Ausnahmestellung

zu, die ihnen der Autor zuschreibt: als gemauerter Ort, dessen

Gestalt signalisiert, daß hier die Schwäche des eigenen
und des fremden Körpers anerkannt ist?

Sennetts assoziative Sprünge und die Vagheit mancher Thesen

sind bereits in verschiedenen Rezensionen zum Teil
deutlich herausgestellt worden - ebenso aber auch die

Anregungen, die das Buch vermittelt. Christian Meier (Frankfurter

Allgemeine Zeitung, 14. November 1995) etwa hat
auf sachliche Ungenauigkeiten oder auf überspitzte
Interpretationen hingewiesen und der Sprache des Buches
zudem eine gewisse Nähe zu nichtssagenden, modischen
Floskeln unterstellt. Andreas Kuhlmann (Die Zeit, 13. Ok¬

tober 1995) hat dagegen das Ungleichgewicht bei der
Schilderung des Mittelalters und der Neuzeit beklagt. Oft ist
auch gefragt worden, ob die Deutung der Architektur unter
dem Vorzeichen des jeweils herrschenden Körperbildes
tatsächliche kausale Beziehungen aufzeigen kann - und
nicht nur analoge, strukturelle Denkmuster.
Fleisch und Stein will - unter Michel Foucaults Einfluß -
keine wirklich konzise Geschichte nachzeichnen. Sennett

möchte, in seinen eigenen Worten, bloß „durch die körperlichen

Erfahrungen der Menschen hindurch" erzählen:

„wie Frauen und Männer sich bewegten, was sie sahen und
hörten, die Gerüche, die in ihre Nase drangen, was sie

aßen, was sie trugen, wann sie badeten, wie sie sich hebten

..." Diesen Anspruch aber kann er nur bedingt erfüllen,
denn sowohl die Art seiner Fragen, die sich von den

Krisensymptomen des späten 20. Jahrhunderts herleiten, als

auch die Objekte seiner Darlegungen verengen häufig den

Blick und lassen die Deutungen manchmal unscharf und
zuweilen etwas beliebig erscheinen. Ein Beispiel: Ganz
gewiß hat William Hogarth um 1750 in seinen beiden Stichen

,Gin Lane' und ,Beer Street' zwei gegensätzliche Entwürfe
städtischen Lebens geschaffen, und ganz gewiß zeigt sich
auf der ,Beer Street' im körperlichen Kontakt der
Menschen untereinander und in der Zufriedenheit und Ruhe,
die sie ausstrahlen, ein zeitenüberspannendes Ideal. Aber
kann man ausblenden, daß diese Visionen ihren genauen
Ursprung und Zweck im zeitgenössischen Kampf gegen
den Schnapsmißbrauch hatten? Daß sie ideologischen
Aufgaben dienten, die ihrerseits wieder auf reale, präzise zu
umschreibende Mißstände verweisen könnten? Würde man
nicht mehr über das Wesen der gebauten Umwelt und ihrer
Bewohner erfahren, wenn man den Spuren nachginge, die

von Hogarth aus ins 19. Jahrhundert weisen? Wenn man
etwa nach der Landflucht und dem Massenelend fragen
würde, um dann im Detail die Umstrukturierung der Städte

unter dem Einfluß erster Mietpreisspekulationen, früher
Arbeiterviertel und beginnender Pendlerströme zu verfolgen?

Man könnte etwa anhand der Texte von Charles
Dickens vorführen, wie sich die Eisenbahn in den dreißiger
und vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts in das Herz Londons

hineinfrißt und die Menschen ganzer Stadtviertel
heimatlos macht. Man könnte bei Lichtenberg und später bei

Henry Mayhew nachlesen, welches Gewühl von Fußgängern,

Kutschen und kleinen subproletarischen Händlern
die Großstadtstraßen verstopft und die Menschen einem

244



Richard Sennett Fleisch und Stein

andauernden desintegrierenden Lärm aussetzt, bis
verkehrstechnische Kahlschläge in der Art der Umgestaltung
von Paris durch Baron Haussmann den Raum für die

Beschleunigung des Urbanen Lebens freilegen. Denn die

Verbreiterung der Straßen und die Steigerung der Effizienz der
Massenverkehrsmittel bringt auch eine Entlastung für den

einzelnen mit sich - und nicht nur die zunehmende Ablösung

von der Umwelt und die Entsinnlichung der Erfahrung.

Solchen Ambivalenzen ist Sennett bereits früher
nachgegangen; in Die Tyrannei der Intimität hat er ein sehr

umfassendes Bild der Verstädterung entworfen: „Normalerweise

führt BevölkerungsWachstum zu einer Reorganisation

der gesamten Ökologie einer Stadt. Man muß sich die

Stadt wie einen Kristall vorstellen, der seine Struktur jedesmal

umbildet, wenn ihm mehr von der Substanz, aus der er
besteht, zugeführt wird." In einer solchen Formulierung
war Platz für die zwiespältigen technischen Veränderungen
und sozialen Verschiebungen im Prozeß der Verstädterung

- das Bild forderte die Auseinandersetzung damit geradezu

ein. Fleisch und Stein spart diese Vielschichtigkeit weitgehend

aus zugunsten der etwas emphatischen Betonung
eines Schmerzes, der mit dem Prozeß der immer komplexeren

Vergesellschaftung einhergeht und durch die Architektur

zu keiner Zeit wirklich gemildert wird. Diesen Schmerz

vermag Sennett jedoch nicht eindeutig zu fassen. Er sei

nicht körperlich zu verstehen, hat er in einem Interview
erläutert {die tageszeitung, 21. Mai 1995), sondern im Sinne

von Frustration, gewiß auch im Sinne von Freudscher
„Unlust". Es handele sich im Kern um das Gefühl, daß etwas

zur Vollständigkeit des Selbst fehle. Das ist ein melancholisches

Resümee - und kann in dieser lapidaren Weisheit gar
nicht falsch sein. Das ist, wenn man so will, die conditio
humana - aber ein bißchen auch eine Banalität.

Michael Schmitt

Richard Sennett, Fleisch und Stein. Der Körper und die Stadt in der
westlichen Zivilisation. Aus dem Amerikanischen von Linda Meissner,
Berlin (Berlin Verlag) 1995, 528 Seiten, zahlreiche Abbildungen, DM
58-

245


	Rezensionen

